
        
            
                
            
        

    


Trung Phong Tam Thời Hệ Niệm 

Pháp Sự Toàn Tập Giảng Ký 

中峰三時繫念法事全集講記 

凈空老法師主講 

地點: 澳州凈宗学會 

寳光字弟子如和譯 



HT Tịnh Không Giảng Tại Úc Châu Tịnh Tông Học Viện 

Chuyển Ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

---o0o--- 

 Nguồn 

 http://www.niemphat.net 

 Chuyển sang ebook 9-6-2009 

 Người thực hiện : Nam Thiên – namthien@gmail.com 

 Link Audio Tại Website http://www.phatphaponline.or g 

 

Mục Lục 

Dẫn Nhập 

Phần 1 

Tập 01 

A. Giới thiệu giản lược về tác giả 

Tập 02 

B. Giải thích đề mục 

C. Chánh thức giảng vào kinh văn 

Tập 03 

Phần 2 

Tập 04 

Tập 05 

Tập 06 

Phần 3 

Tập 07 

Tập 08 

Tập 09 

Phần 4 

Tập 10 

Tập 11 

Tập 12 

Phần 5 

Tập 13 

Tập 14 

Tập 15 

Phần 6 

Tập 16 

Tập 17 

Tập 18 

Phần 7 

Tập 19 

Tập 20 

Tập 21 

Phần 8 

Tập 22 

Tập 23 

Tập 24 

Phần 9 

Tập 25 

Tập 26 

Tập 27 

Phần 10 

Tập 28 

Tập 29 

Tập 30 

Phần 11 

Tập 31 

Tập 32 

Tập 33 

Phần 12 

Tập 34 

Tập 35 

Tập 36 

Phần 13 

Tập 37 

Tập 38 

Tập 39 

Phần 14 

Tập 40 

7. Chú Vãng Sanh 

Tập 41 

8. Khai Thị 

Tập 42 

9. Kệ Tán Phật 

10. Kệ Tán Và Phát Nguyện 

11. Khai Thị 

Phần 15 

Tập 43 

Tập 44 

12. Thiền Kệ 

13. Phát Nguyện (Phổ Hiền Thập Đại Nguyện) 

Tập 45 

Phần 16 

Tập 46 

14. Tán Thán Phật Bảo 

15. Khai Thị 

16. Sám hối, phát Tứ Hoằng Thệ Nguyện 

Tập 47 

17. Khai Thị Vong Linh 

18. Tán Phật Tổng Kết 

19. Khai Thị 

Tập 48 

20. Tán Phật Kệ 

21. Khai Thị 

Phần 17 

Tập 49 

22. Phát Nguyện 

23. Hồi Hướng 

24. Tam Bảo Tán – Tán Thán Pháp Bảo 

Tập 50 

25. Khai Thị 

26. Sám Hối Phát Nguyện 

27. Khai Thị 

28. Tán Phật Tổng Kết 

29. Khai Thị 

Tập 51 

30. Kệ Tán Phật 

31. Tổng Tán Di Đà 

32. Khai Thị 

Phần 18 

Tập 52 

Tập 53 

33. Từ Vân Sám Chủ Tịnh Độ Văn 

Tập 54 

34. Tam Bảo Tán – Tán Tăng Bảo 

Phần 19 

Tập 55 

35. Khai Thị 

Tập 56 

Tập 57 

36. Sám Hối Phát Nguyện 

37. Khai thị 

38. Di Đà Đại Tán 

39. Hồi Hướng 

40. Tam Quy Y 

Phần 20 

ĐỆ NHẤT THỜI PHÁP SỰ 

ĐỆ NHỊ THỜI 

ĐỆ TAM THỜI 





---o0o--- 

Dẫn Nhập 

  

Lần đầu tiên mạt nhân được biết đến Trung Phong Tam Thời Hệ Niệm là 

vào năm 2001 trong kỳ Phật Thất mùa Đông tại Tịnh Tông Học Hội Dallas. 

Do không biết tiếng Quan Thoại nên chúng tôi không nghe ra các âm thanh 

tụng  niệm  để  theo  kịp  khóa  niệm;  nhờ  đó,  chúng  tôi  có  dịp  thong  thả  đọc 

từng  trang  Tam  Thời  Hệ  Niệm  và  nhận  thấy  đây  là  một  tác  phẩm  vô  cùng 

quý giá cho Tịnh nghiệp hành nhân. 

Thoạt  nhìn,  dễ  hiểu  lầm  đây  chỉ  là  một  thứ  khóa  tụng  nhằm  hồi  hướng 

cho các vong linh sau khi Phật thất viên mãn. Thế nhưng, càng đọc kỹ, càng 

thấy mỗi một lời khai thị trong bản pháp sự khoa nghi này đúng là kim chỉ 

nam cho người tu Tịnh Độ. Càng đọc, chúng tôi càng nhận thấy tư tưởng của 

Trung  Phong  quốc  sư  qua  những  lời  khai  thị  hoàn  toàn  nhất  quán  với  tư 

tưởng  của  lịch  đại  tổ  sư  Tịnh  tông.  Dường  như,  trong  các  trước  tác,  ngài 

Ngẫu  Ích  chịu  ảnh  hưởng  của  ngài  Trung  Phong  rất  nhiều,  nhưng  do  kiến 

văn thô  lậu,  hữu  hạn, chúng tôi không  dám  đoan chắc điều  này. So  với  tác 

phẩm Tịnh Độ Sám Nguyện của ngài Tuân Thức, ý nghĩa, văn chương, khai 

thị, thứ tự tác pháp của Tam Thời Hệ Niệm đều vượt trội. Nhất là trong pháp 

sự  này,  đối  tượng  quy  kính  hoàn  toàn  chuyên  nhất  nơi  Tây  Phương  Tam 

Thánh,  không  lễ  bái  quá  nhiều  danh  hiệu  thập  phương  chư  Phật,  Bồ  Tát, 

Thanh Văn Tăng như trong Tịnh Độ Sám Nguyện, khiến tư tưởng  “nhất tâm 

 chuyên  niệm,  hồi  hướng  phát  nguyện  vãng  sanh”  của  Tịnh  tông  càng  được 

củng cố mạnh mẽ, người hành trì cũng dễ chú tâm hơn. 

Đã  từ  lâu  mạt  nhân  mang  tâm  nguyện  phiên  âm,  chuyển  ngữ  pháp  sự 

khoa nghi này, nhưng đành bó tay vì văn chương của ngài Trung Phong quá 

cô đọng, hầu như không cách nào gượng dịch được. May mắn sao! Mùa Thu 

năm nay (2004), chúng tôi tìm được bản Giảng Ký về khoa nghi pháp sự này 

của  lão  pháp  sư  Tịnh  Không  trên  trang  nhà  Hoa  Tạng  Phật  Giáo  Đồ  Thư 

Quán. Xin trân trọng diễn  nôm,  với tâm  nguyện  giúp cho  những  hành  nhân 

Tịnh tông có thêm  tài  liệu  làm kim chỉ  nam  hòng củng cố chí  thú  nhất tâm 

chuyên  niệm,  hồi  hướng  vãng  sanh.  Chúng  tôi  hoàn  toàn  tâm  đắc  lời  Hòa 

Thượng Tịnh Không khai thị: Ngoài năm kinh  một luận Tịnh Độ, mỗi hành 

nhân Tịnh Độ nên thường đọc đi đọc lại pháp sự này, tùy văn nhập quán để 

phần  nào  thể  hội  ý  chỉ  “tự  tánh  Di  Đà,  duy  tâm  Tịnh  Độ”;  để  từ đó,  sự  lý 

viên dung, sự sự vô ngại, niệm niệm chẳng rời A Di Đà Phật. 

Dưới  mỗi  câu  trong  chánh  văn  trong  pháp  sự  khoa  nghi,  chúng  tôi  tạm 

dịch thành đôi dòng tiếng Việt để phô bày phần nào huyền nghĩa của chánh 

văn.  Vì  sức  học  quá  hạn  hẹp,  thiếu  hẳn  văn  tài,  lời  văn  vụng  về,  thô  kệch, 

què  quặt,  không  thông  suốt,  chúng  tôi  không  dám  gọi  đây  là  bản  dịch,  mà 

chỉ  gọi  là  “bản  chuyển  ngữ”.  Để  người  đọc  tiện  theo  dõi,  chúng  tôi  tự tiện 

đánh  số  chia  khoa  mục  và  đặt  tiểu  đề.  Do  nguyên  cảo  là  một  bản  ghi  chép 

trung thực lời Hòa Thượng giảng trong nhiều ngày, nên có những đoạn được 

Hòa Thượng nhắc đi nhắc lại đôi ba lần. Khi chuyển ngữ, chúng tôi vẫn giữ 

nguyên như thế, không tỉnh lược, ngõ hầu người đọc có thể tưởng tượng như 

đang trực tiếp tham dự pháp hội giảng kinh của Hòa Thượng. 

Trong  khi  đang  dịch  nháp  bài  giảng  này,  chúng  tôi  thấy  có  những  vị 

thiện  tri  thức  khác  cũng  đang  dịch  băng  giảng,  nên  chúng  tôi  đã  bỏ  dở, 

không  làm  nữa, nhưng rồi  nuối tiếc,  nên đành chuyển  ngữ tiếp cho đến khi 

hoàn thành cảo bản vào cuối năm 2005. Do nghĩ bản chuyển ngữ này là việc 

làm  dư  thừa,  coi  như  một  tài  liệu  chỉ  dành  riêng  cho  chính  mình  học  hiểu 

Trung Phong Tam Thời Hệ Niệm Pháp Sự, chúng tôi giữ nguyên hình thức 

mộc  mạc,  trúc  trắc  của  nó  để  đăng  tải  trên  trang  nhà  Di  Đà  Nguyện  Hải 

(niemphat.net), vì nghĩ sẽ chẳng ai bận tâm đọc nó sau khi đã có băng giảng 

được lưu hành. Cho tới cuối năm 2010, trong một cuộc điện đàm, sư huynh 

Đức Phong đã có nhã ý muốn ấn hành bài giảng này để giúp cho những đồng 

tu  cao  tuổi,  khó  thể  đọc  lâu  trên  Internet,  có  thể  thuận  tiện  tra  cứu  khi  cần 

thiết,  dễ  dàng  đánh  dấu  chương  nào,  phần  nào  cần  thiết  để  đọc  đi  đọc  lại 

từng  phần  lời  giảng,  suy  ngẫm  hòng  thấu  hiểu  để  thực  hành  hạnh  “tùy  văn 

nhập quán” như lão pháp sư Tịnh Không đã ân cần chỉ dạy. Vâng lời từ huấn 

của sư huynh Đức Phong, chúng tôi tu chỉnh, điều chỉnh cách chấm câu chưa 

hợp  lý,  ghi  thêm  chánh  văn  tiếng  Hán,  diễn  nôm  một  số  từ  ngữ  Hán  Việt 

không phổ biến, cũng như nhuận sắc cho lời văn đỡ thô vụng, quê kệch hơn, 

cũng  như sửa  lỗi  chánh  tả.  Dẫu  đã  cố  gắng  hết  sức,  nhưng  tài  cùn,  trí  cạn, 

thiếu hẳn sự tu trì, kiến thức chắp vá, lơ mơ, chắc chắn sẽ có những sai sót 

không  thể  nào  tha  thứ  được  trong  bản  chuyển  ngữ  ngô  nghê  này,  ngưỡng 

mong các liên hữu xa gần sẽ rộng lòng từ bi lân mẫn chỉ giáo, phủ chính. 

Nếu  việc  làm  liều  lĩnh  này  của  chúng  tôi  có  công  đức  nào  thì  xin  hồi 

hướng  công  đức  ấy  lên  bổn  sư  thượng  Giải  hạ  Thắng,  trụ  trì  chùa  Bửu 

Quang  quận  7,  Sài  Gòn,  chư  tổ  sư  hoằng  truyền  Tịnh  tông  Việt  Nam  và 

Trung  Hoa, lịch đại tổ tiên, phụ  mẫu, tông thân quyến thuộc, cũng  như các 

liên hữu Vạn Từ, Minh Tiến, Huệ Trang, Đức Phong luôn nâng đỡ, khuyến 

khích chúng tôi mỗi khi “chân chùn, gối mỏi, ngã lòng, lười nhác”. Nguyện 

do công đức này, tất cả Tịnh nghiệp hành nhân trong cõi Sa Bà này và mười 

phương thế giới đều cùng được viên thành chí nguyện, cùng hội ngộ nơi Tây 

Phương  Cực  Lạc;  tất  cả  chúng  sanh  trong  mười  phương  nghiệp  đạo  đều 

thoát chốn u đồ, đồng sanh Tịnh Độ. 



Trọng Đông năm 2010, Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa kính bạch 

  

  

Trung Phong Tam Thời Hệ Niệm 

Pháp Sự Toàn Tập Giảng Ký 

---o0o--- 

Phần 1 

中峰三時繫念法事全集講記 

Chủ giảng: Lão pháp sư Thích Tịnh Không 

Giảng tại: Tịnh Tông Học Viện Úc Châu 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

  

 Tập 01  

A. Giới thiệu giản lược về tác giả 

  

Chư vị đồng học! 

Trong giai đoạn này, hằng tháng những Tịnh tông liên hữu vào mỗi Chủ 

Nhật  lại  cử  hành  pháp  sự Tam  Thời  Hệ  Niệm một  lần  tại  Tịnh  Tông  Học 

Viện  của  chúng  ta,  thực  hiện  rất  hoan  hỷ,  nhưng  có  rất  nhiều  chỗ  trong 

những  lời khai thị của thiền sư Trung Phong  họ chẳng  hiểu  rõ cho  lắm.  Lẽ 

đương nhiên, họ chẳng thể “tùy văn nhập quán”. Bởi thế, các đồng học đến 

tìm tôi, hy vọng tôi sẽ giảng nghi thức này một lượt. Tôi nhớ trong quá khứ 

đã từng  giảng  nghi  thức  này tại  Tân Gia Ba, nhưng  giảng rất đơn  giản. Tôi 

cũng đọc tụng tập sách này mỗi ngày. Lời Thiền Sư khai thị giản dị, nhưng ý 

nghĩa sâu sắc, đúng  như Phật pháp  nói: “Bất cứ một pháp nào cũng đều có 

 thể giúp chúng ta thành Vô Thượng Đạo”, bởi pháp nào cũng đều viên mãn; 

nhưng  vấn  đề  là  phải  thông  hiểu,  mà  thông  hiểu  chẳng  phải  là  chuyện  dễ. 

Quý  vị  đã  yêu  cầu,  tôi  cũng  hoan  hỷ.  Chúng  tôi  lợi  dụng  thời  gian  này  để 

chúng ta cùng học kỹ tập sách này. 

Tựa đề [của tập sách này] là  Trung Phong Tam Thời Hệ Niệm Pháp Sự 

 Toàn Tập; trước hết, chúng tôi giới thiệu cùng quý vị hai chữ Trung Phong. 

Trung  Phong  là  tên  người.  Thiền  Sư  pháp  danh  là  thượng  Minh  hạ  Bổn, 

Minh (明) là quang minh, Bổn là chữ bổn trong “bổn mạt” (本末: gốc ngọn). 

Trung Phong là biệt hiệu của Ngài. Ngài là người huyện Tiền Đường, Hàng 

Châu; đại khái là người ở Tiêu Sơn thuộc Hàng Châu. Tiêu Sơn nằm bên bờ 

sông  Tiền  Đường.  Ngài  sanh  vào  cuối  thời  nhà  Tống,  lớn  lên  dưới  thời 

Nguyên,  là  người  thuộc  giai  đoạn  Tống  mạt  Nguyên  sơ.  Ở  đây,  chúng  tôi 

cũng phải giới thiệu  nhà  Nguyên  đơn 

giản như sau: 

Ở  Trung  Quốc,  từ  cổ  đến  nay,  người  thống  trị  quốc  gia  là  người  Hán, 

Hán tộc. Trước kia, các dân tộc khác đều sống tại ngoại quốc, nay hòa nhập 

thành  dân  tộc  Trung  Hoa.  Dân  tộc  Trung  Hoa  có  năm  mươi  hay  sáu  mươi 

sắc dân bất đồng, nhưng  Hán tộc  lớn  nhất, dân số đông  nhất. Triều đại  nhà 

Nguyên  do  người Mông Cổ kiến  lập, Thanh triều do  người Mãn Châu kiến 

lập,  đều  thuộc  ngoại  tộc.  Khi  chưa  thống  nhất  thì  gọi  họ  là  “ngoại  tộc”, 

thống nhất rồi, họ bèn hòa lẫn vào Trung Quốc thành  một thể. Bởi thế, bản 

thân Trung Quốc là dân tộc đa nguyên văn hóa, giống như một cái lò luyện 

lớn, vừa có thể bao dung, vừa có thể đối xử hòa thuận với nhau, đối đãi bình 

đẳng. Đấy chính là điều cổ thánh tiên hiền Trung Quốc răn dạy, là thành tựu 

của văn hóa Trung Hoa. 

Lãnh  tụ  Mông  Cổ  thời  ấy  là  Hốt  Tất  Liệt  (Khubilai),  là  hậu  duệ  của 

Thành  Cát  Tư  Hãn  (Gengis  Khan).  Cuối  đời  vua  Lý  Tông  triều  Tống,  vào 

năm Cảnh Định thứ nhất đời Tống Lý Tông - Cảnh Định là niên hiệu, tức là 

năm 1260 dương  lịch, nói  như vậy  mọi  người đều  hiểu rõ; năm  nay  là  năm 

2003.  Nhà  Nguyên  của  Mông  Cổ  lập  quốc  vào  năm  1260,  nhằm  vào  năm 

Cảnh Định thứ nhất thời Tống Lý Tông; Hốt Tất Liệt trở thành Đại Hãn, tức 

vị (lên ngôi) tại Khai Bình. Khai Bình nằm tại cực Bắc Nhiệt Hà (Jehol), nay 

thuộc  địa  khu  Mông  Cổ,  nằm  ở  phía  chánh  Bắc  thành  Bắc  Kinh.  Hốt  Tất 

Liệt lấy niên hiệu là Trung Thống, sau đổi sang niên hiệu khác; ông ta tức là 

Thế Tổ Hoàng Đế nhà Nguyên, trong sử gọi là Nguyên Thế Tổ. 

Tính từ năm đầu Dân Quốc, triều Nguyên có trước Dân Quốc 652 năm. 

Năm nay là năm Dân Quốc 92 (2003), quý vị phải biết thời đại này, đích xác 

là sáu trăm năm  mươi hai năm cộng thêm  chín mươi hai năm nữa, hơn bảy 

trăm  năm!  Thời đại  nhà Nguyên cách  nay  đã hơn bảy trăm  năm rồi. Chẳng 

bao lâu sau (thời gian các hoàng đế cuối đời Tống tại vị rất ngắn), vào niên 

hiệu Hàm Thuần thứ bảy đời Tống Độ Tông, tức là năm 1271, Mông Cổ lập 

quốc,  đổi  quốc  hiệu  là  Nguyên,  năm  thứ  nhất  nhà  Nguyên  bắt  đầu  từ  đó. 

Năm 1276,  nhà  Tống  mất  nước, cũng  là  năm Mông Cổ thống  nhất  toàn bộ 

Trung  Quốc.  Trung  Quốc  được  thống  nhất  hoàn  toàn  vào  năm  1277,  đấy 

chính  là  năm  nhà  Nguyên  góp  mặt  vào  lịch  sử  Trung  Quốc.  Niên  hiệu  của 

Nguyên Thế Tổ khi đó là năm Chí Nguyên thứ mười bốn (1277). Nếu tính từ 

thời kỳ Dân Quốc, năm ấy cách thời Dân Quốc sáu trăm ba mươi lăm năm. 

Giới thiệu đơn giản lịch sử nhà Nguyên Mông Cổ cùng quý vị như thế đó. 

Tiếp đến, chúng tôi xin  giới  thiệu  người  biên  soạn  Tam  Thời  Hệ 

Niệm: thiền sư Trung Phong . Thiền sư Trung Phong sanh năm Quý Hợi, tức 

năm Cảnh Định thứ tư đời Tống  Lý  Tông. Năm Cảnh Định thứ tư chính  là 

năm  1263 Tây  lịch. Ngài sanh  nhằm  ngày  mồng  Hai tháng Mười Một  năm 

1263.  Theo  truyện  ký,  Ngài  họ  Tôn,  mẫu  thân  họ  Lý.  Bà  mẹ  Ngài  nằm 

mộng, mộng thấy  “Vô Môn Khai đạo giả, trì đăng lung chí kỳ gia, dực nhật 

 toại sanh” : Vị lão nhân Vô Môn Khai1 tay cầm lồng đèn đi vào nhà bà, ngày 

hôm sau bèn sanh. Do đây biết rằng: Mẫu thân Ngài nằm mộng ngày mồng 

Một tháng Mười Một; ngày  mồng Hai tháng Mười Một bà bèn sanh một bé 

trai, đứa bé  trai ấy  là thiền sư Trung  Phong. Truyện  ký  ghi  lại chuyện  này, 

nay  chúng  ta  có  thể  tin  tưởng  được.  Vì  sao  vậy?  Chúng  ta  nghe  nói  những 

chuyện như vậy rất nhiều, đúng là có chuyện như vậy. 

Đứa bé ấy trở lại làm người, quyết định chẳng phải là người tầm thường; 

nó oai nghi đẹp đẽ chẳng giống mọi đứa bé khác. Vừa mới biết đi, đứa bé ấy 

bèn biết nói. Vừa mới biết đi, tức là [như truyện ký chép] “tài ly cưỡng bão” 

(vừa  mới khỏi  phải địu)2, nó  liền  biết  nói,  vừa  mới biết đi đã biết  ngồi  xếp 

bằng tịnh tọa. Vừa mới biết nói đã biết xướng phạm bái3. Chơi với mấy bạn 

nhỏ  khác,  nếu  quan  sát  kỹ,  trò  chơi  của  chúng  đều  là  Phật  sự,  giống  như 

những  việc thuộc pháp  hội  nhà  Phật. Nó thích chơi  những trò như vậy. Do 

đây, ta biết đời trước  nó  là  người  xuất  gia,  mang theo tập khí đời quá khứ. 

Căn bản là chẳng có ai dạy, dẫu thời ấy Phật pháp rất thịnh hành, nhưng một 

đứa bé nhỏ xíu như thế không ai dạy, lại tự biết. Chẳng những đời trước nó 

là  người  xuất  gia,  mà còn chẳng phải  là  người  xuất  gia tầm  thường;  nếu  là 

hạng tầm thường sẽ chẳng thể có thành tựu như thế. 

Bổn tích nhân duyên của Ngài, chúng ta là phàm phu chẳng thể biết Ngài 

có phải là Phật, Bồ Tát ứng hóa hay không, rất khó nói được. Phần lớn cuộc 

đời Ngài trụ tại núi Thiên Mục. Có mấy vị đồng học đã đến núi Thiên Mục 

rồi. Đương nhiên Phật sự Hệ Niệm cử hành tại núi Thiên Mục, chúng tôi tin 

tưởng  nhất định được thiền sư  Trung  Phong  gia trì. Bất quá ở  mọi  nơi trên 

thế giới, nếu chúng ta quán tưởng núi Thiên Mục, quán tưởng thiền sư Trung 

Phong,  thì  thời  gian  lẫn  không  gian  chẳng  bị  chướng  ngại,  đều  có  thể  cảm 

ứng Tam Bảo, được oai thần của Phật, Bồ Tát gia trì. 

Năm Ngài lên chín tuổi, mẹ mất; bởi thế, cũng có thể coi Ngài là một cô 

nhi. Năm mười lăm tuổi, Ngài có ý niệm xuất gia, nhưng cha vẫn còn sống. 

Thiền  sư  Trung  Phong  rất  hiếu  thuận,  dẫu  có  ý  niệm  xuất  gia,  nhưng  cha 

không  đồng  ý, bèn chẳng thể tùy tiện  xuất gia. Dù tại  gia,  nhưng  trong  nhà 

có  Phật  đường,  Ngài  ở  nhà  lễ  Phật  nhưng  lại  đốt  tay,  “lễ  Phật  nhiên  tý”  – 

“nhiên  tý”  (然臂)  là  đốt  hương  trên  cánh  tay,  tại  gia  cư sĩ  thọ  Bồ  Tát  giới 

đều  đốt  hương  trên  cánh  tay,  người  xuất  gia  đốt  trên  đầu  –  “thệ  trì  ngũ 

 giới” (thề  giữ  ngũ  giới). Mỗi  ngày  niệm  kinh  Pháp  Hoa,  kinh  Viên  Giác, 

kinh Kim Cang. Suốt mười mấy năm ngày đêm tinh tấn, tối cũng chẳng nghỉ 

ngơi,  “dạ  tắc  thường  hành” (đêm  thường  đi  kinh  hành). Hễ  mệt  bèn  dộng 

đầu vào cột để tự răn nhắc mình. 

Chúng  ta  nghĩ  thử  xem,  từ  cổ  đến  nay,  những  người  thực  sự  biết  dũng 

mãnh  tinh  tấn  chẳng  nhiều.  Chúng  ta  thấy  thiền  sư  Trung  Phong  trước  khi 

xuất  gia,  hành  trì  suốt  mười  mấy  năm  như  thế,  chẳng  phải  là  thị  hiện  cho 

chúng ta thấy  hay sao?  Làm  gương cho  hàng  hậu  học  lẫn đại chúng đương 

thời.  Chúng  tôi  hay  nói  “học  vi  nhân  sư,  hạnh  vi  thế  phạm”  (học  làm  thầy 

người, hạnh làm khuôn mẫu cho đời), Ngài làm gương, nêu khuôn mẫu cho 

đại chúng. Người học Phật chân chánh phải giống như vậy. Nhà Ngài ở gần 

núi  Linh  Động,  Ngài  thường  lên  đảnh  núi  tọa  thiền.  “Phủ  quan”  (đến  tuổi 

đội mũ) – tức là năm hai mươi tuổi –  “duyệt Truyền Đăng Lục”  (là  một bộ 

ngữ lục của Thiền Tông, một ngàn bảy trăm đoạn công án Thiền Tông được 

chép trong sách này). Sách này rất dày, toàn là những câu chuyện về những 

sự tu hành, khai ngộ, chứng quả trong nhà Thiền. 

Trong  quá  khứ  đã  từng  có  người  viết  thư,  người  này  tham  Thiền, 

[chuyện này có ghi trong] Ấn Quang Văn Sao thiên nào tôi không nhớ. Khi 

tôi  mới  học Phật,  lúc còn chưa  xuất  gia,  xem sách tại thảo am của pháp sư 

Sám Vân ở Phố Lý, đọc Ấn Quang Văn Sao. Đấy là công khóa đầu tiên pháp 

sư Sám Vân buộc tôi phải đọc. Tôi sống ở trên núi ấy năm tháng rưỡi, những 

sách tôi đọc là A Di Đà Kinh Sớ Sao, A Di Đà Kinh Viên Trung Sao, A Di 

Đà 

Kinh 

Yếu 

Giải. 

Pháp 

sư 

Sám 

Vân 

dạy 

tôi 

phải 

nỗ  lực  đọc  thật  kỹ  ba bộ sách ấy, đã thế lại còn phải lập đồ biểu phân   

khoa những cuốn sách ấy4. Ngoài ra là xem Ấn Quang Văn Sao. 

Tôi  nhớ  có  một  người  gởi thư cho  Ấn  Quang  đại  sư,  nói  một  ngàn  bảy 

trăm  đoạn  công  án  ấy,  ông  ta  đều  tham  ngộ  thấu  triệt  phần  lớn,  nhưng  vẫn 

còn có mấy điều ông ta chưa hiểu. Ấn Quang đại sư viết thư trả lời rất khéo. 

Sư  nói:  “Với  một  ngàn  bảy  trăm  đoạn  công  án  ấy,  nếu  hiểu  rõ  được  một 

 điều, ông sẽ hiểu toàn bộ; nếu còn một điều chưa hiểu rõ tức là ông chẳng 

 hiểu toàn bộ” . Vị nhân giả ấy sau khi nhận được thư của Ấn Quang đại sư, 

giống  như  bị  nước  lạnh  xối  vào  đầu,  tỉnh  ngay,  bèn  buông  bỏ  chẳng  tham 

Thiền  nữa,  thật  thà  niệm  Phật.  Quý  vị  phải  biết,  từ  xưa,  các  tổ  sư  đại  đức 

thường dạy chúng ta:  “Một ngộ, hết thảy ngộ”.  Vẫn còn một sự chưa ngộ thì 

cái gì quý vị cũng chẳng ngộ cả! Ngàn vạn phần chớ tự nghĩ mình khai ngộ, 

như thế đúng là lầm đấy! 

Tổ Ấn Quang gõ gậy ngay vào đầu, chẳng đánh thức riêng mình ông ta 

mà chúng ta đều phải đề cao cảnh giác. Chúng ta khai ngộ rồi chưa? Chớ hề! 

Khai ngộ thực sự, cổ đức đã nói rất rõ:  “Thông một kinh, hết thảy kinh đều 

 thông” . Chúng ta đã thông một kinh hay chưa? Nếu thông rồi, hết thảy kinh 

bày  trước  mặt  chúng  ta  sẽ  đều  chẳng  có  chướng  ngại  chi,  như  vậy  mới  là 

thông!  Hết  thảy  pháp  thế  gian  bày  trước  mặt  quý  vị  chẳng  chướng  ngại  gì. 

Pháp thế gian, xuất thế gian hoàn toàn thông rồi, thế mới gọi là “đại triệt, đại 

ngộ”,  mới  là  đại  khai  viên  giải,  chẳng  dễ  dàng  đâu!  Trước  kia,  lão  cư  sĩ 

Hoàng  Niệm  Tổ  rất  cảm  khái  bảo  tôi:  “Từ  thời  Mạt  Pháp  trở  đi,  tức  là  từ 

 nay trở đi, chúng sanh không có khả năng”; cho nên chúng tôi kết luận rằng: 

Chỉ  có  thật  thà  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  chỉ  có  con  đường  này  là  ổn 

thỏa, thích đáng nhất, đáng tin cậy nhất. Ngài Trung Phong là thiền sư, đích 

thật  là  bậc  đại  triệt  đại  ngộ,  minh  tâm  kiến  tánh  trong  Tông  Môn.  Quý  vị 

xem đó, Ngài dạy chúng ta niệm Phật, tam thời hệ niệm. 

Vào lúc ấy, có một vị xuất gia thấy Sư rất có thiên tư, vị xuất gia ấy hiệu 

là Minh Sơn. Nhìn vào danh hiệu ấy, chúng tôi cho rằng rất có thể Sư [Minh 

Sơn]  là  đồ  đệ  của  hòa  thượng  Cao  Phong,  vì  thuộc  hàng  chữ  Minh.  Minh 

Sơn  đem  ngài  Trung  Phong  đến  núi  Thiên  Mục  ra  mắt  thầy,  vị  thầy  ấy  là 

thiền sư Cao Phong Diệu. Trong lịch sử Thiền Tông, hòa thượng Cao Phong 

cũng rất nổi tiếng, Ngài là quốc sư đời Nguyên. 

Môn giám của thiền sư Cao Phong rất cao, thực sự là  một cao tăng hữu 

đạo (chúng tôi không nói “đắc đạo”, mà nói “hữu đạo” là điều hết thảy mọi 

người  đều  khẳng  định),  nhìn  người  rất  giỏi.  Vừa  trông  thấy  chàng  trai  trẻ, 

Hòa Thượng đặc biệt hoan hỷ, đặc biệt hữu duyên, bèn ngay lập tức cho xuất 

gia.  Trung  Phong  thiền  sư  thưa:  “Cha  con  chẳng  cho  phép,  con  chẳng  thể 

xuất  gia”.  Trong  tâm  Sư  rất  muốn  xuất  gia,  nhưng  cha  vẫn  còn,  cha  chẳng 

thuận cho xuất gia. Thiền sư Cao Phong bảo: “Ngươi quay về khéo bàn bạc 

cùng cha, hy vọng cha ngươi đồng ý cho ngươi xuất gia”. Đó là chuyện lúc 

ngài 20 tuổi. 

Sau khi gặp được thiền sư Cao Phong, Ngài bèn tiếp nhận sự chỉ dạy của 

ngài Cao Phong. Bởi vậy, thành tựu của một cá nhân dù là pháp thế gian hay 

xuất gia gian đều chẳng có ngoại lệ, thầy dạy rất quan trọng! Gặp được một 

vị  thầy  thực  sự  cao  minh  chỉ  dạy,  quý  vị  tiến  bộ  rất  nhanh!  Có  một  ngày, 

Ngài niệm kinh Kim Cang, niệm đến câu  “hà đảm Như Lai” (gánh vác Như 

Lai), niệm  đến  đó  “hoảng  nhiên  khai  giải”,  thực  sự là  bỗng  nhiên đại  ngộ, 

đại  ngộ  chứ  chưa  triệt  ngộ,  nhưng  có  lợi  cho  Ngài  rất  nhiều.  “Do  thị  nội 

 ngoại điển tịch, giai đạt kỳ nghĩa thú” (Do vậy nội ngoại điển tịch5 đều nắm 

được  ý  nghĩa),  đó  là  ngộ  vậy.  Nội  điển  là  kinh  Phật,  ngoại  điển  là  sách  vở 

Nho  Gia,  Đạo  Gia,  bách  gia  chư  tử;  những  kinh  sách  như  vậy  đều  có  thể 

thông  đạt  hết.  Dẫu  ngài  Trung  Phong  đã  ngộ  nhập  cảnh  giới,  nhưng  rất 

khiêm  hư, chẳng  nghĩ  mình khai  ngộ.  “Thời niên nhị thập hữu tứ”,  năm ấy 

Ngài hai mươi bốn tuổi,  “thật Chí Nguyên Bính Tuất tuế dã”  (đúng vào năm 

Bính  Tuất  niên  hiệu  Chí  Nguyên),  năm  Bính  Tuất  trong  niên  hiệu  Chí 

Nguyên là năm 1286 Tây lịch.  “Minh niên, tùng Cao Phong thế nhiễm ư Sư 

 Tử Viện” (Năm sau, bắt đầu xuất gia với Cao Phong tại Sư Tử Viện). Sư Tử 

Viện  là  tên  đạo  tràng,  chúng  ta  biết  Ngài  xuất  gia  năm  hai  mươi  lăm  tuổi. 

Tụng  kinh  Kim  Cang  giác  ngộ  vào  năm  hai  mươi  bốn  tuổi,  nội  ngoại  điển 

tịch không còn gì chướng ngại nữa. 

Trước  kia,  lão  cư  sĩ  Lý  Bỉnh Nam dạy  chúng  tôi  rằng  “nội  ngoại  điển 

 tịch là pháp thế gian, xuất thế gian”.  Pháp xuất thế gian là kinh Phật, pháp 

thế gian là danh từ đương thời để chỉ các tác phẩm Nho, Đạo, bách gia chư 

tử của Trung Quốc. Ngài không  gặp chướng  ngại  gì [khi đọc các điển tịch] 

năm hai mươi bốn tuổi, không phải là mê tín! Thực sự có học vấn. Năm sau 

xuất gia, lạy Cao Phong Diệu Thiền Sư làm thầy. Năm hai mươi sáu tuổi thọ 

giới.  Năm  hai  mươi  bảy  tuổi,  truyện  ký  có đoạn  ghi  “quán  lưu  tuyền  hữu 

 tỉnh” (thấy suối chảy có tỉnh), “tỉnh” đây  là giác  ngộ. Phía Đông  núi  Thiên 

Mục rất nhiều suối, lại còn có thác. Ngài nhìn thác nước, nước chảy xiết bèn 

giác ngộ, cầu thầy ấn chứng. Thiền sư Cao Phong Diệu là bậc thực sự khai 

ngộ,  minh  tâm  kiến  tánh,  Ngài  đến  dẫn  dụ,  chỉ  dạy,  giúp  đỡ  học  trò  mình. 

Nói thật ra, ngài Trung Phong còn trong giai đoạn sắp ngộ, chưa ngộ, chúng 

ta biết khi ấy Sư hai mươi bảy tuổi. 

Chính  vào  lúc  ấy,  “dân  gian  ngoa  truyền”  (ngoa  truyền  tức  là  chẳng 

phải  thật,  là  đồn  thổi,  nay  ta  gọi  “ngoa  truyền”  là  đồn  đại),  đồn  đại  điều 

gì?  “Quan  tuyển  đồng  nam  nữ” (Quan  lại  phải  tuyển  đồng  nam,  đồng 

nữ), tức là quan phủ phải tuyển bé trai, bé gái. Việc ấy chẳng thật, chỉ là lời 

đồn.  Trung  Phong  bèn  đến  hỏi  thầy,  Ngài  nói:  “Hốt  hữu  nhân  lai  vấn  hòa 

 thượng,  thảo  đồng  nam  nữ  thời,  như  hà” (Nếu  như  chợt  có  người  đến  hỏi 

Hòa Thượng đòi đồng nam, đồng nữ, thì sao?): Thưa thầy, bên ngoài họ đồn 

có người đến hỏi thầy bắt đồng nam đồng nữ, thì thầy làm sao? Cao Phong 

Diệu  Thiền  Sư  bèn  nói:  “Ta  đưa  cho  người  ấy  một  cái  trúc  tỵ”.  Tôi  từng 

thấy cái trúc tỵ (竹篦),hiện thời rất hiếm thấy. Nó là cái lược chải đầu bằng 

trúc,  nhưng  răng  dày  hơn  lược  thường,  răng  rất  khít,  trước  kia  dùng  để  gỡ 

đầu  (người  Việt  gọi  là  “lược  bí”).  Vào  thời  Dân  Quốc  kháng  chiến,  nó  rất 

phổ  biến  tại  nông  thôn  và  những  thành  phố  nhỏ,  bây  giờ  không  thấy  nữa. 

Hiện thời, phần  lớn  lược  làm bằng chất  nhựa  hóa  học đúc, không  thấy  loại 

trúc  tỵ  ấy  nữa.  Nó  là  vật  dụng  dùng  để  chải  gỡ  nam  nữ  đều  dùng,  đàn  bà 

dùng nhiều nhất. 

Sư nói: Nếu có ai đến hỏi tôi đòi đồng nam, đồng nữ, tôi bèn cho nó [cái 

trúc tỵ] như vậy đó!  “Sư ngôn hạ đỗng nhiên” (Sư nghe nói xong, bèn rỗng 

rang): Trung Phong thiền sư nghe câu nói ấy, bèn bỗng nhiên đại ngộ,  “triệt 

 pháp  nguyên  để” (thấu  triệt  nguồn  đáy  pháp).   Đó  là  đại  triệt,  đại  ngộ.  Bây 

giờ chúng ta đọc đến đoạn này có ngộ chút nào không? Đừng nói là đại ngộ, 

ngay  đến  tiểu  ngộ  cũng  không  có,  giống  như câu  hỏi  không  được  đáp,  đấy 

chính là phương tiện thiện xảo dạy dỗ của thầy, người khác nghe chẳng hiểu; 

có  thể  nói  là  “chạm  đúng  Thiền  cơ,  đả  thông  huyệt  đạo”.  Câu  “thấu  triệt 

 nguồn  đáy  pháp”  này  rất  phi  thường.  Từ  đây,  ta  biết  Sư khai  ngộ  năm  hai 

mươi bảy tuổi, khai ngộ rồi không ai biết, chỉ có thầy Ngài biết, người khác 

không  biết.  Bởi  thế,  “lục  trầm  chúng  trung,  nhân  vô  sở  tri” (chìm  khuất 

trong  chúng,  không  ai  biết).  Mọi  người  cùng  chấp  tác  trong  đạo  tràng  ấy 

không ai biết Ngài đã khai ngộ. 

Tiếp đấy, khi đó  “Cao Phong thư chân tán phó Sư” ( Cao Phong viết bài 

tán  trao  cho  Sư): Thiền  sư  Cao  Phong  là  thầy  Ngài,  viết  cho  Trung  Phong 

mấy  câu.  Bốn  câu  ấy  cũng  thuộc  Thiền  cơ,  nay  chúng  ta  đọc  cũng  chẳng 

hiểu. Ngài  nói:  “Ngã tướng bất tư nghị,  Phật tổ mạc năng thị, độc hứa bất 

 tiếu nhi, kiến đắc bán biên tỵ” (tạm dịch: “Ngã tướng chẳng nghĩ bàn, Phật, 

 tổ chớ coi thường, riêng cho đứa con tệ, được thấy nửa bên mũi”). Đây là lời 

thầy  Ngài  viết,  khen  ngợi  chỗ  ngộ  của  Ngài,  Ngài  ngộ  gì  chúng  ta  không 

biết. Chúng tôi đọc bốn câu kệ này của sư Cao Phong, chúng tôi cũng không 

cách gì hiểu được. Đúng là rốt cuộc quý vị ngộ nhưng vẫn chẳng ngộ. Nếu 

lúc ngộ thì sẽ hiểu từng câu, từng chữ rành rẽ, nói với người chưa ngộ cũng 

vô dụng. Bài kệ trên hoàn toàn giống với một ngàn bảy trăm đoạn công án. 

Sau  này  có  những  người  tham  học  đến  thỉnh  giáo  ngài  Cao  Phong,  Cao 

Phong  thiền  sư  bảo  bọn  họ:  “Các  ông  có  câu  hỏi  gì  cứ  đi  hỏi  ổng.  Ông  ta 

pháp hiệu là Minh Bổn. Các ông qua mà hỏi ổng”. Cứ như thế, dần dần mọi 

người biết Trung Phong thiền sư thực sự có năng lực chỉ dạy đại chúng. 

Chúng  ta  biết  chắc chắn  Sư  mới  hai  mươi  bảy  tuổi, tuổi  tác  chẳng  lớn 

lắm. Đương thời có vị xuất gia,  “Hoài tăng Tử Chứng”,  Hoài (淮) là tên đất, 

Tăng  là  người  xuất  gia,  Tử  Chứng  là  pháp  hiệu,  “thường  vấn  Cao  Phong 

 chư  đệ  tử  ưu  liệt” (thường  hỏi  Cao  Phong  về  các  đệ  tử  giỏi  hay  dở).  Đại 

khái, chúng tôi cho rằng vị này là người ngang vai vế với ngài thiền sư Cao 

Phong Diệu. Có một lần, vị này hỏi Hòa Thượng: “Trong đám đệ tử ông có 

ai  ưu tú, thực sự khế  nhập cảnh  giới, có kiến địa chăng?” Ngài Cao Phong 

nói: “Nhược sơ viện chủ đẳng” (trước hết kể từ hàng viện chủ) ,  ý nói toàn bộ 

đại chúng trong chùa,  “nhất bán tri giải, bất đạo toàn vô” (kẻ biết một phần, 

hiểu  một   nửa,  chẳng  thể  nói  là  hoàn  toàn  không  có  ai) ,  số  người  biết  một 

phần  hiểu  một  nửa  khá  nhiều,  Sư  nêu  tên  mấy  vị,  rồi  mới  nhắc  đến 

Minh Bổn,  “duy Bổn Duy Na” (chỉ có thầy Duy Na Minh Bổn), đại khái khi 

ấy, ngài Trung Phong giữ chức Duy Na trong chùa, [nên gọi là] thầy Duy Na 

Minh Bổn. 

Sư  giữ  chức  Duy  Na  rất  hợp  lý,  vì  chúng  ta  thấy  trong  phần  trước  của 

truyện ký có kể Sư vừa biết đi bèn biết nói, biết xướng phạm bái. Chúng tôi 

cho rằng đời trước Sư rất thông thạo phạm bái, nhất định xướng rất hay; bởi 

thế,  nhà  chùa  thỉnh  Sư  giữ  chức  Duy  Na.  Thầy  Duy  Na  Bổn,  Bổn  tức  là 

Minh Bổn,  “can thượng lâm tân hoàng” (là bụi trúc mới nổi giữa rừng tre), 

dùng  cách  ví  von  này  rất  hay!  Vì  núi  Thiên  Mục  khắp  nơi  đều  là  trúc.  Tôi 

từng đến chỗ ấy, e rằng hơn một trăm dặm, hai trăm dặm toàn là trúc.  “Tha 

 nhật  thành  tài  vị  dị  lượng  dã” (Ngày  sau  thành  tài  chẳng  dễ  lường  nổi): 

Người ấy tiền đồ tương lai vô lượng! Đặc biệt tán thán Sư; trong tất cả đệ tử, 

Sư được thầy đặc biệt coi trọng. 

Đến đời Nguyên Thành Tông, tức  là hoàng đế thứ hai của  nhà Nguyên, 

là con của Hốt Tất Liệt, tên là Thiết Mục Nhĩ (Temur). Ông ta làm hoàng đế, 

đặt  niên  hiệu  là Nguyên Trinh,  tức  vị  vào  năm  Nguyên Trinh  nguyên  niên, 

tức năm 1295. Tháng Mười Một năm ấy, thầy của Ngài viên tịch. [Truyện ký 

chép]  “tương  thiên  hóa”  nghĩa  là  viên  tịch;  “dĩ  Đại  Giác  chúc  Sư” (đem 

Đại Giác phó chúc cho Sư). Đại Giác là tên chùa, đem đạo tràng ủy thác cho 

Trung  Phong  thiền  sư,  “Sư  từ,  thôi  đệ  nhất  tọa  Tổ Ung  chủ  chi” (Sư  thoái 

thác,  cử  vị  thượng  tọa  đứng  đầu  là  Tổ Ung  làm  chủ  [chùa  ấy]);  Ngài  thoái 

nhượng,  chẳng  làm  trụ  trì.  Đến  niên  hiệu  Đại  Đức  (1297),  Sư  đi  tham  học 

khắp  cả  một  vùng  từ  Kim  Lăng  (Nam  Kinh)  tới  An  Huy.  Năm  Mậu  Tuất 

(1298), Sư trụ tại thảo am ở  Lô Châu. Trong thời  gian đó, nếu  nói  như bấy 

giờ là tiếng tăm của Sư ngày càng cao. Do trí huệ, đạo đức, biện tài, tài giáo 

hóa chúng sanh của Sư, người đến tìm Sư cầu đạo ngày càng đông. 

Thiền  Sư  thích  thanh  tịnh,  thích  tấn  tu.  Xem  trong  hành  trạng  một  đời 

Ngài, thời gian Ngài trụ tại  một địa phương nào chẳng lâu, đều là tham học 

các nơi, ở trong thảo am, cuộc sống rất đơn giản, rất thô phác, quý vị có thể 

đọc trong sách ghi về hành trạng của Ngài. Năm Quý Sửu (1313), trong năm 

ấy  có  nhân  duyên.  Chúng  ta  biết  lúc  lão  nhân  gia  trụ  thế,  nhằm  lúc  người 

Mông  Cổ  làm  chủ  Trung  Quốc;  những  nhân  vật  làm  quan  to,  giữ  chức  vị 

trọng yếu, hiển hách đều là người Mông Cổ. Từ hoàng đế đến các quan đứng 

đầu  địa  phương  hết  sức  tôn  kính  Sư.  Nếu  chẳng  phải  là  bậc  đạo  đức  chân 

chánh dễ gì được. A! Bây giờ đã hết thời gian rồi. 



* 

Chư vị đồng học! 

Chúng ta tiếp  tục  xem  hành  trạng  một  đời của  ngài  Trung Phong  Thiền 

Sư.  Ngài  sanh  vào  cuối  đời  Tống,  Sư  sống  qua  năm  đời  hoàng  đế  triều 

Nguyên.  Đầu  tiên  là  Hốt  Tất  Liệt,  tức  Nguyên  Thế  Tổ.  Thứ  hai  là  Thành 

Tông Thiết Mục  Nhĩ, thứ ba  là  Võ  Tông,  thứ  tư  là Nhân  Tông, thứ  năm  là 

Anh Tông, sống suốt năm đời hoàng đế. 

Năm  1313,  nhằm  thời  đại  Nguyên  Nhân  Tông,  là  đời  hoàng  đế  thứ  tư 

của  nhà  Nguyên.  Năm  ấy,  Thừa  Tướng  lễ  thỉnh  pháp  sư  đến  tư  dinh,  ta 

thường  gọi  là  Tướng  Phủ,  khẩn  khoản  thỉnh  thiền  sư  Trung  Phong  trụ  trì 

Linh  Ẩn  Thiền  Tự. Ngôi chùa  này rất  nổi  tiếng tại  Hàng Châu. Quý  vị đều 

biết đời Tống có một vị hòa thường rất lừng danh là trưởng lão Tế Công, Tế 

Công  trưởng  lão trụ tại chùa  Linh  Ẩn. Nơi đây còn  giữ  rất  nhiều di tích  về 

Ngài,  có  thể  nói  là  đạo  tràng  bậc  nhất  của  Hàng  Châu.  Thừa  Tướng  khẩn 

khoản thỉnh Sư về làm trụ trì. Thiền sư Trung Phong từ tạ. Trong Tướng Phủ 

có một số quan lớn hiện diện, lại lễ thỉnh, mọi người đều thỉnh, tợ hồ đương 

thời không có ai có đạo đức, được mọi người ngưỡng vọng hơn Ngài cả! 

Họ lại thỉnh cầu Ngài thuận theo nguyện vọng của đại chúng, mong Ngài 

sẽ làm  trụ trì,  nhằm khôi phục  lại đạo tràng  này,  xin Ngài đừng  thoái  thác. 

Lão nhân gia bèn nói một câu hết sức quan trọng. Ngài nói:  “Phù trụ trì giả, 

 tu cụ tam chủng lực, thứ bất bại sự” (phàm trụ trì thì cần phải có đủ ba lực, 

mới  khỏi  hỏng  việc).  Nói  như  bây  giờ,  làm  trụ  trì  phải  có  ba  điều  kiện  thì 

quý vị  mới trở thành vị trụ trì giỏi, hộ trì chánh pháp, giáo hóa chúng sanh. 

Ba điều kiện gì vậy? Thứ nhất là đạo lực, thứ hai là duyên lực, thứ ba là trí 

lực.  Ba  điều  kiện  ấy  rất  trọng  yếu.  “Đạo  là  Thể,  Duyên  và  Trí  là  Dụng” . 

Phải thực sự có Đạo! Thế nào là Đạo? Minh tâm kiến tánh là Đạo. Nói thật 

ra, lão nhân gia thực sự có đạo, ba điều kiện đều hội đủ, vì sao Ngài lại phải 

làm  như  vậy?  Nhằm  giáo  hóa  đệ  tử  đời  sau.  Ở  đây,  Ngài  diễn  tuồng,  biểu 

diễn,  khiêm  hư  nói  mình  thiếu  đạo,  chẳng  có  trí,  chẳng  thể  nói  là  không 

duyên. Pháp duyên của Ngài rất thạnh. 

Đạo là Thể, đạo là gì? Trong các chú sớ khác đã giảng rất nhiều. Đạo là 

thực sự thông đạt, hiểu rõ Thật Tướng của các pháp. Trong thế gian này, bất 

cứ hoàn cảnh nào, thuận cảnh, nghịch cảnh, thuận duyên, ác duyên, thực sự 

chẳng  nhiễm  mảy  trần.  Kinh  Kim  Cang  nói:  “Phàm  sở  hữu  tướng,  giai  thị 

 hư vọng... Nhất thiết hữu vi pháp, như mộng, huyễn, bào, ảnh” (Phàm những 

gì có tướng đều  là  hư vọng…  Hết thảy pháp hữu  vi  như mộng,  huyễn, bọt, 

bóng) ,  toàn là nói về sự thật. Chẳng những pháp thế gian chẳng nhiễm trước, 

mà  Phật  pháp  cũng  chẳng  nhiễm  trước,  đấy  là  chân  chánh  hữu  đạo!  Như 

trong  kinh  luận  thường  hay  nói  “tùy  duyên  nhưng  chẳng  phan  duyên” ,  tùy 

duyên  nhưng  chẳng  chấp  vào  tướng  tùy  duyên.  Đấy  là  điều  kiện  đầu  tiên. 

Nếu vẫn còn có một  mảy vọng tưởng, chấp trước chưa thể buông xuống thì 

sẽ không được! Làm sao anh có thể lãnh chúng? Tự mình vẫn chưa có thành 

tựu thì dẫn  mọi  người đi  về đâu đây? Chẳng cáng đáng  nổi địa  vị ấy, trách 

nhiệm rất nặng! 

Duyên,  quan  trọng  nhất  là  pháp  duyên  và  nhân  duyên.  Pháp  duyên  và 

nhân duyên  tốt,  làm  việc dễ dàng, có  người  giúp đỡ,  ít  nhọc  lòng. Nói  như 

bây giờ là nhân lực, tài lực, vật lực thảy đều là duyên. Quý vị trụ trì một đạo 

tràng lớn nào, trong đạo tràng có nhiều người cùng tu một chỗ, nếu nhân lực, 

vật  lực,  tài  lực  khó  khăn,  tu  hành  ắt  gặp  chướng  ngại.  Nhà  Phật  thường 

nói:  “Pháp luân vị chuyển, thực luân tiên”  (bánh xe pháp chưa chuyển, bánh 

xe  ăn  đã  lăn  trước).  Nếu  quý  vị  ăn  chẳng  no,  tu  đạo  rất  nhọc  nhằn.  Cuộc 

sống khổ sở một chút không quan trọng lắm, nói chung, cốt sao ăn no, mặc 

ấm.  Áo  cũ  rách  một  chút  cũng  không  sao,  miễn  sao  chống  được  lạnh.  Trà 

thô,  cơm  nhạt,  miễn  sao  no  dạ,  tâm  yên,  đạo  thạnh.  Thân  tâm  bất  an  chắc 

chắc tu hành có trở ngại, nhất là khi tiếp dẫn kẻ sơ cơ, duyên rất trọng yếu. 

Xử sự, tiếp người, đãi vật phải có trí huệ; không có trí huệ sẽ chẳng thể viên 

dung. 

Quý vị thấy lão nhân gia nói làm trụ trì phải có đủ ba điều kiện như thế, 

trọng  yếu  nhất  là  đạo.  Đạo  là  Thể,  duyên  và  trí  là  Dụng.  “Hữu  kỳ  Thể,  nhi 

 khuyết kỳ Dụng, thượng khả vi chi” (Có  Thể  mà thiếu Dụng  thì  vẫn có thể 

làm  được):  Có  đạo,  nhưng  duyên  và  trí  chẳng  đủ  thì  vẫn  ổn.  Khuyết  điểm 

là  “hóa quyền bất châu, sự nghi bất bị” (quyền giáo hóa chẳng trọn, sự nghi 

chẳng đủ), giáo hóa chúng sanh chẳng viên mãn lắm, chẳng thành công lắm, 

trật tự lo liệu mọi việc chẳng hoàn bị. Vì sao vậy? Do chẳng đủ trí, thường 

hay  bị  sơ  sót,  vẫn  cứ  phải  cho  qua,  làm  miễn  cưỡng!  “Sử  đạo  thể  ký  khuy, 

 tiện vô dị vô toán, tuy duyên dữ trí, diệc hề vi tai” (Nếu đạo thể đã khuyết, 

thì  chẳng  khác  gì  không  đáng  kể  đến  nữa.  Dù  có  duyên  và  trí  cũng  chẳng 

làm  gì  được!).  Đây  là  lời  cảm  thán,  nếu  đạo  thể  chẳng  có,  chưa  kiến  đạo, 

chưa ngộ đạo thì cũng chẳng đáng tính đến. Chữ “toán” trong câu  “vô dị vô 

 toán” (chẳng khác gì không đáng tính đến) là tính toán. Dù có chút duyên và 

trí, vẫn là vô dụng, chẳng cách nào bổ cứu được! 

Nói cách khác, hoằng pháp lợi sanh, nối tiếp huệ mạng Phật, việc ấy anh 

làm chẳng được. Nếu  “Thể, Dụng tịnh khuyết, nhi mạo yên cư chi, viết nhân, 

 viết  quả” (Thể,  Dụng  cùng  khuyết,  cứ  mạo  muội  nhận  lãnh,  nói  nhân,  nói 

quả): Đây là trách nhiệm phải gánh lấy nhân quả. Quý vị có sợ nhân quả hay 

không?  Chẳng  có  Thể  cũng  chẳng  có  Dụng,  duyên  chẳng  đủ,  duyên  chẳng 

đủ sẽ thành gì? Thành ra phan duyên! Ngày ngày ở trong nhà vắt óc, tà tri, tà 

kiến,  nghĩ  mọi  phương pháp phan duyên,  thật  là  lầm  lạc quá sức, khởi tâm 

động niệm không gì chẳng phải tội! 

Pháp duyên do đời trước, đời này kết thành, tự nhiên xảy đến. Nếu khởi 

tâm động  niệm toan đi  ra  ngoài  hóa duyên (kêu  gọi quyên  góp) là  lầm  mất 

rồi, chẳng có đạo gì cả! Chúng ta hãy lắng lòng quan sát tổ sư đại đức Trung 

Quốc trong các đời, các Ngài kiến lập đạo tràng giáo hóa chúng sanh, duyên 

đều  tự  động  đưa  đến,  đã  vậy,  còn  sao  nữa?  [Các  Ngài]  có  muốn  cự  tuyệt 

cũng  cự  chẳng  được.  Người  ta  thành  tâm  thành  ý  đến  chỗ  Ngài  tu  bố  thí 

cúng  dường,  họ  đến  tu  phước,  tuyệt  đối  chẳng  cần  chèo  kéo  họ.  Đối  với 

danh vọng, hễ thật tu bèn được tiếng, chẳng phải như trong hiện tại, dùng đủ 

mọi phương pháp để được nổi danh, chẳng phải vậy! Người tu đạo phải làm 

như thế  nào? Nhất  định chẳng được phan  duyên.  Hoàng đế triệu  kiến thiền 

sư Trung Phong mấy lượt, Ngài chẳng đến chầu! 

Rốt cuộc, Thiền Sư vẫn từ khước trụ trì chùa Linh Ẩn. Lời Ngài vừa nói 

đó  đáng  để  cho  chúng  ta  ngày  nay  phản  tỉnh.  Nếu  chính  chúng  ta  kiến  lập 

một đạo tràng, quý vị phải dùng tiêu chuẩn của Ngài để cân nhắc: Rốt cuộc, 

đối với Phật pháp, đối với xã hội, đối với chúng sanh, chúng ta có công hay 

có tội vậy? 

Đời  Nguyên  Nhân  Tông,  tức  đời  hoàng  đế  thứ  tư,  năm  Mậu  Ngọ,  tức 

năm 1318, tháng Chín năm ấy, Nhân Tông hoàng đế phán cùng các đại thần 

thân cận: Ta từng nghe đến đạo hạnh của hòa thượng Trung Phong núi Thiên 

Mục, đã nghe tiếng từ  lâu,  “lũy dục chiêu  nhi lai”  (nhiều  lượt  muốn  xuống 

chiếu  vời  đến),  “lũy”  (累)  là  nhiều  lần,  chẳng  phải  chỉ  một  lần.  Nhiều  lần 

nghĩ  xuống  chiếu  buộc  Sư  tiến  kinh.  Các  đại  thần  đều  nói  Sư  không 

khỏe,  “liêu  mỗi  vị  kỳ  hữu  tật”  (thường  viện  cớ  bị  bệnh),  thân  thể  không 

khỏe, không cách nào phụng chiếu được. 

Quý vị xem đấy, nếu người khác gặp như vậy, há còn phải đợi hoàng đế 

hạ chỉ? Nghĩ đủ cách để gặp mặt hoàng đế! Sư chẳng cần làm vậy, hoàng đế 

càng  thêm  tôn  trọng  đức  hạnh  của  Sư.  “Tứ  hiệu”  (ban  hiệu),  tức  là  phong 

hiệu,  “Phật Từ Viên Chiếu Quảng Huệ thiền sư”.  Bởi vậy nay chúng ta thấy 

trên  tựa  đề  sách  có  ghi:  “Nguyên  cố  Thiên  Mục  Sơn  Phật  Từ  Viên  Chiếu 

 Quảng  Huệ  thiền  sư  Trung  Phong  hòa  thượng”,  đó  là  hiệu  do  hoàng  đế 

phong. Lại ban tặng Sư ca-sa, lễ vật; đã phong hiệu, lại còn ban một phần lễ 

vật, đặc biệt ra lệnh cho Hàng Châu Lộ (theo chế độ nhà Nguyên, gọi là Lộ, 

đến đời Minh và Thanh, đổi thành Tỉnh. Theo chế độ nhà Nguyên, khu vực 

hành  chính  địa  phương  đều  gọi  là  Lộ.  Ở  đây,  Lộ  người  đứng  đầu  địa 

phương, tương  đương  với tỉnh trưởng bây  giờ. Ở châu Úc chúng ta  là châu 

trưởng - governor). Hoàng đế chỉ thị  “ưu lễ ngoại hộ” , tức là sai quan viên 

địa phương hộ pháp, để thiền sư an tâm tu đạo trên núi. 

Chuyện  về  Ngài  rất  nhiều,  được  khắp  trong  triều,  ngoài  nội  tôn  kính, 

ngưỡng mộ, đến thỉnh giáo, đến cầu học. Câu nào ghi trong truyện ký cũng 

là lời chân thật, Sư được đế vương, đại thần thuở ấy biết đến, chẳng ai sánh 

bằng. [Truyện ký] chép đại sư thường dạy dỗ người đến  học, dạy  hàng  hậu 

học  “chỉ thượng thông ngôn, bất cầu thật ngộ”  (chỉ cốt sao nói cho lưu loát, 

chẳng cầu thực sự chứng ngộ) là chuyện thật. Căn bệnh này hiện tại rất phổ 

biến.  Sư  sống  cách  chúng  ta  hơn  bảy  trăm  năm;  bảy  trăm  năm  trước  Phật 

pháp đã suy rồi, người thực sự tu hành chẳng nhiều. Bởi thế, lão nhân gia hết 

sức cảm khái, nói bất luận tại gia hay xuất gia, học để làm gì? Học một chút 

lời  lẽ  thông  đạt  Phật  pháp,  thông  cái  gì?  Thông  thạo  ngôn  từ.  Quý  vị  nghe 

cho nhiều, học cho nhiều, quý vị giảng được, chẳng cần phải thực sự chứng 

ngộ. 

 “Thường viết kim nhật chi tham thiền  bất  linh nghiệm giả” (Sư thường 

nói:  “Nay  kẻ  tham  Thiền  chẳng  linh  nghiệm”),  trong  thời  đó,  người  tham 

Thiền khi ấy đã chẳng linh. Vì sao chẳng linh? Ngài nói có ba điều, thứ nhất 

là  “vô cổ nhân chân thật chí khí” (không có chí khí chân thật như cổ nhân). 

Trong  thời  thiền  sư  Trung  Phong,  người  học  Phật  rất  nhiều,  nhưng  không 

thực sự giống như cổ nhân. Cổ nhân thực sự tu tập, nhưng bất luận người tại 

gia hay xuất gia trong thời của thiền sư Trung Phong, nếu đem so với chúng 

ta  hiện  thời,  họ  còn  cao  minh  hơn  chúng  ta  nhiều  lắm.  Ta  làm  sao  so  sánh 

với họ được? Từ đây thấy rõ: Đúng là cứ mỗi một đời lại kém hơn đời trước. 

Lão tổ tông của chúng ta là Thích Ca Mâu Ni Phật, chúng ta học Phật nhất 

định  phải  mong  bằng  được  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật.  “Thủ  pháp  hồ  thượng, 

 cẩn đắc hồ trung” (Cầu lấy pháp bậc thượng, chỉ đạt được bậc trung), quý vị 

mới  có  chút  thành  tựu.  Nếu  quý  vị  “thủ  pháp  hồ  hạ”  (giữ  pháp  thấp  thỏi), 

làm  sao  thành  tựu  được?  Nay  lão  nhân  gia  nói  vấn  đề  thứ  nhất  là  “chí  khí 

 chân  thật” ,  quý  vị  đang  tu  thật  hay  tu  giả?  Đấy  là  mấu  chốt  để  được  linh 

nghiệm hay không linh nghiệm, thành tựu hay không thành tựu! 

Thứ  hai,  “chẳng  coi  sanh  tử  vô  thường  là  một  đại  sự”.  Thật  vậy,  ngày 

nay học Phật, có ai vì sanh tử vô thường mà tu hành cơ chứ? Cổ nhân thực 

sự vì điều đó. Xuất gia tu đạo vì lẽ gì? Vì đại sự sanh tử vô thường. Người 

hiện  thời  quên  sạch  sự  kiện  này,  [điều  này]  thật  đáng  khiến  cho  chúng  ta 

phản tỉnh sâu xa. Nếu mục đích học Phật của chúng ta là muốn danh văn, lợi 

dưỡng,  nhắm  vào  ngũ  dục,  lục  trần,  thì  đúng  là  như  cổ  nhân  đã  nói:  “Kim 

 sanh bất liễu đạo, phi mao, đới giác hoàn” (Đời  này chẳng  liễu đạo,  mang 

lông, đội sừng đền). Sẽ mang lông đội sừng đền vào đời sau ư? Không phải 

vậy! Đời sau là tam đồ địa ngục. Chịu tội địa ngục mãn rồi mới mang lông, 

đội sừng. Nếu quý vị hỏi có tội gì ư? Phá hoại hình ảnh Phật giáo, đó là đại 

tội!  Nói  như kiểu buôn bán  trong thế  gian, quý  vị  giương chiêu bài để  làm 

bậy, quý vị khiến cho xã hội mất lòng tin nơi Phật pháp! 

Trong  quá  khứ,  chúng  tôi  đã  từng  giảng  một  phần  kinh  Đại  Bảo  Tích, 

tức là kinh Phát Khởi Bồ Tát Thù Thắng Chí Nhạo, còn gọi là kinh Di Lặc 

Sở Vấn. Tôi  nhớ đã  giảng cả ba  lượt, từng  giảng  một  lần tại  Hoa  Tạng Đồ 

Thư Quán ở Đài Bắc. Bại hoại hình ảnh Phật giáo, chướng ngại chánh pháp, 

quý vị thấy quả báo nói trong kinh chẳng phải là giả đâu, chẳng phải là dọa 

dẫm người đời, mà là sự thật đấy! Nhưng hiện thời lắm kẻ lớn mật làm càn, 

chẳng biết nhân quả đáng sợ, cứ bịa chuyện, đặt chuyện, rốt cuộc còn lại cái 

tâm  gì?  Giáo  dục  của  thánh  hiền  và  Phật,  Bồ  Tát  chỉ  là  từ  bi.  Nhà  Phật 

thường nói:  “Từ bi vi bổn, phương tiện vi môn” (Từ bi làm gốc, phương tiện 

là cửa). 

Trưa  hôm  qua,  tôi  và  hiệu  trưởng  và  phó  hiệu  trưởng  trường  đại  học 

khoa học Côn Sĩ Lan (Queensland) cùng dùng cơm, bàn luận: Môn giáo dục 

quan trọng  nhất đối  với  hiện thời  là  giáo  dục  luân  lý  và đạo đức. Giáo dục 

luân lý đạo đức là gì? Dạy con người biết yêu con người, biết yêu hoàn cảnh, 

biết  yêu  hết  thảy chúng sanh;  nền  giáo dục của thánh  nhân  là  nền  giáo  dục 

yêu thương. Chính mình phải biết hy sinh, dâng hiến, vì hết thảy chúng sanh, 

vì  xã  hội  phục  vụ.  Đấy  là  điều  thiếu  sót  nhất  trong  nền  giáo  dục  hiện  tại, 

chúng ta phải nỗ lực đi theo phương hướng ấy. Các ông hiệu trưởng và phó 

hiệu  trưởng  đều  rất  tán  đồng,  họ  mời  chúng  tôi  đến  trường  tham  quan. 

Trường  họ  có  hơn  ba  vạn  sinh  viên.  Người  học  Phật  và  không  học  Phật 

chẳng biết liễu sanh tử, xuất tam giới. Người học Phật phải lấy việc này làm 

việc lớn nhất, cả một đời chúng ta chỉ vì việc này. 

Điều thứ ba là:  “Vứt bỏ những thói quen, những điều mình quen thói coi 

 trọng từ bao kiếp đến nay chưa được”.  Câu này chúng tôi diễn tả cách khác 

cho mọi người dễ hiểu: Từ vô thỉ kiếp đến nay, những tập khí bất thiện quý 

vị chưa buông xuống được! 

Đấy  chính  là  ba  nguyên  nhân  khiến  cho  quý  vị  tham  Thiền  chẳng  linh 

nghiệm,  niệm  Phật  chẳng  thể  đạt  Nhất  Tâm,  tu  bất  cứ  pháp  môn  nào  cũng 

chẳng  thể  thành  tựu.  Tiếp  đó,  Sư  lại  nói:  “Hựu  bất  cụ  cửu  viễn  bất  thoái 

 chuyển  thân  tâm”  (Lại   chẳng  đủ  thân  tâm  bất  thoái  chuyển  lâu 

dài).  “Cụ”  (具)  là  trọn  đủ.  Quý  vị  chẳng  đầy  đủ,  chẳng  có!  Chẳng  có  điều 

gì?  Chẳng  có  tâm  dài  lâu,  chẳng  có  tâm  bất  thoái  chuyển.  Tâm  bất  thoái 

chuyển  dài  lâu  ấy  là  tâm  dũng  mãnh,  tinh  tấn,  quý  vị  không  có,  bởi  thế 

chẳng thể thành tựu. Căn bệnh là đây. 

Tiếp đó, Sư lại nói, nói rất hay!  “Tất cánh bệnh tại ư hà, kỳ thật bất thức 

 sanh tử căn bản cố” (Rốt cuộc là bệnh ở đâu, thật ra là do chẳng biết cội rễ 

sanh  tử  vậy).  Đúng  là  thiền  sư  nói  một  lời  vạch  trần  hết  cả;  quý  vị  chẳng 

hiểu rõ cội rễ sanh tử, nên từ trước đến nay quý vị chưa từng nỗ lực thực sự 

học  tập.  Cội  rễ  sanh  tử  là  gì?  Trong  những  lời  khai  thị  nơi  tác  phẩm  Tam 

Thời  Hệ  Niệm  Pháp  Sự  của  lão  nhân  gia  có  nói;  trong  phần  khai  thị  của 

thiên thứ nhất, Sư giảng rất rõ ràng, trong truyện ký cũng có nói. Chúng tôi 

đem đoạn văn đó đối chiếu phần khai thị trong Hệ Niệm Pháp Sự, thấy đúng 

là  khẩu  khí  của  lão  nhân  gia,  những  khai  thị  ấy  do  chính  Ngài  soạn,  chứ 

không phải do người khác viết. 

Chúng  ta  cũng  nên  đọc  qua  một  lượt  đoạn  văn  ấy:  “Phù  căn  bản  giả, 

 tánh  chân  viên  minh,  bổn  vô  sanh  diệt  vãng  lai  chi  tướng” (Căn  bản  ấy 

chính là tánh thực sự viên minh, vốn chẳng có tướng sanh diệt, qua lại) ,  nói 

thật  ra,  chẳng  dễ  hiểu  cho  lắm.  Đấy  là  cảnh  giới  của  Pháp  Thân  Bồ  Tát, 

minh tâm kiến tánh là Pháp Thân Bồ Tát, chẳng phải là cảnh giới của người 

tầm thường. Thế nào là căn bản? Căn bản là tâm tánh, minh tâm kiến tánh là 

căn  bản, tánh thực sự  viên  minh,  vốn không sanh diệt. Cái tướng sanh diệt 

đến đi ấy chẳng hề có! Bất sanh bất diệt, chẳng đến chẳng đi. Đến, đi (khứ, 

lai)  là  quá  khứ,  vị  lai;  chẳng  những  không  có  thời  gian,  mà  cũng  chẳng  có 

không  gian.  Hiện  thời,  khoa  học  mới  chậm  chạp  phát  hiện  điều  này,  cư  sĩ 

Chung Mậu Lâm từng diễn giảng tại đây cho chúng ta nghe rồi, các vị đồng 

học đều đã nghe những gì khoa học phát hiện rồi đó. 

 “Lương  do  bất  giác,  miết  khởi  vọng  tâm,  mê  thất  bổn  nguyên,  hư  thọ 

 luân chuyển” (Do vì bất giác, thoạt khởi vọng tâm, mê mất cội nguồn, luống 

chịu luân hồi), đây là lời giảng vì sao phàm phu cứ luân lạc mãi cho đến nay 

như thế.  Nhất  niệm  bất  giác  sanh  khởi  vô  minh.  Vọng  tâm  là  vô  minh,  mê 

mất cội nguồn (tức bổn tánh), mê mất bổn tánh, hóa thành luân hồi lục đạo, 

tự  làm  tự  chịu.  Bởi  vậy,  nói  “mê  chi  tắc  sanh  tử  thỉ” (mê  thì  sanh  tử  bắt 

đầu). Sanh tử bắt đầu tức là có sanh tử; ngộ thì luân hồi bèn dứt. Chân tướng 

của  sanh  tử  luân  hồi  nói  gọn  trong  một  câu:  “Cái  căn  hồ  mê,  nhi  bổn  hồ 

 vọng  dã” (Là  do  mê  căn  mà  lầm  bản;  hoặc:  do  mê  căn  nên  bản  biến  thành 

vọng). Về cơ bản, mê nơi căn, do mê nơi căn bản khiến tâm tánh biến thành 

vọng thức. 

Kế  đó  là  mấy  câu  cũng  rất  quan  trọng:  “Đương  tri  sơn,  hà,  đại  địa, 

 minh, ám, Sắc, Không, Ngũ Ấm, Tứ Đại, chí ư động, bất động pháp, giai thị 

 sanh  tử  căn  bản”  (Phải  biết  núi,  sông,  đại,  địa,  sáng,  tối,  Sắc,  Không,  Ngũ 

Ấm,  Tứ  Đại,  cho  đến  pháp  động  hay  bất  động,  đều  là  cội  gốc  sanh  tử).  Ai 

biết được điều  này? Chẳng phải  người chân tu thật chứng sẽ chẳng thể biết 

được. Chuyện này ở ngay trước mắt, suốt ngày từ sáng đến tối chẳng hề tách 

rời,  nhưng  phần  lớn  chúng  ta  cứ  sống  trong  mê  hoặc  điên  đảo.  Tướng  của 

mê là gì? Là khởi tâm động niệm, phân biệt, chấp trước. Mấy lời đại sư nói 

chúng ta phải hiểu rõ: Núi, sông, đại địa, sáng, tối, Sắc, Không, Ngũ Ấm, Tứ 

Đại, pháp động và bất động đã được đức Phật giảng rất thấu triệt trong kinh 

Lăng Nghiêm. Hễ ngộ thì [những cảnh giới ấy] sẽ biến thành cảnh giới Hoa 

Nghiêm, lý sự vô ngại, sự sự vô ngại; mê thì chúng đều là căn bản sanh tử. 

Thưa cùng quý vị, pháp chẳng có mê hay ngộ. Như nhà khoa học Giang 

Bổn  Thắng  (Masaru  Emoto)  của  Nhật  Bản  đã  làm  những  thí  nghiệm  với 

nước, nước không có mê hay ngộ. Các pháp núi, sông, đại địa, sáng, tối, sắc, 

không,  ngũ  ấm  v.v…  chẳng  có  mê  hay  ngộ.  Thiện  ý,  năng  lượng  tốt  của 

chúng ta tác dụng vào chúng, khiến chúng bèn lập tức có phản ứng, có phản 

ứng tốt đẹp  vô cùng. Nếu chúng ta dùng ác ý, ác niệm tác động  lên chúng, 

chúng phản  ứng  xấu tệ  vô cùng. Chúng chẳng  hề phân biệt, chấp trước, do 

đâu  mà như thế? Pháp tánh! Pháp tánh là chân tánh. Lầm lạc là do chính ta 

tự mê, mê rồi thì hết thảy vạn sự, vạn vật đều biến thành căn bản sanh tử. 

Bởi  thế,  thiền  sư  nói:  “Nhược  bất  tằng  hướng  chân  thật  pháp  trung, 

 thoát  nhiên  siêu  ngộ” (Nếu  chẳng  từng  hướng  đến  pháp  chân  thật  để  giải 

thoát, đốn ngộ). Câu này rất quan trọng: Phải từ pháp chân thật, Thoát (脫) 

là giải thoát, Siêu (超) là siêu việt, thì quý vị mới thực sự ngộ.  “Tiện ư ngộ 

 ngoại,  biệt  lập  sanh  nhai,  bất  tồn  khỏa  cữu” (Lại  tìm  riêng  cách  sanh  nhai 

ngoài  Ngộ,  chẳng  phải  là  vẫn  giữ  nguyên  nếp  sai  lầm  cũ  ư?)  Đây  là  Pháp 

Thân Bồ Tát, là Nhất Chân Pháp Giới. Nhưng ở đây, quý vị phải lưu ý! Nếu 

quý vị chưa đoạn sạch phiền não tập khí thì trong cảnh giới nào quý vị cũng 

sẽ lại khởi tâm động niệm, giống như trong kinh Lăng Nghiêm, đức Thế Tôn 

đã nói:  “Tri kiến lập tri, thị vô minh bổn” (Từ trong tri kiến lại lập ra một tri 

kiến  nữa,  bèn  là  cái  gốc  của  vô  minh),  quý  vị  vẫn  chẳng  thể  siêu  việt.  Có 

như  vậy  quý  vị  mới  thực  sự  thấu  hiểu  vì  sao  ngộ  nhập  cảnh  giới  chân  thật 

khó  khăn  đến  thế!  Chúng  tôi  thường  nói  thuần  tịnh,  thuần  thiện,  trong  ấy 

chẳng được lẫn  mảy may bất tịnh bất thiện gì; hễ có mảy may bất thiện bất 

tịnh thì là trật rồi. 

Vì thế, ở đây đại sư khuyên dạy chúng ta:  “Duy hữu thống dĩ sanh tử đại 

 sự vi kỷ trọng nhiệm giả, tử tận thâu tâm, phương kham thấu bạc. Trực hạ 

 thảng tồn hào phát hứa thiện, ác, thủ, xả, ái, tăng, đoạn, tục chi kiến, tắc chi 

 diệp  sanh  hỹ,  khả  bất  thận  hồ!” (Chỉ  nên  đau  đáu  lấy  đại  sự  sanh  tử  làm 

trách  nhiệm  nặng  nề  của  chính  mình,  chết  sạch  cái  tâm  qua  quít,  cầu  may, 

chụp giựt, thì mới hòng cập bến (ý nói: An tâm tu đạo). Nếu như còn chừng 

bằng  mảy  tóc  thấy  có  thiện,  ác,  lấy,  bỏ,  yêu,  ghét,  đứt,  nối,  thì  cành  lá  lại 

sanh,  há  chẳng  nên  cẩn  thận  ư?)  Câu  này  hết  sức  trọng  yếu.  “Hào  phát 

 hứa” (còn  chừng  bằng  mảy  tóc)  tức  là  còn  một  chút  xíu,  trong  tâm  quý  vị 

vẫn còn tí tẹo vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Chẳng hạn như: Làm lành 

chớ  chấp  vào  lành;  có  lầm  lỗi,  tự  mình  lầm  lỗi,  hoặc  thấy  người  khác  lầm 

lỗi,  đều  chớ  vướng  bận  nơi  lòng.  Vì  sao  vậy?  Trong  chân  tánh  chẳng  có 

thiện  -  ác,  chẳng  có  thị  -  phi,  chẳng  có  tà  -  chánh,  chẳng  có  sanh  -  diệt, 

chẳng  có  đến  -  đi,  chẳng  có  trước  -  sau.  “Vốn  chẳng  có  một  vật,  chỗ  nào 

 nhuốm bụi trần”.  Bụi bặm là tỷ dụ, mảy may bất tịnh bất thiện cũng không 

có! 

Nói thiện hay nói ác đều là phương tiện thiện xảo nhằm giúp chúng sanh 

quay đầu; bởi lẽ, nếu nói sự thật với họ, họ không hiểu, họ mê càng sâu hơn. 

Vậy thì, với kẻ mê, nói theo chuyện mê, đó là tùy thuận Tục Đế. Lời khai thị 

của đại sư ở đây là tùy thuận Chân Đế. Chân Đế là thanh tịnh tịch diệt, trong 

Tục  Đế  mới  có  thị  - phi,  thiện  - ác.  Vì  sao?  Vì  quý  vị  chẳng  lìa  phân  biệt, 

chấp trước. Chẳng  lìa phân biệt, chấp trước thì  phải  nói  lời phân biệt, chấp 

trước với quý vị; nếu lìa phân biệt, chấp trước thì nói lời chân thật cùng quý 

vị. 

Năm  Quý  Hợi  (1323)  đời  vua  Anh  Tông,  vừa  tròn  đúng  một  Giáp  Tý, 

tức năm sáu mươi mốt tuổi, Sư vãng sanh nhằm ngày Mười Bốn tháng Tám. 

Ngài ngồi viên tịch, lúc Ngài muốn viết chữ, ngồi bên bàn bèn mất, hy hữu 

thay!  Nếu  quý  vị  muốn  hiểu  tường  tận,  xin  đọc  Thiên  Mục  Trung  Phong 

Hòa Thượng Quảng Lục, quyển cuối cùng. Thiên cuối cùng là truyện ký về 

Ngài, pháp đệ đồng học của Ngài là thiền sư Tổ Thuận viết thiên ấy, quý vị 

có thể tự xem. 

Trong hai tiếng đồng hồ vừa qua, chúng tôi đem lược truyện của Trung 

Phong  Thiền  Sư  giới  thiệu  đơn  giản  với  quý  vị.  Buổi  học  sau,  chúng  ta  sẽ 

chánh thức bước vào Hệ Niệm Toàn Tập. 



---o0o--- 

Tập 02  

   

B. Giải thích đề mục 



Chư vị đồng học! 

Xin  hãy  xem  đề  mục  Hệ  Niệm  Pháp  Sự.  Đề  mục  tổng  cộng  mười 

chữ:  “Trung 

 Phong 

 Hệ 

 Niệm 

 Pháp 

 Sự 

 Tam 

 Thời 

 Toàn 

 Tập” (中峰繫念法事三時全集).Bản tôi dùng ở đây là bản in của Hoa Tạng 

Đồ Thư Quán, tục ấn6 năm Dân Quốc 79 (1990). Tôi dựa theo cách đánh số 

trang trong bản  in  này, có  những bản  in khác có số trang  hơi  khác, bất quá 

đại khái cũng tương đồng. 

Trung Phong là pháp hiệu của thiền sư Minh Bổn đời Nguyên, ở trên tôi 

đã giới thiệu cùng quý vị rồi. Ngài là một vị đại đức rất phi thường, hữu tu, 

hữu  chứng,  hữu  đức,  hữu  học.  Qua  truyện  ký,  chúng  ta  đã  thấy  sự  tích  cả 

một đời của lão nhân gia, đúng là khiến người ta cảm thấy năm vóc gieo sát 

đất.  Tác  phẩm  Hệ  Niệm  Pháp  Sự  do  vị  đại  đức  nhà  Thiền  này  soạn  ra,  ý 

nghĩa rất sâu. Thưa cùng quý vị! Phật pháp đến tối hậu vẫn phải là cầu sanh 

Tịnh Độ, điều này Ngài khai thị rất rõ rệt! Do đây, ta có thể thấy được sự thù 

thắng của pháp môn Tịnh Độ. Huống chi kinh Hoa Nghiêm, là một bộ kinh 

được  lịch  đại  cao  tăng  đại  đức  Trung  Quốc  công  nhận  là  bản  kinh  đệ  nhất 

của nhà Phật, là pháp luân viên mãn, đến cuối kinh, mười đại nguyện vương 

của  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  dẫn  về  Cực  Lạc.  Tông  môn  đến  cuối  cùng  cũng  cầu 

vãng  sanh,  quý  vị  chỉ  cần  đọc  Thiền  Môn  Nhật  Tụng  sẽ  thấy  rành  rành. 

Phương pháp tu hành này hiển thị rõ trí huệ tối cao. 

Bản Hệ Niệm Pháp Sự Tam Thời Toàn Tập này lợi ích kẻ âm lẫn người 

dương. Nếu coi [việc tụng  niệm] bản [nghi thức]  này như chuyện kinh sám 

Phật sự,  miệng có, tâm không, thì trật mất rồi! Chúng ta phải coi nó như là 

khóa tụng cần phải tu tập. 

 “Hệ niệm” : Khi La Thập đại sư dịch Phật Thuyết A Di Đà Kinh, đã dịch 

ý chữ này; bởi thế, trong kinh văn có những câu như “nhất tâm bất loạn, tâm 

 chẳng điên đảo”.  Trong quá khứ, tôi cũng đã từng nghe có người nói: “Nhất 

tâm bất  loạn, bọn phàm phu chúng ta chẳng thể  làm  được; bởi  thế, đối  với 

pháp môn này bèn nẩy sanh ngờ vực, chẳng dám đảm đương”. Nhưng kinh 

A Di Đà còn có bản dịch của Huyền Trang đại sư. Huyền Trang đại sư dịch 

thẳng, chiếu theo bản tiếng  Phạn  mà dịch  thẳng  ra. Trong bản Phạn  ngữ có 

mười phương Phật, bản của La Thập đại sư chỉ có sáu phương Phật, cho thấy 

La  Thập  đại  sư  đã  dịch  rút  gọn.  Trong  bản  Huyền  Trang,  “nhất  tâm  bất 

 loạn”  được  dịch  là  “nhất  tâm  hệ  niệm”.  Nếu  nói  “nhất  tâm  hệ  niệm”  thì 

phàm phu có thể làm được, chứ mức độ nhất tâm bất loạn thì cao quá. 

Nếu  chúng  ta  hỏi:  La  Thập  đại  sư  có  dịch  sai  nghĩa  chăng?  Thưa  cùng 

quý  vị,  chẳng  bao  giờ  sai!  Phàm  là  người  vãng  sanh,  nhất  định  phải  niệm 

đến  nhất  tâm  hệ  niệm,  lúc  lâm  chung,  A  Di  Đà  Phật  đến  tiếp  dẫn,  lúc  tiếp 

dẫn  quý  vị,  nhất  định  Phật  phải  phóng  quang.  A  Di  Đà  Phật  phóng  quang, 

Phật quang chiếu gội; Phật quang vừa chiếu, công phu của quý vị được nâng 

cao,  từ  Nhất  Tâm  Hệ  Niệm  đạt  đến  Nhất  Tâm  Bất  Loạn.  Vì  thế,  đại  sư  La 

Thập chẳng hề dịch lầm. Đích thực là đại sư thấy vấn đề này rất rõ ràng, rất 

minh bạch! 

Chữ  “niệm”  (念) trong văn tự Trung Quốc thuộc loại hội ý. Quý vị thấy 

ở trên là chữ Kim (今), dưới là chữ Tâm (心); nghĩa là trong cái tâm hiện tại 

có Phật. Trong tâm phải có thì  mới gọi là Niệm. Chẳng phải là quá khứ có, 

chẳng  phải  là  vị  lai có,  mà  là  “kim” (nay),  hiện tại có, đó  gọi  là Niệm.  “Hệ 

 niệm” là niệm niệm chẳng bỏ. 

 “Tam thời” :  Trong pháp sự có đệ nhất thời, đệ nhị thời, đệ tam thời. Ở 

Ấn  Độ  vào  thời  cổ,  một  ngày  đêm  được  chia  thành  ngày  ba  thời,  đêm  ba 

thời. Do đây biết rằng, phải hiểu nghĩa chữ  “tam thời”  theo nghĩa rộng, tức 

là ngày đêm chẳng biếng nhác. 

 “Pháp”  là  phương  pháp,  “Sự”  là  chuyên  cầu  vãng  sanh  Tịnh  Độ.  Hiện 

tại, mọi người tu pháp sự này, dùng chữ  “tam thời”  theo nghĩa hẹp. Ở Trung 

Quốc,  chia  ngày  đêm  thành  mười  hai  thời  thần:  Tý,  Sửu,  Dần,  Mão,  Thìn, 

Tỵ, Ngọ, Mùi, Thân, Dậu, Tuất,  Hợi. Một thời thần  bằng  hai  giờ  hiện thời. 

Nếu để giúp người khác, như các vong linh được nhắc đến trong bản này, thì 

cả hai nghĩa rộng và hẹp đều dùng được, hoàn toàn phụ thuộc vào thời tiết, 

nhân duyên. 

 “Pháp” : Trung Phong quốc sư vì chúng ta chế định pháp bản này, chiếu 

theo pháp bản này để tu pháp sự cầu vãng sanh, pháp sự ở đây là cầu vãng 

sanh.  Bản  này  gồm  ba  thời  hoàn  chỉnh  nên  gọi  là  “toàn  tập”.  Quý  vị  hãy 

xem chữ  “tập” ;  Tập  nói  như bây  giờ  là bản  hội tập. Pháp sự  này  do Trung 

Phong  quốc  sư  hội  tập.  Quý  vị  thấy  đó,  nội  dung  gồm  tán  tụng,  có  Hương 

Tán,  có  kệ  Tán  Phật,  có  tán  Phật,  có  tụng  kinh,  có  kinh  A  Di  Đà,  có  niệm 

chú, có chú Vãng Sanh, có lễ bái, có sám hối, có hồi hướng. Tu pháp (cách 

thức  tu  tập)  rất  viên  mãn,  ý  nghĩa  tương  đồng  với  Vãng  Sanh  Luận  của 

Thiên  Thân  Bồ  Tát.  Trong  Vãng  Sanh  Luận,  Thiên  Thân  Bồ  Tát  nói  đến 

Ngũ  Niệm  pháp  môn,  bản  Hệ  Niệm  này  cũng  là  ngũ  niệm  pháp  môn.  Tu 

hành  Tịnh  Độ  là  phương  pháp  tốt  đẹp,  trong  ấy  có  khai  thị.  Chúng  tôi  đề 

xướng bản này đã mấy năm, mọi người đều rất thông thuộc. Trong nghi quỹ, 

có  phần  chúng  tôi  tỉnh  lược7,  và  trong  Tam  Thời  có  phần  nào  trùng  lập, 

chúng tôi chỉ giảng một lần là đủ, làm như vậy sẽ tiết kiệm thời gian. 



---o0o--- 

C. Chánh thức giảng vào kinh văn 

1. Hương Tán 

  

       Giới định chân hương,  

       Phần khởi xung thiên thượng,  

       Đệ tử kiền thành,  

       Nhiệt tại kim lư phóng,  

       Khoảnh khắc nhân uân,  

       Tức biến mãn thập phương.  

       Tích nhật Da Thâu,  

 Miễn nạn tiêu tai chướng.  

 Nam mô Hương Vân Cái Bồ Tát Ma Ha Tát.  

戒定真香 

焚起衝天上 

弟子虔誠 

爇在金爐放 

頃刻氤氳 

即遍滿十方 

昔日耶輸， 

免難消災障。 

南無香雲蓋菩薩摩訶薩 

 (Giới định chân hương,  

 Đốt xông tận trời thẳm,  

 Đệ tử dốc lòng thành,  

 Thắp đặt trong lư vàng,  

 Khoảnh khắc khói bốc cuồn cuộn,  

 Tỏa khắp mười phương,  

 Xưa bà Da Du,  

 Thoát nạn tiêu tai chướng.  

 Nam mô Hương Vân Cái Bồ Tát Ma Ha Tát).  

  

Đoạn thứ nhất là Hương Tán. Ở đây, đại sư vì chúng ta kết tập bài “Giới 

Định  Chân  Hương”,  dùng  bài  Hương  Tán  này.  Vì  sao  chẳng  dùng  bài  “Lư 

Hương Tán”? Bài Lư Hương Tán phổ biến nhất; vì sao dùng bài Giới Định 

Chân Hương? Cả đời đại sư dạy người chú trọng đức hạnh. Ngài sống cách 

chúng ta hơn bảy trăm năm, hơn bảy trăm năm, Sư cảm nhận sâu xa phong 

hóa thế  gian  ngày  một suy đồi,  hàng đệ tử Phật  môn (chỉ  người  xuất  gia tu 

hành) chân tu đã ít ỏi lắm rồi. Sáng hôm nay, tôi đã giới thiệu ngắn gọn, đơn 

giản về Ngài rồi, quý vị đã nghe qua. Vì đâu tham Thiền chẳng được lợi ích, 

Sư  giảng  vì  đâu  tham  Thiền  chẳng  linh?  Vì  sao  chẳng  bằng  cổ  nhân?  Có 

nguyên nhân cả, ta phải tìm cho ra nguyên nhân. Bởi thế, trong phần Hương 

Tán, chúng ta đừng nghĩ Ngài tùy tiện dùng bài Giới Định Chân Hương đấy 

nhé, có dụng ý rất sâu đấy! 

Pháp sám hối xuyên suốt toàn bộ sự tu hành trong Phật pháp, bất luận là 

Tông Môn, Giáo Hạ, Đại Thừa, Tiểu Thừa, Hiển Giáo, Mật Giáo, không một 

hạnh môn nào chẳng phải là pháp sám hối! Sám hối phải có thành ý, phải có 

hành  động, chẳng phải  là  miệng  nói  xuông,  miệng  nói  xoen  xoét chẳng  ích 

gì! Vậy, rốt cuộc phải sám hối theo cách nào? Phải y giáo phụng hành, quý 

vị  tích  cực  nỗ  lực  làm  theo  mọi  điều  Phật,  Bồ  Tát  dạy  dỗ,  đó  là  chân  sám 

hối! Chúng tôi thường nhắc mọi đồng học phải cùng gắng sức dốc công gạt 

bỏ tập khí vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, triệt để buông xuống, chẳng để 

có  mảy  may  xen tạp,  nhất tâm  nhất  ý cầu  sanh  Tịnh  Độ. Đó  là  đại sự sanh 

tử! Từ vô lượng kiếp đến nay, chúng ta luân hồi trong lục đạo chẳng thể giải 

quyết được vấn đề, chúng ta phải giác ngộ, phải hiểu rõ. 

Điều  này thật chẳng dễ dàng  gì! Nhà Phật thường  nói:  “Trăm ngàn vạn 

 kiếp khó gặp gỡ” , một đời này gặp được Phật pháp; gặp được Phật pháp là 

gặp cơ hội để liễu sanh tử, xuất tam giới. Gặp được cơ hội chớ coi thường, 

bỏ  lỡ,  nhất định phải  ghì chặt  lấy, trong  một đời  này quyết định thành tựu, 

chẳng bị luân hồi nữa. Tùy thuận tập khí phiền não là tạo luân hồi, vẫn luân 

hồi  trong  sáu  nẻo  y  như cũ.  Đấy  là  điều  Quốc  Sư  trông  thấy,  rất  mực  cảm 

thán; đấy là một nhân tố quan trọng khiến công phu tu hành chẳng đắc lực. 

Trong suốt cuộc đời dạy dỗ của  lão  nhân  gia, Ngài thường cảnh tỉnh  “sanh 

 tử sự đại” . Phải biến sự việc này thành một sự lớn lao nhất mà chúng ta phải 

thực  hiện  trong  một  đời  này  thì  chúng  ta  mới  được  cứu.  Bởi  thế,  mở  đầu 

[Tam Thời Hệ Niệm Pháp Sự], Ngài chọn bài Giới Định Chân Hương. 

Quý vị hãy xem [ý nghĩa của] danh tự, thế nào là Chân Hương? Giới và 

Định là Chân Hương, nói thật đấy, chẳng phải giả đâu! Ngay trong thời đại 

chúng ta đây,  những  năm trước đây, không  lâu  mấy; chúng tôi không  được 

thấy sự việc trong nửa thế kỷ trước, nhưng có rất nhiều người thấy, chúng tôi 

nghe đích thân họ kể lại. Hư Vân lão hòa thượng tu Giới, tu Định, chân tu. 

Lão hòa thượngcả năm tắm một lần, cạo tóc một lần; bởi vậy, chúng ta thấy 

rất nhiều ảnh chụp tóc Ngài rất dài. Quý vị xem tóc Ngài dài như thế mà một 

năm mới cạo tóc một lần, tắm một lần, cổ áo Ngài ghét (hờm) đóng dày cộp, 

đen thui, nhưng thơm tho, không hề khó ngửi chút nào. 

Đấy  là  Giới  Định  Chân  Hương, thân  tỏa mùi thơm. 

Ngoài ra còn có vị Kim Sơn Hoạt Phật (Phật sống chùa Kim Sơn), Ngài 

sống suốt hai mươi mấy năm Dân Quốc, rất tiếc là khi ấy chúng tôi còn nhỏ 

tuổi quá, không biết Ngài. Suốt đời, Kim Sơn Hoạt Phật không rửa ráy, tắm 

gội. Trên thân khoác một bộ quần áo, bộ quần áo ấy chưa hề được giặt giũ. 

Suốt đời chưa từng giặt quần áo, Ngài cũng chưa từng tắm gội, trên thân tỏa 

mùi thơm. Đó là Giới Định Chân Hương. 

Chúng  ta  thắp  một  cây  nhang,  phải  tưởng  đó  là  Giới,  phải  tưởng  đó  là 

Định. Hương tượng trưng cho Pháp. Đệ tử Phật, bất luận tại gia hay xuất gia, 

cúng Phật nhất định phải thắp nhang, phải đốt đèn, phải dâng nước. Đó là ba 

thứ  vật  cúng  đơn  giản  nhất  để  cúng  Phật,  Bồ  Tát;  bớt  đi  những  thứ  khác 

không ăn nhằm gì, nhưng những thứ trên không thể bớt được! Hương tượng 

trưng  cho  gì?  Hương  tượng  trưng  cho  Giới,  Định;  thấy  hương,  nghe  mùi 

hương, phải tưởng Giới Định. Chư Phật, Bồ Tát tu Giới, tu Định thành tựu. 

Giờ đây, các Ngài cũng dạy chúng ta như thế. 

Đăng  (đèn)  tượng  trưng  cho  ánh  sáng  trí  huệ,  ngụ  ý  đốt  mình  soi  sáng 

người khác. Trí  huệ chẳng  phải  là Tự Thọ Dụng,  mà  là Tha  Thọ Dụng.  Trí 

huệ  do  đâu  mà  có?  Trí  huệ  phát  xuất  từ  Giới,  Định.  Nhân  Giới  sanh  Định, 

nhân Định khai Huệ. 

Nước tượng trưng cho tâm tánh. Tất cả hết thảy vật cúng khác đều chẳng 

cần  thiết  lắm,  bởi  lẽ  hiện  tại  cuộc  sống  con  người  bước  vào  thời  đại  công 

nghiệp,  nhà  cửa  (đặc  biệt  là  tại  đô  thị)  quá  nửa  sống  trong  chung  cư 

(apartment). Một tòa cao ốc có cả mười gia đình sống, có tòa nhà cả trăm gia 

đình sống. Nhà càng dựng  về sau càng thấp lè tè. Vì sao vậy? Để tiết kiệm 

năng lượng. Mùa Đông mở máy ấm, mùa Hè mở máy lạnh, bởi thế trần nhà 

càng thấp, phòng ốc cũng hẹp hơn để tiết kiệm năng lượng. Gian phòng thấp 

như thế, chúng ta  vói tay  là đụng trần  nhà rồi. Bởi thế, nếu thờ Phật ở  nhà, 

nói chung phải thờ tượng Phật nhỏ, đương nhiên đốt nhang chẳng thích hợp. 

Hương đốt, đèn dầu, nến đều chẳng thích hợp, vì sao vậy? Chúng có chất 

muội (bồ hóng), muội dầu làm đen nhà. Nhà cửa hẹp quá, chẳng như tự viện 

điện  đường  rất  lớn,  không  khí  lưu  thông,  nhà  cao,  nên  chẳng  có  vấn  đề  gì. 

Bởi thế, hiện tại ở chung cư [cúng hương, đèn] chẳng thích hợp lắm, tốt nhất 

là  cúng  nước.  Nước  rất  quan  trọng,  nó  tượng  trưng  thanh  tịnh  bình  đẳng. 

Tâm ta trong sạch như nước, bình đẳng hệt như nước. Nước biểu thị những ý 

nghĩa đó. Trong hết thảy thời, hết thảy chỗ, phải luôn giữ được thanh tịnh - 

bình  đẳng  -  giác,  chỉ  cần  tâm  thanh  tịnh  tự  nhiên  sẽ  có  trí  huệ,  Giác  là  trí 

huệ. 

Vật  cúng  nhằm  biểu  thị  pháp,  nước  chẳng  phải  để  cho  Phật,  Bồ  Tát 

uống; phải hiểu ý nghĩa này. Chén cúng tốt nhất là dùng thứ trong suốt, biểu 

thị  ý  nghĩa  vô  cùng  sáng  rõ.  Ngoài  chén  có  thể  nhìn  thấy  nước  trong  sạch 

đựng bên trong. Chớ nên cúng trà, trà có màu, chẳng trong sạch, phải cúng 

bằng  nước. Bởi thế, hiểu được ý  nghĩa biểu thị pháp thì  mỗi khi trông thấy 

chén  nước  cúng,  liền  nghĩ  tâm  ta  phải  thanh  tịnh,  phải  bình  đẳng.  Từ  việc 

cúng  nước  phải  biểu  lộ  được  ý  nghĩa  của  pháp  được  biểu  thị.  Bất  luận  nơi 

đâu,  hễ  trông  thấy  nước,  như  lúc  quý  vị  đang  khát,  uống  một  chén  nước, 

thấy nước bèn nghĩ đến “thanh tịnh - bình đẳng - giác”. Giáo học Phật pháp 

dùng phương pháp này để thời thời khắc khắc cảnh tỉnh chúng ta, vừa trang 

nghiêm lại vừa đẹp mắt, lại bao hàm ý nghĩa thật phong phú. 

 “Giới định chân hương”: Đây là lúc thắp hương. 

 “Phần  khởi  xung  thiên  thượng” :  Hương  vừa  thắp  lên,  khói  hương  bốc 

tận  trời.  “Xung  thiên  thượng” (xông  lên  trời)  là  mong  cầu  cảm  ứng.  Chư 

Phật, Bồ Tát, thiên thần đều ở phía trên chúng ta. Phía dưới có chăng? Có! 

Phía dưới  là  hạ phương thế  giới. Vì thế, đối  với chữ  “thiên thượng”  ở đây, 

chúng ta phải hiểu nó hoàn toàn chẳng chỉ có nghĩa là phương trên, mà còn 

có  nghĩa  là  pháp  giới.  Như  trong  kinh  Hoa  Nghiêm,  [nói]  Thiện  Tài  tham 

học  năm  mươi  ba  lần,  thiện  tri  thức  đều  ở  phương  Nam  là  có  đạo  lý  đấy! 

Chúng  ta  sống  tại  Bắc  bán  cầu,  phương Nam của  Bắc  bán  cầu  thuộc  Hỏa, 

phương Nam là  gì?  Là  xích  đạo,  là  nhiệt  đới.  Phương  Bắc  là  hàn  đới. 

Phương Bắc là nước, phương Nam là lửa. Lửa tượng trưng cho quang minh. 

Bởi  thế  “phương Nam”  chẳng  phải  là  phương  vị,  mà  có  nghĩa  là  quang 

minh. Phàm  những  nơi thiện tri thức cư  ngụ  đều  gọi  là  phương Nam, ở bất 

cứ phương hướng nào cũng đều gọi là phương Nam cả. Phàm thành đô nào 

có thiện tri thức cư ngụ đều gọi là Phước Thành cả. Vì sao vậy? Vì có thiện 

tri  thức.  Có  thiện  tri  thức  thì  địa  phương  ấy  có  phước,  nên  gọi  là  Phước 

Thành nhằm biểu thị ý nghĩa pháp. 

Bởi  thế,  chốn  “thiên  thượng”  ở  đây  không  có  nghĩa  là  phương  trên, 

chẳng  biểu  thị  phương  vị  phía  trên,  chẳng  ngụ  ý  như  thế,  mà  có  nghĩa  là 

thượng phương tôn kính, phương trên tôn kính nhất của chúng ta. Ở “thượng 

phương”  đó,  chư  Phật,  Bồ  Tát  đang  ở.  Chúng  ta  đọc  kinh  A  Di  Đà,  Đông, 

Nam,  Tây,  Bắc,  trên,  dưới,  đâu  đâu  đều  có  Phật,  Bồ  Tát.  Dùng  chữ  “thiên 

 thượng”  để  biểu  thị  ý  tôn  kính  của  chúng  ta.  “Phần  khởi  xung  thiên 

 thượng”  là mong cầu cảm ứng. 

 “Đệ tử kiền thành” : Người tu hành theo Hệ Niệm Pháp Sự, chúng ta 

đối với  Phật, Bồ  Tát xưng  là “đệ tử”; Phật, Bồ Tát là thầy, là thiện tri thức 

của  chúng  ta.  Đạo  thầy  trò  cốt  ở  “kiền  thành”.  Ấn  Quang  đại  sư  giảng  rất 

hay:  “Nhất  phần  thành  kính  tắc  nhất  phần  cảm  ứng,  thập  phần  thành  kính 

 tắc thập phần cảm ứng” (Một phần thành  kính  là  một phần cảm ứng,  mười 

phần  thành  kính  bèn  được  mười  phần  cảm  ứng).  Khi  xưa,  thầy  Lý  dạy  tôi 

như vậy. Chúng ta dùng tâm tư thái độ  nào để học tập thì  mới đạt được  lợi 

ích chân chánh? Chúng ta kém cổ nhân rất xa, đừng nói đến thời cổ, chỉ sánh 

với Trung Phong quốc sư, chúng ta làm sao sánh bằng Ngài được? Ngài chỉ 

mười lăm tuổi, chẳng những dốc chí nơi việc học, lại còn dốc chí nơi đạo; so 

với học, đạo lại cao hơn một tầng. Quý vị xem trong truyện ký thì thấy đêm 

ngày  Ngài  siêng  gắng  nơi  pháp  thế  gian  lẫn  xuất  thế  gian.  Đúng  là  dũng 

mãnh tinh tấn như kinh điển đã nói, đêm ngày chẳng ngưng nghỉ. Kinh điển 

sách vở Nho - Thích - Đạo ba tông, Ngài đều xem cả, căn bản rất sâu dày. 

Năm hai mươi bốn tuổi Ngài khai ngộ. Tuy chưa phải là triệt ngộ, chúng 

tôi nói đến tiểu ngộ, đại ngộ; thế nào là đại ngộ? Kinh điển, sách vở thế gian, 

xuất  thế  gian  Ngài  đều  có  thể  dung  hội,  quán  thông,  chân  chánh  khai  ngộ. 

Thiền  sư Cao  Phong  Diệu  ấn  chứng  cho  Ngài  vào  năm  hai  mươi  bảy  tuổi, 

Ngài  xuất  gia  năm  hai  mươi  lăm  tuổi.  Chúng ta  không  cách  chi  sánh  bằng 

Ngài  được!  Tự  mình  phải  biết  hổ  thẹn,  phải  biết  gắng  sức.  Trung  Phong 

quốc sư chỉ cho chúng ta biết chứng bệnh tu hành chẳng đắc lực là vì đâu? 

Ngài  nói  rất  hay,  nhưng  trong  đó  trọng  yếu  nhất  là  “chẳng  biết  sanh  tử  là 

 việc lớn” . Trong các nhân tố, nó trọng yếu nhất, nhưng ta lại coi thường nó! 

Bởi thế, chẳng có tấm lòng chân thành học đạo như cổ nhân. Ấn Quang đại 

sư bảo người như vậy là không có thành ý, làm sao thành tựu được? Không 

có thành  ý, không biết sanh tử  là  việc  lớn, đã thế còn chẳng chịu buông bỏ 

tập khí phiền não từ vô thỉ kiếp đến nay, đó là đại chướng ngại! 

Tôi thường khuyên lơn các đồng học, mỗi một người chúng ta, đặc biệt 

là  người  hiện  thời,  “tự  tư,  tự  lợi,  danh  văn,  lợi  dưỡng,  ngũ  dục,  lục  trần, 

 tham,  sân,  si,  mạn”,  tôi  nói  mười  sáu  chữ  này  quý  vị  phải  thực  sự  buông 

xuống.  Trung  Phong  quốc  sư  nói  rất  hay,  chẳng  những  phải  thực  sự  buông 

xuống, mà còn phải buông sạch sành sanh, mảy may nào cũng chẳng giữ lại, 

tiêu chuẩn của lão nhân gia là như vậy. Chỉ cần có chút mảy may nào, quý vị 

khó  lòng thành tựu.  Triệt để buông  xuống thì chúng ta  mới có chút tiến bộ 

nơi Bồ Đề đạo. Những thứ căn bản chướng đạo ấy nếu quý vị chẳng dẹp trừ, 

sẽ vĩnh viễn bị loại ra ngoài cửa Phật, chẳng bước vào cửa được! 

Chúng  ta  phải  thường  tự  suy  nghĩ,  ngày  ngày  phản  tỉnh  vì  sao  chẳng 

buông  xuống  được?  Phải chiếu theo  lời Trung Phong  quốc sư thuyết pháp! 

Nói cách khác  là tham sống sợ chết. Tham sống, chẳng sống  hoài được; sợ 

chết, chẳng thể tránh khỏi được. Thực sự chịu buông xuống thì cả sống lẫn 

chết  đều  xong,  sau  đấy  mới  dần  dần  cầu  thông  đạt  Phật  pháp.  Bởi  thế,  hai 

chữ  “kiền  thành”  này  hết  sức  trọng  yếu:  Quý  vị  phải  có  thành  ý.  Trong  lúc 

quý vị cắm vào lư hương, hương cháy trong lư:  “Nhiệt tại kim lư phóng”.  

 “Khoảnh khắc” : Rất nhanh chóng. 

 “Nhân  uân” :  Diễn  tả  khói  hương  bốc  cuồn  cuộn,  sau  khi  đốt  hương 

xong, đàn hương này – toàn là nói đàn hương – khói hương xông mù mịt. 

 “Tức  biến  mãn  thập  phương”  (liền  trọn  khắp  mười  phương):  Ở  trên  đã 

nói  là  “phần  khởi  xung  thiên  thượng”,  “thiên  thượng”  là  “biến  mãn  thập 

 phương” . Chữ  “phương” ở đây chỉ  mười  phương chư Phật, Bồ Tát.  “Thiên 

 thượng”  có nghĩa như thế đấy. Tiếp đó, bài kệ nêu lên một công án: 

 “Tích  nhật  Da  Thâu,  miễn  nạn  tiêu  tai  chướng” :  Bà  Da  Thâu  Đà  La 

(Yasodharā) là phi tử của Phật Thích Ca Mâu Ni. Vì sao lại nêu tên bà? Vì 

Giới  Định.  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  quyết  định  muốn  xuất  gia,  phụ  vương 

bảo:  “Ngươi  muốn  xuất  gia  thì  phải  có  con  để  lại  rồi  mới  được  xuất  gia. 

Ngươi xuất gia rồi, gia tộc ta bị đứt dòng ư?” Ngay lúc đó, Thích Ca Mâu Ni 

Phật bèn chỉ vào phi tử Da Thâu Đà La, nói: “Nàng đã mang thai!” Da Thâu 

Đà La nghe lời ấy rùng mình một cái, quả thật bà đã hoài thai; sáu năm sau 

mới sanh La Hầu La. Bởi thế, đương thời rất nhiều người hoài nghi La Hầu 

La  (Rāhula) chẳng  phải  là  con  của  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật.  Chồng  bà  Da 

Thâu Đà La đã bỏ đi cả sáu năm rồi, sao [bây giờ] mới sanh đứa bé này? Bởi 

thế,  họ  hủy  báng,  phê  bình,  đơm  đặt  đủ  chuyện  hết  sức  khó  chịu.  Bà  Da 

Thâu  Đà  La  bèn  bồng  đứa  bé,  phát  thệ:  “Nếu  quả  thật  đứa  bé  này  là  con 

Thích Ca Mâu Ni Phật, hai mẹ con chúng tôi nhảy vào hầm lửa sẽ chẳng bị 

lửa thiêu!” Bà làm như thế, quả nhiên cả hai mẹ con an nhiên vô sự trong lửa 

hừng.  Khi  đó  mọi  người  đều  tin,  mọi  lời  đồn  nhảm  cũng  chấm  dứt.  Giới 

Định Chân Hương đấy! Bởi thế  “miễn nạn tiêu tai chướng!”  Phụ vương cha 

bà  cũng  tin  tưởng,  trong  là  gia  tộc,  tức  vương  tộc,  ngoài  là  nhân  dân,  toàn 

quốc thấy sự kiện ấy, mọi người chẳng dị nghị nữa! Đấy là một mẫu chuyện 

về cuộc đời của tôn giả La Hầu La. Đấy là sự cảm ứng của Giới Định. Tiếp 

đó, xưng ba lần: 

 “Nam mô Hương Vân Cái Bồ Tát Ma Ha Tát”.  

Nam-mô là tiếng Phạn, nghĩa là quy y, quy mạng. Hương Vân Cái là tỷ 

dụ  khói  hương  kết  thành  lọng  báu  trên  không  trung.  Bồ  Tát  là  Giác  Hữu 

Tình, Ma Ha Tát là đại Bồ Tát. Hương Vân tượng trưng cho Giới Định, Giới 

Định giác ngộ hết thảy hữu tình chúng sanh, Hương Vân mang ý nghĩa như 

vậy. 

Hương Vân Cái chẳng phải là Bồ Tát ư? Hương Vân Cái đúng là Bồ Tát. 

Chỉ cần chân chánh giác ngộ chúng sanh, chúng sanh do người ấy được khai 

ngộ thì người ấy là Bồ Tát. Bồ Tát chẳng có hình tướng nhất định, Như Lai 

cũng  chẳng  có  hình  tướng  nhất  định,  hóa  thân  trong  hữu  tình  chúng  sanh, 

hóa thân trong vô tình chúng sanh, cảnh giới chẳng thể nghĩ bàn. Đó là đại ý 

bài Hương Tán. Bây giờ đã hết giờ rồi. 



---o0o--- 

2. Kệ Giác Hải 



Chư vị đồng học! 

Xin xem tiếp bốn câu kệ: 



 Giác hải hư không khởi,  

       Sa Bà nghiệp lãng lưu,  

       Nhược nhân đăng bỉ ngạn,  

       Cực Lạc hữu quy châu.  

覺海虛空起。 

娑婆業浪流。 

若人登彼岸。 

極樂有歸舟。 

       (Biển giác khởi hư không,  

       Sa Bà sóng nghiệp trào,  

       Ai muốn lên bến giác,  

       Cực Lạc sẵn thuyền về).  



Nội  dung  bốn  câu  kệ  này  hết  sức  phong  phú.  Hai  câu  đầu  thuyết  minh 

khởi nguyên của vũ trụ và sanh mạng; đó là hiện tượng do đã mê mà có. Hai 

câu sau dạy chúng ta phương pháp  “quay đầu là bờ”  (hồi đầu thị ngạn). 

Vì  sao  chúng  ta  mê  mất  tự  tánh?  Vì  “giác  hải  hư  không  khởi!”  Biển 

Giác vốn chẳng có hư không, biển Giác là tánh hải, trong kinh luận thường 

gọi “tâm tánh” là biển Giác. Vì vậy, quý vị phải nhớ kỹ chỗ này, tự tánh bản 

giác.  Trong  Khởi Tín  Luận, Mã Minh  Bồ  Tát dạy chúng  ta:  “Bản giác vốn 

 có, bất giác vốn không!”  Bản giác là tự tánh, tự tánh là bản giác; [nghĩa là] 

nó  vốn  là  giác,  cũng  chưa  hề  bị  mê  hoặc.  Nay  chúng  ta  nói  “mê  mất  tự 

 tánh”  chỉ  là tùy thuận phàm  phu  mà  nói, thật ra, tự tánh  là chân tánh, chân 

tánh sao mê được? Nếu mê, làm sao có thể gọi là chân? 

Trong Hệ Niệm Pháp Sự, Trung Phong đại sư khai thị điều này rất minh 

bạch. Tuy  lời khai thị không  nhiều,  nhưng nói rất  rõ, chỉ  là  mê  và ngộ. Mê 

và ngộ cũng chẳng phải là thật, càng nói càng u huyền.  “Hư không”:  Trước 

hết phải có hư không rồi mới có thế giới. Có thế giới rồi mới có chúng sanh. 

Nói  có  trước  -  sau,  nhưng  trên  thực  tế  là  sanh  khởi,  chỉ  do  tâm  hiện,  hiện 

khởi hết sức nhanh! 

Hiện  tại,  các  nhà  khoa  học  cũng  nói  như  thế.  “Nhất  thời  đốn 

 hiện”  (nhanh chóng hiện cùng lúc), chẳng có thứ tự trước - sau. Thật ra, quý 

vị không có cách nào để nói thứ tự trước - sau được cả, tốc độ của nó phải là 

một phần  ức  vạn  phần của  một  giây,  làm  sao quý  vị phát  hiện thứ tự trước 

sau  cho  được?  Bởi  thế,  kinh  Đại  Thừa  thường  nói  là  “nhất  thời  đốn 

 hiện”.  Trong hội Lăng Nghiêm, đức Phật cũng nói đến việc này:  “Đương xứ 

 xuất  sanh,  tùy  xứ diệt  tận”  (do ngay  nơi  đó  mà  hiện  ra,  cũng  từ nơi  đó  mà 

diệt hết).  “Đương xứ”  là gì? Là hiện tiền, chẳng có xa - gần. Không có xa - 

gần  là  không  có  không  gian,  không  có  trước  -  sau  là  không  có  thời  gian. 

Thời  gian,  không  gian  đều  là  tình  chấp  (chấp  trước  trong  tình  thức)  của 

phàm phu, chẳng phải là sự thật! Rốt cuộc, thế nào là sự thật? Là mê - ngộ! 

Ở  đây  nói  đến  giác,  là  giác  bị  mê8.  Mê  là  mê  cái  gì?  Mê  chân  vậy!  Trong 

kinh Phật  hình  dung  rất  ý  vị,  nhất  niệm  bất  giác  là  mê;  thời  gian  một  niệm 

rất ngắn. 

Trong  kinh  Nhân  Vương,  đức  Phật  đã  nói  [về  một  niệm];  rất  nhiều  các 

đồng  học  đã  từng  niệm  kinh  Nhân  Vương  rồi!  Trong  quá  khứ,  chúng  tôi  ở 

Đài  Loan,  dường  như  năm  nào  Đài  Loan  cũng  đều  mở  pháp  hội  Nhân 

Vương để cầu phước cho quốc gia. Trong kinh Nhân Vương, đức Phật giảng 

một cái khảy tay là sáu mươi sát-na, tức là một sát-na bằng 1/60 của khoảng 

thời gian khảy ngón tay. Mỗi một sát-na có chín trăm lần sanh diệt, mỗi một 

lần sanh diệt là một niệm. Nếu tính theo giây, thì một lần khảy ngón tay rất 

nhanh, một giây khảy được bốn lần, bốn nhân sáu mươi nhân chín trăm9 ước 

chừng  hai  mươi  vạn tám  ngàn,  tức  là  trong  một  giây  có  hai  mươi  mốt  vạn 

sáu  ngàn  lần  sanh  diệt.  Trong  một  giây  có  hai  mươi  mốt  vạn  sáu  ngàn  lần 

sanh diệt, quý vị làm sao có thể nhận biết được? Nhất niệm bất giác thì một 

niệm ấy là hai mươi mốt vạn sáu ngàn lần sanh diệt trong một giây. Điều tôi 

vừa thưa cùng quý  vị ấy chỉ  là Như Lai  nói phương  tiện, chẳng phải  là  nói 

chân thật. Đó là nói phương tiện, chứ quý vị không có cách gì nhận biết tốc 

độ quá nhanh như thế; nói thật ra, còn nhanh hơn tốc độ vừa nói đó nữa! 

Đừng nói chi khác, hiện tại chúng ta biết tốc độ ánh sáng nhanh nhất, tốc 

độ  sóng  điện  từ  (electromagnetic  wave)  chẳng  kém  tốc  độ  ánh  sáng  mấy, 

một giây đi được ba mươi vạn cây số. Ánh sáng đi một cây số chỉ mất  một 

phần ba mươi vạn giây; trong một phần ba mươi vạn giây, ánh sáng đi được 

một cây số. Nếu chúng ta [lần lượt tính thời gian] ánh sáng đi được một mét, 

đi được  một centimetre,  một  milimetre, thì trong  một phần ức  vạn của  một 

giây,  trong  tình  huống  như  thế,  ánh  sáng  bất  động.  Do  đấy,  chúng  ta  mới 

thấu  hiểu điều được nói trong kinh  Phật  “thanh tịnh tịch diệt tướng” , đó  là 

cảnh giới sở chứng của bậc Bát Địa trở lên. Quý vị nghĩ xem: Công phu định 

lực  ấy  thật  sâu!  Trong  đại  định  ấy,  chẳng  có  ánh  sáng  nữa;  ánh  sáng  bất 

động.  Đấy  là  biển  Giác.  Nếu  động  một  cái,  hễ  động  là  rắc  rối  liền:  Không 

gian xa - gần, thời gian trước - sau liền từ đó sanh khởi. Đó gọi là thế giới; 

Thế là thời gian, Giới là không gian, thời gian và không gian cùng phát sanh. 

Thế  nhưng  quý  vị  phải  hiểu  đó  là  huyễn  tướng,  kinh  Kim  Cang  giảng  rất 

hay:  “Nhất  thiết  hữu  vi  pháp,  như  mộng,  huyễn,  bào  ảnh,  như  lộ,  diệc  như 

 điển,  ưng  tác  như  thị quán” (Hết  thảy  pháp  hữu  vi,  như  mộng,  huyễn,  bọt, 

bóng,  như sương, cũng  như chớp, hãy  nên quán  như thế). Quý  vị phải thực 

sự thấy rõ ràng, thấy minh bạch, nhìn ra chân tướng sự thật. 

Những gì ta thấy trong hiện tại là huyễn tướng, là tướng tiếp nối liên tục 

hư  huyễn.  Cho  rằng  tướng  tiếp  nối  hư  huyễn  là  chân  thật,  khởi  lên  vọng 

tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước.  A!  Đó  là  “Sa  Bà  nghiệp  lãng  lưu”.  “Nghiệp 

 lãng lưu”  (sóng nghiệp trào dâng) là gì? Là lục đạo luân hồi! Hãy xem hoàn 

cảnh chúng ta đang sống: Thế  giới Sa  Bà, tam đồ  lục đạo  là cảnh  giới biến 

hiện từ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Huyễn tướng giống hệt như nằm 

mộng,  nhưng  giấc  mộng  ấy  là  ác  mộng,  đã  ác  mộng  lại  còn  chẳng  tỉnh,  cứ 

tiếp diễn hoài, khổ quá! Ngày ngày gặp ác mộng, niệm niệm trong ác mộng, 

vô lượng kiếp đến nay vẫn chẳng tỉnh ra, càng mê sâu hơn, càng hãm trong 

cái khổ! 

Phải nói thật, nếu nói theo ngôn ngữ bây giờ, người thời cổ thiện căn 

so  với  chúng  ta  sâu  dầy  hơn  nhiều.  Vì  sao  vậy?  Vọng  tưởng  chẳng  nhiều 

bằng  người  hiện  tại,  dễ  dạy  hơn!  Phật,  Bồ  Tát  ứng  hóa  trong  thế  gian  này 

giáo hóa dễ dàng, vừa thị hiện, thực sự có không ít người quay đầu. Hiện tại, 

Phật,  Bồ  Tát  ứng  hiện  trong  thế  gian  này  có  nhiều  chăng?  Hết  sức  nhiều. 

Chúng sanh dễ độ chăng? Chẳng dễ độ! Họ chẳng thể hồi đầu! Xác thực là 

họ chẳng thể hiểu rõ chân tướng sự thật. Họ cứ tưởng những gì họ nghĩ, họ 

thấy đều tuyệt đối chính xác, cho những gì Phật nói đều là mê tín, lẽ đâu có 

đạo  lý  ấy,  lẽ  đâu  có  những  chuyện  ấy!  Họ  nói  Phật  mê  tín,  bảo  Phật  giáo 

chẳng phù hợp hiện thực. 

Kính thưa cùng quý vị dăm câu: Bọn họ theo chủ nghĩa lý tưởng, chẳng 

thiết  thực.  Họ  nói  những  lời  lẽ  rất  dễ  nghe,  chứ  thật  ra  khó  lắm,  thực  sự 

chẳng dễ dàng! Hãy quay đầu, kẻo lầm, Phật giảng tám vạn bốn ngàn pháp 

môn, vô lượng pháp môn.  “Chư pháp bình đẳng, vô hữu cao hạ” (Các pháp 

bình đẳng, chẳng có cao thấp), Phật nói như thế đấy; nhưng đối với căn tánh 

của  con  người  hiện  tại,  trừ  Tịnh  Độ  ra,  không  có  pháp  nào  thành  tựu  được 

cả!  Đừng  nói  tu  hành  chứng  quả  phải  hiểu  rõ  chân  tướng  sự  thật,  quý  vị 

nghiên cứu kinh giáo  mà không hiểu rõ chân tướng sự thật thì cũng vô ích, 

không chuyển cảnh giới được! 

Đó  là  lời  chân  thật,  cũng  chính  là  lời  Trung  Phong  quốc  sư  đã  giảng. 

Vọng  tưởng,  tập  khí,  phiền  não  từ  vô  thỉ  kiếp  đến  nay  quý  vị  chưa  buông 

xuống được. Đây là lời thành thật: Nếu quý vị có thể buông xuống được thì 

chẳng thành vấn đề, pháp môn nào cũng tu thành tựu cả! Nếu không buông 

xuống được, sẽ chẳng thể thành tựu. Trong tám vạn bốn ngàn pháp môn, vô 

lượng  pháp  môn,  không  có  pháp  nào  đới  nghiệp  thành  tựu,  chỉ  có  tiêu 

nghiệp  mới  thành  tựu.  Quý  vị  thấy  kinh  luận  Đại,  Tiểu  Thừa  thường  nói: 

Kiến, Tư phiền não tiêu rồi bèn chứng quả A La Hán; Trần Sa phiền não tiêu 

bèn chứng quả vị Bồ Tát. Vô minh phiền não cũng tiêu sẽ thành Phật, chẳng 

có đới nghiệp. Bây giờ quý vị hãy xem kỹ nhé, tôi thường nói: Khoan nói tới 

Kiến Tư phiền não! Kiến phiền não trong Kiến Tư phiền não là thô nhất, đức 

Phật nói nó gồm tám mươi tám phẩm, nếu quý vị có năng lực tiêu trừ được 

nó thì mới chứng Tu Đà Hoàn, [Tu Đà Hoàn] là Sơ Quả của Tiểu Thừa. Quý 

vị cứ nghĩ thử xem! Do vậy, trong thời kỳ Mạt Pháp, rất khó vậy! 

Một ngàn năm thứ nhất sau khi đức Phật diệt độ là thời kỳ Chánh Pháp, 

Phật  tử  nghiêm  trì  giới  luật,  dùng  phương  pháp  Trì  Giới  chứng  được  Tứ 

Quả,  Tứ  Hướng  của  Tiểu  Thừa.  Hết  một  ngàn  năm  ấy,  tiến  vào  thời  kỳ 

Tượng  Pháp,  trì  giới  chẳng  thể  chứng  quả,  căn  tánh  con  người  chẳng  được 

như  trước.  Phật  giáo  hóa  chúng  sanh  phải  thay  đổi  phương  pháp,  tu  Định. 

Thiền  Định  thành  tựu  trong  thời  Tượng  Pháp,  Tượng  Pháp  dài  một  ngàn 

năm.  Sau  một  ngàn  năm  ấy,  căn  tánh  của  chúng  sanh  tệ  hơn  thời  Tượng 

Pháp rất nhiều. Nói cách khác, tu Định chẳng thể khai ngộ, gần đây nhất là 

như Đàm Hư đại sư thường nói. Sách Ảnh Trần Hồi Ức Lục là tự truyện của 

Ngài, tôi đã đọc qua. Tôi chẳng có duyên phận với cụ Đàm, chưa từng được 

gặp  mặt.  Năm  1977,  tôi  giảng  kinh  tại  Hương  Cảng,  trụ  nơi  đạo  tràng  của 

Ngài, tức Trung Hoa Phật Giáo Đồ Thư Quán ở đường Giới Hạn thuộc khu 

Cửu  Long  do  lão  nhân  gia  sáng  lập.  Trong  Đồ  Thư  Quán  ấy,  Ngài  có  một 

căn phòng nhỏ, lúc tôi giảng kinh ở đó, ngụ tại căn phòng của lão nhân gia. 

Tôi giảng kinh ở Đồ Thư Quán ấy không ít lần, coi như rất có duyên phận. 

Lão nhân gia từng nói:  “Trong thời kỳ Mạt Pháp, người tham Thiền khai 

 ngộ chưa từng thấy được một người”.  Chẳng những chưa từng thấy mà cũng 

chưa  từng  nghe  nói  đến  nữa.  Đó  là  lời  lão  hòa  thượng  nói.  Ngài  từng  gặp 

người  tham  Thiền  đắc  định,  nghe  nói  lại  càng  nhiều  hơn,  tham  Thiền  đắc 

Định nhưng chưa khai ngộ. Nghe lời này chúng ta phải hiểu rõ: Tham Thiền 

đắc Định chưa khai ngộ thì chưa thoát khỏi lục đạo luân hồi, tương lai sẽ đi 

về  đâu?  Người  đắc  Thiền  Định  sanh  thiên.  Tùy  theo  công  phu  Thiền  Định 

sâu hay cạn! Định lực cạn chẳng thoát được Dục Giới. Chúng ta biết từ tầng 

trời  thứ ba  của  Dục  Giới  trở  lên,  Dạ  Ma, Đâu  Suất,  Hóa  Lạc,  Tha  Hóa  Tự 

Tại,  [muốn  sanh  lên]  bốn  tầng  trời  này  đều  phải  tu  Thiền  Định.  Công  phu 

Thiền Định sâu - cạn bất đồng, quý vị sanh trong tầng trời nào? Nói thật ra, 

ngay  cả  những  mức  Thiền  Định  đó  mà  còn  chưa  có  ai  thành  tựu  cả!  Chân 

chánh  thành  tựu  Thiền  Định  chẳng  sanh  trong  Dục  Giới,  mà  sanh  vào  Sắc 

Giới. Tứ Thiền, Bát Định sanh trong Sắc Giới hay Vô Sắc Giới, nhưng vẫn 

chưa thoát luân hồi lục đạo! 

Thiền Định nhất định phải đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, mới siêu 

thoát luân hồi; cụ Đàm nói (Ngài vãng sanh khi đã hơn chín mươi tuổi) suốt 

một  đời  Ngài  chưa  từng  gặp  được  một  ai  [tham  Thiền  được  đại  triệt  đại 

ngộ]. Quý vị thấy đó, khó khăn quá! Bởi thế, thời Mạt Pháp chỉ có Tịnh Độ 

thành tựu. Trong kinh Đại Tập, đức Phật dạy:  “Thời kỳ Mạt Pháp, Tịnh Độ 

 thành  tựu”.  Niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  đới  nghiệp 

vãng sanh, nhưng cổ đức giảng rất nhiều về đới nghiệp: Đới nghiệp là mang 

theo chủng tử của nghiệp, chẳng phải là mang theo tập khí. Câu nói này hết 

sức trọng yếu! Đới nghiệp là mang theo nghiệp cũ, chứ không phải vác theo 

nghiệp  mới.  Điều  này  rất  phiền  phức  đấy  nhé!  Chúng  ta  ngày  ngày  tạo 

nghiệp  nên  niệm  Phật  chẳng  bảo  đảm  vãng  sanh.  Ai  đảm  bảo  vãng  sanh? 

Người  chẳng  tạo  nghiệp  mới!  Người  chẳng  tạo  nghiệp  mới,  chưa  đoạn 

chủng tử của nghiệp và tập khí, nhưng làm thế nào chẳng tạo nghiệp? 

Trong  đề  mục  pháp  sự  này,  Trung  Phong  quốc  sư  đã  chỉ  rõ  “hệ  niệm”, 

nhất tâm hệ niệm A Di Đà Phật. Trong ý niệm của chúng ta từ sáng đến tối, 

ngày đêm chẳng ngưng dứt, chỉ có một niệm A Di Đà Phật, ngoài ý niệm A 

Di  Đà  Phật  ra,  niệm  gì  cũng  chẳng  có.  Đấy  nào  phải  là  chuyện  dễ!  Thành 

Phật  lẽ  nào dễ dàng? [Tu tập] như vậy  là  dễ dàng  nhất rồi! So với  tám  vạn 

bốn ngàn pháp môn, pháp môn này dễ dàng nhất. Phương pháp này có nghĩa 

là bất luận niệm nào cũng đều gọi là vọng niệm cả. Bất luận ý niệm gì, hễ ý 

niệm  khởi  lên  bèn  quy  về  A  Di  Đà  Phật  hết.  Đó  là  điều  cổ  nhân  thường 

nói:  “Chẳng sợ  niệm khởi, chỉ sợ giác chậm”.  Niệm  là  mê,  niệm  gì cũng  là 

mê, đều là vọng tưởng cả! 

Quý  vị phải chuyển cho  nhanh, chẳng  để cho  vọng  niệm  tiếp  nối; niệm 

vừa  mới khởi  lên thì  niệm thứ nhất  vừa khởi,  niệm  thứ hai  bèn  là  A Di Đà 

Phật. Cốt sao quý vị vừa phát hiện thì ngay lập tức chuyển niệm đó thành A 

Di  Đà  Phật.  Hệ  niệm  giống  như  dùng  dây  cột  chặt,  cột  chặt  vào  A  Di  Đà 

Phật. Nếu quý vị thực sự làm được điều này, thì xin chúc mừng quý vị, quý 

vị sẽ sanh về thế giới Cực Lạc làm Phật ngay trong một đời này. 

Quý vị hãy nghĩ đến câu chuyện pháp sư Đàm Hư thường kể: Thầy của 

Ngài là pháp sư Đế Nhàn, người đệ tử làm thợ vá nồi của pháp sư [Đế Nhàn] 

chẳng  phải  là  nhất  tâm  hệ  niệm  đó  ư?  Lão  hòa  thượng  dạy  ông  ta  một 

phương  pháp,  ông  ta  thực  sự  làm  theo!  Lão  hòa  thượng  dạy  ông  ta  một 

phương pháp chẳng khó, chỗ khó khăn là trì cho bền, thực sự làm! Chỉ đơn 

giản như thế này:  “Một câu Nam Mô A Di Đà Phật niệm mệt bèn nghỉ, nghỉ 

 xong  lại  tiếp  tục  niệm”.  Thực  sự  làm  như  vậy  chẳng  hoài  nghi,  chẳng  xen 

tạp,  chẳng  gián  đoạn.  Niệm  thấy  mệt  chẳng  hề  gì,  cứ  nghỉ  ngơi  cho  khỏe 

xong,  tinh  thần  sung  túc  lại  tiếp  tục  niệm.  Thân,  tâm,  thế  giới,  hết  thảy 

buông  xuống  hết, không  nghĩ đến cái  gì  hết. Ông  ta  niệm  hơn ba  năm, bèn 

đứng  mà  tịch.  Pháp  sư  Đế  Nhàn  tán  thán,  bội  phục  ông  ta  thực  sự  thành 

công.  Sư  khen  ngợi:  “Phương  trượng  trụ  trì  các  đạo  tràng  tùng  lâm  trong 

 thiên  hạ  chẳng  bằng  được  ông  ta,  những  pháp  sư  thuyết  giáo  giảng  kinh 

 cũng  chẳng  bằng  được  ông  ta!”  Vì  sao  thành  công?  Ông  ta  thực  sự  làm 

được hệ niệm pháp sự! 

Hai  câu  tiếp  đó  là  “Nhược  nhân  đăng  bỉ  ngạn,  Cực  Lạc  hữu  quy 

 châu”  (Ai  muốn  lên  bến  giác, Cực  Lạc sẵn thuyền  về).  Trong thời đại Mạt 

Pháp  chỉ  có  một  biện  pháp,  đức  Phật  dạy  chúng  ta,  ngoài  biện  pháp  ấy  ra, 

chẳng  có  biện  pháp  thứ  hai.  Bởi  thế,  Ấn  Quang  đại  sư  xuất  hiện  trong  thế 

gian  dạy  những  người  tu  hành  chúng  ta  liễu  sanh  tử,  thoát  tam  giới.  Lão 

nhân  gia  dạy  chúng  ta  ở  chùa  nhỏ,  những  đồng  học  cùng  tu  không  quá  hai 

mươi  người,  có  một  cái  Niệm  Phật  Đường  nho  nhỏ  là  đủ  rồi.  Trong  Niệm 

Phật Đường chẳng cần phải trần thiết tráng lệ, không cần thiết làm như thế! 

Chỉ cần thờ một bức tượng A Di Đà Phật, hoặc thờ Tây Phương Tam Thánh 

là được rồi, sạch sẽ, thanh tịnh, vì sao? Nhất tâm hệ niệm. Thấy Phật, Bồ Tát 

quá  nhiều  sẽ  bị  phân  tâm.  Tất  cả  hết  thảy  chư  Phật  Như  Lai  đều  được  đại 

diện bằng A Di Đà Phật, dùng Quán Thế Âm, Đại Thế Chí đại diện cho hết 

thảy  Bồ Tát Ma  Ha  Tát. Toàn  bộ đều được niệm đến,  mười phương ba đời 

chẳng sót vị nào. Tâm định, chẳng tán loạn, tập trung ý chí tinh thần, chẳng 

lãng phí chút thời gian nào. 

 “Bỉ ngạn”  (bờ kia) là bờ Giác. Nay chúng ta đang ở bến  mê, chư Phật, 

Bồ Tát ở bến Giác. Giờ đây chúng ta muốn phá mê khai ngộ, muốn bỏ mê về 

với giác thì thế giới Cực Lạc có biện pháp.  “Châu”  (舟: thuyền) là công cụ 

chuyên  chở.  “Quy  châu”,  Quy  (歸)  là  quay  đầu,  thế  giới  Cực  Lạc  có  chiếc 

thuyền  đưa  chúng  ta  quay  đầu.  “Quy  châu”  chính  là  pháp  sự  này;  quý  vị 

nương theo pháp sự này giống như có chiếc thuyền để nương về vậy. Quý vị 

ngồi  vững  vàng,  chắc  chắn  trên  chiếc  thuyền  ấy  sẽ  phản  vọng  quy  chân, 

phản  mê quy  ngộ, trở  vào trong Giác  Hải.  “Cực Lạc hữu quy châu”  [nghĩa 

là như vậy đó!] 

Bởi thế, bốn câu kệ này chỉ có hai mươi chữ, nhưng ý nghĩa rộng sâu vô 

tận. Chỉ có  “phản vọng quy chân, phá mê khai giác”  là chân. Đó gọi là Phật 

pháp, Phật pháp chân chánh. Bốn câu kệ này phơi bày toàn bộ tông chỉ của 

Tam  Thời  Hệ  Niệm.  Vì  sao  chúng  ta  phải  nương  theo  pháp  sự  này  mà  tu 

hành?  Đã  nói  rồi,  phương  pháp  này  là  phương  pháp  để  một  đời  bất  thoái 

thành Phật. 



---o0o--- 

3. Kỳ đảo văn 



Tiếp đó, chúng ta thấy có một đoạn văn. Đoạn văn này có thể gọi là văn 

kỳ đảo (cầu nguyện), mở đầu là bốn câu kệ: 



 Pháp vương lợi vật,  

       Bi trí hồng thâm,  

       Phổ biến thập phương.  

       Minh dương mị cách.  

       法王利物。 

悲智洪深。 

普遍十方。 

冥陽靡隔。 

       (Pháp vương lợi vật,  

       Bi trí rộng sâu,  

       Trọn khắp mười phương,  

       Âm, dương chẳng cách).  



 “Pháp vương”  là Như Lai, ở đây chỉ A Di Đà Phật, Tỳ Lô Giá Na Phật, 

Thích Ca Mâu Ni Phật. Sao  nói  là ba  vị Phật?  Tỳ  Lô Giá Na  là Pháp Thân 

Phật, A Di Đà Phật là Báo Thân Phật, Thích Ca Mâu Ni là Ứng Thân Phật. 

Pháp, Báo, Ứng, ba thân một mà ba, ba nhưng một, toàn là Tự Tánh Phật. 

 “Lợi vật” : Chữ  “vật”  (物) chỉ chín pháp giới chúng sanh. Đại sư chẳng 

nói  “lợi  nhân”,  nếu  “lợi  người”  thì  chỉ  nói  đến  loài  người,  chẳng  bao  gồm 

các đường khác; bởi thế nói  là  “lợi vật”.  Chữ  “vật” có ý  nghĩa  như “chúng 

sanh”, phạm vi hết sức rộng lớn. Chúng sanh là các hiện tượng do các duyên 

hòa hợp  mà sanh khởi. Bởi thế, chữ “chúng sanh” bao quát; như nay ta nói 

bao gồm động vật, thực vật, khoáng vật, bao gồm tất cả hết thảy hiện tượng 

tự nhiên. Vì sao vậy? Chúng đều là do các duyên hòa hợp mà sanh khởi. Vì 

sao ở đây chẳng  nói “pháp vương lợi ích chúng sanh”?  Bởi  mỗi câu chỉ có 

năm chữ, dùng chữ  “vật”  hợp cách hơn. Chư Phật Như Lai lợi ích hết thảy 

chúng sanh, Vật là hết thảy chúng sanh, bao gồm cả hữu tình lẫn vô tình. 

 “Bi  trí  hồng  thâm” :  Chư  Phật  Như  Lai  dùng  gì  để  lợi  ích  chúng  sanh? 

Đại bi, đại trí.  “Hồng”  (洪) là lớn, chúng ta thường nói bi trí rộng sâu không 

ngằn  mé.  “Hồng”  là  rộng,  sâu,  giống  như  biển  cả.  Phật  dùng  bi  trí  như thế 

ấy.  Có  trí  mà  không  có  bi,  không  có  tâm  từ  bi  thì  chẳng  thể  lợi  ích  chúng 

sanh. Có tâm từ bi nhưng thiếu trí huệ cũng chẳng thể lợi ích chúng sanh. Bi 

trí  là  tánh  đức,  trong  tự  tánh  vốn  sẵn  đủ  đức  năng.  Chúng  sanh  mê  mất  tự 

tánh, tức là mê mất trí huệ rộng lớn, sâu thẳm, mê mất tâm từ bi. Do mê tâm 

từ bi bèn biến thành tự tư tự lợi, mê  mất trí huệ nơi tự tánh, người thế gian 

chúng ta gọi [sự mê mất ấy] là “ngu si, hồ đồ”. Ngu si hồ đồ là mê mất Bát 

Nhã trong tự tánh.  Tự tư tự  lợi  là  mê  mất  tâm từ bi trong tự tánh. Phật, Bồ 

Tát ứng hóa trong thế gian giúp chúng ta phá mê khai ngộ. Ngộ điều gì? Ngộ 

tự  tánh  vốn  sẵn  có  trí  huệ  Bát  Nhã,  ngộ  tự  tánh  vốn  sẵn  có  đại  từ  đại  bi, 

chúng ta và chư Phật Như Lai chẳng 

khác gì nhau. 

 “Phổ  biến  thập  phương,  minh  dương  mị  cách”:  “Mị  cách”  là  không 

chướng ngại,  “thập phương”  là mười pháp giới. Mười pháp giới là nói toàn 

thể, “minh dương” (cõi âm và nhân gian) là nói đến cảnh giới hiện tiền. Nay 

chúng  ta  thuộc  dương  gian,  chúng  ta  muốn  giúp  đỡ  hết  thảy  chúng  sanh 

trong ba đường ác. Đối với những người nhà, quyến thuộc, bằng hữu đã mất 

của  chúng  ta,  chúng  ta  chịu  cảnh  âm  dương  cách  biệt;  nhưng  âm  gian  hay 

dương  cảnh  chẳng  thể  chướng  ngại  chư  Phật,  Bồ  Tát  .  “Mị”  (靡)  là 

không,  “mị cách”  là chẳng cách trở. 

Pháp sự này được cử hành nhất định phải có người phát khởi, hoặc chính 

chúng ta chủ động phát khởi, như tại học viện chúng ta, mỗi Chủ Nhật đều 

cử hành một lần, tức là do học viện chủ động phát khởi. Nói chung đều là có 

người khải thỉnh, bởi thế, trong kinh văn có câu: 



 Kim mông trai chủ.  

今蒙齋主。 

 (Nay nhờ trai chủ). 



 “Trai  chủ”  là  người  phát  khởi.  Phát  khởi  nhất  định  phải  hữu  sự,  tức  là 

nhất  định  vì  việc  gì  đó  mà  toan  đặc  biệt  hồi  hướng.  Nhưng  đặc  biệt  hồi 

hướng  thì  quý  vị  phải  hiểu  như  trong  kinh  Địa  Tạng  đã  giảng  rất  rành  rẽ. 

Người tu hành pháp này là tự lợi, trong bảy phần công đức, bản thân người 

tu pháp hưởng sáu phần, vong linh chỉ được hưởng một phần, một phần bảy 

kia  hồi  hướng  về đâu chúng ta phải  hiểu. Nếu chẳng phải để siêu độ  họ thì 

mọi người chúng ta đã chẳng tu pháp sự này! Chúng ta tu pháp sự này thực 

sự được  lợi  ích thì  lợi  ích ấy  là do  họ  mà  có, họ được  hưởng  một phần  lợi 

ích. Nếu chúng ta tu pháp sự này mà người tu học hiểu thấu, thực sự hiểu rõ 

sanh tử là việc lớn và hiểu rõ tầm quan trọng của việc cầu sanh Tây Phương 

Cực  Lạc  thế  giới;  nếu  thực  sự thấu  hiểu,  chúng  ta  nhất  định  hạ  quyết  tâm, 

một  đời  này  chẳng  thể  không  sanh  về  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  thì 

những vong nhân được ta siêu độ sẽ được hưởng lợi ích rất lớn. 

Chúng ta chiếu theo phương pháp này tu học, đạt được bao nhiêu lợi ích 

thì những vong linh chỉ được hưởng được một phần bảy. Chúng ta được lợi 

ích nhiều thì họ hưởng được nhiều, chúng ta được ít, họ hưởng được ít. Nếu 

chúng ta chỉ làm pháp sự xuông ngoài miệng, qua quít tắc trách thì sẽ chẳng 

được lợi ích gì, vong linh cũng chẳng được hưởng gì. Phải hiểu đạo lý này! 

Thời cổ cũng có những pháp sự siêu độ, hiện thời [pháp sự] phổ biến nhất ai 

nấy  đều  biết  là  Lương  Hoàng  Sám.  Lương  Hoàng  chính  là  Lương  Võ  Đế. 

Lương Võ Đế thỉnh ngài Bảo Chí Công siêu độ cho phi tử nhà vua. Vợ ông 

ta  đọa  trong  ác  đạo,  ngài  Bảo  Chí  Công  là  hóa  thân  của  Quán  Thế  Âm  Bồ 

Tát. Tu pháp sự ấy, vợ ông ta lìa khỏi ác đạo, sanh lên trời Đao Lợi. 

Sớm hơn nữa, chúng tôi đọc trong An Thế Cao Truyện Ký thấy vào thời 

xa xưa kia, nhằm đời Hậu Hán, khi Phật pháp truyền đến Trung Quốc chưa 

lâu, ngài An Thế Cao siêu độ bạn đồng học, tức long vương hồ Củng Đình. 

Siêu  độ  bằng  cách  nào?  Long  vương  đem  toàn  bộ  những  thứ  tín  đồ  cúng 

dường  cho  y  ta  quyên  tặng  hết,  ngài  An  Thế  Cao  vì  hắn  ta  dựng  một  ngôi 

chùa thờ Phật ở Nam Xương, dùng tiền của long vương để dựng chùa, dùng 

ngôi chùa ấy để thực hiện sự nghiệp hoằng pháp lợi sanh. Nhờ công đức ấy, 

long  vương  lập  tức  thoát  thân  súc  sanh,  sanh  lên  trời  Đao  Lợi  thật  nhanh, 

thật hữu hiệu. Bởi thế, long vương là trai chủ, Lương Võ Đế là trai chủ của 

Lương Hoàng Bảo Sám, nhằm siêu độ thân thuộc, bằng hữu của họ. 



 Đặc thỉnh sơn tăng đăng tọa.  

特請山僧登座。 

 (Riêng thỉnh sơn tăng lên tòa).  



Đặc biệt lễ thỉnh,  “sơn tăng”  (ông sư sống trong núi) là khiêm hư, khiêm 

xưng. 



 Y bằng giáo pháp.  

       依憑教法。 

       (Nhờ vào giáo pháp).  



Căn  cứ,  nương  tựa,  nhờ  vào  phương  pháp  của  đại  sư  Trung  Phong  đã 

biên soạn. 



 Tác Tam Thời Hệ Niệm Phật sự.  

       作三時繫念佛事。 

       (Làm Phật sự Tam Thời Hệ Niệm).  

       

        Phật sự Tam Thời Hệ Niệm vốn do Trung Phong thiền sư biên tập. 



 Nãi nhĩ vong linh, tao thử thắng duyên.  

       迺爾亡靈。遭此勝緣。   

       (Vong linh các ngươi, gặp duyên thù thắng này).  



Những vong linh các ngươi – dù chỉ nhằm siêu độ một người, thì những 

người đến nghe ké rất nhiều, không ai chẳng hưởng lợi ích. Bây giờ hết giờ 

rồi, buổi học sau chúng tôi sẽ tiếp tục giảng từ đoạn này, giảng từ đoạn  “nãi 

 nhĩ vong linh” . Hôm nay giảng đến đây thôi. 



---o0o--- 

Tập 03  

   

Hôm  qua  giảng  đến  phần  văn  tác  bạch  sau  bài  kệ  “giác  hải”,  đầu  đoạn 

văn này trước hết thuyết minh đạo lý cảm ứng. Đạo lý ấy rất sâu, chẳng dễ 

hiểu  cho  lắm,  nhưng  chắc  chắn  có  chuyện  như thế  ấy,  nghĩa  lý  rất  sâu.  Tu 

pháp  sự  này  là  vì  một  nhân  duyên  đặc  biệt,  tức  là  siêu  độ  vong  linh,  đó  là 

nhân duyên đặc biệt. Trên thực tế, pháp môn này đúng là vô cùng thù thắng; 

bởi thế, Tịnh  Tông  Học  Hội  mỗi Chủ Nhật cử hành  một  lần, tạo thành  một 

khoa  mục trong chương trình tu học của chúng ta. Trung Phong đại sư khai 

thị vô cùng tinh  vi, chúng  ta có dịp thường  xuyên đọc  tụng, theo  văn  nhập 

quán, giúp chúng ta tiêu trừ nghiệp chướng, nâng cao cảnh giới, rất hữu ích. 

Chúng tôi đọc đoạn văn ấy một lượt: 



 Pháp vương lợi vật,  

 Bi trí hồng thâm,  

 Phổ biến thập phương,  

 Minh dương mị cách.  

法王利物。 

悲智洪深。 


普遍十方。 

冥陽靡隔。 

       (Pháp vương lợi vật,  

       Bi trí rộng sâu,  

       Trọn khắp mười phương,  

       Âm, dương chẳng cách).  



Mười sáu chữ trong bài kệ bốn câu này, ngày hôm qua đã thuật cùng 

quý  vị  rồi.  Trước  hết  chúng  ta  phải  hiểu  rõ  chân  tướng  của  sự  thật:  Trong 

chân  tướng,  không  gian  chẳng  có  xa  -  gần,  thời  gian  chẳng  có  trước  - sau. 

Bởi thế, đối  với chư Phật, Bồ Tát, đối  với tất cả  hết thảy chúng sanh  trong 

mười pháp giới, chúng ta thực sự chẳng chướng ngại gì, đúng như kinh Hoa 

Nghiêm dạy lý sự vô ngại, sự sự vô ngại. Hễ có cảm bèn lập tức có ứng. Giờ 

đây,  nhờ  vào trai chủ, tức  là  vì  nhân duyên đặc biệt, vì  một chuyện  nào đó 

mà họ thực hiện pháp sự này. 



 Đặc thỉnh sơn tăng đăng tọa.  

特請山僧登座。 

 (Riêng thỉnh sơn tăng lên tòa).  



 “Sơn tăng”  là pháp sư chủ trì pháp hội nói tự khiêm, tự xưng một cách 

khiêm nhượng. 



 “Y bằng giáo pháp, tác Tam Thời Hệ Niệm Phật Sự”.  

依憑教法。作三時繫念佛事。 

       (Nhờ vào giáo pháp, làm Phật sự Tam Thời Hệ Niệm).  



Hôm qua chúng tôi đã giảng đến đây. 



 Nãi nhĩ vong linh, tao thử thắng duyên.  

       迺爾亡靈。遭此勝緣。 

 (Vong linh các ngươi, gặp duyên thù thắng này).  

   

       “Thần  linh”  là  tiếng  để  gọi  chung  chúng  sanh  trong  chín  pháp  giới. 

Chuyên  gọi  một  người  nào  đó  đã  qua  đời  khuất  núi  thì  nói  là  “vong  linh”; 

còn  như trong  công  khóa  tu  học  thường  ngày,  thì  gọi  là  “thần  linh”,  tức  là 

nói  trọn  khắp  hết  thảy  tôn  thần  trong  pháp  giới,  tận  hư  không  giới.  Vì 

nguyên nhân nào? Vì cầu sanh Tịnh Độ. Thần linh trong chín pháp giới vẫn 

phải cầu sanh Tịnh Độ ư? Đúng vậy! Trong kinh Hoa Nghiêm, chúng ta thấy 

bốn mươi địa vị Pháp Thân đại sĩ, bao gồm cả Văn Thù, Phổ Hiền đều cầu 

sanh Tịnh Độ. Có vậy, quý vị mới hiểu pháp môn Tịnh Độ thù thắng! 

Chúng  sanh  trong  chín  pháp  giới  vẫn  còn  mê  hoặc,  chẳng  biết  đại  sự 

nhân  duyên  thù  thắng;  chúng  ta  đem  tin  tức  này  báo  cho  họ.  Chúng  ta  tin 

tưởng sâu xa họ nghe được tin tức này, trong đời quá khứ ai nấy đều có thiện 

căn,  ta  khơi  dậy  thiện  căn  của  họ  khiến  họ  giác  ngộ.  Giác  ngộ  đây  chẳng 

phải  là  minh  tâm  kiến  tánh,  mà  giác  ngộ  là  gì?  Do  thiện  căn  trong  đời  quá 

khứ phát hiện, tất nhiên họ sẽ niệm A Di Đà Phật cầu sanh về thế giới Cực 

Lạc, cùng dự pháp hội này với chúng ta, cùng mọi người chúng ta thực hiện 

khóa lễ này. 

 “Nãi nhĩ vong linh, tao thử thắng duyên” : “Tao” (遭) là gặp gỡ, chúng ta 

gặp được pháp duyên thù thắng này, pháp duyên thù thắng này chẳng dễ gặp 

được,  đúng  là  “trăm  ngàn  vạn  kiếp  khó  gặp  gỡ” ,  [mà  nay  may  mắn]  gặp 

được pháp duyên thù thắng này. 

       

 Tự nghi nghiêm túc oai nghi.  

自宜嚴肅威儀。 

 (Hãy tự nghiêm túc oai nghi).  



 “Nghiêm  túc  oai  nghi”  ở  đây  như  cổ  nhân  Trung  Quốc  thường 

nói:  “Thành  ư  trung  nhi  hình  ư  ngoại” (lòng  Thành  bên  trong  thể  hiện  ra 

ngoài).  Từ  “nghiêm  túc  oai  nghi”  bên  ngoài  thấy  được  nội  tâm  kiền  thành 

cung kính. Cứ hễ có tâm cung kính thì rất nhiều việc tự nhiên thành, chẳng 

cần  phải  tạo  tác  gì,  cũng  chẳng  cần  ai  phải  dạy,  chẳng  cần  ai  dặn  dò,  tự 

nhiên biểu hiện thái độ hết sức cung kính. Điều này tôi thấy rất nhiều. 



 Lai lâm tọa hạ, cung linh diệu pháp.  

       來臨座下。恭聆妙法。 

       (Đến dự dưới tòa, kính nghe diệu pháp).  

   

       Đến tham dự pháp hội cùng chúng ta, cung cung kính kính lắng nghe. Ở 

đây chúng ta sẽ đọc kinh A Di Đà, hãy nghe kinh, trong Tam Thời Hệ Niệm 

có những khai thị hết sức tinh vi, chúng ta hãy cùng nhau tu học. 



 Nhất tâm thọ độ.  

       一心受度。 

       (Một dạ lãnh nhận giáo huấn).  



 “Thọ  độ”  nghĩa  là  tiếp  nhận  lời  răn  dạy,  trong  Phật  pháp  thường  gọi 

là  “độ” ,  tức  là  “giáo  đạo”  (教導: Chỉ  dạy).  Vì  sao  chẳng  dùng  chữ  “giáo 

đạo”, lại dùng chữ “độ”? Độ là nói từ mặt Quả, từ thành tựu mà nói.  “Giáo 

 đạo”  là  nhân,  là  dạy  học.  Dạy  học  có  được  thành  tựu  hay  không?  Nếu  có 

thành  tựu  thì  gọi  là  Độ.  Ý  nghĩa  gốc  của  chữ  Độ  vốn  là  tỷ  dụ,  giống  như 

vượt qua sông vậy, chúng ta từ bờ bên này vượt sang bờ bên kia. Nếu chúng 

ta vượt được sông qua đến  bờ đối  diện thì gọi  là  “độ quá”  (vượt qua).  Bởi 

thế, kinh Phật thường dùng tỷ dụ sau: Chúng ta đang ở bờ mê hoặc bên này, 

bờ  đối  diện  là  giác  ngộ,  chúng  ta  muốn  từ  mê  vượt  lên  giác.  Phật  răn  dạy 

nhằm giúp chúng ta phá  mê khai ngộ, giúp chúng ta đoạn ác làm lành. Nay 

chúng ta đang ở bờ ác bên  này, ta  muốn  vượt qua bờ thiện  bên kia. Vì thế, 

Độ là từ quả mà nói, Giáo là từ nhân mà nói. Do vậy, chữ Độ rất sâu sắc, rất 

viên mãn, Giáo có lúc chẳng viên mãn, Độ là đã đưa ra thành tích hết sức tốt 

đẹp cho quý vị thấy. 

Muốn  “thọ  độ”  thì  trọng  yếu  nhất  là  phải  “nhất  tâm”.  Có  nhất  tâm  thì 

quý vị mới tiếp nhận được sự giáo huấn, mới thực sự chuyển được cảnh giới. 

Nhất tâm là chân thành, nhị tâm chẳng chân thành. Trước kia, tiên sinh Tăng 

Quốc  Phiên  đời  Thanh,  nói  thật  ra,  ông  ta  cũng  là  một  học  giả  bất  phàm, 

thích đọc sách; trong bút ký đọc sách của  ông ta có định  nghĩa chữ Thành. 

Thế  nào  là Thành? Cổ thánh tiên  hiền  Trung Quốc rất coi trọng chữ Thành 

này,  bất  luận  pháp  thế  gian  hay  xuất  thế  gian,  mấu  chốt  để  thành  tựu  hay 

không là do quý vị có lòng Thành hay không? Thế nào là Thành? Tăng Quốc 

Phiên nói:  “Nhất niệm chẳng sanh là Thành”. Ông ta giải thích cách này rất 

giống với thuyết nhà Phật. Nhất niệm chẳng sanh, niệm ở đây là vọng niệm; 

không có vọng niệm. Cũng có thể nói phân biệt, vọng tưởng, chấp trước đều 

là  vọng  niệm, đều phải đoạn sạch  những  vọng  niệm ấy,  gì cũng chẳng còn, 

đó  gọi  là  Thành.  Nếu  vẫn  còn  có  một  niệm,  một  niệm  vui  thích  hay  một 

niệm sân  hận, quý  vị chưa buông  xuống được thì chưa có được chữ Thành 

ấy! 

Một con  người tốt,  hết sức từ bi, đối  với  người, đối  với  hết thảy chúng 

sanh đều có tâm yêu thương, nhưng trong tâm còn có điều gì đó, như là tham 

luyến, hoặc là nóng giận vĩnh viễn chẳng buông xuống được thì do một niệm 

ấy, tấm lòng Thành bị phá hoại mất. Vì sao đức Phật dạy chúng ta tu thành 

kính? Đức Phật biết quý vị nóng giận, tham ái là do đầu dây mối nhợ từ đời 

quá khứ, chứ chẳng phải là nhân duyên một hai đời. Bởi thế, hiện thời, các 

bác sĩ tâm lý ngoại quốc đều chữa tâm bệnh. Vì sao họ không buông những 

chuyện  ấy  xuống  được,  có  ấn  tượng  sâu  đến  thế?  Thực  sự  là  niệm  niệm 

chẳng quên, chứa trong chỗ sâu kín của tâm hồn. Đấy là chỗ thương tích trí 

mạng  cho  việc  tu  hành  chứng  quả,  chẳng  những  không  thể  chứng  quả,  mà 

còn chẳng thể khai ngộ nổi. 

Bác sĩ tâm lý ngoại quốc dùng thuật thôi miên khiến những người đó trở 

về đời quá khứ, một đời quá khứ, hai đời quá khứ, ba đời quá khứ. Tôi từng 

nghe  nói: Có  trường  hợp thôi  miên đến  mức rất sâu,  người được thôi  miên 

có thể nhớ việc trong hơn tám mươi đời trước, kể ra hết. Hơn tám mươi đời 

trước  tức  là  cách  hiện  tại  gần  như ba  bốn  ngàn  năm.  Những  sự  việc  khiến 

cho kẻ ấy bị đả kích nghiêm trọng trong thuở đó, như bị người khác hãm hại, 

bị người khác lăng nhục đau đớn không thiết sống nữa. Những ý niệm ấy ghi 

khắc rất sâu; trong A Lại Da Thức hàm tàng những chủng tử đó, mấy ngàn 

năm sau, mấy chục đời sau, những chủng tử ấy vẫn hiện hành, vẫn khởi tác 

dụng.  Quý  vị  nói  có  phiền  phức  hay  chăng?  Thông  qua  phương  thức  [thôi 

miên] đó khiến cho [bệnh nhân] tự nói ra. 

Hiện thời khoa học phát triển, dùng máy ghi âm thâu lại, chờ lúc họ tỉnh 

dậy, mở cho họ nghe. Họ nghe xong, vấn đề chi cũng được hóa giải hết, là vì 

sao? Biết rõ tiền nhân hậu quả, không sự gì là ngẫu nhiên cả. Người này tốt 

với mình là vì trong đời trước mình tốt với kẻ ấy; người này chơi xấu mình 

là  do  mình  trong  đời  trước  xử  tệ  với  hắn,  oan  oan  tương  báo!  Nghĩ  vậy 

không bận lòng nữa, coi như xong, chuyện đó xong rồi, kết liễu rồi! Hy vọng 

đời  sau  kiếp  sau  gặp  được  bạn  bè  tốt,  chẳng  cần  phải  trở  thành  oan  gia, 

chẳng cần đối đầu nữa, hóa giải hết. 

Đức  Phật  có  năng  lực  như thế,  đức  Phật  biết  được  sự  tình  của  hết  thảy 

chúng  sanh  trong  vô  lượng  kiếp  trước.  Bởi  thế,  đức  Phật  thuyết  pháp  cao 

minh, Ngài có thể  lôi  ra  hết  những chủng  tử  nghiệp chướng, tập khí ẩn sâu 

trong Tạng Thức của ta khiến cho ta giác ngộ, khiến ta tự dẹp yên (nói theo 

cách bây giờ) những mâu thuẫn, nghi ngờ, lo lắng trong nội tâm, hóa giải hết 

tất  cả,  [vì  thế],  nhất  tâm  và  lòng  thành  kính  của  ta  bèn  hiện  tiền.  Có  điều 

kiện ấy thì quý vị mới có thể tu đạo, nhất tâm thọ độ! 



---o0o--- 

4. Lư Hương Tán 

  

Tiếp theo là phần Lư Hương Tán là bài tán tụng phổ biến nhất trong Phật 

môn.  Trước  hết,  mở  đầu  bằng  bài  Giới  Định  Chân  Hương.  Bài  này  tôi  đã 

thưa cùng quý vị rồi, Trung Phong đại sư có dụng ý đặc biệt. Không có Giới, 

không  có  Định,  tu  pháp  môn  gì  cũng  chẳng  được  lợi  ích,  bởi  thế  phải  nêu 

Giới Định trước hết. 

Bài Lư Hương Tán thuộc thể loại tán tụng. Nếu dùng thuật ngữ tôn giáo 

thông  thường  để  nói  thì  nó  thuộc  thể  loại  kỳ  đảo,  dùng  hình  thức  thi  ca  để 

diễn  đạt.  Tôi  nói  như  thế  này  chắc  mọi  người  rất  dễ  hiểu,  rất  dễ  lãnh  hội. 

Đây là bài cầu nguyện, mong nhờ vào lời cầu nguyện này mà được cảm ứng 

đạo giao cùng chư Phật, Bồ Tát, đến gia trì pháp hội này. “Gia trì” là danh 

từ trong Phật  giáo,  nói theo cách  bây  giờ  là “đến che chở, ban phước, giúp 

sức” khiến cho  việc làm  này của chúng  ta được thành công  viên  mãn. Việc 

làm  ở  đây  chính  là  pháp  sự  Hệ  Niệm.  Những  đại  chúng  cùng  dự  hội,  đại 

chúng  gồm  chúng  sanh  trong  chín  pháp  giới  đây,  ai  nấy  đều  được  lợi  ích, 

đắc Pháp Hỷ. Chúng ta hãy xem bài Hương Tán. 



 Lư hương sạ nhiệt.  

       爐香乍爇。 

       (Lò hương vừa đốt).  



 “Sạ”  (乍) là mới vừa. Cái đỉnh báu, cái lò hương vừa mới đốt lên, khói 

hương tỏa khắp. 



 Pháp giới mông huân.  

       法界蒙熏。 

       (Pháp giới khắp xông).  



Pháp  giới  rất  lớn!  “Xông  khắp  pháp  giới”  là  sự  thật,  có  phải  là  khoa 

trương  hay  không?  Trong  bài  văn  tác  bạch  ở  trên  có  câu “phổ  biến  thập 

 phương,  minh  dương  mị  cách” (trọn  khắp  mười  phương,  âm  dương  chẳng 

ngăn  cách).  Trong  kinh  Đại  Thừa,  đức  Phật  thường  nói:  “Nhất  thiết  pháp 

 tùng tâm tưởng sanh” (Hết thảy pháp sanh từ tâm  tưởng sanh).  Tâm  tưởng 

ấy  là  sóng  tâm  chuyển  động,  tốc  độ  nhanh  không  có  cách  gì  tưởng  tượng 

được. Hiện tại,  vật  lý  học  nghĩ  tốc độ ánh sáng  nhanh  nhất,  nhưng các  nhà 

vật  lý cận đại biết chắc chắn trong  vũ trụ quả thật còn có  những thứ có tốc 

độ  nhanh  hơn  ánh  sáng;  nhưng  trong  Thái  Dương  Hệ  của  chúng  ta,  tốc  độ 

ánh sáng nhanh nhất, một giây đi được ba mươi vạn cây số. Thưa thật cùng 

quý vị, nhanh nhất là ý thức, ý niệm. Ý niệm vừa nẩy sanh, tốc độ lan truyền 

của  nó  liền  trọn  khắp  hư  không  pháp  giới,  ánh  sáng  chẳng  thể  sánh  bằng 

được. Tổ sư đại đức dạy chúng ta: Tâm càng thanh tịnh, càng định, thì phạm 

vi  lan  truyền  của  sóng  niệm  càng  lớn.  Kinh  Lăng  Nghiêm  nói  “tịnh  cực 

 quang  thông”,  [nghĩa  là]  tịnh  đến  mức  cùng  cực  thì  quang  (quang  là  tâm 

quang, quang  minh của trí  huệ  Bát Nhã nơi tự tánh) bèn thông suốt. Thông 

suốt ở đây là khắp hư không pháp giới, thật đấy! Chẳng giả đâu! 

Bây giờ, nếu hỏi: Lũ phàm phu tục tử chúng ta vọng niệm tơi bời thì có 

được  năng  lực  lớn  lao  như  thế  chăng?  Nói  như  trên  là  thật  đấy,  chẳng  sai 

đâu! Nhưng quý vị phải hiểu: Chư Phật Như Lai, Pháp Thân Bồ Tát mỗi vị 

đều  là  “tịnh  cực  quang  thông”.  Nói  cách  khác,  năng  lực  tiếp  thâu  của  các 

Ngài  rất  lớn,  tuy  chúng  ta  phát  sóng,  tin  tức  của  chúng  ta  không  đến  được 

các Ngài, nhưng các Ngài có năng lực tiếp thâu đến tận chỗ chúng ta, chẳng 

thể nghĩ bàn! Bởi thế, chúng ta khởi tâm động niệm ở đây, dẫu xen tạp vọng 

tưởng, xen tạp ác nghiệp, các Ngài vẫn có thể tiếp nhận được, năng lực tiếp 

nhận của các Ngài trọn khắp  hư không pháp  giới.  Bởi thế “pháp giới mông 

 huân”  là thật, chẳng giả! 



 Chư Phật hải hội tất dao văn.  

       諸佛海會悉遙聞。 

       (Hải hội chư Phật thảy xa nghe).  



Bao  gồm  Pháp  Thân  Bồ  Tát.  “Dao  văn”  là  quan  niệm  của  phàm  phu 

chúng  ta:  Ở  rất  xa,  các  Ngài  cũng  nghe  thấu;  nhưng  trong  cảnh  giới  các 

Ngài,  chẳng  có  xa  hay  gần,  người  học  Phật  chúng  ta  chẳng  thể  không  biết 

điều  này!  Minh  tâm  kiến  tánh,  sau  khi  kiến  tánh,  không  gian  lẫn  thời  gian 

đều chẳng còn nữa, đều quy nhất hết. Chúng ta cảm thấy có xa - gần, nhưng 

đối với các Ngài sẽ là hệt như trước mắt, ở ngay trước mắt. 



 Tùy xứ kết tường vân.  

       隨處結祥雲。 

       (Khắp chốn kết mây lành).  



Khắp chốn kết mây lành là chuyện dĩ nhiên. Tiếp theo đó: 



 Thành ý phương ân.  

       誠意方殷。 

       (Lòng thành mới ân cần) 



 “Thành  ý  phương  ân”  là  chúng  sanh  năng  cảm.  Chúng  sanh  phải  có 

thành ý, thành ý ân cần, thì quý vị  mới nhờ vào lư hương [để cảm Phật, Bồ 

Tát]  được.  Lư  hương  nhằm  biểu  thị  pháp,  biểu  thị  một  chút  thành  ý  của 

chúng ta, vừa đốt bèn ân cần. Quý vị thấy hương [cúng dường ấy] được [chư 

Phật,  Bồ  Tát]  ứng  như  thế  này:  “Tùy  xứ”  là  chư  Phật  ứng,  “kết  tường 

 vân”  là khí thế gian ứng. Đạo vị này quá sức sâu đậm. Chư Phật, Pháp Thân 

Bồ  Tát  ở  khắp  mọi  nơi  khởi  cảm  ứng  đạo  giao  cùng  chúng  ta,  “kết  tường 

 vân”  là khí thế gian ứng. Ý nghĩa này rất nồng đậm. Chư Phật Như Lai, Pháp 

Thân Bồ Tát ở khắp các nơi bèn cảm ứng đạo giao. “Kết tường vân” là nói 

khí thế gian, tức vô tình thế gian. Điều này đã được khoa học gia Giang Bổn 

Thắng  của  Nhật  Bản  chứng  minh:  Nước  kết  tinh  tạo  thành  dạng  thức 

(pattern) mỹ lệ, đấy chính là “kết tường vân”.  Tâm yêu thương, tâm cảm tạ, 

mỹ ý, thiện hạnh có thể làm cho thiên địa vạn vật kết tinh thành dạng đẹp đẽ 

nhất, đấy chính là ý nghĩa của chữ  “tường vân”.  



 Chư Phật hiện toàn thân.  

諸佛現全身。   

 (Chư Phật hiện toàn thân).  



Ở đây,  “chư Phật”  có hai nghĩa: Thứ nhất là rất nhiều các đức Phật Như 

Lai; thứ hai  là  gồm cả các Pháp  Thân  Bồ  Tát. Trong Viên Giáo, từ Sơ  Trụ 

trở lên đều là  “phần chứng tức Phật”10 . Trong Viên Giáo, từ Sơ Trụ lên đến 

Đẳng Giác, Diệu Giác gồm bốn mươi hai địa vị, thảy đều là “chư Phật”. Cư 

sĩ  Giang  Vị  Nông  chú  giải  kinh  Kim  Cang  giải  thích  chữ  “chư  Phật”  như 

vậy, [bốn mươi mốt địa vị Pháp Thân đại sĩ và Diệu Giác] chính là bốn mươi 

hai  địa  vị  chư  Phật.  Ở  đây,  hai  nghĩa  này  đều  hợp  lý  cả.  Nói  theo  chiều 

ngang là hết thảy chư Phật, Bồ Tát; nói theo chiều dọc là bốn mươi hai địa vị 

chư  Phật.  Đây  là  chư  Phật  đến  cảm  ứng,  trí  Chánh  Giác  thế  gian.  Trong 

chữ  “chư  Phật”  còn  có  một  ý  nghĩa  nữa  là  tam  thân  chư  Phật,  tức  Pháp 

Thân, Báo  Thân,  và Ứng  Hóa Thân. Nói  như vậy rất  hoàn thiện, tất cả đều 

hiện toàn thân, thực sự hiện thân, chứ chẳng phải giả. Quý vị phải hiểu thấu 

suốt,  minh  bạch,  biết  cảm  ứng  đạo  giao  chẳng  thể  nghĩ  bàn.  Nếu  quý  vị 

chẳng thể thấu suốt, minh bạch điều này thì quý vị chỉ xướng bài tán này, chỉ 

niệm theo văn mà thôi, chẳng nhập được cảnh giới, chẳng thể thụ dụng chân 

thật. Tiếp đó là Phật hiệu: 



 Nam mô Vân Lai Tập Bồ Tát Ma Ha Tát.  

南無雲來集菩薩摩訶薩。 



Ở đây không phải là Hương Vân Cái Bồ Tát. “Vân Lai Tập” : Chư Phật, 

Bồ  Tát  vô  lượng  vô  biên  như  mây,  đều  nhóm  đến  đạo  tràng  này,  từ  mười 

phương nhóm đến. Danh hiệu này phải xưng ba lần, biểu thị chúng ta ân cần 

khẩn thiết  khải thỉnh, thỉnh ba  lần  nhưng  niệm  một câu.  Lần  niệm Vân  Lai 

Tập  cuối  cùng  thường  thêm  hai  chữ  Hải  Hội  thành  Nam  Mô  Vân  Lai  Tập 

Hải Hội Bồ Tát Ma Ha Tát. Hai lần đầu là Nam Mô Vân Lai Tập Bồ Tát Ma 

Ha Tát, lần thứ ba là Nam Mô Vân Lai Tập Hải Hội Bồ Tát Ma Ha Tát. Đấy 

thường  là  cách  tán  tụng  kỳ  đảo  dùng  trong  các  pháp  hội  quy  mô  lớn.  Bởi 

vậy,  quý  vị  phải  nhớ  kỹ:  Tất  cả  hết  thảy  tán  tụng  đều  là  những  bài  cầu 

nguyện  như  trong  tôn  giáo  thường  nói,  giống  như  thơ  ca  ngợi,  thi  ca  tán 

dương; trong nhà Phật gọi là Phạm Bái, là Tán Tụng. 

Trong bài Hương Tán ở phần trước, chúng tôi từng nhắc đến công án Da 

Thâu Đà La, nay tôi giới thiệu rất đơn giản cùng quý vị. Da Thâu Đà La là 

phi tử của Thích Ca Mâu Ni Phật, bà ta mắc nạn; chuyện ấy chúng tôi chẳng 

cần thuật chi tiết. Nói kỹ rất mất thời gian; nếu quý vị muốn biết rõ hãy coi 

trong  sách  Kinh  Luật  Dị  Tướng.  Sách  Pháp  Uyển  Châu  Lâm  càng  chép  rõ 

hơn, tợ hồ có ba cách giải thích vì sao Da Thâu Đà La mắc nạn? Vì sao tôn 

giả La Hầu La ở trong thai mẹ sáu năm mới sanh? Đều có nhân quả! Trong 

kinh  thuyết  minh  cặn  kẽ,  tra  cứu  kinh  rất  phiền,  phải  biết  tra  đúng  bộ  kinh 

nào;  cổ  nhân  đã  làm  việc  ấy  rồi,  làm  rất  kỹ.  Họ  đem  các  công  án,  nhân 

duyên trong các kinh gom lại một chỗ, soạn thành  một loại sách, nay gọi là 

Phật  Học  Từ  Điển.  Sách  cổ  nhân  soạn  mang  tên  Kinh  Luật  Dị  Tướng  và 

Pháp Uyển Châu Lâm, quý vị có thể tham khảo những sách đó. Tiếp theo là 

một đoạn bạch văn, đoạn bạch văn này thuộc thể loại kỳ đảo. 



---o0o--- 

5. Kỳ đảo văn 



 Thử nhất biện hương.  

       此一瓣香。 

       (Một nén hương này).  



Hương  này  là hương  hình  thức.  Chúng  ta  đốt  Đàn  Hương,  cắt  Đàn 

Hương  thành  từng  mảnh,  từng  nén,  nhằm  tượng  trưng  cho  điều gì?  Tượng 

trưng cho tâm hương của chúng ta, biểu thị một tấm lòng kiền thành lễ kính. 

Do  vậy,  nó  là  một  nén  tâm  hương.  Những  câu  tiếp  theo  toàn  nói  về  tâm 

hương, chứ chẳng phải là hương vật chất. 



 Căn bàn kiếp ngoại.  

       根蟠劫外。   

       (Gốc cuộn ngoài kiếp).  



 “Kiếp”  (kalpa)  là  thời  gian,  đây  là  nói  bằng  thí  dụ.  Đàn  Hương  là  gỗ 

Chiên Đàn, dùng để sánh ví Pháp Thân của chúng ta, Pháp Thân của chúng 

ta là cây Chiên Đàn. Một mảnh hương này là tâm hương của chúng ta, cội rễ 

của Pháp  Thân  vượt ngoài thời kiếp, Kiếp là thời  gian, câu  này có  nghĩa  là 

siêu việt thời gian. 



 Chi bá trần hoàn.  

       枝播塵寰。 

       (Nhánh trùm vũ trụ).  



 “Trần hoàn”  là không gian, hư không pháp giới. Tám chữ này (tức  “căn 

 bàn kiếp ngoại, chi bá trần hoàn” ) có nghĩa là siêu việt thời gian lẫn không 

gian.  Siêu  việt  cả  thời  gian  lẫn  không  gian  chỉ  có  chân  tâm.  Chẳng  phải  là 

chân tâm, chẳng phải là bổn tánh, sẽ chẳng có cách gì siêu việt được! 



 Bất kinh thiên địa dĩ sanh thành.  

       不經天地以生成。 

       (Chưa từng được trời đất sanh thành).  



Nó chẳng phải do trời đất sanh ra. Chẳng phải do trời đất sanh ra thì từ 

đâu đến? Tự tánh vốn sẵn có đủ. Câu này nói rất rõ hương này là loại hương 

gì?  Hương  chân  tánh,  chân  hương  tâm  tánh.  Chúng  ta  dùng  hương  ấy  để 

cúng  dường  Phật.  Vậy  thì  chúng  ta  phải  hỏi:  Phật  là  gì?  Tiếp  đó,  [lời  bạch 

văn] lại nói ta dùng chân hương tâm tánh để cúng dường. 



 Khởi thuộc âm dương nhi tạo hóa?  

豈屬陰陽而造化。   

       (Há lẽ thuộc âm dương tạo hóa?) 



  “Tạo”  là tạo tác,  “hóa”  là biến hóa.  “Khởi thuộc âm dương tạo hóa”  ý 

nói  hương  ấy  vĩnh  hằng  bất  biến.  Vĩnh  hằng  bất  biến  là  chân,  bị  Âm  - 

Dương tạo tác, biến hóa thì chẳng phải là chân, chẳng phải là chân tâm. Quý 

vị  hãy  nghĩ  xem:  Làm  sao  không  cảm  ứng  cho  được?  Chúng  ta  đốt  một 

mảnh  Đàn  Hương,  mảnh  Đàn  Hương  này  là  giả,  là  huyễn  hóa,  chẳng  phải 

thật, nó có sanh diệt, nhờ vào nó để biểu thị chân hương tâm tánh, vĩnh hằng 

bất biến, bất sanh bất diệt. Hương là tánh đức, Quang là trí huệ sẵn có nơi tự 

tánh; vì thế, thường gộp chung thành  “hương quang trang nghiêm”.  Ở đây: 



 Nhiệt hướng lô trung.  

       爇向爐中。   

       (Đốt đặt trong lò).  



Cái  lò  này  cũng  biểu  thị  pháp.  Mảnh  hương  này  đốt  trong  lò  hương, 

hương  là  tánh  đức  của  chúng  ta.  Lò  là  gì?  Lò  là  pháp  giới!  Mật  Tông  sử 

dụng Mạn Đạt  Lạp (Mandala), Mạn Đạt  Lạp biểu thị pháp  giới; trong  Hiển 

giáo  thì  dùng  lư  hương  để  biểu  thị  pháp  giới.  Cúng  dường  khắp  pháp  giới, 

tận hư không giới. 



 Chuyên thân cúng dường.  

       專伸供養。 

       (Chuyên dâng cúng dường).  



Ở đây nói rất rõ đối tượng cúng dường... 



 Thường trụ Tam Bảo, sát hải vạn linh.  

       常住三寶。剎海萬靈。   

   (Thường trụ Tam Bảo, vạn linh trong các cõi nhiều như biển).  

   

Bao gồm hết thảy, Thường Trụ Tam Bảo là Trí Chánh Giác thế gian, Sát 

Hải Vạn Linh là hữu tình thế gian và khí thế gian, thảy đều cúng dường trọn 

khắp pháp giới, hư không giới, không sót một thứ gì. Chúng ta xướng bài tán 

này,  cầu  nguyện  như  thế,  quý  vị  có  cái  tâm  ấy  hay  chăng?  Cổ  đức  thường 

dạy chúng ta  “tùy văn nhập quán” , [tức  là] dựa theo kinh  văn  mà biến  hóa 

tâm lượng giống hệt như trong kinh văn đã nói, công đức ấy chẳng thể nghĩ 

bàn.  Bởi  thế,  nếu  quý  vị  chẳng  hiểu  ý  nghĩa,  quý  vị  chỉ  xướng  theo  chứ 

không có ý nghĩ gì, chỉ là dẻo  miệng, chẳng thể tương ứng! Nhất định phải 

hiểu  được  ý  nghĩa.  Thường  xuyên  xướng  tụng,  thường  niệm  theo,  sẽ  tự 

nhiên  biến  thành  tâm  hạnh  của  chính  mình.  Ta  dùng  ngay  trí  huệ,  Giới, 

Định,  tánh  đức  của  chính  mình,  niệm  niệm  chẳng  quên  cúng  dường  trọn 

khắp  pháp  giới,  hư không  giới  hết  thảy  chúng  sanh.  Trên  là  chư  Phật  Như 

Lai,  dưới  là  chúng  sanh  trong  địa  ngục,  hữu  tình,  vô  tình,  đều  cúng  dường 

hết, cây cối  hoa cỏ, sơn  hà đại địa cũng đều  gộp  hết  trong đó,  “sát hải vạn 

 linh”  mà! Tiếp đó, đặc biệt chỉ ra: 



 Cực  Lạc  đạo  sư  A  Di  Đà  Phật,  Quán  Âm,  Thế  Chí,  Thanh Tịnh Hải 

 Chúng.  

極樂導師。阿彌陀佛。觀音勢至。清淨海眾。   



Đặc biệt  nêu  lên  Tây  Phương Cực  Lạc thế  giới, trong câu trước  là thảy 

đều cúng dường trọn khắp; ở đây, đặc biệt nêu rõ, bởi mục tiêu của chúng ta 

là  cầu  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  thân  cận  A  Di  Đà  Phật. Dùng 

cách  nào  để  cầu? Dùng  cúng  dường  trọn  khắp  để  cầu.  Vì  sao?  Di  Đà  cúng 

dường  như  thế,  Quán  Thế  Âm,  Thế  Chí  cúng  dường  như  thế;  nay  ta  cũng 

cúng dường như thế bèn đầy đủ điều kiện vãng sanh thế giới Cực Lạc. Quý 

vị không có điều kiện ấy mà muốn sanh về thế giới Cực Lạc thì chỉ là vọng 

tưởng vì chẳng đầy đủ điều kiện! 

Bây giờ đã hết giờ rồi, chúng ta nghỉ vài phút. 



* 

Chư vị đồng học! 

Chúng  ta  hãy  xem  tiếp,  trên  đây  là  một  đoạn  văn  kỳ  đảo,  chúng  ta  hãy 

đọc qua một lượt: 



 Thử nhất biện hương, căn bàn kiếp ngoại, chi bá trần hoàn, bất kinh 

 thiên địa dĩ sanh thành, khởi thuộc âm dương nhi tạo hóa, nhiệt hướng lô 

 trung, chuyên thân cúng dường thường trụ Tam Bảo, sát hải vạn linh.  

  此一瓣香。根蟠劫外。枝播塵寰。不經天地以生成。豈 

屬陰陽而造化。爇向爐中。專伸供養。常住三寶。 剎海萬靈。 

   (Một  nén  hương  này,  gốc  cuộn  ngoài  kiếp,  nhánh  trùm  vũ  trụ,  chẳng  do 

 trời đất sanh thành, há thuộc Âm Dương tạo hóa? Đốt đặt trong lò, chuyên 

 dâng  cúng  dường,  thường  trụ  Tam  Bảo,  vạn  linh  trong  các  cõi  nhiều  như 

 biển).  

  

      Mấy  câu  này  thật  hết  sức  trọng  yếu,  nhất  định  chẳng  được  nói  niệm 

xuông đoạn văn này là đủ, tâm ta nhất định phải hoàn toàn ứng với văn, đấy 

là cái nhân chân thật để cảm ứng. Vì sao được cảm ứng? Cái nhân chân thật 

là  ở  chỗ  này  (tức  tâm  hoàn  toàn  ứng  với  lời  văn  trong  bài  Kỳ  Đảo  này), 

chúng ta chẳng thể không biết điều này. Do vậy, ta biết: Người chân chánh 

giác ngộ, thực sự minh bạch, họ cũng thực sự có cùng một Thể với pháp giới 

và hư không giới, niệm niệm chẳng lìa, niệm niệm chẳng cách ngăn, chướng 

ngại. Họ cảm ứng cùng pháp giới, hư không giới; trên là chư Phật Như Lai, 

dưới là chúng sanh trong địa ngục, tình và vô tình (vô tình là sơn hà đại địa, 

hoa cỏ, cây cối, bao gồm hết thảy tất cả hiện tượng tự nhiên, nói theo khoa 

học  hiện  thời  là  các  hiện  tượng  vật  chất  trong  vũ  trụ),  thảy  đều  được  bao 

gồm trong ấy. 

Thành  ý!  Chúng  tôi  nói  tâm  chân  thành  trọn  khắp,  tâm  thanh  tịnh  trọn 

khắp,  tâm  bình  đẳng  trọn  khắp,  tâm  chánh  giác  trọn  khắp,  tâm  từ  bi  trọn 

khắp vừa cảm thì ba thứ thế gian trong pháp giới, tức trí Chánh Giác thế gian 

là chư Phật, Bồ Tát, hữu tình thế gian là hữu tình chúng sanh, khí thế gian là 

vô tình, ba thứ thế gian (là toàn thể vũ trụ) đều có ứng. Một niệm của chúng 

ta cảm thì  mọi thứ trong toàn thể  vũ trụ thảy đều ứng, chẳng thể  nghĩ bàn! 

Chúng ta dùng điều này để hồi hướng như trong đoạn văn sau đây: 



 Cực  Lạc  đạo  sư  A  Di  Đà  Phật,  Quán  Âm,  Thế  Chí,  Thanh Tịnh Hải 

 Chúng.  

極樂導師。阿彌陀佛。觀音勢至。清淨海眾。 

  

Đây  là  chuyên  chỉ  (tức  nói  rõ  đối  tượng  hồi  hướng),  bởi  lẽ,  công  khóa 

chúng ta đang tu đây nhằm để cầu sanh Tịnh Độ, cầu được thân cận Di Đà, 

thân cận Quán Âm, Thế Chí, thân cận hết thảy đại chúng trong Tây Phương 

Cực  Lạc  thế  giới. Nếu  tâm  hạnh  chúng  ta  chẳng  thuần  tịnh,  thuần  thiện,  sẽ 

chẳng  thể  cảm  ứng.  Bởi  thế,  trong  tâm  chẳng  được  xen  tạp  mảy  may;  nếu 

không, sai mất rồi! Trong tâm ắt chẳng có kẻ oán hận nào, chẳng có oán hận 

gì;  hễ  có  một  thứ  nào  thì  sẽ  là  xen  tạp,  tâm  thuần  tịnh  thuần  thiện  bị  phá 

hoại. Nhất định phải biết buông xuống; chẳng thể buông xuống được là hại 

mình, hại tự tánh, hại chân tâm. Tự tánh mê thì chân tâm trở thành hư vọng, 

vì  đã  bị  một  vọng  niệm  xen  tạp.  Ngàn  vạn  phần  chẳng  được  xem  thường 

vọng niệm, vọng niệm đó gây hại; không có pháp thế gian, xuất thế gian nào 

gây  hại  bằng  nó  đâu!  Có  như  thế  thì  mới  thấy  tánh  chất  nghiêm  trọng  của 

vọng niệm. Sau cùng là hai câu tổng kết: 



 Tất trượng chân hương, phổ đồng cúng dường.  

       悉仗真香。普同供養。 

 (Đều cậy vào chân hương, bình đẳng cúng dường khắp cả).  



Chân hương này là hương quang tánh đức,  “phổ đồng cúng dường”  là tu 

đức,  tương  ứng  với  tánh  đức.  Đức  Phật  nói:  Trong  hết  thảy  các  thứ  cúng 

dường, pháp cúng dường bậc nhất. Sự cúng dường ở đây thuộc về pháp cúng 

dường,  nay  chúng  ta  đang  tu  hành  pháp  cúng  dường;  như  trong  phẩm  Phổ 

Hiền  Hạnh Nguyện đã dạy chúng ta  “như  giáo tu hành cúng dường” (cúng 

dường bằng cách tu hành theo đúng lời dạy). Phật dạy chúng ta như thế nào, 

chúng  ta  học  làm  theo  như  thế  ấy,  mọi  sự  Phật  chỉ  dạy  chúng  ta  đều  thực 

hành, đó là cúng dường. Chúng ta thấy những lời trần thuật trong đoạn văn 

kỳ đảo này đều là những lời đức Phật thường răn dạy trong kinh luận, chúng 

ta phải học tập, niệm niệm chẳng quên, niệm niệm thực hiện, khế nhập cảnh 

giới, đó là  “phổ đồng cúng dường”.  Tiếp đó, đọc ba lần: 



 Nam mô Hương Vân Cái Bồ Tát Ma Ha Tát.  

南無香雲蓋菩薩摩訶薩。 



Ý  nghĩa  giống  như  ở  phần  trên,  niệm  danh  hiệu  này  phải  hiểu  được  ý 

nghĩa  của  danh  hiệu.  “Hương  Vân  Cái  Bồ  Tát  Ma  Ha  Tát”  là  tiếng  gọi 

chung hết thảy Bồ Tát, chứ chẳng phải chuyên chỉ một vị nào, hoặc chuyên 

chỉ một “quần thể” nào! Nay chúng ta gọi “quần thể” là đoàn thể. Tất cả Bồ 

Tát Ma Ha Tát trong khắp giới, hư không giới đều được bao gồm trong ấy, 

đều là Hương Vân Cái. [Bài văn kỳ đảo trong phần này của] pháp sự giống 

như đoạn văn kỳ đảo vừa được nói trong phần trên, đều cùng là Tự Phần của 

pháp sự. 

Dưới đây, chánh thức bước vào pháp  sự  Tam  Thời  Hệ  Niệm. Tam 

Thời Hệ Niệm có ba thời: Thời thứ nhất, thời thứ hai và thời thứ ba. Quý vị 

phải biết ba thời này cùng lấy “trì danh niệm Phật” làm chủ, nhưng với mỗi 

thời  pháp  sự,  mở  đầu  bằng  niệm  kinh,  đại  sư  chọn  Phật  Thuyết  A  Di  Đà 

Kinh. Trước hết là niệm kinh, rồi mới niệm chú, tức là niệm chú Vãng Sanh. 

Tiếp  đó  là  nghe  kinh,  tức  là  nghe  giảng  khai  thị.  Mỗi  chữ,  mỗi  câu  trong 

phần khai thị đều là kinh văn, nay chúng ta gọi là  “tập hội”,  tức là tom góp 

những khai thị trọng yếu nhất, tinh túy nhất trong kinh luận nhà Phật, hòng 

cảnh tỉnh chúng ta, khiến cho chúng ta thời thời khắc khắc chẳng quên, cùng 

học tập. Trước khi niệm kinh, trước hết phải niệm ba câu: 



 Nam mô Liên Trì Hải Hội Phật Bồ Tát.  

南無蓮池海會佛菩薩。 



Nam-mô  nghĩa  là quy  mạng, quy  y,  lễ  kính, chí  thành cung kính.  “Liên 

 Trì Hải Hội”  là Tây Phương Cực Lạc thế giới, hội này vĩnh hằng chẳng tan, 

nếu  nói  bằng  thuật  ngữ  Phật  pháp  thì  là  pháp  hội  bất  sanh  bất  diệt.  “Liên 

 Trì”  có thật!  Trong kinh đức Phật đã nhắc đến ao báu,  nước tám công đức. 

Ao  ấy  do  các  báu  hợp  thành,  đáy  ao  chẳng  phải  là  cát  bùn  mà  là  cát  bằng 

vàng. Phật nói như vậy. Trong ao ấy nở đầy hoa sen, hoa sen do đâu mà có? 

Hết thảy chúng sanh trong mười phương thế giới phát nguyện cầu sanh Tây 

Phương Cực Lạc thế giới, trong ao sen trước giảng đường của Phật A Di Đà 

bèn mọc một đóa hoa sen. Trên hoa ghi tên họ kẻ ấy, chẳng nhầm lẫn! Hoa 

sen do đó mà có, tột bậc tuyệt diệu vậy! 

Nếu tâm quý  vị  lui sụt, không còn  ý  nguyện cầu sanh Tây Phương Cực 

Lạc thế giới nữa, hoa sen ấy bèn chết khô, chẳng còn hoa sen đó nữa. Có thể 

nói: Trong thế giới Cực Lạc, tất cả hết thảy hoa cỏ, cây cối, tình và vô tình 

đều là bất sanh bất diệt, trong Tây Phương Cực Lạc thế giới chỉ thấy có một 

tướng sanh diệt là hoa sen trong ao sen, hoa sen thực sự có sanh có diệt. Cá 

nhân đó nhất niệm muốn cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới thì trong ao 

đó mọc lên một đóa sen; tâm thoái thất thì hoa sen chẳng còn nữa. Trong thế 

giới Cực Lạc, chỉ có mỗi chuyện này là thấy có tướng sanh diệt. Nếu quý vị 

phát  tâm  rất  chân  thành,  thiết  tha,  tu  hành  thật  dũng  mãnh,  hoa  của  quý  vị 

tăng trưởng rất nhanh, ánh sáng, màu sắc xinh đẹp. Nếu quý vị tu hành xen 

tạp quá nhiều, hoa kém tươi đẹp, tựa hồ có quá nhiều màu sắc hỗn tạp, hoa 

sen cũng chẳng to. 

Nói  tóm  lại,  người  chuyên  tu  Tịnh  nghiệp,  hết  thảy  chẳng  xen  tạp  thì 

hoa  sen  của  người  ấy  tăng  trưởng  vừa  nhanh,  vừa  đẹp,  vừa  lớn.  Trong 

tương  lai, khi  vãng sanh,  A Di Đà Phật cầm  hoa sen đó đến  tiếp dẫn [hành 

giả] vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, hóa sanh trong hoa sen đó! Có 

phải là sanh về thế giới Cực Lạc là sẽ biến thành một đứa bé ở trong hoa sen 

ấy hay không? Thưa cùng quý vị, không phải vậy! Nếu biến thành giống như 

một đứa bé dần dần lớn lên thì Tây Phương Cực Lạc thế giới có tướng sanh - 

lão - bệnh - tử.  Tây Phương Cực  Lạc thế  giới chẳng có  những chuyện  như 

thế,  hễ  sanh  về  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  hình  dạng  sẽ  vĩnh  viễn  cố 

định  như  thế,  hóa  sanh  mà!  Tướng  hảo  quang  minh  chẳng  khác  Phật  cho 

lắm! 

Trong kinh Vô Lượng Thọ, đức Phật đã giới thiệu bốn mươi tám nguyện 

của A Di Đà Phật rất rõ ràng, sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới, thể chất 

đều là thân kim cang tử ma chân kim sắc, thân kim cang bất hoại, tướng mạo 

chẳng  chỉ  có  ba  mươi  hai  tướng  tốt,  tám  mươi  vẻ  đẹp  đâu  nhé,  chẳng  phải 

chỉ vậy! Ba mươi hai tướng, tám mươi tùy hình chỉ là Ứng Liệt Thân trong 

thế  gian  chúng  ta  mà  thôi.  A  Di  Đà  Phật  trong  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế 

giới  “có  vô  lượng  tướng,  mỗi  tướng  có  vô  lượng  vẻ  đẹp”,  đến  chỗ  nào  bèn 

mang thân [tương xứng với] nơi đó. Trong kinh đức Phật dạy rất rõ ràng: A 

Di Đà Phật tiếp dẫn quý vị vãng sanh, liên hoa hóa sanh, quý vị ở trong hoa 

sen  ấy,  do  vì  quý  vị  mang  nghiệp  theo  nên  hoa  sen  chưa  nở,  đó  là  đới 

nghiệp. 

Bài  kệ  Hồi  Hướng  chúng  ta  thường  đọc  cũng  là  lời  cầu  nguyện  nơi 

tâm:  “Hoa khai kiến Phật ngộ Vô Sanh”.  Do đây ta biết: Câu ấy đâu phải là 

nói tùy tiện,  lúc  nào  hoa  nở?  Lúc chứng được Vô Sanh Pháp Nhẫn,  hoa sẽ 

nở!  Vô  Sanh  Pháp  Nhẫn  là  pháp  chứng  đắc  của  Bồ  Tát Thất  Địa,  Bát  Địa, 

Cửu  Địa.  Thất  Địa  Bồ  Tát  chứng  được  hạ  phẩm  Vô  Sanh  Pháp  Nhẫn,  Bát 

Địa  chứng  trung  phẩm,  Cửu  Địa  chứng  thượng  phẩm.  Do  đây  ta  biết  rằng: 

Trong hoa sen, quý vị chứng đắc quả vị rồi hoa sen mới nở.  “Hoa khai kiến 

 Phật ngộ Vô Sanh”.  Do đây biết rằng: Nếu chưa thực sự chứng đắc Thất Địa 

thì hoa chưa  nở.  Khi  hoa chưa  nở, có phải là rất cô độc  hay chăng? Chẳng 

phải, trong hoa có thế giới, thế giới gì vậy? Thế giới Cực Lạc. 

Trong hoa là thế giới Cực Lạc, ngoài hoa cũng là thế giới Cực Lạc. Thế 

giới  Cực  Lạc  trong  hoa  chẳng  nhỏ,  thế  giới  Cực  Lạc  ngoài  hoa  chẳng  lớn, 

trong - ngoài là một, chẳng phải hai. A Di Đà Phật, Quán Âm, Thế Chí giáo 

hóa quý vị ở trong hoa, hải hội đại chúng cũng ở trong hoa. Quý vị cảm thấy 

kỳ quá ư? Không có chút gì kỳ quái hết. Vì sao vậy? Quý vị thấy trong kinh 

Hoa  Nghiêm  còn  có  những  việc  càng  kỳ  quái  hơn  nữa  kia!  Kinh  Hoa 

Nghiêm nói sao? Trong vi trần có thế giới. Mỗi một vi trần – nơi thân chúng 

ta chẳng biết có bao nhiêu là vi trần – vi trần được nói trong nhà Phật chính 

là cơ bản của  vật chất.  Khoa  học  hiện tại  nói cơ bản của  vật chất  là  gì?  Là 

nguyên  tử,  điện  tử  (electron),  lạp  tử  (leptons).  Hiện  thời  họ  còn  phát  hiện 

những hạt nhỏ hơn lạp tử, hình như được đặt tên là khoa-khắc (quark), nhỏ 

hơn lạp tử nhiều, trong kinh Phật gọi chúng là “vi trần”. Trong vi trần có thế 

giới, thế  giới  lớn cỡ  nào?  Hoàn  toàn  giống  với thế  giới chúng ta  hiện đang 

cảm nhận đây! 

Vì thế, đức Phật thường nói: Trong một lỗ chân lông hay nơi đầu một sợi 

lông, Phật chuyển đại pháp luân. Chuyển đại pháp luân là khai đại pháp hội, 

vạn ức Bồ Tát cùng ở một chỗ nghe đức Phật giảng kinh thuyết pháp. Ở đâu 

vậy?  Trên  đầu  một  sợi  lông.  Đầu  lông  chẳng  phóng  to,  pháp  hội  chẳng  rút 

nhỏ. Trong tự tánh chẳng có lớn - nhỏ, chẳng có dài - ngắn, chẳng có trước - 

sau,  chẳng  có  xa  -  gần.  Mấy  năm  gần  đây,  hằng  ngày  chúng  ta  đọc  Hoa 

Nghiêm, đối với những điều đức Phật đã nói như thế, chúng ta nghe quen tai 

rồi, chẳng còn cảm thấy kỳ quái nữa. Có những người nghe như thế bèn có 

thể  tiếp  nhận  được,  chứng  tỏ  tâm  lượng  họ  dần  dần  mở  rộng.  Sự  việc  này 

quả  thật  rất  khó  hiểu,  thực  sự  khó  hiểu;  chúng  tôi  sẽ  nêu  thí  dụ  để  quý  vị 

hiểu  được.  Trong  kinh  Phật,  tỷ  dụ  được  dùng  nhiều  nhất  là  “mộng,  huyễn, 

 bọt,  bóng” .  Trong  bốn  thứ  mộng,  huyễn,  bọt,  bóng  ấy,  lấy  mộng  làm  chủ, 

huyễn, bọt, bóng là nói thêm. 

Mỗi  cá  nhân  chúng  ta  đều  có  kinh  nghiệm  nằm  mộng,  quý  vị  nói  cảnh 

giới  trong  mộng  là  lớn  hay  nhỏ?  Cảnh  giới  trong  mộng  là  gì?  Theo  Phật 

pháp, mộng là do một chủng tử trong A Lại Da Thức hiện hành, nhớ kỹ: Một 

chủng tử! Chủng tử ấy lớn cỡ nào? Hiện nay, khoa học nêu ra một thuyết tôi 

nghe  bèn  gật  đầu,  cũng  có  lý  đôi  chút!  Các  nhà  khoa  học  nói  khởi  nguyên 

của  vũ trụ  là từ một điểm  bất thình  lình “bùng  vỡ” biến  hiện  ra  vũ trụ. Tôi 

nghe  vậy,  không  đồng  ý  “bùng  vỡ”  là  chân  tướng  sự  thật,  nhưng  từ  trong 

một  điểm  đột  nhiên  biến  hiện  ra  thì  đúng.  Một  điểm  lớn  cỡ  nào?  Các  nhà 

khoa  học  tính  toán,  cho  rằng  lấy  một  sợi  tóc  trên  đầu  chúng  ta  đem  cắt 

ngang, nhìn vào thiết diện của sợi tóc thấy rất nhỏ. Họ nói một điểm lớn cỡ 

nào? Đem thiết diện (mặt cắt ngang) của một sợi tóc đó chia thành một trăm 

ức  phần,  những  phần  chia  nhỏ  như  vậy  có  thể  xếp  bày  thành  một  trăm  ức 

phần,  cảnh  giới  được  hiện  đó  gọi  là  “nhất  thời  đốn  hiện”.  Điều  này  có  thể 

giải thích mộng cảnh của chúng ta. 

Mỗi  ngày  từ  sáng  đến  tối  chúng  ta  đều  nằm  mộng.  Những  tướng  được 

hiện trong mộng cảnh sẽ hiện như thế nào? Hiện khởi những chủng tử trong 

A Lại Da Thức. Những chủng tử ấy tợ hồ không có hình tướng, chẳng những 

mắt thịt không thấy được mà kính hiển vi cũng chẳng thể thấy. Các nhà khoa 

học do đâu mà biết? Họ suy diễn từ lý luận Số học. Về căn bản, khoa học kỹ 

thuật hiện đại vẫn chưa làm được, vẫn chưa có biện pháp để phát hiện điều 

này; nhưng cách giải thích ấy khiến chúng tôi nghĩ đến những điều được dạy 

trong  kinh:  Trong  A  Lại  Da  Thức  tàng  trữ  chủng  tử,  những  chủng  tử  ấy 

không  có  hình  tướng.  Nếu  chúng  có  hình  tướng,  đức  Phật  nói  “trọn  hư 

 không cũng chẳng thể chứa hết được nổi”, nhưng chúng thực sự tồn tại. Mỗi 

một  chủng  tử  đều  có  thể  nhất  thời  đốn  hiện,  hiện  ra  cảnh  giới,  cảnh  giới 

chẳng có lớn hay nhỏ. 

Làm thế nào để nhập cảnh giới ấy? Theo kinh Hoa Nghiêm mà chúng ta 

đã  đọc  trước  đây,  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  nhập  được.  Trên  thực  tế,  Phổ  Hiền  Bồ 

Tát nói  Đẳng  Giác  có  thể  nhập  được,  nhưng  Phổ  Hiền  là  Đẳng  Giác,  có  vị 

Đẳng  Giác  Bồ  Tát  nào  chẳng  tu  hạnh  Phổ  Hiền?  Vì  thế,  Phổ  Hiền  chẳng 

phải là một người, Văn Thù cũng chẳng phải là một vị. Quán Âm, Thế Chí 

[cũng  giống  như  thế],  chỉ  cần  là  một  vị  Đẳng  Giác  Bồ  Tát  [tu  hạnh  giống 

như  Văn  Thù,  Phổ  Hiền,  Quán  Âm,  Thế  Chí],  chúng  ta  đều  có  thể  coi 

[những vị Đẳng Giác Bồ Tát ấy] như là một người. Danh hiệu bất đồng biểu 

thị trí huệ, năng lực bất đồng, chứ trên thực tế, trí huệ năng lực của các Ngài 

đều viên mãn. Danh hiệu tượng trưng cho sự viên mãn của một bộ phận [trí 

huệ, năng lực] nào đó. Ý nghĩa là như vậy đó. Đẳng Giác Bồ Tát có thể nhập 

vô lượng vô biên thế giới, thế giới trùng trùng vô tận, chẳng thể nghĩ bàn. 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni cho chúng ta biết: Hoa sen trong ao sen  “đại 

 như xa luân” (to như bánh xe), chẳng phải như hạt cải, chẳng phải là vi trần. 

Do  đây,  chúng  ta  hiểu  rõ:  Mỗi  hoa  sen  là  một  thế  giới,  kẻ  ấy  (người  được 

liên hoa hóa sanh trong thế giới Cực Lạc) tu hành trong đó, hoạt động trong 

đó. Ở trong  hoa sen,  hằng  ngày cúng dường  mười phương  vạn  ức chư Phật 

chẳng chướng ngại. Tây Phương Cực Lạc thế giới và Hoa Tạng giống nhau. 

Chẳng những giống nhau mà Cực Lạc còn là cốt lõi của Hoa Tạng, là phần 

tinh  túy  của  Hoa  Tạng,  là  bộ  phận  tinh  hoa  nhất,  được  bổn  nguyện  và  oai 

thần của A Di Đà Phật gia trì, tác dụng chẳng thể nghĩ bàn. Đến khi hoa nở 

sẽ thấy Phật, sau khi hoa nở là cảnh giới nào? Là cảnh giới Thật Báo Trang 

Nghiêm Độ của A Di Đà Phật! Quý vị phải hiểu Phàm Thánh Đồng Cư Độ, 

Phương  Tiện  Hữu  Dư  Độ  đều  là  lúc  hoa  chưa  nở,  khi  hoa  nở  là  Thật  Báo 

Trang Nghiêm Độ. 

Kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật nói rất rõ ràng, vãng sanh Phàm Thánh 

Đồng Cư Độ, ở trong hoa sen bao lâu mới nở? Mười hai kiếp. Chúng ta nghe 

thời  gian  mười  hai  kiếp  [cảm  thấy]  lâu  quá!  Trên  thực  tế,  hãy  nghĩ  xem, 

trong các kinh Đại Thừa, đức Phật nói, kể từ ngày quý vị chứng được quả Sơ 

Trụ Bồ Tát trong Viên Giáo, phá một phần vô  minh, chứng một phần Pháp 

Thân,  tính  từ  ngày  đó  trở  đi,  tu  hành  trong  thế  giới  Hoa  Tạng,  tu  trọn  bốn 

mươi mốt địa vị, cuối cùng chứng được địa vị Diệu Giác, phải mất bao nhiêu 

thời gian? Trong kinh thường nói là ba đại A-tăng-kỳ kiếp! 

Ba đại A-tăng-kỳ kiếp! Trong Tây Phương Cực Lạc thế giới là mười hai 

kiếp, quý vị mới thấy trong Tây Phương Cực Lạc thế giới tu hành nhanh hơn 

nhiều lắm. Trong các cõi Phật khác phải tu ba đại A-tăng-kỳ kiếp, trong Tây 

Phương Cực Lạc thế giới chỉ tu mười hai kiếp, [đó là sự tu hành của những 

người  thuộc]  Hạ  Hạ  Phẩm  vãng  sanh  trong  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  Độ.  Vì 

thế,  mười  phương  Bồ  Tát có  ai  mà  chẳng  muốn  biết  pháp  môn  này?  Có  ai 

chẳng  muốn  học  pháp  môn  này?  Quả  thật  do  nhân  duyên  mỗi  người  bất 

đồng,  thực  sự  có  rất  nhiều  Bồ  Tát  chẳng  biết  [pháp  môn  Tịnh  Độ].  Thiện 

Đạo đại sư bảo:  “Tổng tại duyên bất đồng” (nói chung là do gặp duyên khác 

nhau). Chúng ta nay gặp được pháp duyên thù thắng này, chẳng phải là việc 

đơn giản. Tây Phương Cực Lạc là cảnh giới chẳng thể nghĩ bàn, nhất quyết 

chớ  nên  hoài  nghi.  Quý  vị  hoài  nghi  là  đã  bỏ  lỡ  cơ  hội  trong  một  đời  này 

vậy! 

Trong  ba  kinh,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  giới  thiệu  cho  chúng  ta  biết  cõi 

Tịnh  Độ  nào  của  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới?  Ngài  toàn  giới  thiệu  cho 

chúng ta Phàm Thánh Đồng Cư Độ. Những điều nói trong kinh A Di Đà là 

[nói  về]  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  Độ,  kinh  Vô  Lượng  Thọ,  kinh  Quán  Vô 

Lượng Thọ Phật cũng đều nhằm giới thiệu cõi ấy. Phàm Thánh Đồng Cư Độ 

đã thù thắng như thế, những cõi [Tịnh Độ] cao hơn [trong Tây Phương Cực 

Lạc thế giới] thì cần phải nói chi nữa? Người học Phật bỏ Tịnh Độ Di Đà, tu 

các pháp  môn  khác, chẳng  những  là khó,  mà  thật  ra còn đúng  như thầy  Lý 

Bỉnh  Nam  đã  viết  trong  bản  chú  giải  kinh  Vô  Lượng  Thọ,  đó  là  những  kẻ 

ngu  si,  mê  hoặc  –  “phi  ngu  tức  mê”  (không  ngu  thì  cũng  là  mê).  Vứt  bỏ 

pháp chúng ta hết sức có khả năng thành tựu ngay trong một đời này, vứt bỏ 

pháp như vậy quả là đáng tiếc! 

Ao sen,  nước  tám  công  đức  do  tự  tánh  biến  hiện,  duy  tâm  sở  hiện,  hải 

hội  đại  chúng  chẳng  ngoại  lệ.  Tự  tánh  Di  Đà,  duy  tâm  Tịnh  Độ.  A  Di  Đà 

Phật là tự tánh Di Đà, bởi thế trong khai thị ở phần sau, Trung Phong thiền 

sư nói:  “Ngã tâm tức thị A Di Đà Phật, A Di Đà Phật tức thị ngã tâm” (Tâm 

ta  chính  là  A  Di  Đà  Phật,  A  Di  Đà  Phật  chính  là  tâm  ta),  “thử  phương  tức 

 Cực Lạc, Cực Lạc tức thử phương”  (phương này tức Cực Lạc, Cực Lạc tức 

phương này). Những lời ấy hết sức sâu xa, nhưng là chân tướng của sự thật, 

chẳng  giả  chút  nào.  Những  người  học  Phật,  đem  mình  và  Phật  chia  thành 

hai, Phật chẳng phải là ta, ta chẳng phải là Phật; đem hoàn cảnh sống hiện tại 

của chúng ta và thế giới Cực Lạc chia thành hai, Cực Lạc chẳng phải là Sa 

Bà, Sa Bà chẳng phải là Cực Lạc. Quý vị thấy Trung Phong Thiền Sư đã hợp 

hai thứ ấy thành một. 

Vì sao tướng khác nhau? Tướng khác nhau là do tâm tưởng sanh. Do quý 

vị  nghĩ  “chẳng  phải  là  một”  nên  tướng  chẳng  giống  nhau.  Nếu  cách  nghĩ, 

cách nhìn của quý vị là một, thì tướng bèn thành một. Hiện tại, chúng ta khởi 

tâm, động niệm, nói năng, tạo tác, thực sự chẳng giống với người trong Tây 

Phương Cực Lạc thế giới. Tâm họ thuần tịnh, thuần thiện, tâm chúng ta bất 

tịnh,  bất  thiện.  Dù  có  nói  là  tịnh  thì  trong  tịnh  vẫn  xen  tạp  bất  tịnh,  nói  là 

thiện thì vẫn xen tạp bất thiện, nên chẳng giống nhau được! Do vậy, đương 

nhiên cảnh giới chẳng thể giống nhau. 

Trong sách, tiến sĩ Giang Bổn Thắng cho biết đã nhiều năm, ông ta hằng 

ngày quan sát nước kết tinh giống như hoa tuyết, chưa bao giờ thấy hai mẫu 

kết tinh giống nhau. Mùa Đông hoa tuyết kết tinh cũng giống như thế. Nhìn 

dưới kính hiển vi, chắc chắn [mỗi hoa tuyết hay hình dạng kết tinh của nước] 

chẳng  giống  nhau,  chúng  ta  hiểu  rõ đạo  lý  này.  Ai  thấy  tất  cả  hết  thảy  kết 

tinh đều  tương  đồng?  Kinh  Đại  Thừa  nói  “Phật  Phật  đạo  đồng”.  Chúng  ta 

hãy nghĩ xem: Sau khi thành Phật, một phẩm sanh tướng vô minh tối hậu đã 

đoạn  sạch  rồi;  nói  cách  khác,  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  chẳng  còn 

mảy may gì xen tạp, chư Phật thấy hết thảy hiện tượng trong vũ trụ nhất định 

tương đồng. Thập Địa Bồ Tát, Đẳng Giác Bồ Tát thấy hết thảy cảnh giới hết 

sức  giống  nhau,  hết  sức  gần  gũi,  nhưng  xem  kỹ  vẫn  chẳng  tương  đồng, 

huống  chi  lục  đạo  phàm  phu!  Đương  nhiên  [phàm  phu  thấy  các  cảnh  giới] 

chẳng tương đồng! Mỗi  một  người chúng  ta thấy  nước kết tinh cũng chẳng 

tương đồng,  vì sao?  Tiền  niệm khác  với  hậu  niệm. Đức Phật  này  giống  hệt 

đức Phật kia vì các Ngài đều chẳng có ý niệm, cách thấy của các Ngài hoàn 

toàn tương đồng, trong mỗi niệm các Ngài thấy tương đồng. 

Quý vị nhất định phải biết tất cả hết thảy vạn sự vạn vật trong vũ trụ đều 

sanh  diệt  trong  từng  sát-na.  Đấy  là  Thật  Tướng!  Bất  sanh  bất  diệt  chỉ  là 

Tánh, tự tánh bất sanh bất diệt. Tánh  là  gì? Ở đây, Trung  Phong đại sư  nói 

tới  “linh tri” , tức là Ngài nói đến tâm. Theo Ngài, tâm có ba thứ: 

1) Một là “nhục đoàn tâm” (trái tim thịt), tất cả hết thảy chúng sanh đều 

có. 

2) Hai  là  “duyên lự tâm”, tức  là  tâm  vọng  tưởng  phân  biệt, vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước, là vọng  tâm. Ai  nấy  đều  có, chẳng  giống 

nhau. 

3) “Linh tri tâm” giống nhau. Linh tri tâm là chân tâm, chân tâm bất sanh 

bất diệt. 

 “Linh,  tri” :  Kinh  Lăng  Nghiêm  nói  hơi  tỉ  mỉ  hơn  một  chút,  kinh  dùng 

bốn chữ  “kiến, văn, giác, tri”  (thấy,  nghe, hay, biết), Trung Phong thiền sư 

gộp  “kiến, văn, giác”  thành  một chữ  Linh.  Linh  Tri  là chân tâm,  hư không 

pháp giới do nó biến hiện; bởi thế, hư không pháp giới đương nhiên đầy đủ 

“kiến,  văn,  giác,  tri”.  Tâm  là  năng  biến  (chủ  thể  thực  hiện  hành  động  biến 

hiện),  vạn  pháp  là  sở  biến  (cái  được  biến  hiện  bởi  tâm).  Cổ  nhân  nói:  “Dĩ 

 kim  tác  khí,  khí  khí  giai  kim” (Dùng  vàng  chế  đồ  vật,  món  nào  cũng  là 

vàng). Vàng là bản chất, có món vật nào lại chẳng mang đặc tánh của vàng? 

Đương  nhiên  là  có,  món  nào  cũng  có  đủ  [đặc  tánh  ấy],  chắc  chắn  chẳng 

khiếm  khuyết  mảy  may. Từ tỷ dụ  này, chúng ta suy  ra: Tất cả hết thảy  vạn 

sự vạn vật trong vũ trụ đều có linh tri. 

Hiện  tại,  tôi  có  liên  lạc  với  tiến  sĩ  Giang  Bổn  Thắng,  ông  ta  cũng  rất 

hoan nghênh tôi đến Nhật Bản tham quan phòng thí nghiệm của ông. Ông ta 

cũng muốn hiểu rõ cảnh giới Hoa Nghiêm. Tôi yêu cầu ông ta làm thật nhiều 

thí nghiệm để tìm hiểu sâu hơn “tất cả hết thảy vạn vật trong vũ trụ đều có 

linh tri”. Tất cả hết thảy vạn vật đều là sống, chẳng có thứ nào chết cả, thứ 

nào  cũng  có  đủ  “kiến,  văn,  giác,  tri”.  Chúng  ta  muốn  cuộc  sống  của  chính 

mình tốt đẹp, hoàn cảnh tốt đẹp, chẳng phải là không làm được, mà thực sự 

là chẳng dễ thực hiện. Thực hiện bằng cách nào? Thiện ý, thiện tâm thì tất cả 

cảnh giới đều biến thành tốt, núi sông đại địa đều sung mãn linh khí. Vì sao 

có tai  nạn? Vì tâm chẳng  lành. Trong  tâm  đầy ắp tự tư tự  lợi, đầy ắp tham, 

sân,  si,  mạn,  khởi  tâm  động  niệm  tổn  người  lợi  mình,  khiến  cho  phản  ứng 

của tất cả hết thảy  vạn  vật thảy đều biến thành  xấu  xa. Phản ứng tốt đẹp  là 

mô thức kết cấu tươi đẹp, dưới kính hiển vi, quý vị sẽ thấy được [điều này]. 

Tâm tình bất hảo, ý niệm bất hảo, phản ứng sẽ rất khó coi! 

Do vậy, thế giới Cực  Lạc là tâm thanh tịnh của chính  mình, do thiện  ý, 

mỹ ý biến hiện ra. Thế giới Sa Bà của chúng ta là do tâm nhiễm ô, do ác ý, 

ác niệm biến hiện ra. Bản thân hết thảy vạn vật vốn chẳng có ý niệm, chẳng 

có vọng  tưởng, phân biệt, chấp trước, chỉ  là có  linh  tri, chứ không có  vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước. Hữu tình chúng sanh có vọng tưởng, phân biệt, 

chấp  trước;  vô  tình  chúng  sanh  bị  chuyển  theo  ý  nghĩ  của  quý  vị.  Do  vậy, 

kinh  thường  nói “cảnh tùy tâm chuyển” (cảnh chuyển theo tâm). Đó  là  một 

nguyên lý, nguyên tắc căn bản, phải tin tưởng sâu xa, chớ nên nghi ngờ! Từ 

nơi đâu để thực hiện [chuyển cảnh theo tâm]? Từ thiện ý, từ nơi ý niệm của 

quý vị mà thực hiện, sửa đổi toàn bộ hết thảy ý niệm ác và tư tưởng ác, đổi 

thành thiện ý, đổi thành mỹ ý thì thế giới này trở thành tốt đẹp, thành thiện 

mỹ, thành  “liên trì hải hội”.  

Chữ  “Phật  Bồ  Tát”  chẳng  cần  phải  giải  thích  nữa.  Do  vậy,  quý  vị  hãy 

nghĩ  xem:  Câu  này  bao  gồm  những  nghĩa  lý  rộng  sâu  vô  tận,  dù  chúng  tôi 

ngày  ngày  giảng  nói,  giảng  suốt  cả  trăm  năm  cũng  chẳng  giảng  hết.  Hôm 

nay hết giờ rồi, chúng tôi giảng đến đây thôi. 



Trung Phong Tam Thời Hệ Niệm 

Pháp Sự Toàn Tập Giảng Ký,  

phần 1 hết 

---o0o--- 

Phần 2 

 Tập 04 

6. A Di Đà Kinh 

6.1. Giải thích tựa đề kinh 

  

Chư vị đồng học! 

Xin xem Đệ Nhất Thời Pháp Sự. Trước phần Đệ Nhất Thời Pháp Sự, đọc 

ba lượt Nam Mô Liên Trì Hải Hội Phật Bồ Tát, tôi đã giới thiệu cùng quý vị 

rồi. Đoạn  văn  lớn kế tiếp đó  là tụng kinh, tụng  Phật Thuyết A Di Đà Kinh. 

Cũng cần phải đem toàn văn bản kinh này giới thiệu giản lược cùng quý vị, 

bởi  lẽ, trong phần pháp sự  Hệ Niệm  này,  chúng tôi đã  tỉnh  lược [phần  giải 

thích] huyền nghĩa kinh A Di Đà; nhưng phần đầu [của kinh này] là đề mục 

kinh, phải giảng qua đề mục kinh cái đã. 

Trong kinh đã nêu rất rõ, kinh này vốn có tên là  Xưng Tán Bất Khả Tư 

 Nghị Nhất Thiết Chư Phật Sở Hộ Niệm Kinh (稱 讚 不 可 思 議 功 德 一 

切  諸  佛 所  護 念  經) .  Đó  là  tên  gốc  của  bản  kinh  này,  danh  xưng  ấy  do 

chính đức Thế Tôn nói ra. Từ tựa đề kinh, chúng ta có thể thấy được nghĩa 

thú11 của bộ kinh  này.  “Xưng Tán”  có năng  xưng tán  và sở xưng tán. Năng 

xưng tán (người xưng tán) là  “nhất thiết chư Phật” (hết thảy chư Phật), chứ 

chẳng phải ai khác, thực sự chẳng thể nghĩ bàn, sở xưng tán (cái được xưng 

tán)  là  “bất  khả  tư  nghị  công  đức”,  tức  là  công  đức  chẳng  thể  nghĩ  bàn. 

Công  là  “chấp trì danh hiệu, nhất  tâm bất loạn”;  Đức  là  “đới nghiệp vãng 

 sanh, đốn siêu viên chứng”.  Ở đây, chúng tôi lại phải giải thích sơ lược như 

sau:  “Nhất  thiết  chư  Phật”  là  nói  mười  phương  ba  đời,  chẳng  sót  một  đức 

Phật nào. Chẳng phải một đức Phật xưng tán hay một vài đức Phật xưng tán, 

chẳng phải vậy! Mười phương ba đời hết thảy chư Phật đều xưng tán. Ngoài 

ra  còn  có  nghĩa  là  bốn  mươi  mốt  địa  vị  Phần  Chứng  Phật  cũng  đều 

xưng      

tán. Đây là hiểu theo nghĩa rộng, ý nghĩa này là thật, chẳng phải giả vậy! 

Pháp Thân  Bồ  Tát có  năng  lực quán sát căn cơ, trí  huệ, đức  năng, thần 

thông  rất  gần  với  Như  Lai,  các  Ngài  tiếp  dẫn  hết  thảy  chúng  sanh,  đều  có 

năng lực quán sát những kẻ đó từ xưa đến nay, thấy được đời đời kiếp kiếp 

trong quá  khứ của kẻ đó. Vì sao thấy  được? Vì đối  với  người đã  minh  tâm 

kiến tánh, thời gian và không gian không còn nữa. Không có không gian nên 

chẳng có xa - gần; không có thời gian nên chẳng có quá khứ, hiện tại, vị lai. 

Dẫu là đời quá khứ trong bao kiếp lâu xa cũng giống hệt như ở trước mắt, rõ 

ràng, rành rẽ, hết sức minh bạch. Biết kẻ ấy trong đời đời kiếp kiếp thuở quá 

khứ đã từng  học  những  gì,  hiện tại  gặp  gỡ bèn dạy kẻ ấy tu  học pháp  môn 

tương ứng với những điều kẻ đó đã học trong quá khứ, kẻ ấy sẽ học rất hào 

hứng, chẳng cảm thấy khó khăn chi, lại tiến bộ rất nhanh. Vì sao? Trong  A 

Lại Da Thức đã có chủng tử rồi! 

Lúc thiện tri thức dạy kẻ đó pháp môn ấy, chủng tử tập khí trong A Lại 

Da Thức bèn phát khởi. Người tu hành chứng quả có năng lực ấy, những vị 

đại đức chưa chứng quả không có năng lực đó; nhưng nếu như đã từng dạy 

dỗ  trong  một  thời  gian  dài,  tiếp  xúc  nhiều  người,  vị  đó  sẽ  có  kinh  nghiệm 

phong phú, giống như những kẻ xem tướng đoán mạng, trong một đời người 

ấy đã gặp bao nhiêu người, gặp người nhiều quá, cũng có phần nào năng lực 

phân tích, nhưng phương pháp quán sát căn cơ của họ chẳng thể mười phần 

chuẩn  xác.  Những  ai  thực  sự  có  học  vấn,  thực  sự  có  công  phu,  gần  như 

đương  nhiên  là phải có khả năng phỏng đoán đúng tới sáu bảy phần. Vị đó 

chỉ dạy, đề nghị quý vị tu học pháp môn nào; nếu quý vị thực sự nghiêm túc 

nỗ lực tu học thì cũng sẽ có thành tựu. Đó là từ kinh nghiệm của vị ấy; nếu 

chẳng có kinh nghiệm, sẽ khó lòng làm được! 

Chúng  ta  gặp  được  một  vị  thiện  tri  thức  chẳng  phải  là  chuyện  dễ.  Cổ 

nhân  thường  nói đó  là “duyên thầy trò”, thầy trò có duyên  phận cũng  là có 

thể gặp gỡ, chứ chẳng thể cầu được. Thật vậy, thế tục thường nói “quý vị do 

vận hên bèn gặp”. Có người suốt đời mong gặp thiện tri thức, cầu gặp được 

một  vị thầy tốt,  mà suốt đời chẳng  gặp,  vì chẳng có duyên phận.  Nói đúng 

ra, cốt lõi của cái duyên phận ấy là quý vị có chân thành ham học hay không. 

Đấy chính là nhân tố trọng yếu nhất! Tâm chân thành ham học, biết đạo, biết 

tôn  sư  trọng  đạo,  đầy  đủ  Tín  -  Giải  -  Hạnh;  chưa  cần  nói  đến  Chứng,  tối 

thiểu là có thể tin, có thể hiểu, có thể y giáo phụng hành. Có đủ những điều 

kiện đó, đương nhiên là có khả năng gặp được chân thiện tri thức. Nhà Phật 

thường nói:  “Phật thị môn trung, bất xả nhất nhân” (Trong cửa Phật, chẳng 

bỏ  một ai), đó  là Cảm. Chính bản thân ta  phải có đủ  những  điều kiện ấy  là 

Cảm;  hễ có Cảm thì  Phật, Bồ Tát liền  Ứng. Nói tóm  lại, pháp thế  gian  hay 

xuất thế gian đều chẳng ngoài đạo lý cảm ứng. 

Trong kinh này, người xưng tán là hết thảy chư Phật, cái được xưng tán 

là  “bất  khả  tư  nghị  công  đức”.  Công  là  gì?  “Chấp  trì  danh  hiệu,  nhất  tâm 

 bất loạn” , công chẳng thể nghĩ bàn; thấy đơn giản quá! Càng đơn giản, đạo 

lý càng sâu! Nếu chẳng thấu triệt đạo lý, sẽ chẳng thể khen ngợi sự việc ấy. 

Mọi  người  cứ  nghĩ  chấp  trì  danh  hiệu  là  chuyện  của  mấy  bà  già,  dễ  dàng 

quá,  há  có  thể  thành  tựu  được  sao?  Tôi  học  Phật  từng  gặp  rất  nhiều  người 

như thế, phê bình Tịnh Độ, miệt thị Tịnh Độ, chẳng coi Tịnh Độ ra gì, coi đó 

là pháp thấp hèn nhất của Phật pháp: Người trình độ tệ nhất không còn cách 

nào dạy được thì dạy họ niệm A Di Đà Phật vậy! 

Lúc tôi  mới  học Phật cũng  nghĩ  như thế.  Tôi sanh khởi tín tâm  đối  với 

pháp  môn  này  là  nhờ  đọc  kinh  Hoa  Nghiêm.  Mọi  người  đều  ca  tụng  Hoa 

Nghiêm  là pháp  luân căn bản,  là  vô thượng bảo điển của Phật pháp, ai  nấy 

đều công nhận như vậy, không ai chẳng tôn trọng nó. Kinh A Di Đà đem so 

với Hoa Nghiêm thì khác biệt nhiều lắm, như trời với đất vậy. 

Trước  kia,  ba  mươi  mấy  năm  trước,  tôi  giảng  kinh  Hoa  Nghiêm  ở  Đài 

Bắc. Lúc đó là năm Dân Quốc 60 (1971), năm nay là Dân Quốc 92 (2003), 

đúng ba mươi hai năm trước. Mỗi Chủ Nhật tôi giảng ba lần, hình như lúc ấy 

mỗi  lần  giảng  một  tiếng  rưỡi.  Hai  lần  giảng  Bát  Thập  Hoa  Nghiêm  (kinh 

Hoa Nghiêm bản 80 cuốn),  một  lần  giảng  Tứ Thập Hoa Nghiêm  (kinh  Hoa 

Nghiêm  bản  40  cuốn).  Tứ  Thập  và  Bát  Thập  giảng  đồng  thời.  Giảng  một 

thời  gian  khá  dài,  có  một  bữa  tâm  huyết  sôi  nổi,  nghĩ  Văn  Thù,  Phổ  Hiền 

học pháp  môn  gì? Đệ tử đắc  ý  nhất của Văn  Thù  là  Thiện  Tài,  Bồ  Tát dạy 

Thiện  Tài  học  pháp  môn  nào?  Tôi  khởi  lên  nghi  vấn  ấy,  tra  kinh,  đương 

nhiên đọc đến cuối kinh vẫn không thấy nói. 

Tra kỹ lần nữa, tôi bèn nghi hoặc: Văn Thù, Phổ Hiền đều phát nguyện 

cầu sanh Tịnh Độ, lại xem kỹ phần nói về Thiện Tài, Thiện Tài đắc Căn Bản 

Trí  trong  hội  của  ngài  Văn  Thù,  phá  một  phẩm  vô  minh,  chứng  một  phần 

Pháp  Thân  trong  hội  của  ngài  Văn  Thù.  Thiền  Tông  gọi  đó  là  đại  triệt  đại 

ngộ,  bên  Giáo  Hạ  gọi  là  đại  khai  viên  giải.  Lúc  ấy,  Văn  Thù  Bồ  Tát  dạy 

đồng  tử  đi  tham  học.  Tham  học  là  thành  tựu  Hậu  Đắc  Trí.  Trong  kinh  Đại 

Bát Nhã  nói:  “Bát Nhã vô tri, nhưng không gì chẳng biết”.  “Vô tri” là Căn 

Bản Trí, “không gì chẳng biết” là Hậu Đắc Trí. Thiện Tài đã thành tựu Căn 

Bản Trí, thầy của Ngài dạy Ngài đi tham học, tức là năm mươi ba lần tham 

học trứ danh. 

Phương pháp tu học Căn Bản Trí và Hậu Đắc Trí hoàn toàn chẳng giống 

nhau. Căn Bản Trí là  “thâm nhập một môn, huân tu dài lâu”,  chẳng thể tiếp 

xúc tùy tiện  với bất cứ ai, chẳng thể  tiếp  xúc tùy tiện  với bất cứ pháp  nào, 

tâm phải định. Dùng Thiền Định rất sâu để buông bỏ vọng tưởng, phân biệt, 

chấp  trước,  khôi  phục  chân  tâm  bổn  tánh.  Đó  là  kiến  tánh.  Kiến  tánh  rồi, 

phương pháp dạy của thầy thay đổi một trăm tám mươi độ, dạy như thế nào? 

Bất cứ ai cũng tiếp xúc được, bất cứ việc gì cũng tham dự được, chẳng còn 

thâm nhập một môn nữa, mà là học rộng nghe nhiều! Bởi vậy, lúc đó tôi mới 

thực sự hiểu rõ Tứ Hoằng Thệ Nguyện nói gì.  “Phiền não vô tận thệ nguyện 

 đoạn”  là  Căn  Bản  Trí,  “pháp  môn  vô  lượng  thệ  nguyện  học”  là  Hậu  Đắc 

Trí.  Chúng  tôi  mới  hiểu  rõ  thế  nào  là  “không  gì  chẳng  biết” : Không  nhất 

định  là  một  vị  thầy  nào,  ai  cũng  đều  là  thầy  cả,  mọi  sự,  mọi  vật  đều  là  tài 

liệu để học tập, bởi thế mới thành tựu  “không gì chẳng biết”.  

Chúng ta thấy một vị thiện tri thức ban đầu hết sức quan trọng! Cổ nhân 

Trung  Quốc  thường  nói:  “Tiên  nhập  vi  chủ”  (Điều  gì  học  đầu  tiên  sẽ  là 

chánh yếu), vị thiện tri thức đầu tiên quan trọng hơn mọi thứ khác. Hãy xem 

kỹ  phần  tỳ-kheo  Cát  Tường  Vân12;  vì  tôi  giảng  Tứ  Thập  Hoa  Nghiêm,  Tứ 

Thập  Hoa  Nghiêm  là  bản  hoàn  chỉnh  của  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  Hạnh  Nguyện 

Phẩm13,  gồm  bốn  mươi  quyển.  Tỳ-kheo  Cát  Tường  Vân  tu  pháp  môn  gì? 

Pháp  môn  Niệm  Phật.  Ngài  dạy  Thiện  Tài  hai  mươi  mốt  pháp  môn  Niệm 

Phật,  hai  mươi  mốt  môn  ấy  bao  gồm  hết  thảy  Phật  pháp,  không  môn  nào 

chẳng phải là pháp môn Niệm Phật, diệu kỳ chẳng thể nói nổi. 

Nếu chúng ta vẫn chưa nắm được yếu lãnh, hãy quan sát kỹ Ngài tu pháp 

môn Niệm Phật nào? Nhìn kỹ hơn sẽ thấy: Ngài tu pháp môn niệm A Di Đà 

Phật, đã thế, lại còn tu Trì Danh Niệm Phật; trong Tịnh Tông gọi là Phật Lập 

Tam Muội, chuyên niệm A Di Đà Phật cầu sanh Tịnh Độ. Pháp này còn gọi 

là Ban Châu Tam Muội, dũng mãnh tinh tấn đêm ngày chẳng nghỉ ngơi, suốt 

ngày  suốt  đêm.  Thông  thường  hạn  kỳ  tu  hành  Ban  Châu  Tam  Muội  là  ba 

tháng,  lấy  ba  tháng  làm  một  giai  đoạn  hay  một  kỳ.  Trong  ba  tháng  chẳng 

được ngủ nghỉ nên gọi là Phật Lập. Có thể đứng hoặc đi, nhưng quan trọng 

nhất  là  chẳng  được  ngồi  xuống,  chẳng  được  nằm,  rất  khổ  sở!  Đại  khái  tu 

pháp  môn  này,  tuần  lễ  đầu  rất  khổ,  qua  được  một  tuần  rồi  bèn  thấy  bình 

thường. Phá được cửa ải bèn thấy bình thường. Khế nhập cảnh giới nên pháp 

hỷ sung mãn! 

Xưa kia có người tu pháp môn này, người hiện tại chẳng làm được! Căn 

tánh  người  hiện  tại  chẳng  bằng  tiền  nhân,  quyết  tâm,  nghị  lực  chẳng  bằng 

tiền nhân, thân thể chẳng bằng tiền nhân; trước kia, người ta khỏe mạnh hơn. 

Nói thật ra,  về chuyện tu  hành, cổ nhân thường nói tu hành phải bắt đầu từ 

lúc tuổi trẻ, có tinh thần, có thể lực, tuổi cao chẳng làm được! Nói chung, từ 

bốn  mươi  tuổi  trở  lên  là  khó  khăn  rồi,  thể  lực  đã  suy,  tinh  thần  chẳng  đủ. 

Bốn mươi mấy tuổi mới tu là “mất dê mới lo làm chuồng”, nhưng có tu vẫn 

hơn không tu. Chúng tôi thấy cổ  nhân  thành tựu đều  là  người trẻ tuổi.  Lục 

Tổ Huệ Năng đại sư của nhà Thiền khai ngộ năm hai mươi bốn tuổi, Ngũ Tổ 

đem y bát truyền cho. Hôm qua tôi giới thiệu Trung Phong quốc sư cùng quý 

vị, năm hai mươi lăm tuổi xuất gia, năm hai mươi bảy khai ngộ, tuổi đều rất 

trẻ. Thật là đại triệt đại ngộ, thấu triệt nguồn đáy. Đương nhiên, từ truyện ký 

ta thấy các Ngài chẳng phải là hạng tầm thường, mà là bậc tái lai. Thích Ca 

Mâu Ni Phật  vì chúng ta thị  hiện: Năm ba  mươi tuổi khai  ngộ, thành Đẳng 

Chánh  Giác,  chứng  đắc  Phật  quả.  Thành  Phật  rồi  bèn  khởi  đầu  công  việc 

hoằng  pháp  lợi  sanh,  nói  theo  cách  chúng  ta  bây  giờ  là  giáo  dục,  dạy  học 

trong  xã  hội  đa  nguyên  văn  hóa  suốt  bốn  mươi  chín  năm,  mãi  cho  đến  khi 

viên tịch năm tám mươi tuổi. 

Trong  bốn  mươi  chín  năm  ấy,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  chưa  từng  nghỉ 

phép, chưa từng nghỉ ngơi. Vì sao vậy? Đó là chuyện sanh tử đại sự, chẳng 

phải  chuyện  tầm  thường.  Liễu  sanh  tử,  xuất  tam  giới,  làm  sao  nghỉ  ngơi 

được?  Nghỉ  một  chút,  công  phu  gián  đoạn  giữa  chừng,  bèn  thoái  chuyển. 

Ngạn  ngữ  Trung  Quốc  có  câu :  “Cầu  học  như  nghịch  thủy  hành  châu,  bất 

 tấn tắc thoái”  (Cầu học như chèo thuyền ngược nước, chẳng tiến ắt lùi). Tu 

đạo cũng chẳng ra ngoài lệ ấy, chỉ cần quý vị chẳng tiến, ngay lập tức bị lùi, 

vĩnh viễn phải tiến lên mới hòng đảm bảo mình chẳng bị thoái chuyển. Phải 

khắc phục hết thảy phiền não tập khí của chính mình, dùng sức mạnh nào để 

khắc phục? Điều này trong những lần giảng pháp chúng tôi đã nói rất nhiều: 

Hiếu  học!  Nói cách khác  là  làm  thế  nào để vun bồi  ý  nguyện  ham  học của 

chúng ta! Ý nguyện ham học mạnh mẽ sẽ chẳng bị thoái chuyển. Ý nguyện 

ham học mạnh mẽ sẽ dễ khế nhập cảnh giới, thực sự khế nhập, pháp hỷ sung 

mãn! 

Trong  sách  Luận  Ngữ có  một  câu  ý  vị  vô  cùng!  “Học  nhi  thời  tập  chi, 

 bất  diệc  duyệt  hồ”  (tạm  dịch:  Học  rồi  thực  hành  theo,  cũng  chẳng  sướng 

sao?): Sự sung sướng ấy khiến ta quên hết tất cả, gian nan khổ sở nào cũng 

đều quên hết, cũng chẳng vui sướng sao? Vui sướng gì vậy? Vui sướng học. 

Các đồng học xuất gia chúng ta, các đồng học học Phật vui nơi Đạo, mùi vị 

của Đạo so với Học càng nồng đượm hơn. Quý vị học Phật, nghiên cứu giáo 

pháp mà vẫn chẳng khởi tâm hoan hỷ thì quý vị chưa vào được cửa. Đối với 

kinh giáo, quý vị là người học tập kinh giáo, phải sanh lòng hoan hỷ thì quý 

vị  mới vào được cửa. Niềm lạc thú đó, nỗi hoan hỷ đó, tất cả hết thảy pháp 

trong thế gian không gì có thể sánh bằng, đấy là cảnh giới tương ứng. 

Tôi thấy đầu tiên là tỳ-kheo Cát Tường Vân hành Ban Châu Tam Muội, 

niệm  A Di Đà Phật cầu sanh Tịnh Độ, tinh tấn  như thế đó; Thiện  Tài tham 

phỏng Ngài đầu tiên, chẳng phải  là  nhập  pháp  nào  trước  hết  thì  pháp đó  là 

chủ yếu hay sao? Sau đó, lại tham phỏng các thiện tri thức khác, mỗi một vị 

thiện tri thức tu học pháp môn bất đồng, Thiện Tài đều tham học hết. Chúng 

tôi lại thấy cuối cùng, vị thiện tri thức thứ năm mươi ba là Phổ Hiền Bồ Tát. 

mười  đại  nguyện  vương  của  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  dẫn  về  Cực  Lạc,  tôi  mới 

hoảng nhiên đại ngộ. Quý vị thấy đó: Pháp môn đầu tiên là Niệm Phật, pháp 

môn  cuối  cùng  là  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  tôi  liền  hiểu  rõ  Thiện  Tài 

đồng tử tu pháp  môn  nào? Suốt từ đầu đến cuối  là  niệm  A Di Đà Phật cầu 

sanh Tịnh Độ, công đức chẳng thể nghĩ bàn! 

Do đây, tôi hiểu rõ, không ai giảng cho tôi cả, nhờ kinh Hoa Nghiêm tôi 

dứt sạch  mối  ngờ  vực ấy, chết sạch  lòng  mong  ngóng, so đo, khiêm  hư sát 

đất niệm Phật. Thật chẳng dễ dàng, kinh A Di Đà nói [trì danh niệm Phật] là 

pháp khó tin, quả thật là khó! Tôi học Phật mười mấy năm mới phát sanh tín 

tâm đối với Tịnh Độ, mới hiểu được ý nghĩa của tên kinh -  “Xưng Tán Bất 

 Khả  Tư  Nghị Công  Đức” ,  mới  lãnh  hội  được  đôi  chút.  Thật  cảm  tạ  Thiện 

Tài, Văn Thù, Phổ Hiền Bồ Tát. 

 “Chấp trì danh hiệu, nhất tâm bất loạn, đới nghiệp vãng sanh, đốn siêu 

 viên  chứng”,  câu  này  thật  trọng  yếu.  Đới  nghiệp  vãng  sanh,  phẩm  vị  vãng 

sanh  cũng  chẳng  phải  là  thấp  lắm.  Dẫu  cho  vãng  sanh  Hạ  Hạ  Phẩm  trong 

Phàm  Thánh  Đồng  Cư  Độ  cũng  là  đốn  siêu  viên  chứng.  Trước  đây  tôi  đã 

thưa cùng quý vị, chúng tôi đọc trong Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh, chính 

đức Phật  nói: Hạ  Hạ  Phẩm Vãng Sanh trong Phàm  Thánh Đồng Cư Độ tối 

đa  là  mười  hai  kiếp,  hoa  nở,  thấy  Phật,  ngộ  Vô  Sanh.  Đó  là  sanh  về  đâu? 

Sanh  vào  Thật  Báo  Trang  Nghiêm  Độ.  Trụ  trong  cõi  Thật  Báo  Trang 

Nghiêm Độ là Địa Thượng Bồ Tát (bậc Bồ Tát từ Sơ Địa trở lên). 

Đối với các pháp môn thông thường, như trong giáo pháp Đại Thừa, đức 

Phật nói rất nhiều pháp môn khác, phá một phẩm vô minh, chứng một phần 

Pháp  Thân,  đó  là  bậc  Sơ  Trụ  trong  Viên  Giáo.  Tính  từ  ngày  đó  trở  đi  cho 

đến khi thành tựu [Phật quả Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác] phải mất 

ba đại A-tăng-kỳ kiếp. Quý vị phải nghe cho thật rõ: Ba đại A-tăng-kỳ kiếp! 

A-tăng-kỳ kiếp thứ nhất tu ba mươi địa vị: Thập Trụ, Thập Hạnh, Thập Hồi 

Hướng,  ba  mươi  địa  vị  [phải  tu  chứng]  trong  A-tăng-kỳ  kiếp  thứ  nhất.  A-

tăng-kỳ  kiếp  thứ  hai  tu  bảy  địa  vị,  từ  Sơ  Địa  cho  đến  Thất  Địa.  A-tăng-kỳ 

kiếp thứ ba tu ba địa vị Bát Địa, Cửu Địa, Thập Địa. Bởi thế, tu xong ba đại 

A-tăng-kỳ  kiếp  sẽ  thực  sự chứng  đắc  quả  vị  gì?  Pháp  Vân  Địa  Bồ  Tát,  rất 

gần với quả vị rốt ráo, sở chứng của địa vị này là Tịch Diệt Nhẫn. Pháp Vân 

Địa  là  hạ phẩm Tịch Diệt Nhẫn, Đẳng Giác là trung phẩm  Tịch Diệt Nhẫn, 

Diệu Giác là thượng phẩm Tịch Diệt Nhẫn. 

Nói  “ba  đại  A-tăng-kỳ  kiếp”  là  từ  Sơ  Trụ  của  Viên  Giáo  cho  đến  Pháp 

Vân Địa Bồ Tát, bốn mươi địa vị phải tu mất ba đại A-tăng-kỳ kiếp. Người 

vãng sanh Hạ Hạ Phẩm về Tây Phương Cực Lạc thế giới, mang theo nghiệp, 

đến khi hoa nở thấy Phật, hãy nhớ kỹ tiếp đó là  “ngộ Vô Sanh”,  câu này rất 

trọng  yếu!  Ngộ  Vô  Sanh  là  gì?  Vô  Sanh  Pháp  Nhẫn  là  sở  chứng  của  Thất 

Địa  Bồ  Tát.  Quý  vị  hãy  nghĩ  xem,  trong  thời  gian  mười  hai  kiếp  ở  Tây 

Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  Bồ  Tát  ở  các  nơi  khác  phải  tu  hành  hai  đại  A-

tăng-kỳ  kiếp,  trong  khi  ở  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  chỉ  mất  thời  gian 

mười  hai  đại  kiếp,  không  gì  sánh  bằng  được!  Tu  hành  trong  thế  giới  Tây 

Phương rất nhanh chóng! 

Chúng ta  nghĩ  xem  vì sao họ thành tựu  nhanh chóng  như thế? Nói theo 

thuật ngữ trong kinh Phật, họ được  “oai thần bổn nguyện của Phật A Di Đà 

 gia trì” ,  nâng cao [cảnh  giới] thật  nhanh.  Nếu  nói  theo cách  nói của  người 

thế gian thông tục chúng ta, họ được quang minh của A Di Đà Phật tưới gội, 

vì sao  vậy?  Họ  là  học trò của  A Di Đà Phật, chứ còn sao nữa! Quý  vị thấy 

trong kinh Vô Lượng Thọ, Thích Ca Mâu Ni Phật tán thán A Di Đà Phật, đó 

là Ngài đã thay mặt cho mười phương ba đời hết thảy chư Phật để tán thán, 

đức Thế Tôn tán thán A Di Đà Phật là  “quang trung cực tôn, Phật trung chi 

 vương” (ánh sáng tôn quý nhất, là vua của các vị Phật). Bởi thế, hết thảy chư 

Phật, dù các đức Phật đều bình đẳng, địa vị thực sự bình đẳng, trí huệ bình 

đẳng, đức tướng bình đẳng, nhưng trong sự bình đẳng ấy, có riêng một đức 

Phật được hết thảy chư Phật tôn kính. Không đức Phật nào chẳng tôn kính A 

Di  Đà  Phật,  không  vị  Phật  nào  chẳng  kính  ngưỡng  A  Di  Đà  Phật.  Học  trò 

của A Di Đà Phật được quang minh chiếu đến, bất luận thân cận một vị Phật 

nào,  vì  là  học  trò của  A  Di  Đà  Phật  nên  được  đặc  biệt  chiếu  cố,  thật  là  hy 

hữu! 

Phật Di Đà thực sự gia trì kẻ đó, dù phiền não tập khí chưa đoạn, kẻ ấy 

vẫn  có  năng  lực  tham  phỏng  mười  phương  hết  thảy  Như  Lai.  Trong  kinh 

không nói nhiều, chỉ nói là tham phỏng mười phương mười vạn ức Phật; nói 

như vậy là có dụng ý, dụng ý gì vậy? Tây Phương Cực Lạc thế giới cách thế 

giới Sa Bà mười vạn ức cõi Phật. Ý nói: Quý vị đến thế giới Cực Lạc rồi, trở 

về thế giới này rất dễ dàng, mỗi ngày đều có thể trở về, muốn về là về, dụng 

ý là đây: Có năng lực như thế đó! Tham phỏng chư Phật, đương nhiên quý vị 

nghe  chư  Phật  thuyết  pháp,  mở  mang  trí  huệ,  chẳng  phải  là  pháp  sư  tầm 

thường, mà chính là chư Phật đích thân giảng kinh thuyết pháp cho ta. Quý 

vị ra đi, đương nhiên cúng Phật, cúng Phật là tu phước báo. Bởi thế, quý vị 

đến tham phỏng chư Phật là phước huệ song tu, hằng ngày tham phỏng, còn 

gì tuyệt hơn! Bởi thế, người ấy tu hành chứng quả chỉ cần  mười hai kiếp là 

thành công. Quý vị tu hành trong mọi cõi Phật khác phải mất hai A-tăng-kỳ 

kiếp, tu trong Tây Phương Cực Lạc thế giới chỉ mười hai kiếp là thành. 

Văn Thù, Phổ Hiền là Đẳng Giác Bồ Tát trong thế giới Hoa Tạng, vì sao 

cũng muốn về Tây Phương Cực Lạc thế giới? Ở đây có hai ý nghĩa: 

1) Nghĩa thứ nhất là đến Tây Phương Cực Lạc thế giới thành tựu nhanh 

hơn  so  với  thế  giới  Hoa  Tạng.  Trong  thế  giới  Hoa  Tạng  phải  mất  một  A-

tăng-kỳ  kiếp,  đến  thế  giới  Cực  Lạc  chỉ  cần  một  hai  ngày  là  thành  công, 

đương nhiên phải về đó. 

2) Nghĩa thứ hai  là  làm  gương cho chúng  ta thấy. Trong các vị  Bồ  Tát, 

chúng  ta  ngưỡng  mộ,  sùng  bái  Văn  Thù  Bồ  Tát.  Nghe  nói  Văn  Thù,  Phổ 

Hiền cũng đều phải cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, chúng ta còn nói 

gì nữa, đương nhiên theo gót các Ngài. 

Từ đây ta mới thực sự thấu hiểu  “chấp trì danh hiệu, nhất tâm bất loạn, 

 đới nghiệp vãng sanh, đốn siêu viên chứng”  là tán thán  “công đức chẳng thể 

 nghĩ bàn”.  

Kinh này là  “nhất thiết chư Phật sở hộ niệm kinh”,  tức là kinh được hết 

thảy chư Phật hộ trì, được hết thảy chư Phật nghĩ tới. “Hộ” (護) là hộ pháp! 

Pháp  môn  Niệm  Phật  là  đại  pháp  bậc  nhất  để  hết  thảy  chư  Phật  độ  chúng 

sanh,  là  đại pháp bậc  nhất chẳng thể  nghĩ  bàn!  Hết thảy chư Phật tán  thán, 

hết thảy chư Phật tuyên dương, hết thảy chư Phật đều giới thiệu [pháp  môn 

này]  cho  chúng  sanh.  Như  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  vì  hết  thảy  chúng  sanh 

giảng bất luận kinh nào, chẳng cần biết là căn tánh của chúng sanh là giống 

nhau  hay  khác  nhau,  trong  những  thời  điểm  khác  nhau,  có  rất  nhiều  kinh 

chẳng  giảng,  nhưng  ba  kinh  Tịnh  Độ  nhất  định  phải  giảng.  Vì  sao?  Vì  ba 

kinh ấy thích hợp  mọi căn tánh, là những kinh điển chư Phật ắt phải giảng, 

cũng  là  pháp  môn  chư  Phật  nhất  định  phải  giới  thiệu  với  chúng  sanh.  Nếu 

căn lành của chúng sanh chín muồi, tin được, nguyện được, hành được, một 

đời này thành tựu, thỏa mãn đại nguyện độ chúng sanh của Phật. 

Đó là  Hộ! Quý  vị  xem  điều thứ hai  là  “nhất thiết chư Phật sở hộ”,  đấy 

là hóa tha,  “hoằng hộ Như Lai huệ mạng”  (hoằng dương, gìn giữ huệ mạng 

của Như Lai). 

 “Sở  niệm”  là  tự  hành,  “viên  chứng  Vô  Thượng  Bồ  Đề”.  Văn  Thù,  Phổ 

Hiền  không  vị  nào  chẳng  nêu  gương  cho  chúng  ta  xem.  Bốn  vị  đại  Bồ  Tát 

Văn  Thù, Phổ  Hiền, Quán  Âm, Thế Chí, đều đã thành Phật từ bao kiếp  lâu 

xa, nay ở trong pháp hội của Thích Ca Mâu Ni Phật thả chiếc bè Từ, họ là cổ 

Phật tái lai, xuất hiện dưới thân phận Bồ Tát để làm khuôn mẫu, nêu gương, 

các Ngài đều niệm Phật, đều niệm A Di Đà Phật, trong hội Hoa Nghiêm đều 

phát nguyện vãng sanh. Bởi thế, hết thảy chư Phật sở hộ, sở niệm chẳng hai: 

Hộ là niệm, niệm là hộ. Nếu hộ nhưng không niệm, hoặc niệm nhưng không 

hộ  thì  đều  chẳng  đúng.  Đấy  chẳng  phải  là  hộ  pháp,  mà  cũng  chẳng  phải  là 

niệm Phật! Hộ pháp nhất định phải niệm Phật, niệm Phật nhất định phải hộ 

pháp. Đấy là tên gốc của kinh này. 

Khi  đại  sư  La  Thập  dịch  kinh  này,  Ngài  đã  thay  đổi  tên  kinh,  đổi 

thành  “Phật  Thuyết  A  Di  Đà  Kinh”.  Dưới  tựa  đề  này,  tôi  đã  chú  giải  đơn 

giản  là  “thâm  khế  bổn  kinh  tông  chỉ”  (khế  nhập  sâu  xa  tông  chỉ  kinh  này). 

Vì sao vậy? Kinh này khuyên chúng ta niệm A Di Đà Phật, đại sư La Thập 

thẳng  gọn,  dùng  ngay  A  Di  Đà  Phật  làm  tên  kinh,  hay  lắm,  tên  kinh  tuyệt 

diệu! Từ việc ngài La Thập đặt tên kinh như vậy, ta biết tâm Ngài từ bi sâu 

nặng, tâm độ sanh tha thiết. 

 “Phật  thuyết”: Thuyết  là  “sướng  duyệt  sở  hoài”  (vui  thỏa  điều  mình 

mong mỏi). Chữ Thuyết (說: nói) thời cổ còn đọc là Duyệt (悅). Quý vị đọc 

Luận  Ngữ  có  câu:  “Học  nhi  thời  tập  chi,  bất  diệc  duyệt 

 hồ” (學 而 時 習 之，不 亦 說 乎) .  Chữ Duyệt trong câu này là chữ Thuyết 

(說),  sau  này  mới  thêm  bộ  Tâm  đứng  bên  cạnh  thành  chữ  Duyệt  (悅: vui 

sướng).  Thời  cổ  chữ  ít,  Thuyết  và  Duyệt  chỉ  cùng  một  chữ,  nhưng  lúc  đọc 

trở thành hai âm, hai ý nghĩa riêng biệt. Duyệt là hoan hỷ từ bên trong tâm, 

chẳng phải vui vẻ bề ngoài. Bề ngoài là như lúc gặp rất nhiều bè bạn rất vui 

sướng thì gọi là Lạc. Còn Duyệt có thể là không có một người nào khác, tự 

mình cảm thấy rất vui sướng, trong lòng cảm thấy rất sung sướng, vui vẻ thì 

gọi là Duyệt. 

 “Sướng  duyệt  sở  hoài” :  Hoài  (懷)  là  nguyện  vọng.  Nguyện  vọng  của 

Ngài là gì? Nguyện vọng độ cho hết thảy chúng sanh mau chóng thành Phật, 

đấy là điều chư Phật Như Lai ưa thích nhất. Nay cơ duyên chúng sanh thành 

Phật đã chín  muồi. Đã chín  muồi rồi thì  Phật bèn  nói cho chúng sanh  pháp 

môn  này,  họ  sẽ  tin  được,  hiểu  được,  hành  được.  Đấy  là  chúng  sanh  thành 

thục,  cơ  duyên  thành  thục,  thiện  căn  thành  thục,  “vị  thuyết  thử  pháp,  linh 

 nhất thiết chúng sanh nhất sanh cứu cánh thành Phật cố” (bèn nói pháp này, 

khiến cho hết thảy chúng sanh trong một đời rốt ráo thành Phật). Chẳng cần 

đợi đến đời sau, hễ đời này vãng sanh thì kể như thành Phật, thành Phật rất 

nhanh. Chúng ta chẳng vãng sanh thì thôi, hễ vãng sanh thì tuyệt đối chẳng 

thuộc ba phẩm dưới. Vì sao vậy? Ba phẩm dưới tội nghiệp rất nặng! Chúng 

ta chẳng tạo những tội nghiệp nặng dường ấy, lúc  mọi người chúng ta vãng 

sanh  đại  khái  thuộc  ba  phẩm  Trung,  chẳng  thuộc  ba  phẩm  Hạ.  Ba  phẩm 

Trung  vãng  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  “hoa  khai  kiến  Phật”,  đại 

khái  là ba bốn kiếp, chẳng cần đến  mười  hai kiếp, ắt  hẳn ba bốn kiếp,  năm 

kiếp là thành Phật, có phải là càng nhanh hơn nữa hay không? 

Chư vị đồng học! Xin xem tiếp tựa đề kinh  “A Di Đà Phật”.  Danh hiệu 

này  toàn  là  dịch  âm  tiếng  Phạn,  dịch  nghĩa  sang  tiếng  Hán  thì  A  là  Vô,  Di 

Đà là Lượng. Bởi thế, nếu hiểu nghĩa theo tiếng Hán là Vô Lượng. A Di Đà 

là  đức  hiệu  của  bậc  đạo  sư  thế  giới  Cực  Lạc,  “bỉ độ  đạo  sư  đức  hiệu, biểu 

 thử pháp bảo vô lượng giác dã” (đức  hiệu của đạo sư cõi ấy, biểu thị pháp 

bảo  này  là  vô  lượng  giác).  Phật  dịch  là  Giác;  bởi  thế,  A  Di  Đà  Phật  dịch 

nghĩa  sang  tiếng  Hán  là  Vô  Lượng  Giác.  Nghĩa  lý  và  cảnh  giới  của  danh 

hiệu  này  nói chẳng cùng, chẳng có  ngằn  mé. Vô  Lượng  là  nói đến tự tánh: 

Tự tánh vốn sẵn đủ trí huệ vô lượng, vốn sẵn có đức năng vô lượng, vốn sẵn 

có tướng  hảo  vô  lượng.  Hết thảy  những sự vô  lượng của  mọi thứ vô  lượng 

trong vũ trụ chẳng ra ngoài ba loại lớn kể trên, ba loại trên đây bao gồm hết 

tất cả. Đấy là tự tánh, [A Di Đà Phật là] đức hiệu của tự tánh. Bởi thế, trong 

phần khai thị, Trung Phong quốc sư nói:  “Ngã tâm tức thị A Di Đà Phật, A 

 Di Đà Phật tức thị ngã tâm” (Tâm ta là A Di Đà Phật, A Di Đà Phật chính 

là tâm ta). Quý vị thấy lời nói đó có đúng hay không? Hoàn toàn chính xác! 

Nói thật ra, người thế gian hằng ngày khởi vọng tưởng, mê mất tự tánh, 

đầu óc chật cứng mong cầu điều gì? Cầu tiền tài! Họ chẳng biết trong A Di 

Đà  Phật  có  vô  lượng  của  cải,  của  cải  ấy  được  bao  gồm  trong  tướng  hảo, 

tướng hảo thuộc về phước báo. Trong thế gian có một hạng người, cả đời nỗ 

lực liều mạng học nghề, học lấy một kỹ năng, học lấy một môn kỹ hơn nữa, 

bất  cứ  kỹ  thuật,  tài  khéo  nào  cũng  đều  viên  mãn  cả,  rốt  ráo  cả!  Bữa  nay 

chúng  tôi  chỉ  nói  đôi  chút.  Người  thế  gian  chẳng  thể  sánh  bằng,  chín  pháp 

giới  cũng  chẳng  thể  sánh  bằng.  Kẻ  ấy  chẳng  cầu  nơi  tự  tánh,  lại  cầu  bên 

ngoài  tâm!  Cầu  pháp  ngoài  tâm  thì  một  đời  học  được  bao  nhiêu?  Rất  hữu 

hạn! Bởi thế, nếu quý vị hiểu được những ý nghĩa bao hàm trong danh hiệu 

A Di Đà Phật, quý vị sẽ bất tri bất giác bị nhiếp thọ, nói theo cách bây giờ là 

chúng ta bị Ngài hấp dẫn, nhà Phật gọi là  “nhiếp thọ hết thảy chúng sanh”.  

Chữ cuối cùng trong tựa đề là “Kinh”.  Kinh (經) là tiếng Hán, cổ Ấn Độ 

gọi  là  Tu  Đa  La,  dịch  nghĩa  sang  tiếng  Hán  là  Khế  Kinh.  Khế  (契)  là  trên 

phù  hợp  với  lý  chư  Phật  đã  chứng,  dưới  phù  hợp  với  căn  cơ  chúng  sanh 

được độ. Đấy là ý nghĩa được bao hàm trong kinh điển Phật giáo, vì thế gọi 

là Khế Kinh. 

Điều thứ hai  “hựu cụ quán, nhiếp, thường, pháp” (lại còn đủ các nghĩa: 

Quán,  Nhiếp,  Thường,  Pháp) .  Đây  là  cách  các  pháp  sư  thường  dùng  nhất, 

dùng bốn chữ trên đây để giải thích chữ Kinh. 

 “Quán” (貫) là  “quán xuyên”  (貫穿: xuyên suốt). Một bản kinh văn bất 

luận dài ngắn, chương pháp, kết cấu, ý tưởng được hệ thống hết sức nghiêm 

chỉnh. Nhìn từ chỗ nào? Quý vị thấy trong Phật pháp có thể loại Khoa Phán 

(科判). Khoa Phán là nghiên cứu kết cấu chương pháp của kinh, kinh có thứ 

tự từng điều, chẳng lộn xộn. Văn chương đạt đến mức tuyệt diệu, chẳng thể 

thêm  một  chữ,  thêm  một  chữ  thì  sao?  Dư  quá,  không  cần  thiết.  Chẳng  thể 

bớt  một chữ, bớt  một chữ  là đứt  đoạn, chẳng  liên  tục. Văn chương đạt đến 

mức ấy, quả là văn chương bậc nhất, kinh Phật là như vậy đó. 

Trong văn chương của cổ nhân Trung Quốc, [tác phẩm] văn chương nào 

hay thì cũng đúng là như thế. Phổ biến nhất, được mọi người thích đọc nhất 

là sách Cổ Văn Quán Chỉ, đây  là  bản  hợp tuyển tinh tế của  những bản  văn 

chương hay trứ danh trong hơn hai ngàn năm của Trung Quốc, gồm hơn ba 

trăm thiên. Đây là những tác phẩm tiêu biểu của văn học Trung Quốc, thiên 

nào cũng  đều  là  những áng  văn chương  hay, đều có thể dùng phương pháp 

Khoa  Phán  của  kinh  Phật  để  phân  tích  thật  mạch  lạc.  [Những  thiên  văn 

chương ấy] thứ tự phân minh, dùng phương pháp Khoa Phán liền phán định 

được.  Lại  xem  văn  chương,  sách  vở  của  người  hiện  tại  viết,  văn  chương 

trong tạp chí, báo chí, nếu dùng Khoa Phán, sẽ phán định chẳng ra. Từ đây 

quý  vị  mới  hiểu  rõ văn chương rốt cục  là hay  hoặc dở thì tiêu chuẩn  là  gì? 

Tiêu  chuẩn  nằm  ở  chữ  Quán,  có  phải  là  từ  đầu  đến  cuối  hoàn  toàn  xuyên 

suốt hay không, khoa phán xuyên suốt hay không! 

Quý  vị  xem  kinh  Hoa  Nghiêm.  Khoa  phán  và  biểu  giải  của  kinh  Hoa 

Nghiêm là cả một cuốn sách to! Quý vị thấy kinh Hoa Nghiêm to lớn dường 

ấy,  nhưng  nó  có  mạch  lạc,  có  thứ  lớp,  chẳng  loạn  một  điểm  nào.  Kinh  lớn 

nhất trong những bộ kinh Phật là kinh Đại Bát Nhã, gồm sáu trăm cuốn, có 

khoa phán hay chăng? Có! Khoa phán gồm mấy chục cuốn, tôi đã từng thấy 

qua, cũng là dùng biểu đồ vẽ ra, công sức của cổ nhân thật phi thường. Bởi 

thế,  quý  vị  đồng  học  muốn  học  giảng  kinh  thì  quan  trọng  nhất  là  phải  biết 

lập  khoa phán. Quý  vị  nắm chắc được  một bộ kinh, có  thể  nắm  từ  đầu đến 

cuối là nhờ biểu giải14; chương pháp, kết cấu, hệ thống của kinh đều bày ra 

được hết thì quý vị đã thông đạt bộ kinh ấy. Thông đạt kết cấu, chương pháp 

trên mặt văn tự, ắt hẳn cũng thông đạt nghĩa lý, chẳng bị giảng lầm. 

Trước kia tôi học kinh giáo ở Đài Trung, thầy Lý Bỉnh Nam thường bảo 

chúng tôi: “Khoa Phán là một môn học vấn chẳng thể không hiểu”. Bắt đầu 

học bằng cách  nào?  Bắt đầu bằng  việc  học theo  người khác. Tôi  học  Khoa 

Phán tại thảo am của pháp sư Sám Vân. Pháp sư Sám Vân (tôi ở thảo am của 

Ngài năm tháng rưỡi) giao cho tôi ba cuốn sách, A Di Đà Kinh Sớ Sao của 

Liên  Trì  đại  sư,  A  Di  Đà  Kinh  Yếu  Giải  của  Ngẫu  Ích  đại  sư,  và  A  Di  Đà 

Kinh Viên Trung Sao của U Khê đại sư, đều là ba tác phẩm chú giải kinh A 

Di Đà đầy thẩm quyền trong lịch sử. 

Trong bản chú giải Sớ Sao có khoa phán, đại sư phân chia rất kỹ, 

nhưng  dùng  Giáp,  Ất,  Bính,  Đinh,  Mậu,  Kỷ,  Canh,  Tân15 để  phân  chia. 

Đương nhiên, nếu đọc cổ thư đã quen thì chẳng có vấn đề gì, đã hiểu rõ rồi, 

nhưng  đối  với  người  hiện thời thì  rất khó  khăn!  Bởi thế, pháp sư Sám Vân 

dạy tôi vẽ thành biểu giải (biểu đồ). Cách vẽ biểu giải là như thế nào? Theo 

cách của Hoằng Nhất đại sư. Hoằng Nhất đại sư soạn rất nhiều chú sớ, đều 

có  vẽ  biểu  đồ.  Pháp  sư  Sám  Vân  dạy  tôi  dùng  phương  thức  đó,  dựa  theo 

phương thức đó để  vẽ biểu  giải của ba bản chú  giải. Vẽ xong biểu  giải rồi, 

tôi vui sướng khôn cùng, vì sao? Ý nghĩa của kinh vừa nhìn liền thấy rõ rệt 

ngay,  hết  thảy  đều  rõ ràng.  Sau  này,  đến  Đài  Trung  học  với  thầy  Lý,  cách 

này  rất  hữu  ích.  Học  kinh  giáo  với  thầy  Lý  mấy  năm,  chính  tôi  soạn  được 

mấy bộ khoa phán, rất đáng tiếc là dọn nhà trong nhiều năm như thế, lúc dọn 

nhà đi các nơi, những bản ấy bị mất hết. 

Bản khoa phán của bộ kinh dài nhất tôi viết bằng bút lông, hình như viết 

hơn  bốn  mươi  trang  giấy,  mỗi  trang  mười  hàng,  đó  là  khoa  phán  của  kinh 

Phật Thuyết Vị Tằng Hữu Nhân Duyên, kinh này gồm hai quyển. Bản khoa 

phán  ấy  soạn  rất  tỉ  mỉ,  gần  như  câu  nào  cũng  chia  nhỏ  ra,  chia  thành  từng 

tầng  lớp  gần  như  hơn  hai  mươi  tầng.  Phối  hợp  cả  Thiên  Can  lẫn  Địa 

Chi16 thành hai mươi hai chữ vẫn không đủ; tôi phải dùng số Ả Rập17, dùng 

mẫu  tự  Anh  văn.  Tôi  nhớ  hình  như  đến  hơn  hai  mươi  tầng.  Khoa  Phán  là 

giải  thích  kinh;  vì  thế,  nếu  quý  vị  biết  sử  dụng  Khoa  Phán,  biết  viết  Khoa 

Phán, tự mình soạn được Khoa Phán thì quý vị thông đạt được kinh ấy, hiểu 

rõ ý  nghĩa chính. Sớ  và Sớ Sao nhằm  giải  thích  ý  nghĩa  một đoạn,  một câu 

kinh nào đó, còn giải thích toàn bộ bản kinh là khoa phán. 

Sau khi nền học vấn Phật pháp được truyền đến Trung Quốc, Nho Gia có 

lối học chương cú; thật ra, có người nói cách học chương cú là học theo cách 

lập Khoa Phán của Phật pháp. Chúng tôi biết rõ cách phanh âm (pinyin) của 

Trung Quốc đúng là học từ Hoa Nghiêm tự mẫu18 mà ra, bởi lẽ Phạm văn là 

phanh  âm  (có  nghĩa  là  mỗi  chữ  Phạn  được  ghép  bằng  các  mẫu  tự).  Đấy  là 

nói về sự ảnh hưởng của kinh Phật đối với văn học Trung Quốc, [Phật pháp 

đã]  trao  truyền  rất  nhiều  chỉ  dạy  hữu  ích  cho  các  văn  học  gia  Trung  Quốc 

khiến  cho  họ  có  những  phát  minh.  Chữ  Quán  là  xuyên  suốt,  tức  là  văn 

chương đến mức hay khéo, ba chữ sau không có nghĩa như vậy. 

 “Nhiếp” (攝) là gì? Là nhiếp thọ, chữ này không dễ hiểu cho lắm. Chúng 

tôi nói theo cách thông tục là “có sức hấp dẫn”. Kinh có sức hấp dẫn hết sức 

mạnh mẽ, thu hút quý vị khiến quý vị chẳng bỏ được. Tôi cũng hiểu điều đó. 

Khi  tôi  học  tiểu  học,  tôi  nhớ  lúc  học  lớp  Bốn  tiểu  học,  bắt  đầu  đọc  tiểu 

thuyết chương hồi của Trung Quốc. Những tác phẩm trứ danh trong loại tiểu 

thuyết  chương  hồi  như  Tam  Quốc  Diễn  Nghĩa,  Tây  Du  Ký,  Thủy  Hử 

Truyện,  tôi  bắt  đầu  đọc  năm  lớp  Bốn.  Chúng  rất  hấp  dẫn!  Xem  tới  đêm 

chẳng  muốn  ngủ; coi  hồi thứ nhất  lại  muốn  xem tiếp  hồi thứ hai. Đến  năm 

đầu cấp Sơ Trung (Trung Học đệ nhất cấp), trong bốn năm ấy, những truyện 

tiểu thuyết chương hồi cổ của Trung Quốc tôi đã đọc hết, tôi có căn bản về 

quốc văn là nhờ các tiểu thuyết đó. 

Trong  đó,  những  tác  phẩm  hay,  thực  sự  hay,  đúng  là  cổ  nhân  đánh  giá 

không  sai,  có  bốn  bộ  lớn  là  Tam  Quốc  Diễn  Nghĩa,  Hồng  Lâu  Mộng,  Tây 

Du  Ký  và  Thủy  Hử  Truyện.  Bốn  bộ  tiểu  thuyết  lớn  này,  tối  thiểu  đọc  bốn 

lần, đọc từ đầu đến cuối bốn lần, tối đa là xem mười mấy lần, đọc từ đầu đến 

cuối  mười  mấy  lần.  Đọc  như cháo  rồi,  từ đấy  về  sau  tốc  độ  đọc  rất  nhanh, 

chúng  có  sức  hấp  dẫn  rất  mãnh  liệt  như  thế  đó,  nhưng  chỉ  như  thế  nào? 

Nhiều nhất là đọc chừng mười lăm lần, đọc hết mười lăm lần, sau đó không 

muốn đọc lại nữa! Sức hấp dẫn của chúng đến đó thôi, không còn muốn xem 

lại nữa! 

Kinh  điển  của  cổ  nhân  có  sức  nhiếp  thọ.  Như  Tứ  Thư  đó,  quý  vị  thấy 

mình từ nhỏ đã đọc Tứ Thư, đại khái là ở trường tư, trẻ nhỏ độ chừng mười 

tuổi  phải  học  Tứ  Thư,  đọc  đến  già  vẫn  càng  đọc  thấy  thú  vị  tràn  trề.  Sức 

nhiếp thọ của bốn tác phẩm văn học chẳng thể sánh bằngTứ Thư. Sức nhiếp 

thọ của bốn tác phẩm  [tiểu thuyết chương  hồi] lớn tính  hết  mức không quá 

hai mươi lần. Nếu quý vị đọc một bộ sách từ đầu đến cuối hai mươi lần, đọc 

hai  mươi  lần  xong,  tôi  tin  rằng  quý  vị  chẳng  thể  xem  lại  nữa,  quá  đủ  rồi! 

Nhưng  một bộ  Tứ  Thư này đọc cả trăm  lần chẳng chán! Sức  nhiếp thọ của 

Phật pháp thực sự lớn lao, trong kinh từng nói từ Sơ Phát Tâm cho đến địa vị 

Như Lai, đời đời kiếp kiếp, thời gian ấy phải tính bằng A-tăng-kỳ kiếp, vĩnh 

viễn chẳng chán. Nhiếp là có sức thu hút như thế đó. 

 “Thường”  (常) nghĩa là những đạo lý được nói trong kinh đều là chân lý 

vĩnh hằng, quyết định chẳng bị hạn chế bởi thời gian hay không gian. Sách 

vở thế  gian chẳng  thể đạt được như vậy. Sách  vở thế  gian, dẫu  là trước tác 

của thánh nhân, vẫn bị hạn cuộc trong một khu vực, trong một giai đoạn, chỉ 

hữu  hiệu  trong  lúc  đó  thôi.  Có  rất  nhiều  tác  phẩm  cổ  xưa  của  Trung  Quốc 

thực  sự  chẳng  còn  hiệu  quả  trong  thời  hiện  đại  nữa,  hiệu  quả  thời  gian  đã 

mất  rồi!  Những trước tác thực sự của thánh  nhân, cổ thánh tiên  hiền Trung 

Quốc,  về  mặt  tinh  thần  đúng  là  siêu  thời  gian,  siêu  việt  không  gian,  nhưng 

những  nguyên  tắc  được  nhắc  đến  trong  những  tác  phẩm  đó  có  những  điều 

cần phải tu chỉnh trong thời đại hiện tại vì chẳng còn thích hợp với thời hiện 

tại nữa! 

Phật pháp không như vậy, Phật pháp vĩnh hằng bất biến, thật chẳng thể 

nghĩ bàn, siêu việt thời gian, siêu việt không gian. Khi xưa, lúc tôi mới học 

Phật, đối với Phật pháp hết sức ngưỡng  mộ, yêu thích, nhưng vẫn còn nghi 

hoặc.  Vấn  đề  nghi  hoặc  lớn  nhất  là  Giới  Luật.  Chương  Gia  đại  sư  thấy  rõ 

điều này. Vì sao tôi nghi hoặc? Tôi nói những đạo lý được giảng trong kinh 

Phật hay lắm, thực sự đáng nên tán thán, yêu thích vô cùng; nhưng Giới Luật 

là khuôn  mẫu để sống. Chúng ta  biết  nếp  sống  Trung Quốc  khác  với  ngoại 

quốc; người đời nay chẳng giống người thời xưa. Tôi thấy, tôi hiểu có nhiều 

phương  thức  sanh  hoạt,  điển  chương19,  chế  độ  thời  cổ  đối  với  thời  đó  thì 

được,  nhưng  chẳng  thể  áp  dụng  cho  hiện  thời.  Quan  niệm  như  vậy  biến 

thành thứ gì? Biến thành chấp trước rất cứng chắc. 

Tôi học Phật, chẳng thể học làm cổ nhân! Lẽ nào người đời nay học làm 

người  thời  cổ,  mà  lại  người  ngoại  quốc  thời  cổ?  Phật  là  người  Ấn  Độ,  nay 

chúng ta  làm  người  Ấn Độ thời cổ còn  ra  thể thống  gì? Nói cách  nào cũng 

chẳng thông!  Bởi thế, đối với Giới  Luật tôi rất  lãnh đạm, đối  với kinh  luận 

thì tỏ ra hứng thú rất nồng hậu. Khi đó, mỗi Chủ Nhật tôi được gặp Chương 

Gia đại sư một lần, gần như luôn nghe Ngài hữu ý hoặc vô ý dùng một câu 

cảnh tỉnh tôi:  “Giới Luật rất trọng yếu”.  Bởi thế, sau khi lão nhân gia vãng 

sanh,  tôi  ở  bên  lò  thiêu  Ngài;  lò  thiêu  ấy  chỉ  dành  riêng  cho  mình  Ngài  sử 

dụng, tôi dựng  lều tranh ở đó suốt ba  ngày. Trong ba  ngày, ba đêm tôi suy 

nghĩ, tôi theo thầy  học ba năm, Ngài dạy tôi  những  gì?  Không  nghĩ đến thì 

thôi,  chứ  nghĩ  đến  thì  ấn  tượng  sâu  đậm  nhất  là  câu  “Giới  Luật  rất  trọng 

 yếu”.  

Tôi nghĩ không ra; thật ra, tôi rất coi nhẹ chuyện đó, rất xem thường, bị 

Ngài nhìn thấy được, Ngài dùng câu đó đánh thức tôi. Nếu Ngài không viên 

tịch, tôi chẳng phản tỉnh, chẳng nhận biết được điều ấy. Ngài khuất núi rồi, 

tôi  mới phản tỉnh,  nhận biết điều ấy, tôi cho  rằng  nhất định phải có đạo  lý. 

Bởi  thế  mới  giở  xem  giới  luật,  nhờ  đó,  đột  nhiên  hiểu  ra.  Trung  Quốc  nói 

đến  Lễ, Nho Gia  nói đến  Lễ, chính  là pháp thế  gian.  Pháp thế  gian  lễ  nhạc 

của  Tam  Đại  (ba  vương  triều)  khác  nhau;  Hạ,  Thương,  Châu  không  giống 

nhau. Qua khắp các đời sau đó, lễ nhạc đều phải đặt mới, phải cải cách, phải 

tu  chỉnh,  đều  đổi  mới  quy  chế;  giống  như  luật  pháp  cận  đại,  ngay  cả  hiến 

pháp của quốc gia, cứ bao nhiêu năm đó lại phải tu chỉnh một lần; nếu không 

tu  chỉnh  thì  sao?  Không  tu  chỉnh  sẽ  không  thích  hợp  với  nhu  cầu  của  mọi 

người trong hiện thời; bởi thế, pháp luật phải luôn tu chỉnh. 

Chúng ta thành lập một tổ chức nhỏ, tôi lập Phật Đà Giáo Dục Cơ Kim 

Hội  ở  Đài  Bắc,  chúng  tôi  có  chương  trình  và  nguyên  tắc  làm  việc  chi  tiết. 

Đối với chương trình và nguyên tắc làm việc chi tiết, nhất là nguyên tắc làm 

việc chi tiết, cứ mỗi nửa năm chúng tôi lại phải kiểm thảo, tu chỉnh một lần; 

còn  chương  trình  thì  mỗi  năm  phải  kiểm  thảo  một  lần,  tu  chỉnh  thường 

xuyên. Bởi thế, chương trình, nguyên tắc làm việc chi tiết của Phật Đà Giáo 

Dục Cơ Kim Hội rất kiện toàn, vì sao? Tu chỉnh hơn mười mấy lần, rút kinh 

nghiệm khiến cho chúng rất hoàn chỉnh. Những thứ này là pháp thế gian, vì 

thế phải tu chỉnh theo thời gian, theo địa phương. Do nghĩ Phật pháp là pháp 

xuất thế gian, chẳng phải pháp thế gian, từ đây tôi bèn nghĩ thông suốt. Giới 

Luật  là  ranh  giới  phân  chia  giữa  pháp  thế  gian  và  xuất  thế  gian,  nó  chẳng 

phải  là  pháp  thế  gian.  Nếu  quý  vị  muốn  siêu  việt  thế  gian,  muốn  siêu  việt 

luân hồi lục đạo, siêu việt mười pháp giới thì Giới Luật rất hữu dụng. 

Giới Luật là khuôn phép tu hành bao nhiêu kiếp của chư Phật, Bồ Tát, là 

khuôn  phép  để  thoát  khỏi  luân  hồi  lục  đạo,  là  khuôn  phép  vượt khỏi  mười 

pháp giới, chẳng phải là khuôn phép để sống bình thường; bởi thế, chẳng thể 

sửa đổi Giới  Luật được!  Đặc biệt  là Ngũ  Giới, quý  vị  nói Ngũ  Giới có  đổi 

được hay không? Chẳng sát sanh, quý vị có thể nói là sai hay không? Chẳng 

trộm cắp, tại gia chẳng tà dâm, chẳng nói dối, chẳng uống rượu, không thay 

đổi được! Có đổi cũng không được. Mấy đại  giới  mang tánh  nguyên tắc ấy 

đúng thật là siêu việt không gian, siêu việt thời gian, làm sao thay đổi được? 

Pháp ấy là Thường, đó là Thường. 

 “Pháp”  (法)  là  pháp  tắc,  nay  ta  gọi  là  nguyên  lý,  nguyên  tắc.  Bởi  thế, 

trong pháp thế gian tìm chẳng ra Thường và Pháp, chỉ riêng Phật pháp  mới 

có. Phật pháp  vĩnh  hằng, dù  pháp thế  gian biến đổi thế  nào,  Phật  pháp  vẫn 

bất biến. Đó là bốn chữ mọi vị giảng kinh thường dùng để giảng ý nghĩa chữ 

Kinh. 

Tiếp  đó  là  câu:  “Chư  đa  diệu  nghĩa  như  Hoa  Nghiêm  Sớ  thuyết” (Các 

diệu  nghĩa  khác  như  Hoa  Nghiêm  Sớ  nói).  Trong  Hoa  Nghiêm  Sớ  Sao, 

Thanh  Lương  đại  sư  dùng  mười  phương  thức  để  giải  thích  chữ  Kinh  này. 

Quán - Nhiếp - Thường - Pháp là bốn cách; Ngài dùng mười cách giải thích, 

giải  thích  chữ  Kinh  rất  tỉ  mỉ,  thấu  triệt  nhất,  không  chi  hơn  được  Hoa 

Nghiêm Sớ Sao. Khi trước, tôi giảng kinh Hoa Nghiêm đã từng nói qua, đó 

là  việc  đã  lâu  lắm  rồi.  Trong  tương  lai  có  thể  tôi  muốn  giảng  một  lần  nữa, 

giảng  gì?  Giảng  Tứ  Thập  Hoa  Nghiêm.  Khi  tôi  khai  giảng  Tứ  Thập  Hoa 

Nghiêm  vẫn phải  giảng đề  mục kinh  và  huyền  nghĩa; bởi thế, sẽ còn có cơ 

hội giới thiệu tường tận. 

Đã giới thiệu tựa đề Phật Thuyết A Di Đà Kinh cùng quý vị xong; dưới 

đây là kinh văn, nay chúng ta xem kinh văn, đoạn thứ nhất của kinh văn là từ 

đoạn: 



---o0o--- 

6.2. Tự Phần 



 Như thị ngã văn: 

 Nhất  thời  Phật  tại  Xá  Vệ  Quốc,  Kỳ  Thọ  Cấp  Cô  Độc  viên,  dữ  đại  tỳ-

 kheo  tăng,  thiên  nhị  bách  ngũ  thập  nhân  câu,  giai  thị  đại  A  La  Hán, 

 chúng  sở  tri  thức:  Trưởng  lão  Xá  Lợi  Phất,  Ma  Ha  Mục  Kiền  Liên,  Ma 

 Ha Ca Diếp, Ma Ha Ca Chiên Diên, Ma Ha Câu Hy La, Ly Bà Đa, Châu 

 Lỵ Bàn Đà Già, Nan Đà, A Nan Đà, La Hầu La, Kiều Phạm Ba Đề, Tân 

 Đầu Lô Phả La Đọa, Ca Lưu Đà Di, Ma Ha Kiếp Tân Na, Bạc Câu La, A 

 Nậu Lâu Đà.  

 Như thị đẳng chư đại đệ tử, tinh chư Bồ Tát Ma Ha Tát: Văn Thù Sư 

 Lợi  Pháp  Vương  Tử,  A  Dật  Đa  Bồ  Tát,  Càn  Đà  Ha  Đề  Bồ  Tát,  Thường 

 Tinh  Tấn  Bồ  Tát,  dữ  như  thị  đẳng  chư  đại  Bồ  Tát,  cập  Thích  Đề  Hoàn 

 Nhân đẳng, vô lượng chư thiên đại chúng câu.  

如是我聞。一時佛在舍衛國。祇樹給孤獨園。與大比丘僧。千二百

五十人俱。皆是大阿羅漢。眾所知識。長老舍利弗。摩訶目犍連。摩

訶迦葉。摩訶迦旃延。摩訶俱絺羅。離婆多。周利槃陀伽。難陀。阿

難陀。羅睺羅。憍梵波提。賓頭盧頗羅墮。迦留陀夷。摩訶劫賓那。

薄拘羅。阿[少/兔]樓馱。如是等諸大弟子。並諸菩薩摩訶薩。文殊師利

法王子。阿逸多菩薩。乾陀訶提菩薩。常精進菩薩。與如是等諸大菩

薩。及釋提桓因等。無量諸天大眾俱。 

  

Cho đến đoạn sau đây: 



 Nhĩ thời, Phật cáo Trưởng Lão Xá Lợi Phất: 

 -  Tùng  thị  Tây  phương  quá  thập  vạn  ức  Phật  độ,  hữu  thế  giới  danh 

 viết Cực Lạc. Kỳ độ hữu Phật, hiệu A Di Đà, kim hiện tại thuyết pháp.  

爾時佛告長老舍利弗。從是西方。過十萬億佛土。有世界名曰極樂

。其土有佛。號阿彌陀。今現在說法。 



Đối với đoạn kinh này, Ngẫu Ích đại sư phán định từ đầu cho đến đây là 

Tự Phần. Liên Trì, Ngẫu Ích, U Khê mỗi vị phân đoạn khác nhau, mỗi vị có 

cách  hiểu  riêng.  Hôm  nay  tôi  giới  thiệu  [kinh  A  Di  Đà]  cùng  quý  vị  bèn 

dùng  những  điều  tôi  đã  giảng  trong  Di  Đà  Yếu  Giải  Nghiên  Tập  Báo  Cáo 

(Báo cáo những điều nghiên cứu, học tập từ tác phẩm Di Đà Yếu Giải) là tác 

phẩm  giảng  nghĩa  tôi  đã  soạn,  thừa  dịp  này  ôn  tập  cùng  các  đồng  học  một 

lượt. 

Trong đoạn này, tôi đặt một tiêu đề nhỏ  “kinh tự đích khải thị”  (khải thị 

về  tựa  đề  kinh).  Trong  phần  này,  trước  hết  là  giải  thích  danh  nghĩa,  tức  là 

giải thích ý nghĩa của danh từ, thuật ngữ. Chữ  “như thị”  biểu thị ý nghĩa tín 

thuận,  “ngã  văn”  biểu  thị  sư  thừa  (sự  truyền  thừa  từ  thầy  sang  trò);  “nhất 

 thời”  biểu  thị  cơ  cảm  (căn  cơ  cảm  ứng),  “Phật”  là  giáo  chủ,  “Xá  Vệ  quốc, 

 Kỳ  Thọ  Cấp  Cô  Độc  viên”  là  xứ  sở.  Cả  một  đoạn  từ  “Xá  Lợi  Phất”  cho 

đến  “chư thiên đại chúng câu”  nói đến thính chúng (những người đến nghe 

pháp). Đó là  “lục chủng thành tựu”  (sáu món thành tựu) mở đầu kinh Phật, 

giống  như  biên  bản  buổi  họp  trong  hiện  tại,  ghi  lại  thời  gian,  địa  điểm, 

những  người  tham  dự,  ai  là  chủ  tịch,  phần  đầu  biên  bản  hội  nghị  luôn  có 

những  khoản  đó.  Kinh  Phật  cũng  vậy,  để  thủ  tín  cùng  đời  sau  kinh  này 

chẳng phải là ngụy tạo, mà thực sự là do Thích Ca Mâu Ni Phật đã nói. 



---o0o--- 

6.2.1. Thông Tự 

6.2.1.1. Giới thiệu khái lược lục chủng thành tựu 

  

Câu  đầu  tiên  của  kinh  là  “như  thị  ngã  văn” ;  do  khi  Thích  Ca  Mâu  Ni 

Phật còn tại thế, lão nhân gia dạy dỗ toàn là ngôn thuyết, chẳng dùng văn tự, 

giống  Khổng  Tử  của  Trung  Quốc.  Sách  của  Khổng  Tử  đúng  là  sau  khi 

Khổng lão phu tử đã qua đời, học trò đem những lời thầy thường răn dạy ghi 

lại,  mọi  người  cùng  nhau  biên  tập  thành.  Một  đời  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật 

giảng kinh thuyết  pháp,  giảng  rất  nhiều; sau khi Phật diệt độ, đồ đệ đa  văn 

bậc nhất, người học trò có ký ức tốt nhất là tôn giả A Nan. Trong tất cả đồng 

học,  A  Nan  có  trí  nhớ  tuyệt  hảo,  nghe  một  lần  ghi  nhớ  vĩnh  viễn,  cũng  là 

một thiên tài, không phải ai cũng có khả năng như thế. 

Lúc tôi còn đi học, năng lực ra sao? Tôi cũng là một kẻ nghe nhiều nhớ 

dai. Tôi nghe một lần có thể nhớ được chín mươi lăm phần trăm, tôi có năng 

lực  đó;  bởi  thế,  kêu  tôi  nhắc  lại  là  chuyện  dễ  dàng,  chẳng  khó  khăn  gì; 

nhưng tôi thua ngài A Nan rất xa! Ngài A Nan một đời chẳng quên, tôi nhớ 

nhiều  lắm  là  được  một  tuần,  chừng  một  tuần  sau  quên  mất  quá  nửa,  một 

tháng  sau  khỏi  tính  nữa.  Hiệu  quả  nhất  là  trong  vòng  một  tuần,  đã  gọi  là 

“nhớ dai”. Là học trò cũng có điều hay, hay ở chỗ nào? Đối phó với chuyện 

thi cử khá dễ dàng; nhưng cũng có chỗ tệ, tệ là chẳng đọc sách. Đối phó với 

thi cử  quá  đơn  giản,  trước  giờ  thi  cho  tôi  mười  phút,  tôi  ôn  lại  bài  vở  một 

lượt,  chắc  chắn  sẽ  đạt,  chắc  chắn  như thế.  Vì  thế,  tôi  dùng  tất  cả  thời  gian 

làm  gì?  Xem  tiểu  thuyết.  Bởi  thế,  trong  bốn  năm,  tiểu  thuyết  Trung  Quốc 

khoảng  chừng  đâu  một  hai  trăm  bộ  tôi  đọc  sạch,  tốc  độ  xem  cũng  nhanh, 

thực sự cũng có thể nhớ lâu. 

Tôn giả A Nan đảm trách nhiệm vụ trùng tuyên. Tôi đã thưa cùng quý vị 

rồi  đó,  nếu  không  lâu  hơn  một  tuần,  tôi  có  thể  nhắc  lại  những  gì  thầy  đã 

giảng không sai mấy. Tôi chẳng thêm thắt ý mình, thầy giảng thế nào, tôi nói 

như thế đó, trong vòng một tuần chẳng có vấn đề gì, tối thiểu nhắc lại được 

chín mươi lăm phần trăm, tôi có năng lực ấy. Ngoài ra, tôi cũng có khả năng 

hiểu rất tốt, có ngộ tánh, đó là điều kiện chẳng thể thiếu để học kinh giáo. A 

Nan rất lợi hại, quý vị thấy đức Phật thuyết pháp bốn mươi chín năm, những 

gì giảng trong bốn mươi chín năm trước Ngài nhớ kỹ, thật phi thường, chẳng 

thể không khiến người ta [bội phục] năm  vóc sát đất. Ngài lên đài nhắc lại, 

đem những lời Phật đã giảng khi trước như thế nào thành thực nói ra, chẳng 

thêm vào một câu. Tôi nghĩ rất có khả năng bị thiếu mấy câu, sức ký ức của 

Ngài rất mạnh! 

[Những  lời  A  Nan  nói]  được  các  đồng  học  thẩm  tra,  chấp  nhận,  thính 

chúng là ai? Năm trăm vị đại A La Hán, đều là đệ tử của Thích Ca Mâu Ni 

Phật.  Họ đến  nghe,  nghe  xem  A Nan có  nói sai  hay không. Nói  không sai! 

Chỉ cần một cá nhân nêu nghi vấn là đoạn đó bèn bị gạt bỏ. Năm trăm vị, vị 

nào  cũng  đồng  ý,  chép  xuống,  tạo  thành  kinh  điển.  Bởi  thế,  đầu  kinh 

ghi  “như thị ngã văn”.  

 “Như  thị”  là  lúc  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  tại  thế  đã  nói  như  

thế.  “Ngã”  (我)  là  tôn  giả  A  Nan  tự  xưng,  đích  thân  tôi  nghe  đức  Phật 

nói, chẳng  phải  nghe  qua  người  khác.  Ở  đây,  chúng  ta  phải  hiểu,  Thích  Ca 

Mâu Ni Phật thành Phật hai mươi năm rồi A Nan mới xuất gia, A Nan sanh 

đúng ngày Thích Ca Mâu Ni Phật thành đạo. A Nan xuất gia năm hai mươi 

tuổi.  Trong  hai  mươi  năm  ấy,  Phật  giảng  không  ít  kinh.  Quý  vị  coi  những 

điều  ghi  chép  về  sự  giảng  kinh  của  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  thì  sau  khi  thị 

hiện thành đạo, tại vườn Lộc Dã độ năm tỳ-kheo, bắt đầu giảng kinh. Giảng 

Tiểu Thừa, giảng A Hàm  mười hai năm. Giảng A Hàm mười hai năm xong 

bèn giảng Phương Đẳng tám năm, cộng thành hai mươi năm. Nói cách khác, 

A Nan chưa từng nghe A Hàm, Phương Đẳng. A Nan đích thân bắt đầu nghe 

Thích Ca Mâu Ni Phật giảng kinh là nghe những gì? Nghe Bát Nhã. Bát Nhã 

giảng hai mươi hai năm, Pháp Hoa - Niết Bàn tám năm, cộng thành ba mươi 

năm. A Nan nghe được [những kinh Phật giảng trong] ba mươi năm sau, hai 

mươi năm trước không được nghe, làm sao kết tập? 

Trong kinh điển có một câu chuyện, quý vị phải hiểu rõ. Thích Ca Mâu 

Ni Phật độ A Nan xuất gia, A Nan nêu điều kiện: Tôi thích kinh giáo, những 

kinh  nào  Phật  đã  thuyết  trước  kia,  xin  Ngài  vì  tôi  nhắc  lại  một  lượt.  Thích 

Ca Mâu Ni Phật chấp thuận.  Bởi thế, kinh A  Hàm, Phương Đẳng trong  hai 

mươi năm A Nan chưa từng nghe qua, Thích Ca Mâu Ni Phật giảng lại một 

lượt.  Nói  cách  khác,  bốn  mươi  chín  năm  dạy dỗ  của  đức  Thế  Tôn,  A  Nan 

được nghe rất hoàn chỉnh, khác nào chẳng thiếu  một buổi học nào. Bởi thế, 

tôn giả A Nan là người truyền Phật pháp, chúng ta phải tin tưởng. 

Ngoài  ra,  còn  có  thuyết  nói  A  Nan  là  bậc  đại  quyền  thị  hiện  đến  giúp 

Thích Ca Mâu Ni Phật giáo hóa chúng sanh, lẽ nào chẳng thông đạt đạo lý! 

Điều này cũng hợp lý, đây là nói theo  mặt Lý, nói như trên là nói theo  mặt 

Sự,  Lý  -  Sự  đều  thông  suốt.  Bởi  thế,  đức  Phật  dạy  A  Nan  mai  sau  kết  tập 

kinh điển, câu đầu tiên là  “như thị ngã văn, nhất thời Phật tại thậm ma địa 

 phương”  (Chính  tôi  nghe  như  thế  này:  Một  thời  đức  Phật  tại  chỗ  nào  đó), 

đoạn kinh này là do đức Phật dạy A Nan nói như vậy. 

Thăng  tòa  giảng  kinh  được  Phật  lực  gia  trì,  A  Nan  lên  tòa  trùng  tuyên, 

người  nghe  ở  dưới  thấy  A  Nan  được  Phật  gia  trì,  giống  như  đức  Phật,  bởi 

vậy có kẻ hoài nghi: “Chẳng phải là Thích Ca Mâu Ni trở lại hay sao?” Có 

người nói: “Không phải đâu, A Nan thành Phật rồi!” A Nan vừa nói  “như thị 

 ngã văn” , mối nghi hoặc ấy của đại chúng không còn nữa, tôn giả A Nan chỉ 

nhắc lại mà thôi! 

 “Nhất  thời” :  Vì  sao  chẳng  chép  là  năm,  tháng,  ngày,  lại  nói  “nhất 

 thời”  (một thời). “Nhất thời” là nói thật, nếu ghi năm, tháng, ngày thì năm, 

tháng,  ngày  là  giả,  vì  sao?  Ấn  Độ  thời  ấy  chưa  thống  nhất,  năm  tháng  mỗi 

quốc gia khác nhau. Việc ấy ở Trung Quốc cũng có. Đến hiện tại, mọi người 

trên thế giới đều dùng dương  lịch, chúng ta gọi  là Công Nguyên. Hiện thời 

chánh phủ Trung Quốc cũng dùng Công Nguyên, nhưng tại Đài Loan dùng 

Dân Quốc, năm nay là năm Dân Quốc 92, Công Nguyên là năm 2003, không 

giống  nhau.  Tại  Nhật  Bổn  dùng  niên  hiệu  Bình  Thành  (Heisei)20,  lại  khác 

nữa! Lịch pháp Hồi giáo21 của thế gian cũng khác. Như vậy, trên địa cầu này cho  đến  hiện  tại,  lịch  pháp  vẫn  chưa  thống  nhất,  quý  vị  muốn  ghi  lại  năm, 

tháng, ngày, giờ rất phiền phức, chẳng dễ tra cứu! 

Huống  chi  thời  gian  là  khái  niệm  trừu  tượng,  “nhất  thời”  là  đúng,  thầy 

trò  đạo  hợp,  cơ  duyên  chín  muồi  thì  gọi  là  “nhất  thời”. Ý  nghĩa  chữ  “nhất 

 thời”  giống  với  ý  nghĩa chữ Kinh trong  Khế  Kinh, cơ cảm tương  ứng, thời 

tiết nhân duyên chín muồi, giảng đúng lúc đó mới phát sanh hiệu quả. 

A! Bây giờ đã đến giờ rồi, chúng tôi giảng đến đây thôi! 



---o0o--- 

Tập 05  

   

Chư vị đồng học! 

Chúng  ta  xem  tiếp  đoạn  thứ  nhất  kinh  A  Di  Đà,  từ  “như  thị  ngã 

 văn”  đến  “kim hiện tại thuyết pháp” . Trong phần tiểu chú, đoạn thứ nhất là 

giải thích danh nghĩa, tức là giải thích danh từ, thuật ngữ. 

 “Như  thị  ngã  văn”,  “như  thị”  là  Tín  Thành  Tựu.  “Ngã  văn”  là  Văn 

Thành  Tựu,  cũng  là  sư  thừa.  “Nhất  thời”  là  Thời  Thành  Tựu.  Phật  là  Chủ 

Thành  Tựu,  đây  là  người  chủ  giảng.   “Xá  Vệ  Quốc,  Kỳ  Thọ  Cấp  Cô  Độc 

 viên”  là  Xứ Sở Thành  Tựu,  giảng tại  địa  phương  nào.  “Xá  Lợi Phất” , toàn 

bộ đại chúng là Thính Chúng Thành Tựu. Giống như cách thức ghi biên bản 

hội nghị, dưới đây tôi sẽ trình bày giản lược từng điều cùng quý vị. 



---o0o--- 

6.2.1.2. Giảng về Tín Thành Tựu 



Trước  hết  giải  thích  hai  chữ  Như  Thị.  “Thật  tướng  diệu  lý,  cổ  kim  bất 

 biến”  (Lý mầu Thật Tướng, xưa nay chẳng đổi) đó là Như. Trước hết, chúng 

tôi  nói  hai câu  này. Chúng  ta thường  gọi  Thật  Tướng  là Chân  Tướng,  Thật 

(實)  là  chân  thật,  Tướng  (相)  là  hiện  tượng;  hình  dáng  chân  thật  của  hiện 

tượng vũ trụ là gì? Phàm phu chúng ta không thấy được chân tướng vũ trụ, 

chúng  ta  chỉ  thấy  được  huyễn  tướng,  giả  tướng,  tướng  thiên  biến  vạn  hóa; 

chẳng thấy được chân tướng. Giống như chúng ta trông thấy biển cả ba đào 

trào  dâng,  bên  bờ  biển  thấy  sóng  trào  bọt  trắng  xóa,  chúng  ta  trông  thấy 

những tướng trạng đó, trông thấy con sóng, trông thấy bọt sóng, chân tướng 

của chúng là gì? Chân tướng là nước; chỉ biết thưởng thức sóng vỗ tung bọt, 

chỉ thấy được tướng ấy, quên mất nước đi, tướng thực sự là nước. 

Chúng ta trông thấy vũ trụ thiên biến vạn hóa, không một giây, một 

phút  nào  ngừng  nghỉ,  kinh  Phật  gọi  là  “sanh  diệt  trong  từng  sát-na”.  Như 

sóng trào trong biển, sóng nhô lên là sanh, sóng chìm xuống là diệt. Sóng vỗ 

tung bọt là sanh, sau khi sóng tan, bọt sóng tiêu mất là diệt. Trong vũ trụ, sự 

sanh  diệt  biến  hóa  vĩnh  hằng  không  ngừng,  chúng  ta  bình  thường  chỉ  biết 

được tướng biến hóa ấy, bản thể của sự biến hóa là gì? Sóng và bọt sóng do 

nước  biến  ra,  bản  thể  của  chúng  là  nước.  Vũ  trụ  to  lớn  như thế,  thiên  biến 

vạn  hóa  trong  đó,  bản  thể  của  nó  là  gì?  Trong  kinh  Phật  gọi  bản  thể  ấy  là 

Thật Tướng. 

 “Thật Tướng diệu lý, cổ kim bất biến” : Tất cả hết thảy hiện tượng sanh 

diệt trong từng sát-na, thiên biến vạn hóa, nhưng bản thể của sự biến hiện ấy 

vĩnh  viễn  không  biến  đổi,  bất  sanh,  bất  diệt,  chẳng  đến,  chẳng  đi,  chẳng 

thường, chẳng đoạn, chẳng một, chẳng khác (bất sanh, bất diệt, bất khứ, bất 

lai,  bất  thường,  bất  đoạn,  bất  nhất,  bất  dị);  Trung  Quán  Luận  gọi  là  tám 

cái  “Bất”  (bát bất) để hình dung [đặc tánh của bản thể]. Đó là bản thể của vũ 

trụ, là “bản lai diện mục của chúng ta trước khi được cha mẹ sanh ra”. Đức 

Phật  cho  nó  một  danh  xưng  là  Như,  Như  Như,  Chân  Như,  Tự  Tánh,  Chân 

Tâm,  Lý  Thể.  Trong  kinh  điển,  đức  Phật  nêu  ra  mấy  chục  danh  từ,  không 

quan trọng gì cả. Vì sao đức Phật nói nhiều danh từ như thế? Nhằm dụng ý 

dạy chúng ta đừng chấp trước danh từ, danh từ là pháp phương  tiện, chẳng 

phải thật;  nhưng trong  giáo  học, dùng  những  danh từ này khiến cho  quý  vị 

ngộ nhập chân thật. Chớ nên chấp trước danh từ; nếu chấp vào một danh từ, 

quý vị chẳng thể ngộ nhập chân thật. Vì vậy, chớ nên chấp trước tướng danh 

tự! Đức Phật nói nhiều danh từ như thế, với dụng ý làm cho quý vị biết “nói 

sao cũng đều đúng”, chỉ cần chẳng nói về điều này thì không sai! Ngàn vạn 

phần chớ nên chấp trước danh từ. 

Bộ kinh này là kinh A Di Đà. Mục đích tu học của kinh A Di Đà là cầu 

sanh Tịnh Độ, thân cận A Di Đà Phật, đến Tây Phương Cực Lạc thế giới tu 

hành, chúng tôi phải  nói  theo cách thông  thường  là “đến  học  tập”.  Học tập 

trong  thế  gian  này có chi  không tốt?  Hoàn cảnh  học  tập trong  thế  gian  này 

không tốt, hoàn cảnh nhân sự (quan hệ giữa con người với nhau) càng chẳng 

tốt! Trong thế gian này không có thầy tốt, không có đồng học tốt, thọ mạng 

lại  ngắn,  thời  gian  quá  ngắn,  chẳng  đủ  dùng!  A  Di  Đà  Phật  sáng  tạo  cho 

chúng ta một hoàn cảnh tu học hoàn bị nhất, chỉ cần chúng ta muốn sang đó, 

chúng ta thực sự có thể đến đó được. 

Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật giới thiệu cho chúng ta đến học tập trong 

hoàn  cảnh  ấy,  chư  Phật  Như  Lai  là  thầy,  các  vị  thượng  thiện  nhân  là  đồng 

học, đồng học đều là bậc thượng thiện. Chữ  “thượng thiện”  chỉ cho ai? Chỉ 

Đẳng Giác Bồ Tát. Như Quán Thế Âm, Đại Thế Chí trong Tây Phương Cực 


Lạc thế giới là đồng học, là trưởng tràng, là lớp trưởng của chúng ta. Nơi đó 

là hoàn cảnh tu học hoàn bị nhất, trong hoàn cảnh ấy quý vị chẳng khởi tham 

-  sân  -  si.  Vì  sao?  Tất  cả  hết thảy,  bất  luận  vật chất  hay  tinh  thần  lẫn  thọ 

dụng  đều  được  biến  hóa  ra.  Nghĩ  đến  thứ  gì,  thứ ấy  hiện  ra,  chẳng  có  tâm 

tham. Trong xã hội ấy đều là thiện nhân, chẳng có người ác, không ai có ác 

niệm, không ai có ác ý, không ai nói năng thô lỗ, dù có tâm sân khuể, quý vị 

cũng chẳng thể do đâu phát khởi được. Nói cách khác, quý vị chẳng có điều 

kiện  nổi  nóng, thật chẳng thể  nghĩ bàn!  Không  dấy  lên tâm sân khuể được, 

sáu  căn  tiếp  xúc  hoàn  toàn  là  Phật  pháp,  toàn  là  giáo  huấn  của  thánh  hiền, 

nhất  định  quý  vị  chẳng  ngu  si.  Nói  cách  khác,  chẳng  cần  phải  đoạn  sân  si, 

cũng  chẳng  cần  phải  quan  tâm  đến  nó!  Đến  ở  lâu  trong  thế  giới  ấy,  sẽ  tự 

nhiên đoạn được sân si sạch sành sanh, mục đích là ở chỗ này. 

 “Y  Thật  Tướng  lý,  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  quyết  định  vô 

 phi”  (Nương  theo  lý  Thật  Tướng,  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ  quyết  định 

chẳng  sai),  “vô  phi”  là  chẳng  sai  lầm,  quyết  định  chẳng  lầm,  tức  là  Thị 

(đúng). Lời giải thích ấy căn cứ vào tông thú22 của kinh này, nêu thành điều 

thứ  nhất.  Thuyết  pháp  như  vậy,  bất  luận  trong  thời  điểm  nào,  bất  luận  chỗ 

nào, nơi này, phương khác, thảy đều chính xác, đều chẳng sai lầm; nói trong 

thế giới Hoa Tạng cũng vẫn chính xác. Vì sao? Chúng ta thấy Văn Thù, Phổ 

Hiền trong hội Hoa Nghiêm nơi thế giới Hoa Tạng, dùng  mười Ba La Mật, 

mười đại  nguyện  vương khuyên  lơn,  hướng  dẫn bốn  mươi  mốt địa  vị  Pháp 

Thân đại sĩ cầu sanh Tịnh Độ, thân cận A Di Đà Phật. Quý vị hãy nghĩ xem: 

Đó  cũng  là  lý  do  tại  sao  hội  Hoa  Nghiêm  nơi  thế  giới  Hoa  Tạng  cũng 

là  “quyết định chẳng sai”.  Từ chỗ này quý vị tự nhiên nhận hiểu pháp môn 

này thù thắng chẳng thể nghĩ bàn! 

Hiện tại chúng ta cùng học tập kinh Hoa Nghiêm, mục đích học tập kinh 

Hoa  Nghiêm  là  gì?  Nhằm  triệt  để  hiểu  rõ  pháp  môn  Tịnh  Độ.  Kinh  Hoa 

Nghiêm  giảng  thật  tường  tận,  giảng  cho  thật  nhiều,  giảng  thật  rõ  ràng,  thì 

không có gì khác ngoài nhằm làm cho chúng ta tin sâu chẳng ngờ, hạ quyết 

tâm niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. Nếu quý vị học kinh A Di Đà, học kinh Vô 

Lượng Thọ  mà bán tín bán nghi, chẳng thể giải quyết vấn đề, hãy học kinh 

Hoa Nghiêm. Huân tu kinh Hoa Nghiêm trong một thời gian dài, sẽ trừ được 

gốc nghi, đều thấy rõ, đều minh bạch hết. Kinh A Di Đà và kinh Vô Lượng 

Thọ là cương yếu của Tịnh tông, nắm được cương lãnh thì công phu tu học 

đắc  lực,  nguyện  vọng  vãng  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  có  thể  trở 

thành sự thật. 

Tiếp đó, có một cách giải thích khác, xin mọi người hãy đọc:  “Hựu vạn 

 pháp câu tịch, nhất tâm bất loạn vi Như, thị tâm thị Phật, thị tâm tác Phật, vi 

 Thị”  (Lại  nữa,  muôn  pháp  đều  tịch,  nhất  tâm  bất  loạn  là  Như;  tâm  này  là 

Phật, tâm này làm Phật, đó là Thị). Đây cũng là căn cứ vào chỉ thú của Tịnh 

tông  mà  nói,  nhưng  trên  phạm  vi  lớn  hơn.  Đạo  lý  “vạn  pháp  câu  tịch”  rất 

sâu.  Chúng  ta  thấy  vạn  pháp  đều  động,  sanh  diệt  trong  từng  sát-na,  đều  là 

động. Vạn pháp đều động, chẳng Như; Như là nói về Thể. Cái chúng ta thấy 

là  tướng,  vướng  mắc  vào  tướng.  Tướng  là  động,  tác  dụng  là  động,  Thể  bất 

động. Giống như trong biển cả, chúng ta thấy có sóng mòi, bọt sóng sanh ra, 

tan  mất  là  động,  tùy  thuộc  hướng  gió,  tùy  thuộc  phương  hướng  của  dòng 

chảy23 mà di động không ngừng, đó là tác dụng của nó. Nổi lên, chìm xuống 

là  tướng,  lưu  động  là  tác  dụng  của  nó;  nhưng  quý  vị  phải  hiểu  Thể  của  nó 

không động, Thể là Như. 

Nhất tâm bất loạn, nhất tâm, tâm bất động; nhị tâm, nhị tâm là động. Nhị 

tâm là trong tâm quý vị có vọng tưởng. Sở dĩ gọi “tưởng” là “vọng tưởng” là 

nhằm  bảo  cho  quý  vị  biết  nó  chẳng  thật.  Chân  tâm  là  gì?  Trong  chân  tâm 

chẳng có ý niệm, chân tâm lìa niệm, chân tâm vô niệm, đấy là điều kinh Đại 

Thừa thường  giảng. Hữu  niệm thì chẳng  phải  là chân tâm,  vô  niệm  là chân 

tâm. Ở đây lại phải hiểu rõ, vô niệm không phải là không nghĩ gì, chẳng phải 

là cái gì ta cũng chẳng thèm nghĩ đến, nếu ngỡ như vậy là vô niệm thì đã sai 

mất  rồi!  Đây  đúng  là  “sai  chỉ  hào  ly,  lầm  lạc  ngàn  dặm”.  Vì  sao?  Quý  vị 

tưởng  “không  nghĩ”  gì  là  vô  niệm  thì  quý  vị  thực  sự  tu  thành  công  Vô 

Tưởng Định, quả báo trong tương lai là [sanh lên] trời Vô Tưởng thuộc Tứ 

Thiền Thiên, chẳng thể giải quyết vấn đề, lầm lạc rồi! 

Không  nghĩ  gì  cũng  chẳng  dễ,  cũng  phải  có  mức  Thiền  Định  kha  khá! 

Quý vị thấy đó, phải là Tứ Thiền! Vì sao sanh trong trời Vô Tưởng của Tứ 

Thiền Thiên chẳng thể giải quyết vấn đề? Kẻ ấy đọa trong vô minh, vô minh 

vẫn  là  Tưởng.  Chẳng  tưởng  động  thì  tưởng  tịnh,  tưởng  cái  bất  động,  kẻ  ấy 

vẫn suy tưởng [ý niệm] “vô tưởng”. Chẳng nghĩ đến hữu tưởng sẽ nghĩ đến 

vô tưởng, biến thành Vô Tưởng Định. Vô niệm khác hẳn, phải hiểu cho rõ! 

Vô niệm không phải là vô tưởng (không nghĩ tưởng gì), vô niệm là không có 

vọng  niệm;  trong  pháp  Đại  Thừa  gọi  “không  có  vọng  niệm”  là  “có  chánh 

niệm”. Nếu trong tâm vẫn phân biệt là “có chánh niệm” thì là vẫn chấp trước 

vào “có chánh niệm”, chánh niệm ấy lại biến thành vọng niệm, điều này rất 

khó hiểu! 

Rốt  cuộc,  thế  nào  mới  là  chánh  niệm,  thế  nào  mới  là  vô  niệm?  Trong 

kinh  Phật  có  một  nguyên  tắc  chung:  “Lìa  hết  thảy  vọng  tưởng,  phân  biệt, 

 chấp trước thì gọi là Vô Niệm”.  Thấu hiểu rõ ràng, hiểu minh bạch hết thảy 

sự  -  lý,  nhân  -  quả,  tánh  -tướng  trong  vũ  trụ  thì  gọi  là  “chánh  niệm”.  Bởi 

vậy,  trong  chánh  niệm  có  trí  huệ,  có  đức  năng,  có  tướng  hảo,  sống  động, 

hoạt  bát!  Trong  ấy,  nhất  định  chẳng  có  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước, 

khác  hẳn  với  Vô  Tưởng  Định,  chẳng  giống  với  Thiên  Chân  Niết  Bàn24 của 

Tiểu  Thừa.  Vô  Tưởng  Định,  Thiên  Chân  Niết  Bàn  vô  ích,  có  Thể  nhưng 

không có Dụng; nói thật ra, chính mình chẳng đạt được lợi ích viên mãn, mà 

cũng chẳng thể làm lợi cho chúng sanh được. 

Trong hội Lăng Nghiêm, chúng ta thấy Thích Ca Mâu Ni Phật quở trách 

người Tiểu Thừa, khen ngợi Bồ Tát. Bồ Tát có Thể và Dụng, Tiểu Thừa có 

Thể  nhưng  không  khởi  tác  dụng.  Vì  thế  phải  hiểu  “vạn  pháp  đều  tịch” , 

tướng của vạn pháp là ở đâu? Tướng ấy ở ngay trước mắt, nhưng nó chẳng 

sanh,  chẳng  diệt,  trọn  khắp  hư  không  pháp  giới,  sao  chúng  ta  không  thấy? 

Trong  hội  Hoa  Nghiêm,  Thích Ca Mâu Ni Phật đã rất cảm thán  nói:  “Nhất 

 thiết chúng sanh giai hữu Như Lai trí huệ đức tướng” (Hết thảy chúng sanh 

đều  có  trí  huệ  và  đức  tướng  của  Như  Lai),  ngay  cả  hiện  tại,  chưa  bao  giờ 

mất;  điều  hết  sức  đáng  tiếc  là  “đản  dĩ  vọng  tưởng,  chấp  trước,  bất  năng 

 chứng  đắc” (chỉ  vì  vọng  tưởng,  chấp  trước,  chẳng  thể  chứng  đắc).   “Như 

 thị”  vốn  có  sẵn  nơi  thân  chúng  ta,  mỗi  ngày  từ sáng  đến  tối  chúng  ta  luôn 

dùng nó mà không biết. Là thứ gì trên thân ta vậy? Chính là căn tánh của sáu 

căn;  phải  thưa  rõ cùng  quý  vị,  căn  tánh  của  sáu  căn!  Căn  tánh  nơi  sáu  căn 

là  “diệu lý Thật Tướng”,  là tướng tịch diệt, tịch diệt thanh tịnh, là chân tâm, 

là bổn tánh không hai, không khác với chư Phật Như Lai. 

Nếu  lại  cùng  quý  vị  luận  định  sâu  hơn  thì  ngay  nơi  nhục  thể  chúng  ta, 

các khoa học gia hiện tại đã thấy và hiểu rất rõ: Thân thể chúng ta đây do gì 

tạo  thành?  Do  tế  bào  tạo  thành;  tế  bào  do  gì  tạo  thành?  Do  nguyên  tử  tạo 

thành; nguyên tử do gì tạo thành? Do lạp tử tạo thành. Kinh Hoa Nghiêm nói 

mỗi một lạp tử ấy đều đầy đủ rất trọn vẹn pháp tánh. Pháp tánh là Chân Như. 

Chân Như ở tại đâu? Chân Như không chỗ nào chẳng tồn tại. Trong mỗi một 

lạp  tử  đều  có,  mỗi  một  nguyên  tử  đều  có,  trong  mỗi  tế  bào  trên  thân  thể 

chúng ta đều có, rất đáng tiếc là quý vị đang mê, chẳng giác ngộ. 

Nếu quý vị thực sự giác ngộ thì mới hiểu  “vạn pháp đều tịch”!  Chúng ta 

chẳng  thấy  thanh  tịnh  tịch  diệt,  mà  thấy  những  gì?  Thấy  vô  lượng  vô  biên 

tướng  sanh  diệt,  tướng  biến  hóa.  Chuyện  này  là  như  thế  nào?  Chỉ  thấy 

tướng,  không  thấy  tánh!  Các  vị  Phật,  Bồ  Tát,  những  người  chân  chánh  tu 

hành giác ngộ thấy được tánh, thấu hiểu tướng, hiểu rất rõ hiện tượng, thấy 

được tánh, thấy trong  tướng sanh diệt có tánh không sanh diệt. Đấy  mới  là 

hiểu rõ ràng, minh bạch chân tướng sự thật. Như thị, nguyên lai như thị (như 

thế đó, vốn là như thế đó). Nhất tâm bất loạn cũng tức là nói “không có vọng 

tưởng”. Vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thảy đều đoạn hết thì gọi là Như. 

Tịnh  Tông  chẳng  phải  là  tu  hành  mê  tín,  chẳng  khác  gì  lắm  với  Hoa 

Nghiêm,  Thiên  Thai,  Pháp  Tướng,  Tam  Luận,  Tông  Môn,  Giáo  Hạ.  Trong 

kinh Kim Cang, đức Phật nói:  “Pháp môn bình đẳng, vô hữu cao hạ” (Pháp 

môn  bình  đẳng,  chẳng  có  cao  thấp).  Tịnh  Tông  chẳng  nằm  ngoài  các  pháp 

môn, so  với hết thảy pháp  môn khác, nó thực sự bình đẳng, chẳng có cao - 

thấp.  Vì  sao?  Chỗ  y  cứ  đều  là  Chân  Như,  đều  là  Thật  Tướng.  “Thị  tâm  thị 

 Phật, thị tâm tác Phật” (tâm này là Phật, tâm này làm Phật), ấy là Thị! Một 

mảy  chẳng  sai!  Tâm  này  là  đức  Phật  vốn  sẵn  có,  vốn  sẵn  là  như  vậy,  tâm 

chính  là  Phật,  Phật  chính  là  tâm;  tâm  là  Chân  Như,  Chân  Như  là  tâm.  Nay 

quý  vị  lại  phát  tâm  muốn  làm  Phật,  quý  vị  nghĩ  coi  mình  có  thể  làm  Phật 

được  hay  chăng?  Trong  kinh  Đại  Thừa,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  thường 

nói:  “Nhất  thiết  pháp  tùng  tâm  tưởng  sanh” (Hết  thảy  pháp  đều  từ  tâm 

tưởng sanh), hằng ngày nghĩ làm Phật, đương nhiên sẽ làm Phật. Hiện tại vì 

sao bệnh truyền nhiễm SARS dữ dội đến thế? Vì sao nó lây lan rộng dường 

ấy?  Chẳng  có  gì  khác  ngoài  chuyện  quý  vị  hằng  ngày  nghĩ  đến  SARS, 

SARS bèn  xảy đến, chuyện  là  như vậy đó!  Quý  vị không  nghĩ đến  nó, dần 

dần  nó không còn  nữa.  Hết thảy pháp từ tâm tưởng sanh, sao quý  vị không 

nghĩ đến điều tốt, chẳng nghĩ đến điều lành? 

Sáng sớm hôm nay, bên Mỹ gọi điện thoại cho tôi, không ít người thấy 

tôi trước đây trên TV có mấy lần giảng về bệnh SARS, nay họ biên tập lại, 

phát lên đài truyền hình vệ tinh. Tôi đặc biệt bảo  mọi người: Chúng ta phải 

tin tưởng lời Phật,  “nhất thiết pháp tùng tâm tưởng sanh” (hết thảy pháp từ 

tâm tưởng  mà sanh), chẳng cần phải quan tâm đến  nó, chẳng cần phải  nghĩ 

đến nó; mà nghĩ đến điều gì? Chân thành, thanh tịnh. Chân thành thanh tịnh 

nhất định sẽ chẳng bị nhiễm hết thảy virus, chẳng bị lây nhiễm. Trong tâm, 

trong tư tưởng quý vị chẳng có độc, làm sao bị nhiễm độc cho được? Chẳng 

tương ứng mà! Bình đẳng từ bi hóa giải virus, hóa giải được chất độc của vi 

khuẩn  SARS,  có  thể  hóa  giải  hết.  Hai  câu  này  hết  sức  trọng  yếu;  chỉ  cần 

chúng ta thực sự tu hành “chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, từ bi”, ôn dịch 

bị hóa giải rất nhanh, không còn nữa. Thiên tai nhân họa do đâu mà có? Từ 

vọng tưởng khởi, từ tham - sân - si khởi, đó mới là cội gốc. Bởi thế, chúng ta 

hằng  ngày  tưởng  Phật,  hằng  ngày  niệm  Phật,  hằng  ngày  thấy  Phật,  nhìn 

tượng  Phật,  hằng  ngày  đọc  kinh  Phật,  lẽ  đâu  chẳng  thành  Phật?  Đó  gọi  là 

Thị.  Đến  đây  là  giảng  xong  chữ Như Thị.  Tiếp  theo  đây,  chúng  ta  lại  xem 

tiếp chữ Nhất Thời. 



---o0o--- 

6.2.1.3. Giảng về Thời Thành Tựu: 

  

 “Tế ngộ lương thời, sư tư đạo hợp”  (gặp đúng dịp tốt, thầy trò đạo hợp), 

đó là  “nhất thời”.  Bởi thế, chẳng ghi chép năm, tháng, ngày đức Phật giảng 

kinh, dụng ý rất hay! Chẳng ghi chép năm tháng ngày giờ lại có ý nghĩa rất 

sâu:  Khiến  cho  chúng  ta  lìa  khỏi  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước,  bởi  lẽ 

thời  gian  và  không  gian  phát  sanh  từ  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước, 

chẳng phải là sự thật. Trong Pháp Tướng Duy Thức Học, không gian và thời 

gian  bị  xếp  vào  “bất  tương  ưng  hành  pháp” .  Vì  sao  gọi  là  bất  tương  ưng 

hành  pháp?  Nói  theo  cách  bây  giờ,  chúng  thuộc  về  khái  niệm  trừu  tượng, 

chẳng phải là sự thật. Bởi thế, nhà Phật dùng danh từ  “bất tương ưng hành 

 pháp” ,  người  hiện  thời  gọi  là  “khái  niệm  trừu  tượng”,  chẳng  có  sự  thật. 

Chữ  “nhất thời”  hay lắm! 

 “Tế ngộ  lương  thời”  (gặp  nhằm  dịp  tốt),  nay  ta  gọi  “tế  ngộ”  là  cơ  hội, 

điều kiện đầy đủ, nhằm vào lúc ấy  “sư tư đạo hợp” (thầy trò đạo hợp), thầy 

gặp được trò ngoan, trò ngoan gặp được thầy giỏi, trò vui thích học, thầy vui 

vẻ  dạy,  gặp  nhằm  lúc  đó  là “nhất  thời”.  Thầy  dù  có  hay  nhưng  chẳng  gặp 

được trò tốt thì cũng uổng công; dù trò có tốt chẳng gặp được thầy giỏi, tình 

hình  ấy  rất  nhiều.  Bởi  thế,  Thiện  Đạo  đại  sư  nói  mấy  câu  khiến  chúng  tôi 

càng  nghĩ  càng  bội  phục,  lão  nhân  gia  nói  “tổng  tại  ngộ  duyên  bất 

 đồng” (nói chung  là  gặp duyên khác  nhau) .  Duyên quan trọng  nhất  là  nhân 

sự (quan hệ giữa người với người); chúng ta có thể thành tựu hay không? Cá 

nhân tu hành có thể thành tựu hay không? Đối với xã hội, đối với đại chúng 

có  thể  cống  hiến  hay  không?  Đều  là  do  gặp  duyên  khác  nhau!  Quan  trọng 

nhất là chí đồng đạo hợp. 

Trong Phật pháp nói đến Lục Hòa Kính, điều thứ nhất là Kiến Hòa Đồng 

Giải, tức là cách nghĩ và cách nhìn của mọi người nhất trí. Kiến lập sự nhất 

trí  bằng  cách  nào?  Nhất  trí  là  buông  bỏ  cách  nghĩ  và  cách  nhìn  của  riêng 

mình. Ta là phàm phu, đầu tiên phải thừa nhận, phải khẳng định điều đó. Ta 

là  phàm  phu,  ta  chưa  giác  ngộ,  ta  vẫn  đang  mê.  Đã  chưa  giác  ngộ  thì  cách 

nghĩ,  cách  nhìn  của  ta không  chính  xác. Mọi  người  chúng  ta  đều  là  phàm 

phu,  hãy buông bỏ thành  kiến của chính  mình,  tạm thời bỏ cách  nghĩ, cách 

nhìn của mình sang một bên, chúng ta nghe lời Phật, chúng ta tiếp nhận lời 

Phật dạy răn, học theo cách nghĩ và cách nhìn của Phật, làm theo cách Phật 

làm, đó gọi là “học Phật”. Có giữ được cách nghĩ, cách nhìn, cách làm của 

Phật hay không, điều này cần phải có tín tâm. Tín tâm do đâu mà có? Chấp 

nhận Phật là bậc giác ngộ, Phật là bậc minh tâm kiến tánh, tư tưởng, hành vi 

của Phật lưu lộ từ tánh đức trong tự tánh. Đến khi chúng ta chứng đắc Phật 

quả rồi (chứng đắc Phật quả là minh tâm kiến tánh, là thực sự đạt được Như 

Thị),  thì  cách  nghĩ,  cách  nhìn,  cách  làm  của  chúng  ta  hoàn  toàn  giống  với 

chư Phật Như Lai, Phật Phật đạo đồng. 

Vì sao? Vì thấy tánh rồi, tư tưởng, kiến giải, ngôn hạnh của quý vị toàn 

bộ đều từ tự tánh lưu lộ ra. Chưa kiến tánh thì chúng lưu lộ từ phiền não tập 

khí; bởi  thế,  chúng  dính  mắc  tự tư,  tự  lợi,  dính  mắc  tham  - sân  - si  -  mạn. 

Chư Phật, Bồ Tát, Pháp Thân Bồ Tát chắc chắn không tự tư tự lợi, nhất định 

chẳng có tham - sân - si - mạn, như vậy là rất hợp lý. Do vậy, chúng ta phải 

tự phản tỉnh  xem chúng ta còn có tự tư tự  lợi  hay chăng? Chúng  ta còn có 

tham - sân - si - mạn hay chăng? Vẫn còn một chút. Còn một chút là trật rồi, 

còn một mảy may là trật rồi, quý vị chưa giác ngộ, chưa kiến tánh; phải đoạn 

cho đến một mảy cũng chẳng còn, đó là Kiến Tánh. Chúng ta vẫn còn có tư 

tâm, [tức là] vẫn còn có yêu - ghét, yêu thích cái này, chán ghét cái kia, trật 

rồi! Ai ưa thích? Ta yêu thích. Ai chán ghét? Ta chán ghét. Quý vị vẫn còn 

có cái Ta (Ngã). Hễ có Ngã là có tự tư tự lợi. 

Trong kinh  luận Duy  Thức  Học thường  nói  “bốn đại phiền não thường 

 theo sát” , điều này chẳng cần phải học, mà là tập khí trong đời đời kiếp kiếp 

từ  vô  lượng  kiếp  đến  nay.  Đầu  tiên  là  Ngã  Kiến,  đây  là  gốc!  Ngã  Kiến  là 

chấp trước nghiêm trọng, chấp trước thân này là Ngã, chấp trước cái có khả 

năng tư duy tưởng  tượng  này  nọ  là Ngã, đó  là Ngã  Kiến.  Hễ có Ngã  Kiến, 

chắc chắn sẽ chấp trước Ngã Ái, có Ngã Si, có Ngã Mạn, bốn đại phiền não, 

đó là phàm phu! Người thực sự giác ngộ sẽ chuyển Mạt Na Thức thành Bình 

Đẳng  Tánh  Trí,  bốn  thứ  phiền  não  trên  đây  không  còn  nữa.  Bởi  thế,  phải 

thường  tự  nghĩ  mình  là  hạng  người  gì?  Là  phàm  phu,  chẳng  phải  là  Phật, 

chẳng phải là Bồ Tát! 

Đã  là  phàm  phu,  thực  sự  biết  mình  là  phàm  phu,  hãy  buông  bỏ  thành 

kiến của chính mình, buông bỏ cách nghĩ, cách nhìn, cách làm, cách nói của 

chính  mình,  buông  bỏ  hết!  Tùy  thuận  đức  Phật  dạy  răn,  đó  là  hạng  người 

thông minh bậc nhất, người như vậy gọi là “chân chánh học Phật”. Người ấy 

thực sự tu hành, chẳng cần phải mất ba đại A-tăng-kỳ kiếp mà có thể thành 

công trong một đời. Ba đại A-tăng-kỳ kiếp là nói với ai? Nói với hạng người 

bán tín bán nghi. Quý vị nói họ chẳng tu ư? Họ tu hằng ngày, quý vị nói họ 

thực sự tu ư? Chẳng thấy! Họ chưa quên được mình. Lúc cảnh giới hiện tiền 

vẫn  là  vọng  tưởng,  tập  khí  làm  chủ,  hạng  người  như  vậy  muốn  thành  tựu 

phải  mất  ba  đại  A-tăng-kỳ  kiếp,  phải  mất  vô  lượng  kiếp.  Thực  sự  buông 

phiền não, tập khí xuống được, hoàn toàn nghe theo lời Như Lai giáo huấn; 

câu  cuối  cùng  của  kinh  này  là  “y  giáo  phụng  hành”,  thực  sự  y  giáo  phụng 

hành sẽ  nhanh  lắm! Nhất  là đối  với  pháp  môn  này  là pháp  môn thành Phật 

ngay trong một đời.  “Nhất thời” : Có thể thành tựu được trong một thời. 

  

---o0o--- 

6.2.1.4 Giảng về Chủ Thành Tựu 



Câu thứ tư là Chủ Thành Tựu  “Phật”.  Phật là dịch âm tiếng Phạn “Phật 

 Đà Da”,  người Hoa thích đơn giản, lược bớt những âm cuối, chỉ gọi gọn là 

Phật. Phật có nghĩa là  “tự giác, giác tha, giác hạnh viên mãn, đại sư của trời 

 người, gọi là Phật” . Chữ Phật này gồm rất nhiều ý nghĩa, bản thể của nó là 

trí huệ, có ba thứ trí: Nhất Thiết Trí, Đạo Chủng Trí, Nhất Thiết Chủng Trí. 

Trí khởi tác dụng là giác, tự mình giác; sau khi tự giác, phải giúp người khác 

giác  ngộ.  Vì  sao?  Tự  và  Tha  là  một,  chẳng  phải  hai.  Phải  hiểu  đạo  lý  này, 

phải  hiểu  rõ  chân  tướng  sự  thật,  phải  thấu  suốt.  Giác  hạnh  viên  mãn  là  trí 

huệ,  giác  ngộ  đến  mức  viên  mãn,  vạn  sự  vạn  pháp  trong  vũ  trụ  nhân  gian 

không gì chẳng hiểu rõ. Rất nhiều tôn giáo ca ngợi thần, ca ngợi Thượng Đế 

là “toàn tri, toàn  năng”;  giác  hạnh  viên  mãn  là toàn  tri toàn  năng, không  gì 

chẳng biết, không gì chẳng giác, không gì chẳng thể, đến lúc ấy, ta gọi người 

ấy  là  Phật.  Phật  là  tiếng  Phạn,  “nhân  thiên  đại  sư” : Thầy  dạy  tốt của  nhân 

gian  lẫn  cõi  trời.  “Đại  sư”  là  tiếng  tôn  xưng  tối  cực,  tôn  xưng  đến  cùng 

cực,  “đại sư” là Phật. 

Nay  có  không  ít  người  tự  xưng  là  Đại  Sư,  thời  cổ  không  có  việc  này. 

Quý  vị  thấy  những  vị  pháp  sư  dịch  kinh  thời  xưa,  đạo  đức,  học  vấn,  tu 

dưỡng đều đạt đến  mức độ cao, nhưng  họ  khiêm  hư. Chúng ta thường  thấy 

trong phần ghi tên người phiên dịch đề là Tam Tạng Pháp Sư; khiêm tốn hơn 

một chút  là Sa Môn, chẳng dám  xưng  là Pháp Sư. Thông đạt  Kinh  - Luật  - 

Luận xưng là Tam Tạng Pháp Sư, chỉ thông đạt một loại trong Kinh - Luật - 

Luận, không dám xưng là Tam Tạng Pháp Sư. Thông đạt Giới Luật xưng là 

Luật Sư,  thông  đạt  luận  điển  xưng  là  Luận  Sư,  thông  đạt  kinh  giáo  thường 

xưng là Pháp Sư, chẳng dám thêm chữ Tam Tạng. Tam Tạng Pháp Sư thông 

suốt  hết  thảy.  Chẳng  ai  dám  xưng  là  Đại  Sư  cả!  Đại  Sư  là  Phật.  Các  đồng 

học  chúng  ta  phải  nhớ  kỹ  điều  này,  ngàn  vạn  phần  trong  tương  lai  chẳng 

được tự  xưng  là Đại Sư! Quý  vị  xưng  là Đại Sư là quá kiêu  mạn, quá  vượt 

phận.  Người khác  gọi quý  vị  là Đại  Sư thì phải  giảng  rõ cho  họ  hiểu  minh 

bạch chẳng được xưng hô như vậy. Xưng “đại pháp sư” vẫn là miễn cưỡng, 

chữ  Đại  ấy  là  tôn  xưng,  xưng  là  Đại  Pháp  Sư,  chẳng  thể  xưng  là  Đại  Sư, 

phải hiểu nhé! 

Giống như trong thế gian, danh xưng chẳng được dùng loạn xạ. Đại Sư 

là Phật, kẻ kia chưa phải là Phật mà xưng Đại Sư là đã vượt phận rồi. Ví như 

quý vị chẳng phải là Tổng Thống, quý vị bảo mọi người “ta là Tổng Thống”, 

người ta đều gọi quý vị là Tổng Thống, thành ra thứ gì? Người thế gian làm 

như  vậy  là  phạm  pháp!  Trong  Phật  pháp  có  phạm  pháp  hay  chăng?  Phạm 

pháp chứ! Pháp thế gian chẳng xử phạt quý vị thì thần hộ pháp sẽ ra tay, quý 

vị  vượt  phận  quá  đáng  rồi!  Nhưng  rất  nhiều  bậc  tổ  sư,  đại  đức  sau  khi  đã 

viên tịch rồi, người đời sau gọi các Ngài là Đại Sư nhằm đặc biệt tỏ lòng lễ 

kính các Ngài,  vậy  là  đúng. Các  vị chẳng  biết đến,  người đời sau tôn kính, 

như vậy là đúng. 

Thế  nhưng  có  một  ngoại  lệ,  tổ  sư  Tịnh  Độ  Tông  nhất  loạt  được  gọi  là 

Đại Sư, nhưng gọi là Đại Sư cũng chẳng phải lúc họ đang còn sống, mà đều 

là sau khi đã vãng sanh, người đời sau tôn xưng. Bởi lẽ, những vị Tổ Sư ấy 

cũng  là  do  người  đời  sau  tôn  trọng  [mà  tôn  làm  tổ  sư],  chứ  Tịnh  Độ  Tông 

không  có  truyền  thừa,  chẳng  phải  do  đời  này  truyền  cho  đời  kia.  Các  tông 

các  phái  khác  đều  là  từ  đời  này  truyền  sang  đời  kia,  Tịnh  Độ  Tông  không 

như  vậy,  Tịnh  Độ  Tông  không  có!  Do  đâu  có  Tổ  Sư  Tịnh  Độ  Tông?  Do 

người  đời  sau  tuyển  chọn,  giống  như tuyển  cử  dân  chủ  vậy.  Cá  nhân  ấy  tu 

hành đạt thành tựu trong Tịnh tông, đối với Tịnh tông có cống hiến rất lớn, 

người đời sau bèn  xưng  vị ấy  là  Tổ Sư, chẳng  phải chính  vị ấy  xưng  là  Tổ 

Sư. Vì thế, tổ sư Tịnh Độ Tông là tuyển chọn dân chủ, nhưng được xưng là 

Đại Sư chẳng nhằm lúc họ đang còn sống. 

Quý  vị  biết  lúc  Ấn  Quang  đại  sư  còn  tại  thế,  đều  xưng  là  “pháp  sư  Ấn 

Quang”.  Quý  vị  thấy  bản  Văn  Sao  đầu  tiên,  lúc  lão  nhân  gia  còn  tại  thế, 

mang tựa đề Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao, không xưng là đại sư. Sau khi lão 

nhân gia đã vãng sanh, người đời sau gọi tác phẩm ấy là Ấn Quang Đại Sư 

Văn  Sao  thì  được!  Lúc  Ngài  còn  tại  thế,  chẳng  thể  xưng  như  vậy.  “Nhân 

 thiên đại sư”,  Phật xưng như vậy thì được, Bồ Tát đều chẳng được. Bồ Tát 

xưng là Đại Sĩ, xưng là Khai Sĩ, xưng là Chánh Sĩ, chẳng thể xưng Đại Sư. 

Đó là kiến thức thông thường, chúng ta phải hiểu. A! Bây giờ đã hết giờ rồi! 



* 

  

6.2.1.5. Giảng về Xứ Thành Tựu 

  

Chư vị đồng học! 

Xin hãy xem tiếp phần sau: 



 Tại Xá Vệ Quốc, Kỳ Thọ Cấp Cô Độc viên.  

在舍衛國，祇樹給孤獨園。 

 (Trong nước Xá Vệ, vườn của ông Cấp Cô Độc, cây của thái tử Kỳ Đà).  



Xá Vệ (Srāvastī) là dịch âm tiếng Phạn, dịch nghĩa là Văn Vật,  “thử vân 

 Văn Vật”  (ở đây kêu là Văn Vật). Văn Vật có hai nghĩa: 

1) “Văn” ngụ ý ở nơi ấy có rất nhiều người đa văn, nói theo cách bây giờ 

là có rất  nhiều  người thấy  nhiều biết rộng, có học  vấn, có đạo đức, có kiến 

thức.  Nói  cách  khác,  nói  như  cách  chúng  ta  hiện  thường  nói,  khu  vực  ấy 

trình độ văn hóa rất cao. Chữ “Văn” biểu thị ý nghĩa này. 

2) “Vật” là sản vật phong phú. 

Nói như bây giờ thì Vật là văn minh vật chất, Văn là văn minh tinh thần, 

đều thù thắng phi thường. Đó là địa phương tốt, rất khó có được. 

Xá Vệ vốn là danh xưng của một thành thị, thành thị ấy rất nổi danh, nên 

dùng tên thành thị ấy để đặt tên cho quốc gia. Giống như trong xã hội hiện 

tại, chúng ta lấy Bắc Kinh đại diện cho Trung Quốc, lấy Washington DC đại 

diện cho Mỹ Quốc, ý nghĩa giống như vậy. 

Kỳ Đà cũng là tiếng Phạn, Tu Đạt Đa cũng là tiếng Phạn; đó là tên của 

hai  người.  Kỳ  Đà  (Jeta)  là  tiếng  Phạn,  Tu  Đạt  Đa  (Sudatta)  cũng  là  tiếng 

Phạn,  đây  là  tên  của  hai  người.  Kỳ  Đà  là  thái  tử,  Tu  Đạt  Đa  là  đại  thần, 

trưởng  giả.  Hai  người  này  bố  thí  một  khu  đất,  dâng  cho  Phật  kiến  lập  đạo 

tràng tại đó để giáo hóa chúng sanh. Câu chuyện này không cần giảng, trong 

Kinh Luật Dị Tướng có ghi, trong Pháp Uyển Châu Lâm cũng có, rất nhiều 

chú  giải  kinh  A  Di  Đà  của  các  vị  pháp  sư  cũng  giảng  rất  tường  tận,  ở  đây 

chúng tôi lược đi không nói. 

Tu Đạt Đa dùng  vàng ròng trải đất để  mua hoa viên của thái tử  Kỳ Đà, 

thái tử Kỳ Đà thấy ông ta làm như vậy, bị cảm động. Chàng hỏi: “Thích Ca 

Mâu Ni Phật  là  hạng  người  nào  mà ông  tôn trọng đến thế?  Hy sinh  lớn  lao 

như vậy?” Vườn hoa của Thái Tử đẹp vô cùng, Tu Đạt Đa đòi mua lại, Thái 

Tử  cười  giỡn:  “Nhà  ông  giàu  có,  vàng  ròng  rất  nhiều,  ông  đem  vàng  ròng 

trải kín chỗ này, tôi sẽ bán cho ông!” Tu Đạt Đa làm thật, Kỳ Đà cảm động 

nói:  “Hai  người  mình  chung  sức,  chúng  ta  cùng  cúng  Phật”.  Tu  Đạt  Đa 

không chịu, nói: “Công đức là một mình tôi làm”. 

- Tốt lắm! Vậy cũng tốt! Đất này ông trải vàng ròng, tôi bán đất cho ông; 

hoa cỏ trong vườn này là của tôi, ông không có cách nào dát vàng được. Tốt! 

Đất bán cho ông, tôi phá sạch toàn bộ hoa cỏ cây cối đi! 

Tu  Đạt  Đa  hết  cách:  “Tốt!  Tốt!  Hai  người  hợp  tác”.  Bởi  thế  gọi  là  Kỳ 

Thọ Cấp Cô Độc viên (Jetavane Anāthapindikassa Ārāma,vườn của ông Cấp 

Cô Độc, cây của thái tử Kỳ Đà). 

 “Cấp  Cô  Độc”  (Anathapindika)  là  Tu  Đạt  Đa.  Người  đương  thời  trong 

thành thị đó tặng cho ông ta danh xưng ấy, bởi ông thường bố thí người cô 

độc, già cả; nói như bây giờ, trưởng giả Tu Đạt Đa rất thích làm công tác từ 

thiện xã hội, giúp đỡ người cô khổ và người già cả. Kẻ không nơi nương dựa 

ông  đều  chiếu  cố,  bởi  thế  được  tặng  danh  hiệu  Cấp  Cô  Độc.  Đạo  tràng  ấy 

gọi  là  Kỳ  Thọ  Cấp  Cô  Độc  Viên  vì  Kỳ  Đà  là  thái  tử,  đặt  tên  chàng  ta  lên 

trước.  Câu  chuyện  “hoàng  kim  bố  địa” (vàng  ròng  phủ  đất) chỉ  có  vậy  mà 

thôi! 

Hai người bọn họ cúng dường nơi ấy để Phật giáo hóa chúng sanh, Thích 

Ca  Mâu  Ni  Phật  có  tiếp  nhận  hay  chăng?  Đức  Phật  hoan  hỷ  tiếp  nhận. 

Nhưng  ở  đây,  chúng  ta  phải  quan  sát  tỉ  mỉ  cho  rõ,  đức  Phật  tiếp  nhận  sự 

cúng  dường  của  họ  là  tiếp  nhận  quyền  sử  dụng,  chứ  nhất  định  không  tiếp 

nhận  quyền  sở  hữu.  Nếu  nói  vườn  hoa  này  của  tôi  cúng  dường  Thích  Ca 

Mâu Ni Phật, quyền sở hữu đều  giao cho  Thích Ca Mâu Ni Phật, thì Thích 

Ca Mâu Ni Phật xuất gia, bây giờ lại có một cái nhà, chẳng phải là “hồi gia” 

(trở  về  nhà) ư?  Quý  vị  nghĩ  có  phải  đúng  như  vậy  hay  chăng?  Cả  một  đời 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  tiếp  nhận  quốc  vương,  đại  thần,  cư  sĩ,  trưởng  giả 

cúng dường, thảy đều là quyền sử dụng, quyết định chẳng có quyền sở hữu, 

nhất định phải hiểu điều này! Tâm địa vĩnh viễn thanh tịnh, chắc chắn không 

khởi  tâm  tham,  nhất  định  chẳng  có  phân  biệt,  chấp  trước.  Hành  vi  của  lão 

nhân  gia  làm  gương cho  những  người đời  sau  như chúng  ta. Chúng ta phải 

nhớ rõ,  nếu coi quyền sở hữu tài sản  là của chúng ta thì trật rồi, quý  vị  hồi 

gia mất rồi! 

Người  chân  chánh  tu  đạo  chẳng  hề  tham  luyến  mảy  may  gì  trong  thế 

gian này. Bởi thế, nay chúng ta kiến lập đạo tràng, nhất định phải thành lập 

một nhóm đại biểu về mặt pháp lý. Tài sản ấy chẳng thuộc quyền tư hữu của 

một cá nhân nào cả, những người ấy hợp thành Đổng Sự Hội (hội đồng quản 

trị). Đổng Sự Hội có thể thỉnh người tại gia hay xuất gia đảm nhiệm, người 

ấy có quyền xử lý tài vật, nhân sự trong đạo tràng, ủy thác người chân chánh 

hữu tu hữu học, đức cao trọng vọng, dù là pháp sư hay là cư sĩ đều được cả. 

Ủy thác cho người ấy, tức là mời người đó, Đổng Sự Hội thỉnh người đó trụ 

trì,  mời  người  ấy  lãnh  trách  nhiệm  làm  người  quản  lý  đạo  tràng.  Người  ấy 

đến quản lý, đến phụ trách việc dạy dỗ, thực hiện sự nghiệp hoằng pháp lợi 

sanh. 

 “Kỳ Thọ Cấp Cô Độc viên”  là người giữ chủ quyền đạo tràng ấy, tức là 

thái tử Kỳ Đà  và trưởng  giả Cấp Cô Độc, họ  giống  như Đổng Sự Hội,  mời 

mọc (trong nhà Phật gọi là “lễ thỉnh”) Thích Ca Mâu Ni Phật và các học trò 

của  Ngài  đến  thường  trụ  nơi  đó,  đến  đó  tu  hành,  giảng  kinh,  thuyết  pháp. 

Đương  nhiên  dân  chúng  nơi  ấy  đến  nghe  kinh,  người  đến  học  tập  hết  sức 

đông đảo. Trong kinh điển thường  nói  là  một  ngàn  hai trăm  năm  mươi  lăm 

người, nên lại phải nêu tên vài vị thượng thủ. Trên thực tế, nêu tên những vị 

thượng  thủ  nhằm  biểu  thị  pháp  nghĩa  nên  phần  đầu  của  các  một  bộ  kinh 

không hoàn toàn giống nhau. Lấy vài người đại biểu cho nội dung của pháp 

môn ấy, nhằm dụng ý này. Bởi thế, chẳng thể tùy tiện nêu tên, chúng ta phải 

chú ý học tập điều này. 

Người tu đạo, người giác ngộ chắc chắn chẳng vướng mắc danh văn, lợi 

dưỡng, thiền sư Trung Phong đã làm gương cho chúng ta. Từ truyện ký của 

Ngài,  chúng  ta  đã  thấy:  Chùa  Linh  Ẩn  ở  Hàng  Châu  là  một  ngôi  phạm 

sát25 bậc nhất, nay chúng ta gọi là một ngôi chùa to, thỉnh Ngài làm phương 

trượng trụ trì, Ngài từ tạ không làm. Vì sao? Nhằm răn dạy hậu học tránh xa 

danh văn, lợi dưỡng, đa sự chẳng bằng thiểu sự, thiểu sự chẳng bằng vô sự! 

Cả  một đời  Thích Ca Mâu  Ni  Phật  theo đuổi công tác  giáo  huấn,  là  gương 

mẫu cho chúng ta. Người xuất gia làm gì cho xã hội? Người sống trong cõi 

đời chẳng thể không  làm  gì, đều phải cống  hiến đôi chút cho  xã  hội  và đại 

chúng. Sự cống hiến là sự nghiệp cả đời mình theo đuổi, mọi người vì mình, 

mình vì mọi người. Người xuất gia tiếp nhận sự cúng dường của mọi người 

trong xã hội, chúng ta đền đáp bằng cách nào? Trước hết, phải hiểu rõ người 

xuất gia đảm nhiệm vai trò gì trong xã hội? 

Chúng  ta  cứ  nhìn  kỹ  đức  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  là  biết  ngay,  suốt  đời 

dạy  dỗ.  Dạy  dỗ  là  giáo  dục.  Bốn  mươi  chín  năm  giảng  kinh  thuyết  pháp, 

giảng kinh hơn ba trăm hội. Hơn ba trăm hội đó nói theo ngôn ngữ bây giờ 

là thực hiện các hoạt động; thực hiện các hoạt động quy mô lớn nhỏ, trường 

kỳ,  đoản  kỳ  hơn  ba  trăm  lần.  Giống  như  chúng  ta  hiện  nay  thực  hiện  các 

khóa  giảng Phật  học,  mở  lớp bồi dưỡng  huấn  luyện  ngắn  hạn,  lập  học  viện 

trường kỳ; cũng có lúc nhận lời các nơi khác mời đến giảng kinh ngắn hạn, 

các hoạt động giảng diễn như vậy; hơn ba trăm hội của đức Thế Tôn giống 

như vậy đó. Hằng ngày theo đuổi công tác giảng dạy, giáo hóa chúng sanh, 

sự nghiệp ấy là sự nghiệp gì? Nói như hiện tại là giáo dục xã hội. Đối tượng 

được giáo  hóa chẳng  phân biệt quốc  gia, chẳng phân biệt chủng tộc, không 

phân biệt tôn giáo tín ngưỡng, người đến chẳng cự tuyệt, người đi không níu 

kéo, đó  là điều  người  hiện tại  gọi  là “giáo dục xã hội văn  hóa đa  nguyên”. 

Chúng ta phải  hiểu  rõ, phải thấy  minh bạch. Thích Ca Mâu Ni Phật cả  một 

đời  không  làm  những pháp  hội  như hiện tại, không  hề có! Siêu độ?  Không 

có! Vì người chết tụng kinh? Không có! 

Chúng ta phải chú ý quan sát, những pháp hội siêu độ giống như hiện tại 

là do người đời sau lưu truyền, chứ chẳng phải do đức Phật lưu truyền. Đối 

với lịch sử chúng ta phải hiểu, phải thấu suốt, đừng lầm lẫn phương hướng, 

mục  tiêu.  Đức  Phật  dạy  dỗ  chúng  ta  nhằm  mục  đích  gì?  Mục  đích  là  dạy 

chúng ta  giác  ngộ. Thành Phật  là thành tựu  giác  ngộ rốt ráo  viên  mãn, giác 

chứ không mê, chánh chứ không tà, tịnh chứ chẳng nhiễm, đó là Phật. Vườn 

rừng, đạo tràng, thế  nào  là đạo, phải  hiểu  cho  rõ!  Cái Đạo  nói bởi Nho  gia 

Trung  Quốc  là  luân  lý  đạo  đức; cái  Đạo  nói  trong  nhà  Phật  là  luân  lý  giác 

ngộ,  phương  pháp  giác  ngộ,  cảnh  giới  giác  ngộ,  đó  là  Đạo,  là  con  đường 

Đạo. Con đường chuyển phàm thành thánh, con đường phá mê khai ngộ, con 

đường  đoạn  ác  tu  thiện,  đó  là  con  đường  Đạo!  Những  nơi  chốn  chỉ  dạy 

những  điều  ấy  được  gọi  là  “đạo tràng”.  Giới thiệu cùng quý vị đoạn đầu 

tiên như thế. 

  

---o0o--- 

6.2.1.6. Đại chúng cùng nghe (Chúng Thành Tựu) 

6.2.1.6.1. Thuyết minh thính chúng 

  

Đoạn  thứ  hai  là  “đại  chúng  đồng  văn”  (đại  chúng  cùng  nghe).  Từ  “dữ 

 chư  đại  tỳ-kheo  Tăng,  thiên  nhị  bách  ngũ  thập  nhân  câu,  giai thị  đại  A  La 

 Hán  chúng  sở  tri  thức”  (và  các  đại  tỳ-kheo  tăng,  một  ngàn  hai  trăm  năm 

mươi  người  câu  hội,  đều  là  đại  A  La  Hán,  được  mọi  người  hay  biết)  cho 

đến  “cập Thích Đề Hoàn Nhân đẳng, vô lượng chư thiên đại chúng câu” (và 

Thích Đề Hoàn Nhân v.v… vô lượng chư thiên đại chúng cùng nhóm). Đó là 

đoạn  thứ  hai  nói  về  “đại  chúng  đồng  văn”.  Đối  với  đoạn  này,  tôi  viết: “Vị 

 hậu  học  thị  phạm,  thiện  tự  thủ  sư”  (vì  hậu  học  nêu  khuôn  phép,  khéo  giữ 

phép tắc làm thầy). “Thủ” là “thủ pháp” (tuân thủ phép tắc), Sư là pháp sư. 

Những vị ấy đều là gương mẫu, làm mô phạm cho đại chúng, chúng ta phải 

học theo các Ngài. 

Kinh văn ghi rất rõ  “đại tỳ-kheo tăng”.  Tỳ-kheo là Tiểu Thừa, trước đó 

thêm chữ Đại, ý nói chẳng phải Tiểu Thừa, mà là Đại Thừa tỳ-kheo, học tập 

pháp Đại Thừa. Đây là các đệ tử thường theo học với Thích Ca Mâu Ni Phật, 

trường kỳ theo học với thầy. Thầy đi đến đâu họ theo đến đấy, theo suốt đời! 

Bởi  thế,  họ  là  một  đoàn  thể  khá  quy  mô,  một  đoàn  thể  giáo  học,  một  đoàn 

thể hoạt động giáo dục xã hội, tổng số là một ngàn hai trăm năm  mươi lăm 

người, lược đi con số năm người lẻ, chỉ lấy số chẵn, thành một ngàn hai trăm 

năm  mươi  người,  chứ  trên  thực  tế  là  một  ngàn  hai  trăm  năm  mươi  lăm 

người. Trong chú giải kinh A Di Đà đã nhắc đến rồi, đã giới thiệu rất tường 

tận rồi. 

Lại  xem  tiếp,  những  người  ấy  “giai  thị  đại  A  La  Hán,  chúng  sở  tri 

 thức”.  Thật  là  bất  phàm!  Thế  nào  là  A  La  Hán  (Arhat)?  A  dịch  là  Vô,  La 

Hán là học hỏi; bởi thế A La Hán dịch sang tiếng Trung Quốc là Vô Học. Vô 

Học nghĩa là gì? Giống như nay chúng ta đã tốt nghiệp rồi, họ đã viên mãn 

các  học  phần  (credits)  rồi,  tốt  nghiệp  rồi.  Tốt  nghiệp  là  vô  học  (không  còn 

học nữa). Bậc Vô Học Tiểu Thừa tu viên mãn pháp Tứ Đế, gọi là A La Hán, 

đắc Chánh Giác. A La Hán là danh xưng học vị (degree); [các vị đại tỳ-kheo 

ấy] đã đạt học vị A La Hán, họ thực sự thành tựu Chánh Giác. Có nghĩa là tư 

tưởng,  kiến  giải,  ngôn  hạnh  của  họ  đều  không  lầm  lỗi,  đoạn  sạch  Kiến  Tư 

phiền  não.  Kinh  luận  thường  nói  tám  mươi  tám  phẩm:  Tu  Đà  Hoàn  đoạn 

sạch  tám  mươi  tám  phẩm  Kiến  Hoặc  phiền  não  trong  tam  giới.  Tám  mươi 

mốt phẩm  Tư Hoặc thuộc  tam  giới cửu địa cũng  đoạn sạch,  Kiến  Tư phiền 

não đoạn sạch thì chứng quả A La Hán. 

Nói cách khác, họ chẳng có cái nhân luân hồi trong lục đạo nữa; do nhân 

không còn nên siêu việt luân hồi lục đạo. Nếu họ muốn trở lại luân hồi trong 

lục  đạo  nhằm  giáo  hóa  chúng  sanh  thì  đó  là  “thừa  nguyện  tái  lai” (nương 

theo  bổn  nguyện  trở  lại).  Chúng  sanh  có  cảm,  họ  bèn  có  ứng,  nương  theo 

nguyện  mà đến, chẳng do  nghiệp  lực. Phàm  phu  trong sáu đường không  ra 

khỏi  luân  hồi  lục đạo  là  vì  nghiệp  lực. Nghiệp  lực  là  gì?  Là  Kiến  Tư phiền 

não. Kiến Tư phiền não chẳng đoạn, làm sao quý vị thoát khỏi luân hồi lục 

đạo được! Quý vị phải từ đó quán sát, suy nghĩ thì mới biết là khó, rất ư là 

khó! Bởi thế, chúng ta chẳng thể không cảm tạ A Di Đà Phật. Nếu A Di Đà 

Phật  chẳng  mở  ra  cho  chúng  ta  pháp  môn  đới  nghiệp  vãng  sanh  này,  nhất 

định chúng ta chẳng thể thành tựu trong một đời này được! 

Mỗi  một  vị  đồng  học  nghe  rồi  phải  tự  phản  tỉnh,  quý  vị  đã  đoạn  được 

vọng tưởng, tạp  niệm  hay chưa? Trong  hết thảy thời, hết thảy chỗ, cho đến 

lúc  đêm  ngủ,  quý  vị  chưa  hề  đoạn  vọng  tưởng.  Đêm  ngủ  bèn  nằm  mộng, 

mộng  do đâu  mà có? Do vọng tưởng biến  hiện ra. Quý vị không đoạn sạch 

vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước,  không  ra  khỏi  luân  hồi  lục  đạo  được! 

May sao có pháp  môn đới  nghiệp  vãng sanh  này. Trong kinh, đức Phật  nói 

rất rõ rệt: Pháp môn này là pháp khó tin. Khó tin mà tin được, thế là quý vị 

phước đức khôn sánh, trí  huệ khôn sánh. Quý  vị có thể chọn  lựa pháp  môn 

này, chết sạch lòng  mong  ngóng, so đo, khiêm  hư sát đất tu  học, trong  một 

đời sẽ siêu việt lục đạo, vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, Tiểu Thừa 

A La Hán chẳng thể sánh bằng quý vị. Quý vị thù thắng hơn họ rất nhiều! 

Đại Thừa  A  La Hán chỉ  những ai?  Tốt  nghiệp Đại Thừa rồi, không  học 

nữa. Thưa cùng quý vị, đó là Pháp Vân Địa Bồ Tát, tức là Thập Địa Bồ Tát, 

tốt nghiệp rồi. Đại A La Hán tức là Pháp Vân Địa Bồ Tát. Ở đây, đức Phật 

bảo  những  vị  này  “đều là đại  A La Hán”,  chẳng phải  là  Tiểu  Thừa. Chẳng 

phải  là  Tiểu Thừa  nghĩa  là sao?  Họ đến đóng tuồng, sắm  vai  Tiểu  Thừa. Ở 

đây,  họ diễn  vai  Tiểu Thừa, chứ trên thực tế họ  là đại  A  La  Hán. Trong số 

ấy, có không ít vị sẽ sớm thành Phật, chẳng hạn như các ngài Xá Lợi Phất, 

Mục Kiền Liên, ai nấy đều biết, họ là Cổ Phật Tái Lai. 

Văn  Thù, Phổ  Hiền, Quán  Âm, Thế Chí đều  là Cổ  Phật Tái  Lai,  nhưng 

làm chúng Bồ Tát [trong kinh này]. Còn ở đây, [các vị Thập Địa Bồ Tát] thị 

hiện  làm chúng  Thanh Văn. Một  đức  Phật xuất thế,  ngàn đức Phật  ủng  hộ, 

đều nhằm làm gương cho chúng ta. Còn chúng ta thì nếu kẻ nào thành tựu, 

rất  nhiều  kẻ  khác  muốn  đả  kích,  ghen  ghét,  phá  hoại,  chướng  ngại,  tạo  vô 

lượng vô biên tội nghiệp, đấy là mê! Người giác ngộ thấy kẻ khác thành tựu 

thì  mọi  người  giúp  đỡ,  ủng  hộ  kẻ  ấy.  Giống  như diễn  tuồng,  anh  đóng  vai 

chánh,  tôi  thay  anh  đóng  vai  phụ,  không  ai  chẳng  hoan  hỷ,  đề  cao  anh. 

Tuồng hát đó diễn hay, nhằm mục đích gì? Để giáo hóa hết thảy chúng sanh, 

giúp hết thảy chúng sanh phá mê khai ngộ. 

Bởi  thế,  cổ  đại  đức  thường  nói:  “Nhược  yếu  Phật  pháp  hưng,  duy  hữu 

 Tăng tán Tăng” (Nếu muốn Phật pháp hưng khởi thì chỉ có Tăng khen ngợi 

Tăng).  Người  xuất  gia  khen  ngợi  lẫn  nhau  thì Phật  pháp  hưng  vượng.  Nếu 

hủy báng lẫn nhau, khen mình, chê người, Phật pháp bèn diệt mất. Phật pháp 

hưng vượng sẽ có lợi cho chúng sanh, có lợi cho  mình; Phật pháp diệt mất, 

mình chẳng được lợi  gì, chúng sanh cũng  chẳng  lợi  gì. Do vậy ta biết: Cát, 

hung, họa, phước đều chỉ trong một niệm của ta. Pháp thế gian lẫn xuất thế 

gian đều là đạo lý này. Một nhà hưng vượng, quý vị thấy người trong nhà đó 

hòa thuận, khen ngợi lẫn nhau, vui sướng, gia đình ấy hưng vượng. Nếu gia 

đình  ấy  ngờ  vực,  dò  xét  lẫn  nhau,  không  tin  tưởng  nhau,  mỗi  cá  nhân  đều 

thấy  khuyết  điểm  của  đối  phương,  trọn  chẳng  nói  tới  ưu  điểm  của  đối 

phương, không lâu sau, gia đình ấy sẽ bại vong, đó là điều chắc chắn! 

Đoàn  thể,  công  ty,  hãng  tiệm,  cho  đến  quốc  gia,  đều  không  ra  ngoài  lệ 

ấy. Quốc  gia  làm thế  nào để hưng  vượng? Thế giới phải  làm sao  mới được 

hòa  bình?  Thánh  nhân  thấy  rất  rõ ràng,  giảng  rất  thấu  triệt.  Nếu  ta  thực  sự 

giác  ngộ,  hiểu  rõ,  y  giáo  phụng  hành,  bắt  đầu  từ  trong  gia  đình,  “gia  hòa, 

 vạn  sự  hưng”.  Trong  đoàn  thể  nhỏ  của  chúng  ta,  tứ  chúng  đồng  tu  ở  cùng 

một chỗ, khen ngợi lẫn nhau thì đạo tràng ấy sẽ hưng vượng. Chứ ngờ vực, 

ghen ghét, chướng ngại lẫn nhau thì đạo tràng ấy chẳng có tương lai. Đạo lý, 

chân  tướng  sự  thật  ấy  đều  là  nhân  quả  báo  ứng,  chẳng  thể  không  hiểu  rõ, 

chẳng thể không kiêng dè! 

Người chết đi có đời sau, có kiếp sau, chẳng  phải chết  là  hết. Nếu chết 

đi,  mọi  việc đều xong  thì sao? Chẳng cần  phải  học Phật  nữa. Chính  vì chết 

đi  vẫn  còn  có  đời  sau,  sau  đời  sau  còn  có  đời  sau  khác  nữa,  một  đời  này 

mình không tu cho tốt, chết đi không làm gì được, phiền phức rất lớn. Người 

thông  minh,  cổ  nhân  gọi  là  “tiền  hậu  nhãn  nhân”  (“Tiền  hậu  nhãn”  tức  là 

biết  nghĩ  đến  tương  lai,  biết  nghĩ  đến  mai  sau),  suy  nghĩ  nhiều  về  chuyện 

quá  khứ,  tương  lai,  nghĩ  đến  đời  đời  kiếp  kiếp,  nghĩ  đến  xã  hội  đại  chúng, 

con  người  ấy  là  người  hiểu  rõ,  là  người  giác  ngộ.  Nếu  chỉ  vì  mình,  chẳng 

biết  vì  người  khác  thì  là  kẻ  hồ  đồ,  là  điên  đảo,  mê  hoặc.  Bởi  vậy,  những 

người kề cận Phật, kể cả tại gia cư sĩ, trong số ấy có những vị cổ Phật tái lai, 

đại Bồ Tát thị hiện, biểu hiện bề ngoài giống phàm phu, phàm nhân, thật ra 

là thánh nhân. 



---o0o--- 

6.2.1.6.2. Biện định thính chúng duyên do 

6.2.1.6.2.1. Biện định duyên do và vai trò của Thanh Văn Chúng 

  

Chúng tôi thấy [sách Yếu Giải] nêu lên ba điều chánh yếu:  “Thanh Văn 

 cư  thủ,  xuất  thế  gian  tướng  cố,  thường  tùy  tùng  cố,  Phật  pháp  lại  Tăng 

 truyền  cố”  (Thanh  Văn  đứng  đầu  [trong  thính  chúng]  vì  là  tướng  xuất  thế 

gian,  vì  thường  theo  hầu  Phật,  vì  Phật  pháp  phải  nhờ  vào  Tăng  để  truyền). 

Đó là lý do đặt hàng Tiểu Thừa vào vị trí đầu tiên, bởi hình tướng của họ là 

hình tướng xuất gia, Bồ Tát không nhất thiết mang hình tướng xuất gia, phần 

đông  mang  hình  tướng  tại  gia.  Bồ  Tát không  nhất  quyết  thường  theo  Phật; 

Thanh Văn thường phải theo Phật. Vì sao? Còn chưa tốt nghiệp, tỳ-kheo là 

học  trò chưa  tốt  nghiệp;  chưa  tốt  nghiệp  đương  nhiên  hằng  ngày  phải  theo 

thầy.  Bồ  Tát  tốt  nghiệp  rồi  nên  có  thể  tách  khỏi  thầy.  Bởi  thế,  những  học 

sinh ấy là học sinh còn đang theo học, vẫn chưa tốt nghiệp. 

Thuở ấy, đức Phật dạy  học không có trường sở cố định, trường  học đặt 

tại  đâu?  Trong  rừng,  bên  sông,  bên  khe  nhỏ,  chẳng  có  phòng  ốc,  chẳng  có 

hết  thảy trang bị, điều  này chúng ta đều biết rất rõ. Các Ngài sanh sống  và 

ngủ  dưới  gốc  cây,  ăn  một  bữa  trưa,  chẳng  có  phòng  nhà,  thiết  bị  gì  cũng 

không  có,  sống  ngoài  thiên  nhiên.  Trong  quá  khứ,  chúng  tôi  có  đọc  cuốn 

“Âm thanh hoang dã”, do người Mỹ viết về thổ dân Úc châu. Hiện thời, thổ 

dân châu Úc vẫn còn, bọn họ ở chính giữa nước Úc, thuộc khu vực sa mạc, 

thiết bị  gì cũng chẳng có,  giống  như cuộc  sống của Thích Ca Mâu Ni Phật 

thời Ngài tại thế, ngủ dưới gốc cây. Họ ăn toàn những thứ mọc hoang, giống 

như những người du mục đi đây đó kiếm ăn, chẳng ở chỗ nào nhất định. Họ 

cũng chẳng có  y phục để  mặc, thân thể khỏe  mạnh, không  hề ưu  lự, không 

có gì vướng mắc, không có phiền não, tâm linh cảm ứng. Phương thức sanh 

sống của đức Phật lúc tại thế cũng giống như thế đó. 

Sau này, đạo đức, học vấn, sự giáo hóa của đức Thế Tôn được đế vương, 

đại thần biết đến. Họ nghe rồi đều sanh tâm hoan hỷ, rất mong mỏi đức Thế 

Tôn  đến  sống  và  dạy  dỗ  trong  đất  nước  của  họ.  Đức  Thế  Tôn  tùy  duyên, 

chẳng cố chấp tí  nào, địa phương  nào  mời, Ngài  liền đến  nơi đó. Nhờ  vậy, 

tiếp  xúc  xã  hội  rộng  lớn,  khuếch  đại  hiệu  quả  giáo  dục,  đúng  là  lợi  ích  hết 

thảy chúng sanh. Bồ Tát phân tán đến các nơi giáo hóa chúng sanh. Cũng có 

lúc Phật phái Thanh Văn đi; rất nhiều địa phương thỉnh, đức Phật chẳng thể 

đến  hết  mọi  nơi được, bèn phái  học trò đi. Dạy  một thời  gian bèn quay  về, 

thay phiên, luân lưu dạy học, rất nhiều phen như thế. 

Có những vị Bồ Tát, Thanh Văn có duyên rất sâu đậm với người nơi đó, 

nói cách khác, là thời gian dạy học ở nơi ấy rất dài, họ là những học trò hết 

sức ưu tú. Mỗi năm, đức Phật an cư kết hạ ba tháng. Trong ba tháng ấy, tất 

cả  học  sinh  đi  dạy  bên  ngoài  đều  phải  quay  về,  đều  phải  về  bên  đức  Phật, 

tiếp nhận tái giáo dục. An cư mùa Hạ là tái giáo dục, nêu gương tốt nhất cho 

chúng ta. Vì sao? Xã hội vĩnh viễn tiến bộ; nếu chính mình không tiến bộ, ắt 

sẽ  thụt  lùi,  sẽ  bị  đào  thải.  Do  đây,  quý  vị  thấy  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  suy 

nghĩ  rất  châu  đáo!  Quý  vị  ở  bên  ngoài  giáo  hóa  người  khác,  mỗi  năm  lại 

quay về học ba tháng để tự nâng cao trình độ của mình. 

Như hiện nay chúng ta biết, trong nước, ngoài nước rất nhiều viên chức, 

nhân viên kỹ thuật thuộc các công ty lớn mỗi năm đều có thời gian cố định 

được tái huấn luyện. Nếu họ chẳng được tái giáo dục, sẽ chẳng theo kịp tiến 

bộ kỹ thuật. Lúc tôi ở Mỹ quốc, có những đồng tu làm việc trong các công 

ty, mỗi năm độ chừng từ hai đến ba lượt đi tái huấn luyện. Thời gian mỗi lần 

khoảng chừng từ một tuần đến hai tuần, để nâng cao năng lực, kỹ thuật, học 

thức của chính mình. Nếu chẳng đi dự huấn luyện, quý vị lập tức bị đào thải, 

khoa học kỹ thuật mới lạ mỗi tháng, mỗi ngày, chúng ta phải đón đầu trước. 

Ba ngàn năm trước Thích Ca Mâu Ni Phật đã thành lập chế độ ấy, mỗi năm 

có ba tháng tấn tu giáo dục, tái giáo dục, đó gọi là An Cư mùa Hạ. 

Người  xuất  gia,  “Phật  pháp  lại  Tăng  truyền  cố” (Phật  pháp  phải  dựa 

vào Tăng để truyền), câu này rất quan trọng. Trách nhiệm của người xuất gia 

là truyền thừa giáo học của Như Lai. Nền giáo học xã hội đa nguyên văn hóa 

chẳng  thể  gián  đoạn  nửa  chừng,  chẳng  những  phải  truyền  từ  đời  này  sang 

đời  khác,  mà  còn  phải  khuếch  trương  rộng  lớn;  nhất  là trong  xã  hội  hiện 

thời,  [giáo  học  Phật  pháp]  càng  cần  thiết  cấp  bách.  Bởi  thế  người  xuất  gia 

phải  biết  thân  phận  của  chính  mình,  biết  sứ  mạng,  chức  trách  của  chính 

mình. Tăng là  một đoàn thể, chẳng phải là danh xưng cá nhân. Phần sau có 

một bản biểu giải. “Tăng-già” (Sangha), chúng ta gọi là Tăng, tỉnh lược âm 

cuối,  có  nghĩa  là  Hòa  Hợp  Chúng,  nay  ta  gọi  Chúng  là  “đoàn  thể”.  Đoàn 

thể  ấy được  tôn kính  nhất trong tất cả  hết 

thảy đoàn thể thế gian, vì sao? Người trong đoàn thể ấy hòa hợp. 

Hòa hợp có Lý, có Sự. Lý là  “đồng chứng nhất tâm bất loạn vô thượng 

 Bồ Đề” , đấy là Tịnh Độ tông của chúng ta. Mọi người chúng ta cùng ở một 

chỗ, mỗi cá nhân đều có cùng một mục tiêu, một phương hướng, tức là đều 

muốn  chứng  đắc  Nhất  Tâm  Bất  Loạn.  Chứng  đắc  Nhất  Tâm  Bất  Loạn  thì 

mới  thực  sự  nắm  được  điều  kiện  vãng  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới. 

Sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới là chứng đắc Vô Thượng Bồ Đề! Về 

Lý, chúng ta cùng vì mục tiêu ấy. 

Về Sự, chúng ta cùng sanh hoạt chung, cùng sanh hoạt chung là Sự. Phật 

dạy chúng ta sáu điều kiện nhất định phải tuân thủ: 

1)  Thứ  nhất  là  Kiến  Hòa  Đồng  Giải,  chúng  ta  phải  nhất  trí  cách  nghĩ, 

cách nhìn, nhất trí như thế nào? Hết thảy đều chiếu theo kinh điển. 

2) Giới  Hòa  Đồng  Tu:  Giới  là  Giới  Luật,  chúng  ta  nhất  định  phải  tuân 

thủ những quy định sanh hoạt. 

3) Thân Hòa Đồng Trụ: Chúng ta sống trong tăng đoàn, đối xử hòa thuận 

với nhau. 

4)  Khẩu  Hòa  Vô  Tránh:  Chẳng  tranh  luận  với  nhau,  bất  luận  ý  kiến  gì 

thảy đều quy nạp vào A Di Đà Phật. 

5) Ý Hòa Đồng Duyệt: Tâm địa chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, từ bi. 

6) Lợi Hòa Đồng Quân: Chúng ta sống bình đẳng, không sai biệt, mười 

phương cúng dường đều bình đẳng thọ dụng. 

Cuối  cùng  còn  có  một  điều  nữa  là  Đồng  Yết-ma.  Yết-ma  (kárma)  là 

tiếng Phạn, nói theo cách bây giờ là Hội Nghị. Việc gì mọi người cũng phải 

cùng  nhau  họp  lại  thương  lượng,  chẳng  cá  nhân  nào  độc  đoán,  độc  tài  cả, 

chẳng  được  như  vậy.  Bởi  thế,  Tăng  đoàn  thực  sự  phù  hợp  với  những  điều 

người hiện tại nói là “dân chủ, tự do, cởi mở”. Người hiện thời nói “dân chủ, 

tự do, cởi mở”, ba ngàn năm trước Tăng đoàn của Thích Ca Mâu Ni Phật đã 

tự do, dân chủ, cởi  mở. Bởi thế, Phật pháp phải nhờ vào Tăng đoàn để duy 

trì, để truyền thừa, để phát dương quang đại. 

Hôm nay hết giờ rồi, chúng tôi giảng đến đây thôi. 



---o0o--- 

Tập 06  



Chư vị đồng học! 

Chúng  ta  tiếp  tục  xem  Hệ  Niệm  Pháp  Sự.  Trước  hết  là  trì  tụng  Phật 

Thuyết  A Di Đà Kinh, tôi đã giới thiệu sơ lược sáu thứ Thành Tựu của tựa 

đề kinh cùng quý vị rồi. Nay chúng ta đang xem đoạn văn từ câu  “dữ đại tỳ-

 kheo Tăng, thiên nhị ngũ bách thập nhân câu”  cho đến  “cập Thích Đề Hoàn 

 Nhân đẳng, vô lượng chư thiên đại chúng câu”.  

Đoạn  kinh  này  được  Ngẫu  Ích  đại  sư  phân  khoa  là  “đại  chúng  đồng 

 văn”  (đại chúng cùng nghe). Đây là nêu gương cho hàng hậu học, nhằm mục 

đích  mong  cho  chúng  ta  biết  học  theo  loại  nào  [trong  ba  loại  thính  chúng] 

Những vị này đã làm gương cho chúng ta, hãy suy nghĩ căn tánh của chính 

mình, thực sự lấy những vị đại đức ấy làm gương để tự khích lệ chính mình 

tích cực nỗ lực học tập Phật pháp. 

Ở đây đại chúng được chia thành ba loại, thứ nhất là Thanh Văn xuất gia 

chúng.  “Thanh  Văn  cư  thủ,  xuất  thế  tướng  cố,  thường  tùy  tùng  cố,  Phật 

 pháp  lại  Tăng  truyền  cố” (Thanh  Văn  đứng  đầu,  vì  là  tướng  xuất  thế,  vì 

thường theo Phật, vì Phật pháp phải nhờ vào Tăng để truyền). Đó là lời chú 

giải trong sách Yếu Giải của Ngẫu Ích đại sư. Lần này chúng tôi  giới thiệu 

tóm tắt sách Yếu Giải, văn tự không nhiều, nhưng hàm nghĩa rất sâu. Ai nấy 

đều biết rõ vấn đề hiện thời là Phật pháp trong thời đại hiện tại suy thoái đến 

tận cùng, không còn có thể suy hơn được nữa, suy hơn nữa thì Phật pháp bị 

diệt  mất.  Vì  sao  Phật  pháp  lại  biến  thành  như  thế?  Câu “Thanh  Văn  cư 

 thủ” (Thanh  Văn  được  nêu  đầu  tiên) ở  đây  đã  giải  đáp  vấn  đề.  Đối  với  ba 

câu  này  của  Ngẫu  Ích  đại  sư,  chúng  ta  phải  chăm  chú  phản  tỉnh,  ta  có  làm 

được như ba câu ấy hay không? 

Thứ nhất là  “tướng xuất thế” , tướng xuất thế chân chánh! Thích Ca Mâu 

Ni  Phật đã  nêu  gương cho chúng ta thấy:  Đối  với  pháp thế  gian, Ngài thực 

sự  chẳng  nhiễm  trước  mảy  may.  Chúng  ta  niệm  niệm  dính  mắc  pháp  thế 

gian, tham ái thế gian; điều này ta chưa làm được, làm sao có thể đứng hàng 

đầu? Bởi thế, đối với điều này nhất định chúng ta phải nghiêm túc phản tỉnh. 

Giáo nghĩa Đại Thừa trọng thực chất, chứ không trọng hình dáng, nhưng hễ 

có thực chất, ắt có hình dáng. Cổ thánh tiên hiền Trung Quốc nói: “Thành ư 

 trung, tất định hình chi ư ngoại” (Lòng Thành bên trong,  nhất định  hiện  ra 

ngoài). Nếu tư tưởng, quan niệm của anh vượt ngoài thế gian, tất nhiên hành 

vi của anh là xuất thế. 

Pháp  xuất  thế  gian  được  hiển  thị  tại  nơi  đâu?  Đối  với  danh  văn,  lợi 

dưỡng,  ngũ  dục,  lục  trần  thế  gian,  chẳng  hề  có  mảy  may  tâm  tham  luyến, 

niệm  niệm  giống  như  Phật,  Bồ  Tát.  Đến  thế  gian  này  để  làm  gì?  Đối  với 

chính bản thân họ là để tu hành, tu hành là trải qua sự việc để luyện tâm; ta 

đến thế gian này để đào luyện, rèn giũa, hoặc là để khảo nghiệm, xem ta đối 

với  thế  gian  này  còn  khởi  tâm  động  niệm  hay  không,  còn  có  vọng  tưởng, 

chấp trước hay không? Đến khảo nghiệm là vì chính  mình. Còn đối với đại 

chúng, ta đến thay thế Phật, Bồ Tát tiếp dẫn chúng sanh, dùng bản thân thực 

hiện lòng đại từ đại bi, phương tiện thiện xảo của Phật, Bồ Tát, hòng giúp đỡ 

hết thảy chúng sanh khổ nạn. 

Giúp đỡ nhằm ba mục đích: 

1) Giúp hàng thượng căn trong  một đời này liễu sanh tử, xuất tam giới, 

vãng sanh Tịnh Độ, bất thoái thành Phật. Đó là giúp hàng thượng căn. 

2) Giúp hàng trung căn phá mê khai ngộ, giúp họ nâng cao cảnh giới. 

3) Giúp kẻ hạ căn gieo thiện căn Bồ Đề. 

Nói cách khác, bất luận thượng, trung, hay hạ căn, chúng ta đều phải như 

chư  Phật,  Bồ  Tát, bình đẳng  lợi  ích. Nói  về phía  mình,  Lý - Sự bình đẳng. 

Nói  về  phía  chúng  sanh,  Lý  bình  đẳng,  nhưng  Sự chẳng  bình  đẳng.  Vì  sao 

Sự không bình đẳng? Thiện căn, phước đức, nhân duyên của mỗi người khác 

biệt, đạo lý là đây! Tướng xuất thế chính là thấy thấu suốt, buông xuống, tự 

tại tùy duyên, chất phác niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. 

 “Thường tùy tùng cố” (Vì thường theo Phật): Lúc Phật tại thế, họ chẳng 

rời  khỏi  đức  Phật;  Phật  đến  đâu,  học  trò  theo  đến  đó,  làm  “thường  tùy 

 chúng” ,  chẳng  tách  rời!  Nay  Phật  không  còn  tại  thế,  chúng  ta  phải  thường 

tùy  học  như  thế  nào?  Thường  nương  theo  kinh  giáo,  thường  nương  theo 

thánh tượng Phật, Bồ Tát. Thánh tượng khiến cho lòng chân thành cung kính 

của  ta  có  chỗ  quy  hướng,  cái  tâm  chân  thành,  cái  lòng  cung  kính  của  ta  từ 

đâu sanh khởi? Từ hình tượng của Phật, Bồ Tát. Chúng ta thấy tượng Phật, 

thấy  tượng  Bồ  Tát,  đương  nhiên  khởi  lòng  kính  ngưỡng,  cung  kính  lễ  bái, 

mỗi một Phật tử đều làm được điều này; nhưng phải dùng một phần tâm tình 

chân  thành cung kính ấy dành cho  hết thảy chúng sanh  hiện  hữu. Nói cách 

khác, chúng ta cung kính chân thành đối với hết thảy chúng sanh như đối với 

Phật không hai, không khác. Đấy là ý nghĩa chân chánh của việc cúng dường 

tượng Phật, tượng Bồ Tát. 

Trong  sự  “thường  tùy”  này,  quan  trọng  nhất  là  “thường  tùy  kinh  luận 

 giáo hối”  (thường tuân theo những răn dạy trong kinh luận), điều này quan 

trọng  hơn  bất  cứ  gì  khác.  Nếu  chúng  ta  chẳng  thể  tuân  theo  những  gì  kinh 

luận  dạy  răn  thì  chúng  ta  đã  tách  khỏi  Phật,  Bồ  Tát.  Những  đệ  tử  thường 

theo  Phật  khi  ấy  là  một  ngàn  hai  trăm  năm  mươi  lăm  (1.255)  người,  gồm 

những ai?  Thầy  trò ba anh em  họ Ca Diếp tổng cộng  một  ngàn  vị, thầy trò 

Xá Lợi Phất là một trăm vị, thầy trò Mục Kiền Liên cũng gồm một trăm vị. 

Con ông trưởng giả Da Xá cũng có một đoàn thể nhỏ gồm năm mươi lăm vị. 

Bởi  thế  cộng  lại  là  một  ngàn  hai  trăm  năm  mươi  lăm  người.  Những  vị 

này  “thường  tùy  Phật  học”  (thường  theo  học  với  Phật),  chứ  chẳng  phải  là 

theo Phật đi chơi. 

Các Ngài thị hiện điều gì? Tự thị hiện buông xuống hết thảy, thuận theo 

sự dạy răn của đức Phật. Quý vị có nhận ra ý nghĩa này chăng? Nói như bây 

giờ, các Ngài buông bỏ thành kiến, cách nghĩ, cách thấy, cách nói, cách làm 

của  chính  mình,  hết  thảy  đều  tùy  thuận  sự  dạy  răn  của  đức  Phật.  Đức  Phật 

dạy  ta  nghĩ thế  nào, dạy ta  thấy thế  nào, dạy  ta  nói thế  nào, dạy ta  làm  thế 

nào, đều làm theo như thế, đó gọi là “học Phật”. Chúng Thanh Văn nêu một 

tấm gương rất tốt cho chúng ta! 

Câu thứ ba là  “Phật pháp lại Tăng truyền cố” (Phật pháp phải  nhờ  vào 

Tăng  để  truyền). Đúng  là  vì  người  xuất  gia  hiện  tướng  xuất  thế,  thị  hiện 

thường theo học với Phật, nên Phật pháp mới có thể tồn tại lâu dài trong thế 

gian.  Chúng  ta  thường  nghe  nói  “chánh  pháp  cửu  trụ”,  nhưng  phải  làm 

được như vậy thì chánh pháp  mới có thể trụ lâu dài. Nếu người  xuất  gia (ở 

đây  gọi  là  Thanh  Văn)  tấm  lòng,  ý  niệm,  hành  vi  đều  là  tham  -  sân  -  si  - 

mạn,  háo  danh,  háo  lợi,  tham  cầu  hưởng  thụ  ngũ  dục,  lục  trần,  không  có 

tướng xuất thế, khiến đại chúng trong xã hội thấy người xuất gia còn thua cả 

người  tại  gia,  thì  sao?  Thì  là  diệt  Phật  pháp.  Đấy  chẳng  phải  là  hưng  khởi 

Phật  pháp,  mà  là  diệt  Phật  pháp.  Quý  vị  lại  chăm  chú  xem  xét  trong  cuộc 

sống thường ngày của kẻ ấy, xử sự, đãi người, tiếp vật, tùy thuận phiền não 

tập  khí  của  chính  mình,  hoàn  toàn  chẳng  tuân  thủ  sự  dạy  răn  của  Phật,  Bồ 

Tát. Há Phật pháp  nhờ  vào  những  kẻ ấy để truyền thừa được ư?  Họ đâu có 

Phật pháp! 

Hôm trước tôi xuống núi, buổi chiều ở lại Tịnh Tông Học Hội ở Bố Lý 

Tư Bản (Brisbane), cư sĩ Cát Lai Mẫu (Martha Graham) ở Tất Ni (Tuyết Lê: 

Sydney) cùng các đại biểu Phật giáo Úc Châu (Úc châu có sáu tiểu bang) mở 

cuộc họp hai ngày tại Tịnh Tông Học Hội. Đại biểu Phật giáo các tiểu bang 

thảo  luận  thành  lập  Úc  Châu  Phật  Giáo  Hội.  Tổ chức  Phật  Giáo  toàn  châu 

Úc vẫn chưa có, họ đề xướng, thảo luận chương trình, trong cuộc họp ấy bắt 

đầu công tác soạn thảo chương trình.  Tôi  xuống  núi cùng  với chín  đại biểu 

gặp gỡ nhau. Trong số đó, tôi thấy có một vị xuất gia ăn mặc theo lối Nam 

Tông,  nêu  vấn  đề  sau:  “Bản  thân  Phật  giáo  chúng  ta  tông  phái  bất  đồng, 

thậm chí trong cùng một tông phái, các tự viện bất đồng, mọi người chẳng ai 

qua  lại  với  nhau,  mỗi  người  một cách”. Sư cảm thấy  rất khó chịu,  nên  mới 

nêu lên vấn đề đó. 

Tôi  bảo  ông  ta  năm  ngoái  tôi  sang  thăm  Nhật  Bản,  họp  mặt  cùng  rất 

nhiều vị phương trượng trụ trì lãnh đạo trọng yếu trong Tịnh Độ Tông Nhật 

Bản. Lần họp mặt thứ nhất là để hoan nghênh tôi đến thăm Nhật Bản, lần thứ 

hai là để tôi đáp tạ. Trong đáp từ, tôi có nói, như ai nấy đều biết Phật Giáo 

có Đại Thừa, Tiểu Thừa, Hiển Giáo, Mật Giáo. Tại Trung Quốc còn có Tông 

Môn,  Giáo  Hạ.  Trung  Quốc  có  mười  tông  phái  Đại  Thừa  lẫn  Tiểu  Thừa, 

trong  Tông  môn  (Thiền)  lại  phân  thành  các  phái,  trong  mỗi  phái  lại  chia 

thành hệ, có tình trạng như vậy! Hệ phái bất đồng, thậm chí trong cùng một 

hệ  phái,  nếu  không  cùng  một  đạo  tràng,  quả  thật  có  chuyện  không  qua  lại 

với nhau; đã thế còn mắc phải chứng bệnh rất lớn, khen mình, chê người, tự 

mình khen ngợi  mình, hủy báng người khác. Đó là nguyên nhân khiến Phật 

giáo đọa lạc. 

Bất  kể  tông  phái  chẳng  tương  đồng,  thảy  đều  y  chiếu  kinh  luận  của 

Thích Ca Mâu Ni Phật để làm căn cứ tu học cho chúng ta. Kinh luận đều do 

đức Phật  nói, bởi  vậy, thực sự là  người  một nhà, là anh em  ruột. Chúng  tôi 

nghĩ:  Cha  mẹ  sanh  ra  rất  nhiều  con,  những  đứa  con  ấy  chẳng  thương  yêu, 

hòa thuận với nhau, mà kình chống nhau, không qua lại với nhau, chúng tôi 

nghĩ lòng cha mẹ rất buồn bực. Gia đình ấy trở thành như thế, cha mẹ buồn 

uất,  thật  là  đại  bất  hiếu!  Nhiều  tông  phái  trong  nhà  Phật  chẳng  qua  lại  với 

nhau, đều cùng khen mình, chê người, chúng tôi nghĩ Thích Ca Mâu Ni Phật 

buồn lòng lắm! Phạm lỗi gì với Phật? Lỗi đại bất kính, đại bất hiếu! 

Nói chẳng  dễ  nghe, đó chẳng phải  hoằng  dương  Phật pháp,  mà  là phản 

Phật giáo, phản đối sự răn dạy của đức Phật trong kinh luận. Phật dạy chúng 

ta  “tâm bao thái hư, lượng châu sa giới” (tâm bao thái hư, lượng trọn khắp 

các cõi  nhiều  như cát), Phật chỉ dạy chúng ta  “từ bi vi bổn, phương tiện vi 

 môn” (từ bi làm gốc, phương tiện làm cửa), Phật dạy chúng ta  “nhân từ bác 

 ái, phá mê khai ngộ, lìa khổ được vui”.  Chúng ta  nghĩ,  nói,  làm,  hoàn toàn 

trái ngược  với  những điều ấy thì có còn  là học Phật  hay chăng? Đấy chẳng 

phải  học  Phật,  mà  là  phản  Phật!  Đệ  tử  Phật  phản  đối  sự  răn  dạy  của  đức 

Phật, há chẳng phải là dùng chiêu bài Phật giáo mà phản đối Phật ư? Họ tin 

tưởng  vào  điều  gì?  Họ tin  tưởng  vào phiền  não tập khí của chính  mình, tin 

tưởng danh văn lợi dưỡng của chính mình, tin vào những thứ đó, chứ chẳng 

tin vào sự răn dạy của đức Phật. 

Đối  với  tình  hình  ấy,  phải  làm  sao?  Thưa  cùng  quý  vị,  phải  bắt  đầu  từ 

chính  bản  thân  mình.  Trong  thời  đại  hiện  nay,  tự do,  dân  chủ  rộng  mở,  đề 

xướng nhân quyền, nhân quyền cao hơn bất cứ gì khác! Chúng ta không thể 

can thiệp  vào chuyện  người khác,  mà cũng chẳng thể phê bình  người khác, 

chỉ có tự kiểm điểm, sửa lỗi, đổi mới, [tự xét] chính mình có mắc căn bệnh 

tệ  hại  ấy  hay  không?  Điều  trọng  yếu  là  phải  bắt  đầu  từ  chính  mình.  Người 

khác  khen  mình  chê  người,  chúng  ta  phải  khác  họ,  ta  phải  khiêm  hư,  khen 

ngợi  người  khác.  Dù  người  khác  có  chín  mươi  chín  điều  bất  thiện,  họ  vẫn 

còn có một chuyện lành, chín mươi chín điều chẳng lành không cần nhắc tới, 

cũng chẳng để bụng, tự mình tu cho thuần tịnh, thuần thiện, thì tiền đồ Phật 

pháp mới có chút ánh sáng. 

Tôi khuyến khích các vị đại biểu Phật giáo các nơi đến dự hội, chúng ta 

phải tự giác ngộ, phải tự đoàn kết, phải chủ động đi thăm các tông phái khác 

biệt, người này với người kia phải thường qua lại, phải khích lệ lẫn nhau. Ai 

có thể tiếp nhận, chúng ta sẽ nắm tay cùng thực hiện nhiệm vụ hoằng pháp 

lợi sanh; ai không thể  tiếp  nhận, đừng  miễn cưỡng! Chẳng  những chúng ta 

phải  làm  như thế đối  với những tông  phái khác biệt trong  nhà Phật,  mà đối 

với  hết  thảy  các  tôn  giáo  khác  biệt  trong  thế  gian,  chúng  ta  cũng  phải  chủ 

động đi thăm hỏi. 

Chúng  tôi  muốn  đem  quan  niệm  trong  ba  câu  “vì  tướng  xuất  thế,  vì 

 thường  theo  Phật,  vì  Phật  pháp  phải  nhờ  vào  Tăng  để  truyền”  để  chân 

thành, cung kính cúng dường tất cả tôn giáo trong thế gian; hy vọng mỗi tôn 

giáo đều có thể tích cực học tập kinh điển của họ, thực hiện kinh điển, khiến 

cho những giáo huấn trong kinh điển được tỏa sáng rạng rỡ bởi chính những 

giáo đồ và hàng giáo phẩm, chức sắc, thì hạnh phúc, hòa bình, mỹ mãn vĩnh 

cửu trên thế gian này mới hòng thực sự thực hiện được. 

Giáo  học  Phật  pháp,  giáo  huấn  của  cổ  thánh  tiên  hiền  Trung  Quốc  dạy 

chúng ta những gì? Lúc giảng kinh chúng tôi thường nói: Dạy chúng ta hiểu 

rõ  chân  tướng  của  ba  sự  thật.  Thứ  nhất  là  hiểu  rõ  quan  hệ  giữa  người  và 

người; thứ hai là dạy chúng ta hiểu rõ quan hệ giữa con người và hoàn cảnh 

tự nhiên; thứ ba là dạy chúng ta hiểu rõ mối quan hệ giữa con người và trời 

đất quỷ thần. Hiểu rõ ba điều này! Hiểu rõ rồi mới giác ngộ, không hiểu rõ là 

mê hoặc, hiểu rõ sẽ giác ngộ! 

Giác ngộ rồi, trong đời này ta có phương hướng và  mục tiêu chính xác, 

sống cuộc  đời của Phật,  Bồ  Tát; tức  là dùng  thiện tâm, thiện  ý, thiện  hạnh, 

thiện  ngôn,  dùng  tịnh  tâm,  tịnh  ý,  tịnh  hạnh,  tịnh  ngữ  để  đối  đãi  hết  thảy 

chúng  sanh,  đối  đãi  hết  thảy  vạn  vật.  Đức  Phật  thường  nói:  “Tâm  bao  thái 

 hư, lượng châu sa giới”,  chúng ta thực sự học tập được điều đó, giống như 

chư Phật, Như Lai, như Pháp Thân Bồ Tát, tâm tịnh khắp pháp giới, ý lành 

trọn  Sa  Bà.  Để  thực  hiện  trong  cuộc  sống,  Ấn  Quang  đại  sư  dạy  chúng 

ta “đôn luân, tận phận, nhàn tà, tồn thành, tín nguyện niệm  Phật, cầu sanh 

 Tịnh Độ” (giữ vẹn luân thường, tận hết trách nhiệm, ngăn lòng tà, giữ lòng 

thành,  tín  nguyện  niệm  Phật,  cầu  sanh  Tịnh  Độ).  Phương  hướng,  mục  tiêu 

nhất định là như vậy. 

Thanh Văn là thành tựu vô lượng vô biên công đức lợi ích cho mình lẫn 

người.  Bởi  thế,  cốt  lõi  của  ba  câu  ấy,  quan  trọng  nhất  là “thường  tùy  Phật 

 học” . Họ thường theo học với Phật, tuyệt! Câu này nói rất hay. Nay chúng ta 

nhất định phải tuân theo sự giáo huấn của  đức Phật, lời  giáo  huấn của Phật 

nằm trong kinh luận. Kinh luận rất nhiều,  “thâm nhập một môn, huân tu lâu 

 dài”.  Quý  vị chọn tu theo  bộ kinh  luận  nào cũng được, đều  giống  nhau cả. 

Cần nhất là phải biến những đạo lý được giảng trong kinh luận đó thành tư 

tưởng, kiến giải của chính mình, đó là điều quan trọng, chúng ta phải thực sự 

học theo, phải buông xuống thành kiến của chính mình, thuận theo lời Phật 

răn dạy. Trong kinh luận, đức Phật dạy chúng ta sống như thế nào, làm lụng 

như thế  nào,  xử sự, đãi  người, tiếp  vật  ra  sao, chúng  ta phải  hoàn toàn  học 

theo.  Sống  như  Phật,  Bồ  Tát,  sống  cuộc  đời  giác  ngộ,  chẳng  còn  mê  hoặc 

nữa! 



---o0o--- 

6.1.1.6.2.2. Biện định duyên do và vai trò của Bồ Tát chúng 

  

Thứ  hai,  “Bồ  Tát  cư  trung,  tướng  bất  định  cố,  bất  thường  tùy  cố,  biểu 

 Trung  Đạo  cố”  (Bồ  Tát  xếp  vào  giữa  vì  hình  tướng  không  nhất  định,  vì 

chẳng thường theo  Phật,  vì biểu thị  Trung Đạo). Bốn câu  này cần phải  giải 

thích, chớ nên hiểu lầm!  “Tướng bất định” : Bồ Tát hiện tướng tại gia. Quý 

vị thấy Thiện Tài đồng tử tham học năm mươi ba lần, năm mươi ba vị [thiện 

tri thức] đều là Bồ Tát. Trong kinh Hoa Nghiêm, nếu nhìn từ bên ngoài, các 

vị ấy đều là Pháp Thân Bồ Tát, từ bậc Sơ Trụ trong Viên Giáo trở lên. Mang 

những  thân  phận  nào?  Nam,  nữ,  già,  trẻ,  các  ngành,  các  nghề!  Tướng  bất 

định mà! Chẳng hiện tướng xuất gia, mà là tướng bất định. 

 “Bất  thường  tùy” :  Chẳng  thường  tùy  là  nói  theo  phương  diện  hình 

tướng. Bọn họ chẳng giống với Thanh Văn hằng ngày kề cận Thích Ca Mâu 

Ni Phật, họ thường đơn độc  giáo  hóa  một phương,  nhưng  hết sức coi trọng 

cơ  hội  giáo  dục,  ấy  là  Bồ  Tát!  Nhưng  quý  vị  phải  nhớ  kỹ:  Bồ  Tát  học  tập 

kinh  luận  của  Phật,  Bồ  Tát  không  một  giây  phút  nào  phóng  túng;  so  ra, 

Thanh  Văn  không  sao  bằng  được;  Bồ  Tát  hoàn  toàn  dung  hóa,  hoàn  toàn 

thực  hiện  được.  Bởi  thế,  trong  khi  sắp  xếp,  Bồ  Tát được  xếp  vào  giữa  “để 

 biểu thị Trung Đạo” , chúng ta phải hiểu rõ điều này. 

Thanh  Văn  giống  như  học  trò  tiểu  học,  phải  theo  thầy,  tự  mình  chưa 

thuần thục, thầy đặt ra rất nhiều quy củ, nhất định phải tuân thủ. Bồ Tát như 

sinh viên đại học, như nghiên cứu sinh (post-graduate student), chẳng còn có 

nhiều quy củ như thế nữa. Vì sao? Họ đã có năng lực tự kiềm chế. Học trò 

tiểu học không có năng lực tự kiềm chế nên thầy phải đặt ra rất nhiều quy củ 

để  uốn  nắn  chúng.  Bồ  Tát  là  sinh  viên  đại  học,  là  nghiên  cứu  sinh,  thầy 

chẳng cần phải bận tâm đến những điều nhỏ nhặt, họ đã có năng lực tự chăm 

sóc mình. Bồ Tát có năng lực phân biệt chân - vọng, có năng lực phân biệt tà 

- chánh,  thị  - phi,  thiện  - ác,  lợi  -  hại.  Bồ  Tát có  những  năng  lực  ấy,  họ  tự 

biết cách tránh xấu, đón tốt, chẳng giống học trò tiểu học chẳng biết gì, thầy 

phải luôn trông chừng. Bồ Tát biểu thị Trung Đạo. 

  

---o0o--- 

6.1.1.6.2.3. Biện định duyên do và vai trò của ngoại hộ chúng 



 “Thiên nhân lệ hậu”  (trời người được nêu sau cùng), tức  “cập Thích Đề 

 Hoàn  Nhân  đẳng  vô  lượng  chư  thiên  đại  chúng  câu” ,  họ  được  xếp  sau 

cùng.  “Thế gian tướng cố” : là người cõi tục,  “phàm thánh phẩm tạp” : Dù là 

người  thế  gian,  nhưng trong  người thế  gian  lại có  Phật, có  Bồ Tát ứng  hóa 

trong đó. Dù ứng  hóa trong ấy,  nhưng  họ  biểu diễn  vai  trò phàm  phu trong 

thế gian. Bởi thế, họ vẫn được kể vào sau cùng.  “Ngoại hộ chức cố” : Công 

việc  chủ  yếu  của  họ  là  ngoại  hộ  (bảo  vệ  bên  ngoài),  hộ  trì  Phật  pháp,  đến 

giúp  sức,  ủng  hộ  việc  giáo  dục  của  Phật.  Bởi  thế,  họ  thị  hiện  thành  quốc 

vương,  đại  thần,  trưởng  giả,  cư  sĩ,  hết  sức  nhiệt  tâm  đến  giúp  Thanh  Văn, 

đến  giúp  Bồ  Tát  giáo  hóa  đại  chúng,  đặc  biệt  là  Thanh  Văn;  bởi  lẽ,  Thanh 

Văn  mang hình tướng xuất gia. Giáo hóa chúng sanh phải có rất nhiều tăng 

thượng duyên, họ đều làm công tác ngoại hộ. 

Hiện thời, ta thường nói là xúc tiến một hoạt động, nhất là trong những 

hoạt động có quy mô lớn, chúng ta biết rõ cần phải có nhân lực, vật lực, tài 

lực  tương  đương.  Một  hoạt  động  hoằng  pháp  quy  mô  lớn  trong  Phật  pháp, 

nếu  có  từ  một  vạn  người,  hai  ba  vạn  người  trở  lên  tham  gia,  chúng  ta  hãy 

nghĩ  xem  cần phải có địa  điểm to  lớn.  Tất nhiên  người  từ  bốn phương tám 

hướng dồn đến, phương tiện giao thông, chỗ ở, ăn uống cho ngần ấy người 

chẳng phải là chuyện dễ. Bởi thế, phải có một tổ chức có khả năng mạnh mẽ 

mới có thể chu toàn hoạt động ấy. Trong hoạt động đó có những người đến 

diễn  giảng,  giảng  kinh,  đương  nhiên  cũng  có  khả  năng  là  mọi  người  đến 

cùng nhau niệm Phật, ai sẽ lãnh chúng niệm Phật? Chắc chắn cũng có những 

người nhân cơ hội đó cầu được truyền thọ Tam Quy Ngũ Giới. 

Trong công tác trù bị, nhóm mời những nghĩa công (volunteer, người 

làm công quả) đảm nhiệm việc tiếp đãi, nghĩa công đảm nhiệm các bộ phận, 

số người chẳng  thể  ít được!  Tổ chức  một  đại  hoạt động  như thế,  rất có thể 

phải cần đến một hai ngàn nghĩa công, lại phải trù bị tài nguyên, tài lực, vật 

lực thảy đều phải đầy đủ, thì hoạt động ấy mới thành công, mới tổ chức viên 

mãn được. Những việc ấy do quốc vương, đại thần, trưởng giả, cư sĩ hộ pháp 

thực  hiện,  trong  xã  hội  họ  ủng  hộ  sự  giáo  học  của  Phật  pháp,  thúc  đẩy  sự 

nghiệp hoằng pháp lợi sanh. Nhà Phật chúng ta gọi là “pháp hội”, người thời 

nay  gọi  là “hoạt động”.  Lúc Thích Ca Mâu Ni Phật còn tại thế, những  hoạt 

động ấy lớn hay nhỏ, thời gian dài hay ngắn không nhất định, suốt đời Ngài 

thực  hiện  hơn  ba  trăm  lượt,  giảng  kinh  thuyết  pháp  bốn  mươi  chín  năm. 

Trong bốn  mươi chín năm, Ngài thực hiện hơn ba trăm lần hoạt động. Hoạt 

động nhỏ thì năm ba ngày, hoạt động lớn có khi hai ba năm. Xưa nay, trong 

nước,  ngoài  nước  đều  chẳng  ra  ngoài  lệ  này;  vì  thế,  ngoại  hộ  hết  sức  quan 

trọng. 

Có rất nhiều vị ngoại hộ nhiệt tâm dường ấy, ngoại hộ là những chuyên 

viên, chứ không phải tay mơ; chư Phật, Bồ Tát ứng hóa trong ấy. Trong nhà 

Phật thường nói:  “Một đức Phật xuất thế, ngàn đức Phật ủng hộ”.  Trong số 

ngàn  đức  Phật  ấy,  có  khả  năng  là  quá  nửa  hiện  tướng  thế  gian,  mang  thân 

phận tại gia đến hộ trì Phật pháp, chứ chẳng phải là phàm nhân. Mọi người 

cùng  diễn  một  vở  tuồng  hay  trên  sân  khấu,  nhằm  mục  đích  gì?  Nhằm  mục 

đích  giáo  hóa  chúng  sanh,  dạy  dỗ,  hướng  dẫn  xã  hội.  Chẳng  riêng  gì  Phật 

giáo như thế, quý vị hãy chú tâm quan sát kỹ, tất cả hết thảy tôn giáo đều là 

giáo học của thần thánh. 

Tôi  cùng  một  số  hiệu  trưởng  các  trường  đại  học  bên  này  cũng  thường 

bàn  luận  về  vấn  đề  này.  Hiện  thời,  sự  giáo  dục  trong  nhà  trường  chỉ  dạy 

khoa học kỹ thuật, công thương nghiệp, dạy người ta cách kiếm tiền ra sao. 

Còn quan hệ giữa người với người, con người phải yêu thương, giúp đỡ, tôn 

trọng  lẫn  nhau  thì  không  hề  giảng  đến.  Bởi  thế,  tuy  nền  giáo  dục  của  các 

trường  hiện  nay  rất  phát  đạt,  nhưng  vấn  đề  xã  hội  ngày  càng  thêm  nghiêm 

trọng.  Rốt  cuộc  là  do  nguyên  nhân  nào,  có  ai  thực  sự  nghiêm  túc  nghĩ  đến 

hay  chăng?  Trong  giáo  dục  hiện  tại,  chẳng  có  sự  giáo  dục  của  thánh  hiền, 

cho  nên  chẳng  có  giáo  dục  về  hạnh  phúc.  Chỉ  có  giáo  dục  thánh  hiền  mới 

hòng đạt được hạnh phúc, an định, hòa bình chân chánh. 



---o0o--- 

6.1.1.6.3. Giảng tường tận về Thanh Văn Chúng 

6.1.1.6.3.1. Minh định quả vị 



Xin hãy xem tiếp: 



 Giai thị đại A La Hán, chúng sở tri thức.  

皆是大阿羅漢。眾所知識。 

 (Đều là các vị đại A La Hán, được mọi người quen biết).  

   

 “Giai  thị”  nghĩa  là  một  ngàn  hai  trăm  năm  mươi  lăm  người  ấy  “đều 

 là”.  Chúng  ta  nghe  nói  như  vậy,  biết  rõ  họ  đều  chẳng  phải  là  người  tầm 

thường.  A  La  Hán  vốn  là  danh  xưng  của  quả  vị  Tiểu  Thừa,  quả  vị  tối  cao 

trong  Tiểu  Thừa  gọi  là  A  La  Hán.  A  là  Vô,  La  Hán  là  Học;  bởi  thế,  A  La 

Hán dịch sang tiếng Hán là Vô Học. Vô Học nghĩa là như nay chúng ta nói 

“đã tốt nghiệp”. Công khóa tu học của anh thảy đều viên  mãn cả rồi, chẳng 

còn gì để học nữa, thì gọi là tốt nghiệp nơi pháp Tiểu Thừa. Nay ở đây, kinh 

chép là “đại A La Hán”,  chỉ rõ họ chẳng phải là Tiểu Thừa, mà là Đại Thừa. 

Địa vị Vô Học trong Đại Thừa là Thập Địa, tức là địa vị Pháp Vân Địa thứ 

mười  trong  mười Địa. Nói cách khác,  một  ngàn  hai trăm  năm  mươi  lăm  vị 

đây, học vị thấp nhất là Pháp Vân Địa Bồ Tát, địa vị cao lắm! 

Kinh  Nhân  Vương  chia  Bồ  Tát  thành  năm  bậc,  đều  dùng  chữ  Nhẫn  để 

gọi,  cao  nhất  là  Tịch  Diệt  Nhẫn.  Pháp  Vân  Địa  Bồ  Tát  là  Tịch  Diệt  Nhẫn. 

Thấp  hơn  một bậc  là  Vô  Sanh Pháp Nhẫn, Vô Sanh Pháp Nhẫn ai  nấy đều 

nghe quen, trong kinh nhắc đến rất nhiều. Trong kệ Hồi Hướng cũng thường 

nói  đến,  còn  Tịch  Diệt  Nhẫn  ít  nghe  đến  hơn.  Tịch  Diệt  Nhẫn  cao  hơn  Vô 

Sanh Pháp Nhẫn.  Trong  bài kệ  Hồi  Hướng của  Tịnh tông, chúng ta thường 

niệm:  “Hoa khai kiến Phật ngộ Vô Sanh” , thường niệm hoài! Ngộ Vô Sanh 

tức  là Vô Sanh Pháp Nhẫn. Vô Sanh Pháp Nhẫn  là Thất Địa, Bát Địa, Cửu 

Địa,  ba  địa  vị  này  chứng  được  Vô  Sanh  Pháp  Nhẫn.  Địa  thứ  mười,  Đẳng 

Giác,  Diệu  Giác  (Diệu  Giác  là  quả  vị  Như  Lai),  ba  địa  vị  này  là  Tịch  Diệt 

Nhẫn,  thanh  tịnh  tịch  diệt.  Kinh  Lăng  Nghiêm  nói:  “Sanh  diệt  ký  diệt,  tịch 

 diệt  hiện  tiền” (Sanh  diệt  đã  diệt  rồi,  tịch  diệt  hiện  tiền),  nói  về  cảnh  giới 

này,  đây  là  cảnh  giới  chẳng  thể  nghĩ  bàn!  Như  vậy,  quý  vị  mới  hiểu  thân 

phận rốt ráo của những vị đó. Trên sân khấu, họ đóng những vai khác nhau, 

chứ sự thật đều là Phật, Bồ Tát Tịch Diệt Nhẫn. 

Đã nói đến A La Hán thì cũng phải giới thiệu đơn giản như thế này: 

Trong danh từ A La Hán bao gồm ba ý nghĩa: 

1) Thứ nhất là Ứng Cúng. Phước huệ viên mãn, trong Tiểu Thừa là tiểu 

viên  mãn,  trong  Đại  Thừa  là  đại  viên  mãn.  Ngài  xứng  đáng  tiếp  nhận  đại 

chúng cúng dường, cho nên gọi là Ứng Cúng. Vì sao? Ngài thực sự là ruộng 

phước cho hết thảy chúng sanh, cúng dường Ngài có phước báo, gieo phước 

điền!  Phước  báo  rốt  cuộc  ở  tại  đâu?  Ta  gieo  phước  ấy,  ta  được  những  gì? 

Con  người  hiện  thời  khởi  tâm  động  niệm  chẳng  lìa  khỏi  tánh  thực  dụng, 

đúng  là  rất  thực  dụng,  không  giả  chút  nào!  Vị  A  La  Hán  đó  có  trí  huệ,  có 

đạo  đức,  có  năng  lực,  chúng  ta  cúng  dường  Ngài,  phục  vụ  Ngài,  chúng  ta 

không có trí huệ, chẳng có phước báo, Ngài trụ trong thế gian này, hoặc bất 

luận trụ trong thế giới nào, Ngài luôn mang thiện tâm thiện ý giáo hóa chúng 

sanh, dạy những gì? Dạy làm sao tu phước, dạy làm sao tu huệ. Quý vị nói 

xem hạng người như vậy ta có nên cung kính cúng dường hay chăng? Chúng 

ta  cung  kính  cúng  dường  có  phải  là  được  phước  báo  hay  chăng?  Thực  sự 

được phước báo. 

Trong sự nghiệp của Ngài, ta có một phần duyên trong đó. Cúng dường 

bất luận là bao nhiêu, thành tâm, thành ý, đó là pháp bình đẳng. Cúng dường 

bao  nhiêu  không  bàn  đến,  thành  tâm  thành  ý  cúng  dường,  tận  tâm  tận  lực 

cúng  dường,  quý  vị  đạt  được  phước  huệ  trọn  phần.  Tận  tâm  tận  lực  cúng 

dường, thành tâm thành ý cúng dường, quý vị đạt phước huệ chân thật. Quý 

vị ức niệm Ngài, quan sát Ngài, thường xuyên nghĩ đến Ngài, tự nhiên ta sẽ 

sanh trí huệ, sanh phước đức. Chúng ta học Phật, thử hỏi có phải là chúng ta 

thường  nghĩ  đến  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  hoặc  thường  nghĩ  đến  A  Di  Đà 

Phật,  thường  xuyên  quán  sát  Thích  Ca,  Di  Đà.  Các  Ngài  chẳng  ở  đây,  ta 

quan  sát  bằng  cách  nào?  Trong  kinh  điển  giới  thiệu  rất  rõ  ràng,  đọc  tụng 

kinh điển là quan sát những hành vi của các Ngài. 

Ngài đối với hết thảy  mọi người, đối với hết thảy chúng sanh - hết thảy 

chúng sanh ở đây bao gồm cả hoàn cảnh tự nhiên, thực vật, khoáng vật. Hiện 

tượng  tự  nhiên  đều  do  các  duyên  hòa  hợp  mà  sanh;  bởi  thế,  đều  gọi  là 

“chúng sanh”. Quán sát Ngài đối đãi thiên địa quỷ thần bằng cái tâm gì, thái 

độ như thế  nào, hành  vi ra sao? Chúng ta  phải  học tập theo đó. Bởi  lẽ, tấm 

lòng,  thái  độ,  cách  làm  của  Ngài  đều  là  thuần  chánh,  chánh  chứ  không  tà, 

giác  chứ  không  mê,  tịnh  chứ  chẳng  nhiễm,  thuần  tịnh,  thuần  chánh,  thuần 

giác.  Quý  vị  tụng  kinh,  hằng  ngày  niệm  kinh,  miệng  có,  tâm  không,  chẳng 

thể  đạt  được  lợi  ích.  Quý  vị  xem  chẳng  phải  là  cổ  đức  thường  dạy  chúng 

ta:  “Tụng  kinh  phải  tùy  văn  nhập  quán” đó  sao?  Dõi  theo  kinh  văn,  khiến 

cho kinh văn và tâm mình dung hợp thành một thể, thì gọi là  “tùy văn nhập 

 quán”,  thực sự biến thành của mình thì mới thực sự được lợi ích. 

Nếu kinh vẫn là kinh của Thích Ca Mâu Ni Phật, tư tưởng kiến giải của 

chính mình vẫn là phiền não tập khí thì có ích gì? Đọc kinh kiểu đó chỉ là tốt 

lành  ngoài  miệng  mà  thôi,  tâm  hạnh  chẳng  hề  thay  đổi,  chẳng  dung  nhập, 

chẳng khế nhập. Bởi thế, quý vị chẳng thể khế nhập cảnh giới nói trong kinh 

luận. Quý vị chẳng hấp thụ được một tí xíu xiu chất bổ nơi kinh luận! Kinh 

ấy chỉ niệm xuông; thời gian, tinh lực đều lãng phí hết. Nói dễ nghe hơn một 

chút  là  “một phen thoảng qua tai, vĩnh viễn trở thành hạt giống đạo”,  gieo 

hạt giống vào A Lại Da Thức mà thôi, hiện tại chẳng khởi tác dụng. Nói như 

vậy cũng là thật, chẳng giả đâu! Do vậy, có đọc vẫn hơn tốt hơn không đọc. 

Bất luận quý vị hữu tâm hay vô tâm, trong A Lại Da thức đều được gieo hạt 

giống. Hữu tâm, có ý thức đọc thì sức của chủng tử ấy mạnh hơn một chút. 

Vô  tâm,  vô  ý,  bất  đắc  dĩ  miễn  cưỡng  tiếp  nhận  thì  sức  của  chủng  tử  ấy  rất 

yếu mỏng. Bố thí, cúng dường là tu phước! A La Hán là Ứng Cúng. 

Trước lúc chứng A La Hán thì ôm bát khất thực, bởi thế trong nhà Phật 

gọi Khất Sĩ; tỳ-kheo xưng là Khất Sĩ (chữ tỳ-kheo có ba ý nghĩa); chứng A 

La  Hán  rồi,  chẳng  gọi  là  Khất  Sĩ  nữa,  mà  gọi  là  Ứng  Cúng.  Khất  là  khất 

thực, người Trung Quốc gọi là “khất cái” (ăn mày), nhưng họ chẳng phải là 

Cái  mà  là  Sĩ.  Sĩ  là  gì?  Là  người  đọc  sách  ở  Trung  Quốc.  Tỳ-kheo  có  đạo 

đức, có học vấn, nên gọi là Sĩ. 

2) Ý nghĩa thứ hai, A La Hán có nghĩa là Sát Tặc (giết giặc). Trong quá 

khứ, trước kia tôi ở Đài Loan, đã từng có một vị linh  mục Thiên Chúa giáo 

cũng thường xem kinh Phật. Có lần, ông ta hỏi tôi: “Sao A La Hán vẫn còn 

bất thiện như thế? Ông ta còn sát tặc! Phật giáo các ông nói chẳng sát sanh, 

sao ông ta  lại  giết  giặc?” Đó  là đọc theo  văn tự, chẳng  hiểu rõ ý  nghĩa bên 

trong. “Tặc” ở đây không phải là người, mà là gì? Là phiền não, ví phiền não 

như kẻ giặc. Bởi lẽ, nếu chúng ta gặp phải giặc, tài vật sẽ bị chúng nó cướp 

hết, tổn thất tài vật. 

Phật nói con người có phiền não (Kiến Tư phiền não, Trần Sa phiền não, 

Vô Minh phiền não) chướng ngại pháp tài công đức nơi tự tánh, khác nào bị 

kẻ  trộm  đoạt  đi,  chẳng  dùng  được,  chẳng  thọ  dụng  được.  Bởi  thế,  ví  phiền 

não như giặc, Sát Tặc là đoạn phiền não, là chuyển biến phiền não, có nghĩa 

như vậy, chứ chẳng phải là thực sự giết người! Phật, Bồ Tát dầu gặp kẻ trộm 

vặt  hay cường đạo đến uy  hiếp, cướp đoạt, các Ngài vẫn  gật  gù, cười  mỉm, 

hoan hỷ, sung sướng, chắc chắn chẳng so đo, lẽ đâu giết nó! Bởi thế, Tặc ở 

đây là phiền não. Tại nhân địa (khi còn tu nhân), tức là nơi tỳ-kheo thì xưng 

là Phá Ác, tức là đoạn ác tu thiện. 

3) Thứ ba, A La Hán có nghĩa là Vô Sanh. Tiểu Thừa A La Hán chẳng 

còn thọ sanh trong  luân  hồi  lục đạo, đã dứt sanh tử trong  luân  hồi  lục đạo. 

Họ có vào luân hồi lục đạo là thừa nguyện tái lai, chứ chẳng vì nghiệp lực, 

bởi  thế  gọi  là  Vô  Sanh.  Nơi  nhân  địa,  tỳ-kheo  xuất  gia  gọi  là  Bố  Ma.  Một 

người thực sự phát tâm xuất gia, Ma Vương đau đầu, cảm thấy hoảng sợ, vì 

sao? Ma Vương ái dục hết sức nặng, mà cũng hết sức chấp trước. Hắn thống 

trị thế gian này, tất cả hết thảy người, hết thảy chúng sanh trong thế gian hắn 

đều  cho  là  quyến  thuộc  của  mình.  Nay  quyến  thuộc  đó  phát  tâm  xuất  gia, 

muốn  lìa  khỏi  hắn,  muốn  vượt  khỏi  tam  giới  lục  đạo,  hắn  rất  bực  bội,  cho 

nên hoảng hốt. Đó là ý nghĩa thứ ba. 

Nay  chúng  ta  hiểu  Đại  A  La  Hán,  Đại  A  La  Hán  Vô  Sanh,  phải  nhanh 

chóng  đoạn  hết  vô  minh,  bốn  mươi  mốt  phẩm  vô  minh  chỉ  còn  hai  phẩm 

chưa đoạn, thực sự vô sanh. Sát Tặc cũng là đoạn phiền não, đoạn sạch Trần 

Sa  phiền  não,  đoạn  sạch  Kiến  Tư  phiền  não,  Vô  Minh  phiền  não  cũng  sẽ 

phải đoạn sạch. Trí huệ, năng lực, tướng hảo giống như Phật quả, chẳng kém 

Như  Lai  cho  mấy,  hết  sức  gần,  Bởi  thế,  Ngẫu  Ích  đại  sư  lại  bảo  chúng  ta: 

Các vị ấy đều là Pháp Thân đại sĩ, thị hiện thân phận Thanh Văn để vì chúng 

ta  chứng  minh  pháp  môn  Tịnh  Độ  trì  danh  niệm  Phật  này  chẳng  thể  nghĩ 

bàn. Vì thế, gọi là Đại. 

Những vị ấy gần bên đức Phật, mỗi cá nhân đều thị hiện có năng lực thù 

thắng, nay chúng ta gọi là “chuyên trường” (sở trường). Mỗi cá nhân đều có 

sở trường thù thắng, được đại chúng trong xã hội biết đến, cũng như nay ta 

nói  “mức  độ  nổi  danh  rất  cao”.  Những  vị  ấy  hằng  ngày  theo  Phật,  học  tập 

theo Phật, người thế gian trông thấy như vậy sẽ chịu ảnh hưởng của họ: Nhất 

định là Phật rất có đạo đức, rất có học vấn; nếu không, những vị kia sao lại 

học  với  Ngài?  Bởi  thế,  các  vị  ấy  là  Ảnh  Hưởng  Chúng  của  hết  thảy  đại 

chúng. Giúp Phật giáo hóa chúng sanh, đó là  “chúng sở tri thức”.  “Chúng” 

là đại chúng trong xã hội. Đại chúng trong xã hội đều hay biết,  mức độ nổi 

danh rất cao, ai nấy đều nhận biết (“tri thức”). Hoặc có thể nói: Tri là nghe 

tiếng,  Thức  là  từng  gặp  mặt.  Hiểu  ở  mức  độ  sâu  hơn,  Tri  là  biết  người  ấy, 

cũng như đã từng gặp gỡ người ấy; Thức là gì? Thức là khá hiểu rõ, biết rõ 

người ấy. Tiếp đó, kinh nêu danh hiệu các bậc Thượng Thủ. 



---o0o--- 

6.1.1.6.3.2. Nêu tên chúng Thanh Văn thượng thủ 

   

 Trưởng lão Xá Lợi Phất.  

長老舍利弗。 

   

Tổng cộng gồm mười sáu vị. Ngẫu Ích đại sư chia thành sáu loại lớn: 

1) Loại thứ nhất là đạo đức, trí huệ, tài năng,  “đức huệ tài năng”  là loại 

thứ nhất. 

2) Loại thứ hai tương phản sít sao,  “ngu muội độn căn”.  Ngu  muội độn 

căn chỉ có một vị, trong mười sáu vị chỉ có một vị, khi nào giảng đến, tôi sẽ 

giới thiệu cùng quý vị. 

3)  Loại  thứ  ba  là  “hiển  thị  nhân  quả”.  Hiển  (顯)  là  tỏ  rõ,  Thị  (示)  là 

trình bày. Quá khứ gieo nhân, hiện tại chịu quả báo. 

4) Loại thứ tư hoàn toàn tương phản,  “thiện tàng dưỡng hối”  (khéo giấu 

công phu tu dưỡng). Các vị này thực sự có đạo đức, có học vấn, có năng lực, 

nhưng  chẳng  tỏ  lộ.  Quý  vị  thấy  họ  tựa  hồ  tầm  thường,  nhìn  chẳng  ra  đâu. 

Người Trung Quốc thường nói những người như vậy là “thâm tàng bất lộ”; 

nhưng  Ngẫu  Ích  đại  sư  dùng  nhóm  chữ ấy  rất  hay,  thâm  tàng  bất  lộ  không 

bằng “thiện tàng dưỡng hối”. 

5)  Loại  thứ  năm  là  “thế  pháp  phương  tiện”,  tức  là  tùy  thuận  thế  gian, 

hành pháp phương tiện. 

6) Cuối cùng là  “tinh tấn phá chướng”,  dũng mãnh, tinh tấn phá nghiệp 

chướng. 

Chia thành sáu loại, nay chúng tôi giới thiệu từng vị một. 

Vị thứ nhất là Xá Lợi Phất (Śāriputra),  “trưởng lão Xá Lợi Phất”.  Trong 

Phật pháp, Ngài đức cao trọng vọng, lại còn cao tuổi. Tuổi tác trẻ quá chẳng 

thể  xưng  là  “trưởng  lão”,  nói  chung  phải  có  tuổi  một  chút.  Trong  quá  khứ 

phải từ bốn  mươi tuổi trở lên. Người bốn mươi tuổi trở  lên, có đạo đức, có 

học  vấn  mới  xưng  là Trưởng  Lão. Phật  môn cũng chẳng  ngoại  lệ, nhà Phật 

tính theo thời gian xuất gia. Quý vị xuất gia đã lâu, có đạo đức, có học vấn, 

mọi  người tôn  xưng  là  Trưởng  Lão.  Trong các đồng  học,  ngài Xá  Lợi Phất 

đại  diện  cho  trí  huệ  bậc  nhất.  Nếu  nói  theo  cách  bây  giờ,  Ngài  là  một  triết 

gia. 

Trong xã hội đương thời, vị này đức cao trọng vọng, mọi người đều biết 

Xá Lợi Phất trí huệ trác tuyệt, biện tài vô ngại, suốt cả đời chưa từng gặp đối 

thủ.  Thử nghĩ con  người  như thế theo  học với  Thích Ca Mâu Ni Phật, suốt 

đời chẳng lìa khỏi Thích Ca Mâu Ni Phật, ở sát bên Thích Ca Mâu Ni Phật 

thì Thích Ca Mâu Ni Phật là người như thế nào mà có thể khiến cho Xá Lợi 

Phất tâm phục, khẩu phục, biểu hiện ra hành động như thế? Tất nhiên Thích 

Ca Mâu Ni Phật đáng để chúng ta tôn kính, đáng để chúng ta học theo. Quý 

vị nhìn vào Xá Lợi Phất thì hiểu Ngài giúp Phật giáo hóa chúng sanh. Chúng 

tôi đọc trong kinh thấy Thích Ca Mâu Ni Phật nói Xá Lợi Phất là cổ Phật tái 

lai,  đã  thành  Phật  từ  bao  nhiêu  kiếp  trước.  Nay  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  thị 

hiện thành Phật tại  nơi đây, Ngài cũng  đến, thị  hiện thân  phận  Thanh Văn, 

giúp Thích Ca Mâu Ni Phật giáo hóa. Vị thứ hai là: 



 Ma Ha Mục Kiền Liên.  

摩訶目犍連。 

  

Ma Ha (Mahā) là tiếng Phạn có  nghĩa  là  Lớn. Đương thời, tôn  giả Mục 

Liên (Maudgalyāyana) cũng rất nổi danh, được biết đến rất nhiều. Sở trường 

của  Ngài  là  “thần  thông  đệ  nhất” ,  cũng  giống  như  nay  ta  nói  Ngài  là  nhà 

khoa  học. Thần thông của các  nhà khoa  học  hiện  nay thực sự chẳng thể so 

sánh  với  ngài  Mục  Kiền  Liên.  Thiên  nhãn  của  ngài  Mục  Kiền  Liên  thấy 

được tam thiên đại thiên thế giới, thấy được thế giới nhỏ li ty. Khoa học gia 

hiện tại phát minh ra những khí cụ: Viễn vọng kính có thể thấy được rất xa, 

kính hiển vi thấy được thế giới vi sinh vật; nhưng các nhà khoa học sáng chế 

rất nhiều khí cụ, lợi dụng  những khí cụ đó để quan sát, chứ ngài Mục  Liên 

không cần đến chúng. Ngài thị hiện thần thông biến huyễn khiến cho người 

ta tôn kính. Hai vị tôn giả này đều là đạo đức, trí huệ, tài nghệ vượt trỗi hơn 

người, trong tất cả các đồng học, nói theo cách chúng ta hiện thời, hai ngài là 

bậc nhân tài kiệt xuất. Vị thứ ba là: 

   

 Ma Ha Ca Diếp.  

摩訶迦葉。 

  

Vị này cũng thị hiện rất nhiều tài nghệ. Ma Ha dịch là Đại, Đại Ca Diếp 

(Mahā-Kāśyapa). Ngài có  năm trăm đồ chúng  (đệ tử), sau đều quy  y Thích 

Ca  Mâu  Ni  Phật,  toàn  bộ  biến  thành  Thường  Tùy  Chúng  của  Phật.  Danh 

hiệu Ca Diếp có nghĩa là Ẩm Quang (uống ánh sáng); trên thân Ngài có ánh 

sáng  vàng,  ánh  sáng  vàng  ròng  từ  đâu  có?  (Bởi  thế  Ngài  cũng  là  thị  hiện 

nhân  quả).  Trong  quá  khứ,  Ngài  dùng  vàng  ròng  tu  bổ  tượng  Phật.  Tượng 

Phật  cũ  rồi,  tượng  Phật  thếp  vàng,  nhưng  vàng  thếp  bị  rớt  mất,  chẳng  còn 

trang  nghiêm  nữa. Ngài phát tâm thếp  vàng, bởi thế, cảm được quả đời đời 

kiếp kiếp thân có ánh sáng vàng ròng. nhục nhãn phàm phu không thấy được 

sự việc này, chứ nói thật ra, hoàn toàn không khó thấy, người tu Định đều có 

thể thấy. Tâm địa thanh tịnh thì quý vị sẽ thấy thân của mỗi cá nhân đều có 

ánh sáng vàng ròng, màu sắc chẳng giống nhau, lớn nhỏ khác nhau. Từ màu 

sắc của ánh sáng có thể biết được tình trạng sức khỏe, đó là điều người hiện 

thời  rất quan tâm. Rất nhiều  người  luyện  Khí Công có chút thành tựu, thấy 

được khí của người khác, nhà Phật chúng ta gọi là Quang, họ gọi là Khí. 

Khi trước tôi ở Mỹ Quốc, ở Gia Nã Đại, từng gặp những người có công 

năng  đặc dị từ  Trung Quốc đến.  Họ  là  bậc thầy  Khí Công, bọn  họ dạy  Khí 

Công  ở  đó.  Họ  đều  có  thể  thấy  được,  thấy  người  nào  trên  thân  có  quang 

minh hoàng kim là tốt nhất. Ánh sáng vàng, ánh sáng trắng, ánh sáng đỏ, ánh 

sáng lam, ánh sáng màu tro, rất nhiều thứ. Thầy Khí Công cũng trị bệnh cho 

người  ta,  họ  trị  bệnh  bằng  cách  nhìn  màu  của  Khí,  tìm  ra  bộ  vị  mắc  bệnh, 

sau  đó  mới  trị  liệu,  cũng  có  hiệu  quả  kha  khá.  Bởi  thế,  người  theo  học  rất 

nhiều. Giống như họ thấy được, người tu Định cũng thấy được. 

Tôn  giả  Ca  Diếp  là  kim  quang,  quang  minh  màu  vàng  ròng,  Ngài  là  vị 

Đầu Đà đệ nhất. Đầu Đà (Dhuta) là khổ hạnh, khổ hạnh Tăng. Ngài Ma Ha 

Ca Diếp nhà cửa giàu có, xuất thân là con cháu gia đình giàu có mà có thể tu 

khổ hạnh, thật hiếm có, đáng quý! Nếu xuất thân từ gia đình bần cùng mà tu 

khổ  hạnh  thì  nói  trắng  ra  chẳng  khiến  mấy  ai  chú  ý.  Ngài  xuất  thân  từ  gia 

đình phú quý, lại muốn tu khổ hạnh, đại chúng trong xã hội rất chú ý. Vì sao 

Ngài sống cuộc đời như thế? Trong phương thức sanh hoạt ấy nhất định có 

đạo  lý,  nếu  không,  sao  Ngài  lại  vứt  bỏ  phú  quý,  buông  bỏ  hết  thảy  hưởng 

thụ, đi tu khổ hạnh?  Tu khổ  hạnh, tham, sân, si,  mạn, danh  văn, lợi dưỡng, 

ngũ dục, lục trần thảy đều thực sự buông xuống. Buông xuống liền được đại 

tự tại! Thích Ca Mâu Ni Phật “niêm hoa vi tiếu”  (cầm cành hoa giơ lên mỉm 

cười), đại chúng trong pháp hội khi ấy đều cảm thấy hoang mang, chẳng biết 

Thích Ca Mâu Ni Phật ngụ ý gì? 

Thật  ra,  chư  vị  phải  hiểu  các  Ngài  đều  diễn  tuồng.  Một  ngàn  hai  trăm 

năm mươi lăm vị ấy, đừng nói chi khác, chỉ đơn giản là Thường Tùy Chúng 

của  đức  Thế  Tôn,  đều  là  đại  A  La  Hán,  lẽ  đâu  chẳng  biết!  Đương  nhiên  là 

biết! Xá Lợi Phất, Mục Kiền Liên đều là cổ Phật tái lai, ngài Ca Diếp cũng 

là cổ Phật tái lai. Vai kịch cuối cùng giao cho Ngài diễn, dành cho ngài Ma 

Ha Ca Diếp biểu diễn. Bởi thế, ngài Ca Diếp thấy động tác ấy của đức Thích 

Ca  Mâu  Ni  Phật  bèn  mỉm  cười,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  giao  cành  hoa  cho 

tôn  giả,  nói:  “Ta  có  Niết  Bàn  diệu  tâm,  Ca  Diếp  hiểu  được  ý  ấy,  bèn  giao 

 cho  ông  ta”.  Ngài  trở  thành  Sơ  Tổ  Thiền  Tông.  Câu  chuyện  này  có  chép 

trong kinh điển. 

Bởi vậy,  Ngài   “khổ hạnh  thanh cao”,  Thiền tâm  là  chân tâm, mọi 

người chúng ta thấy Ngài rất khổ, cuộc sống rất khổ. Thật ra, Ngài sướng ta 

không hiểu nổi. Ngài ở trong cảnh giới Thiền, chúng ta sống trong ngũ dục 

lục trần, khổ lắm! Các Ngài thấy đó là khổ. Ta thấy các Ngài khổ, các Ngài 

thấy ta khổ. Ta cho mình rất vui, ta chẳng hiểu được niềm vui của các Ngài. 

Niềm  vui Thiền Duyệt, đừng  nói chúng  ta không thể  hiểu tí  xíu  gì  về  niềm 

vui  Thiền  Duyệt,  ngay  cả  niềm  vui  đọc  sách  chúng  ta  cũng  chưa  thể  hiểu 

nổi. Khổng lão phu tử nói  “học nhi thời tập chi, bất diệc duyệt hồ” (học rồi 

làm theo, cũng chẳng vui ư), nay chúng ta “học rồi làm theo, chẳng khổ lắm 

ư?” Khổ quá chừng, vui ở chỗ nào? Bởi thế, đừng nói là cảnh giới của Phật, 

Bồ Tát; cảnh giới của Khổng lão phu tử đã có mấy ai hiểu nổi? Trong lịch sử 

Trung Quốc,  người thực sự  hiểu được  niềm  vui đọc sách chẳng có  mấy ai! 

Hiểu được niềm  vui đọc sách đều  là thánh hiền. Hiểu được  niềm  vui Thiền 

Duyệt là cảnh giới của Bồ Tát, đâu phải cảnh giới phàm nhân! 

Tối cao là  “sanh diệt đã diệt, tịch diệt là vui”,  là sở chứng thuộc quả vị 

Như Lai. Từ Cửu Địa Bồ Tát trở về trước đều không có cách chi hiểu được. 

Vì  thế,  trong  pháp  tánh  có  Thường,  Lạc,  Ngã,  Tịnh,  là  chuyện  thật,  chứ 

không phải giả. Thường là bất sanh, bất diệt, vĩnh hằng bất biến. Lạc là niềm 

vui thực sự, quyết định chẳng khổ. Ngã là chủ tể, là tự tại. Tịnh là thanh tịnh, 

mảy trần chẳng nhiễm. Trong tự tánh vốn sẵn có [những đức năng] như thế, 

đức  Phật  gọi  là  “tứ  tịnh đức”,  [tức  là]  bốn  thứ đức  lớn  thanh  tịnh,  hết  thảy 

chúng sanh ai nấy đều có đủ. 

Vì  sao  bốn  tịnh  đức  của  quý  vị  chẳng  hiện  tiền?  Vì  vọng  tưởng,  chấp 

trước,  nên chẳng thể chứng đắc.  Lìa  vọng  tưởng, chấp  trước  là  Thiền Định 

rất  sâu.  Bởi  thế,  Thiền  Định  chẳng  phải  là  “diện  bích”  (nhìn  vào  vách), 

Thiền Định diện bích chẳng khởi  tác dụng. Thiền Định  là sống động, trong 

hết thảy thời, hết thảy chỗ, đi, đứng, nằm, ngồi thảy đều là Thiền, vì hết thảy 

chúng sanh thị hiện mọi thứ, giáo hóa đủ cách. Tâm kẻ ấy là tâm thanh tịnh, 

chẳng hề khởi tâm, động niệm; phân biệt, chấp trước, thảy đều chẳng có. Vì 

sao họ  làm được  như vậy?  Tánh đức tự  nhiên  lưu  lộ, pháp  vốn  là  như vậy, 

người ấy vốn sẵn là như vậy. 

Vì vậy, nếu quý vị hỏi vì sao những mẫu nước kết tinh của tiến sĩ Giang 

Bổn Thắng lại có những biến hóa như thế? Nó vốn sẵn là như thế, chắc chắn 

chẳng  hề  có  mảy  may  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  nào,  nhất  định 

chẳng  có;  nhưng  nước  có  năng  lực,  năng  lực  ấy  là  bản  năng  (năng  lực  sẵn 

có) có thể phản ứng thuận theo  hoàn cảnh bên  ngoài. Do phản ứng  nên tạo 

thành  biến  hóa.  Tình  hình,  năng  lượng  bên  ngoài  thiên  biến  vạn  hóa,  nước 

cũng phản ứng biến hóa theo. Bởi vậy, chắc chắn chẳng có hai kết tinh giống 

nhau. Điều này cho thấy hết thảy chúng sanh chẳng có hai người có cùng ý 

niệm, vì ý niệm sanh diệt trong từng sát-na. Trong một đời này, đời đời kiếp 

kiếp, chắc chắn quý  vị chẳng có  hai  ý  niệm  nào  hoàn toàn  tương  đồng! Từ 

phản ứng kết tinh của vật chất, quý vị có thể chứng minh được điều đó. Lại 

xem tiếp vị thứ tư: 



 Ma Ha Ca Chiên Diên.  

摩訶迦旃延。 

  

Đây  cũng  là  bậc  đức  huệ,  tài  năng,  luận  nghị  bậc  nhất.  Ca  Chiên  Diên 

(Katyayana) là tiếng Phạn, dịch nghĩa sang tiếng Hán, thì cổ nhân có vị dịch 

là Văn Sức. Văn (文) là văn thái (phong cách văn chương), Sức (飾) là bóng 

bảy. Nói theo ngôn từ hiện thời, Ngài là nhà văn học, cũng là vị rất nổi danh 

trong xã hội đương thời, luận nghị bậc nhất. Luận nghị, có thể nói theo cách 

bây  giờ  là bình  luận  gia. Muốn trở thành  một bình  luận  gia,  nhất định  phải 

biết  nhiều  thấy  rộng,  học  rộng  nghe  nhiều  thì  mới  làm  được.  Ngài  có  học 

vấn cao thâm, thực sự có trí huệ, học thức phong phú, mới có thể thành một 

bình luận gia hạng nhất được, luận nghị bậc nhất. Nay đã hết giờ rồi. 



Trung Phong Tam Thời Hệ Niệm 

Pháp Sự Toàn Tập Giảng Ký,  

phần 2 hết 



---o0o--- 

Phần 3 

 Tập 07 

      

      Chư vị đồng học! 

Xin xem tiếp Hệ Niệm Pháp Sự, phần A Di Đà Kinh. Lần trước đã giảng 

đến vị thứ tư trong mười sáu vị tôn giả, nay bắt đầu từ vị thứ năm: 



 Ma Ha Câu Hy La.  

摩訶俱絺羅。 

   

Vị  này  là  cậu  ngài  Xá  Lợi  Phất.  Trước  kia,  Ngài  cũng  là  một  nhân  vật 

nổi  tiếng  trong  xã  hội,  cũng  khá  tự  phụ,  thích  cùng  người  khác  biện  luận. 

Trước kia, biện luận cùng chị, Ngài luôn chiếm thế thượng phong; từ khi bà 

chị  mang  thai,  mỗi  lần  tranh  luận  Ngài  đều  thua.  Ngài  nghĩ: “Không  đúng 

rồi! Thật ra chị mình chẳng có năng lực ấy, không cãi hơn được mình, chắc 

là  đứa bé đang  nằm  trong bụng phải  là  một đứa trẻ có trí  huệ. Đứa trẻ  này 

sanh ra, nó là cháu ruột mình, mình là cậu nó. Nếu ta biện luận thua nó, còn 

mặt  mũi gì làm cậu nữa!” Bởi thế, bèn đi học đạo, đến các nơi cầu thầy hỏi 

bạn,  trong  nhà  Phật  gọi  là  “tham  học”.  Dũng  mãnh  tinh  tấn,  ngay  cả  thời 

gian để cắt móng tay cũng không có; vì thế Ngài để móng tay rất dài. Người 

được mọi người kêu là Trường Trảo Phạm Chí (thầy tu Bà La Môn để móng 

tay dài) chính là Ngài vậy. 

Sau  này, Xá  Lợi Phật sanh ra, quả  nhiên trí  huệ phi phàm. Sau đấy, Xá 

Lợi Phất theo học với Thích Ca Mâu Ni Phật, ngài Câu Hy La chẳng phục, 

tìm Thích Ca Mâu Ni Phật toan tranh luận. Cuối cùng, Ngài chẳng thể không 

bội phục, cũng phát nguyện xuất gia, làm đệ tử thường tùy của Phật. Ngài là 

bậc  “vấn đáp đệ nhất”,  bác học, đa tài, học rộng, nghe nhiều. Từ điểm này, 

ta thấy Tăng đoàn của Thích Ca Mâu Ni Phật đúng là có đủ  mặt những đại 

biểu thuộc tầng  lớp  văn  hóa tối cao đương thời. Trong phần trên, Ngẫu  Ích 

đại sư đã hé lộ sự thật: Các vị ấy đều là cổ Phật, hoặc Pháp Thân Bồ Tát tái 

lai,  thị  hiện  đủ  cách,  hòng  báo  cho  đại  chúng  trong  xã  hội  biết  Phật  pháp 

chẳng thể nghĩ bàn. Đây thực sự là một pháp môn khó tin. Nếu quý vị có thể 

tin  được, học  được, hiểu được  thì 

lợi ích vô lượng vô biên, đúng là chẳng thể kể được hết. Vị thứ sáu là: 



 Ly Bà Đa.  

       離婆多。 

   

Những  vị  này  đều  thuộc  loại  “đức  huệ  tài  năng”.  Ngài  là  bậc  “vô  đảo 

 loạn bậc nhất” .  Ly Bà  Đa (Revata) dịch sang tiếng  Hán  là  Tinh Tú.  Trong 

kinh Di Đà, chúng ta niệm đến những câu  “nhất tâm bất loạn, tâm bất điên 

 đảo”,  ngài Ly Bà Đa đúng là đại diện cho những cảnh giới ấy. Cảnh giới ấy 

ta cũng thường gọi là  “chánh giác chẳng mê”.  Ngài thực hiện viên mãn Tam 

Quy Y, thực sự thực hiện  “ giác chứ không mê, chánh chứ không tà, tịnh chứ 

không nhiễm ” . 

Đồng học các nơi thường có người đến hỏi: “Đạo tâm chẳng dễ giữ gìn, 

thường  bị  thoái  chuyển”. Với  những  vị  đồng  học  ấy,  tôi  đều  nói  lời  thành 

thực sau: “Đúng  là rất dễ bị thoái chuyển,  làm thế  nào  giữ cho không  thoái 

chuyển? Quý vị phải tự nghĩ biện pháp!”Vì sao tôi phải nói như vậy? Mỗi cá 

nhân căn tánh bất đồng, nghiệp duyên bất đồng. Do vậy, không có cách nhất 

định nào để nói cả! Nếu có một phương pháp [duy nhất], Thích Ca Mâu Ni 

Phật cần gì phải giảng tám vạn bốn ngàn pháp môn, phải nói vô lượng pháp 

môn?  Nói  một  môn  là đủ rồi! Căn tánh chẳng tương đồng, cơ duyên chẳng 

giống nhau vậy! 

Về phương pháp mỗi người sử dụng cũng phải thường biến hóa. Ví như 

chúng  ta  đi  đường,  thấy  phía  trước  không  thông,  bị  chướng  ngại  vật  ngăn 

trở,  làm  cách  nào  đây?  Chẳng  thể  tiến  thẳng  được,  thì  phải  đi  vòng,  đi 

quanh,  thông  hiểu  quyền  biến!  Bản  thân  mỗi  cá  nhân  có  rất  nhiều  chướng 

ngại, mình phải có trí huệ, phải có phương tiện. Phương tiện là phương pháp 

ổn thỏa, tốt đẹp nhất để đột phá chướng ngại thì quý vị mới có thể thành tựu. 

Theo  kinh  nghiệm  của  chính  tôi,  làm  thế  nào  để  chẳng  bị  thoái  chuyển  ư? 

Lên đài giảng kinh! Cả một đời tôi dùng phương pháp này. 

Bởi  thế,  có  người  nói  tôi  rất  thích  giảng,  kẻ  ấy  không  thấy  rõ,  kẻ  ấy 

không  hiểu  vì  sao  tôi  phải  giảng  kinh?  Giảng  kinh  nhằm  buộc  chính  mình 

chẳng thoái chuyển. Trong giai đoạn mới học, tôi đã thưa cùng quý vị rồi đó, 

vừa  mới  ra  học  giảng  kinh,  giảng  một  tiếng  đồng  hồ,  phải  mất  bốn  mươi 

tiếng chuẩn bị, toàn tâm toàn lực chuẩn bị cho công tác lên tòa giảng, không 

có thời gian, cũng chẳng có tinh thần khởi vọng tưởng. Đấy là một phương 

pháp  rất  tốt,  tự  mình  phải  dùng  phương  pháp  hữu  hiệu  để  bức  bách  chính 

mình thì quý vị mới có thể thành tựu, quyết  định 

chẳng được buông lung, lười nhác. 

Tôi  ở  Mỹ  quốc  chẳng  có  cơ  duyên  giảng  kinh  hằng  ngày:  Không  có 

thính  chúng!  Tôi  làm  cách  nào?  Tôi  mua  một  cái  máy  thâu  hình  nhỏ,  loại 

máy  thâu  hình  nhỏ  thời  đó  lớn  hơn  [máy  thâu  hình]  hiện  nay,  tôi  để  trong 

phòng  tôi,  mỗi  ngày  đối  trước  nó  giảng  hai  tiếng  đồng  hồ.  Giảng  xong  mở 

lại  cho  mình  coi,  lại  lấy  chính  mình  làm  thính  chúng.  Nếu  không  học  như 

thế, làm sao có thể học cho thông được. Phương pháp ấy tôi dùng ở Mỹ quốc 

từng bị các đồng học phát hiện, vì tôi cứ nhốt mình trong phòng làm chuyện 

đó.  Nếu  chẳng  giảng  kinh,  nhất  định  bị  thoái  chuyển.  Từ  phương  pháp  ấy, 

tôi tạo thành một thói quen, mỗi ngày đều phải đọc kinh, mỗi ngày đều phải 

tìm  cơ  hội  giảng  pháp,  giữ  cho  mình  không  bị  thoái  chuyển.  Bởi  thế,  phải 

dựa vào đó, chẳng thể dựa vào người khác, chẳng thể dựa vào đạo tràng. Nói 

thật  ra,  trong  kinh  đức  Phật  dạy  chúng  ta:  “Thế  gian  vô  thường,  quốc  độ 

 nguy thúy“ (thế  gian  vô thường, cõi  nước  mỏng  manh). Phật  xưng  là Vô  Y 

Đạo  Nhân  (ông  đạo  không  nương  tựa  ai),  lời  răn  dạy  ấy  chúng  ta  phải 

thường ghi trong lòng, người nương dựa duy nhất là chính mình, nương tựa 

vào sự tỉnh giác cao độ của chính mình. 

Trong phần trước, chúng tôi đã thưa cùng quý vị, chúng Thanh Văn này 

chẳng tách rời Phật, thường theo Phật, tôi nói chúng ta cũng phải là Thường 

Tùy Chúng của Phật. Phật ở tại đâu? Ở trong kinh điển, kinh điển là trụ xứ 

của  chư Phật.  Chúng  ta  phải  nương  nhờ  kinh  điển,  kinh  điển  là  Phật,  đáng 

nương cậy nhất, vĩnh viễn chẳng bị biến đổi. Nhân tình thế sự thiên biến vạn 

hóa, tâm chẳng thể chạy theo  bên  ngoài,  đuổi theo bên  ngoài phiền  não rất 

nhiều.  Quý  vị  nói  học theo các pháp sư giảng kinh  ư?  Trước kia, tôi ở Đài 

Trung học kinh giáo, học giảng kinh, thầy Lý đã nhiều lần bảo tôi: “Tương 

lai ông giảng kinh không hay, mọi người chê cười ông, vẫn không sao! Nếu 

giảng rất hay, ông không còn đường nào để đi đâu!” Vì sao giảng kinh hay 

sẽ  không  còn  đường  nào  để  đi?  Cổ  nhân  Trung  Quốc  có  một  câu  rất  có 

lý:  “Đồng  hành  tương  kỵ”  (người  đi  cùng  đường  ghét  nhau),  ghen  ghét  ấy 

mà!  Trong đạo tràng  này,  nếu quý  vị  giảng  hay  hơn  người khác, tất cả  mọi 

người  đều  ghen  ghét  mình,  nhất  định  quý  vị  phải  ra  đi,  bị  dồn  vào  đường 

cùng! 

Lời  thầy  nói,  tôi  có  ấn  tượng  rất  sâu  đậm,  dẫu  vậy,  vẫn  không  lo  lắng, 

chưa hề nghĩ sau này thực sự bị dồn vào đường cùng. Nếu chẳng phải là nhờ 

cả nhà  Hàn Quán Trưởng phát tâm  từ bi,  đón tôi  về ở  trong  nhà bà, ở suốt 

mười bảy năm, mãi cho đến khi chúng tôi có được một cái Đồ Thư Quán, tôi 

mới có thể rời khỏi nhà bà Hàn Quán Trưởng, sống trong Phật Đà Giáo Dục 

Cơ Kim Hội, sống trong Hoa Tạng Đồ Thư Quán. Lời thầy Lý nói đã thành 

sự thật! Người có học vấn, học vấn chân chánh, nhất định phải hiểu được thế 

nào là thực sự thâm tàng bất lộ, mới hòng bảo toàn chính mình. Bởi thế, phải 

biết  khiêm  hư,  nhường  nhịn,  chỗ  nào  cũng  chẳng  dám  hơn  người  khác,  thì 

chính  mình  mới tự bảo toàn được, cả  một đời  nhất định chẳng  nghĩ chuyện 

vượt trỗi người khác, điểm này rất trọng yếu! 

Ta học xong để hoằng pháp lợi sanh trong tương lai ư? Không sai! Phải 

đợi cơ duyên, chớ  nên  lo  lắng. Quý  vị có  thành  tựu, Phật, Bồ Tát sẽ an bài 

thay cho quý vị. Tôi thực sự đắc lực nhờ một câu giáo huấn của Chương Gia 

đại sư. Thời tiết, nhân duyên đã chín muồi thì Phật, Bồ Tát sẽ an bài cho quý 

vị, tự mình chẳng phải nhọc lòng. Nếu ta vội vàng gấp gáp, sẽ thường có khó 

khăn  chẳng  ngờ  xuất  hiện!  Đúng  là  muốn  nhanh  chẳng  được!  Hoằng  pháp 

lợi sanh chắc chắn chẳng đơn thuần, phải hội đủ rất nhiều điều kiện; duyên 

chín muồi rồi thì chư Phật, Bồ Tát, thiên long thiện thần ủng hộ quý vị. Nếu 

thời tiết, nhân duyên chưa chín muồi, ngàn vạn phần chính  mình chẳng nên 

khinh thường, vọng động. 

Đương nhiên, đặc biệt đối với kẻ sơ học, có thầy ở bên cạnh chiếu cố thì 

tốt rồi. Gặp phải nghi hoặc gì, bèn thỉnh giáo thầy, thầy cho ý kiến để tham 

khảo. Thế  nhưng  giờ đây, địa cầu đã thu  nhỏ  lại, có người bảo nay  nên  gọi 

quả địa cầu này là  “địa cầu thôn” , tôi cảm thấy địa cầu so với một thôn vẫn 

còn nhỏ hơn, phải nói đơn giản, thẳng thắn là một đại gia đình. Nhất là trong 

lúc  kỹ thuật thông tin  phát đạt, ở bất cứ xó xỉnh  nào trên  toàn thế  giới  vừa 

phát  sanh  một  sự  kiện  nhỏ  nhặt  gì,  toàn  thế  giới  đều  biết  cả;  từ  mạng 

Internet, từ vệ tinh, truyền hình, lập tức truyền đi. 

Bởi thế, nay ta ở trong thế gian này, có thể nói là chẳng bị khoảng cách 

nào  ngăn  trở.  Thầy  của  chúng  ta,  bạn  đạo  đồng  tham,  thiện  tri  thức  chẳng 

cần biết ở  nơi  nào, chúng ta cứ bấm điện  thoại  liền có thể  tiếp cận. Quý  vị 

thấy những  máy điện thoại cầm tay (cell phone) hiện thời rất thuận tiện; có 

nghi  hoặc  gì  bèn  có  thể  lập  tức  thỉnh  giáo.  Loại  điện  thoại  tối  tân  có  màn 

hình, năm ngoái tôi đã từng thấy [loại này] ở Nhật Bản. Gọi điện thoại cho 

đối phương, vẻ mặt của đối phương bèn hiện hình trong cell phone; trên máy 

điện thoại có  một  màn  huỳnh quang  nhỏ, trông thấy  mặt  người đối diện rất 

rõ  rệt;  cho  thấy  khoảng  cách  không  còn  nữa,  không  gian  chẳng  còn  nữa. 

Chúng ta có còn phải giống như thời Thích Ca Mâu Ni Phật, suốt ngày phải 

theo  chân  thầy  nữa  hay  chăng?  Chẳng  cần  nữa!  Quẩn  bên  chân  thầy  thì  có 

rất nhiều việc chúng ta không thể làm được. 

Tôi tin  là khoảng sau  ba  năm  nữa, có  lẽ  loại cell phone thấy được  hình 

đối  phương  chắc  chắn  rất  phổ  biến.  Hình  như  năm  ngoái  tôi  đã  từng  nói, 

mạng  Internet quốc tế (hiện thời  gọi  là broadband) phát triển không  ngừng. 

Tôi  tin  là  chẳng  đầy  mấy  năm  nữa,  mạng  Internet  và  cell  phone  rất  có  khả 

năng thay thế cho hệ thống TV vệ tinh hiện thời. Là vì sao? Chúng thực sự 

không  thuận  tiện  cho  lắm,  nhất  định  sẽ  phát  triển  theo  phương  hướng  trên. 

Chúng ta học tập, mọi đồng học ở cùng một chỗ học tập Phật pháp, cần phải 

lợi dụng khoa học kỹ thuật cao để tạo rất nhiều sự thuận tiện cho chúng ta. 

Chúng  ta  có  thể  đối  diện  trò  chuyện  qua  màn  ảnh  nhỏ  “như  đang  ở  ngay 

trước mặt”, khoa học kỹ thuật đã giúp cho chúng ta như vậy. 

Trong đoạn này, tôn giả Ly Bà Đa là một vị đức huệ tài năng. Vị thứ bảy 

là: 



 Châu Lợi Bàn Đà Già.  

   周利槃陀伽。 

  

Vị này hoàn toàn tương phản với những vị vừa kể trên. Ngài là kẻ ngu si 

độn  căn,  đây  cũng  là  biểu  thị  nhân  quả,  nhưng  giới  tuyến  giữa  “hiển  thị 

 nhân quả”  và  “tinh tấn phá chướng”  chưa được vạch ra .  Rất nhiều vị đồng 

học  biết  ngài  Châu  Lợi  Bàn  Đà  Già  (Śuddhipanthaka),  trong  các  đệ  tử  của 

đức Thế Tôn, Ngài là người ngốc nhất, trí nhớ tệ nhất. Phật dạy bài kệ bốn 

câu,  niệm  bao  nhiêu  ngày  vẫn  niệm  không  xuông,  niệm  câu  trên,  quên  câu 

dưới, dạy cho câu dưới, quên tuốt câu trên. Anh Ngài cũng xuất gia, khuyên 

Ngài  nên trở  về  nhà: “Không  xong  rồi!  Ngươi không có cách  gì  học được! 

Ngu  đến  thế  thì  thôi!”  Ngài  khóc  lóc,  gào  khóc  ầm  ĩ; đức  Phật  trông  thấy, 

hỏi: 

- Vì sao con khóc? 

- Anh con muốn con quay về nhà. 

Đức Phật bảo Ngài: 

- Không sao cả, ông cứ ở đây mà chăm học. 

Đức Phật đưa cho Ngài cây chổi, dặn Ngài hằng ngày quét đất, [vừa quét 

vừa]  niệm  “tảo  chửu”  (quét  dọn).  Đức  Phật  dạy  Ngài  đừng  nghĩ  đến  gì 

khác,  tay  cầm  chổi  liền  quét  dọn,  ngày  ngày  quét  tước,  tinh  thần  ý  chí  tập 

trung vào việc quét dọn. Đức Phật dạy Ngài phương pháp như vậy. Không ít 

lâu sau, Ngài khai ngộ, chứng quả A La Hán. Bạn đồng học đều lấy làm lạ: 

“Sao ổng lại có thể khai ngộ, chứng quả được?” 

Đức Thế Tôn bèn bảo đại chúng: 

- Đời trước, Châu  Lợi  Bàn Đà Già  là  một  vị  Tam  Tạng pháp sư, chẳng 

phải  tầm  thường,  giảng  kinh  thuyết  pháp  cho  đại  chúng,  phải  giữ  lại  một 

chút, tiếc pháp mà! Sợ người khác đều học cao hơn mình. Vì thế, dạy người 

khác luôn giấu bớt, chẳng chịu dạy trọn vẹn cho người khác. 

Đức Phật nói đời này [ngài Châu Lợi Bàn Đà Già] ngu si là do quả báo 

của  tội  tiếc  pháp;  đến  lúc  ấy,  mọi  người  mới  hiểu  rõ  sự  việc.  Trong  kinh 

Phật thường  nói tiếc của bị quả báo bần cùng, tiếc pháp bị quả báo  ngu si, 

đều  có  nhân  quả  cả!  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  có  đủ  trí  huệ  viên  mãn,  thần 

thông, đạo lực, Ngài biết cội gốc chứng bệnh ngu si của ngài Châu Lợi Bàn 

Đà Già nằm tại đâu; do vậy, có phương pháp đối trị giúp ngài Châu Lợi khôi 

phục.  Mọi  người  chẳng  có  năng  lực  ấy,  cho  nên  đành  phải  bỏ  mặc  Ngài, 

chẳng  dạy  Ngài  nữa.  Ngài  là  bậc  “nghĩa  trì  đệ  nhất,  khốn  học  thành 

 công“ (giữ gìn nghĩa lý bậc nhất, học hành khó khăn mà thành công). 

Bởi vậy, có kẻ tự biết căn tánh của chính mình rất tệ, chẳng có tư chất, 

trí nhớ cũng dở, ta làm sao có thể học Phật? Ở đây, ngài Châu Lợi Bàn Đà 

Già thị hiện cho quý vị thấy, căn tánh của quý vị, trí nhớ của quý vị so với 

ngài Châu Lợi Bàn Đà Già thì như thế nào? Nghĩ ra, ta còn đỡ hơn Ngài một 

chút, Ngài có thể thành công  thì sao quý  vị chẳng thể thành công? Ngài cổ 

vũ kẻ Hạ Hạ căn rất lớn. Pháp môn này thích hợp khắp ba căn, thâu tóm lợi 

căn  lẫn  độn  căn,  những  người  như  vậy  được  nêu  gương  ở  chỗ  này.  Quý  vị 

nói  mình có trí  huệ  ư?  So với trí  huệ của  ngài Xá  Lợi  Phất  thì sao? Chẳng 

bằng! Ngài Xá  Lợi  Phất cũng  niệm  A  Di  Đà Phật, quý  vị có  nên  niệm  hay 

chăng? Vị thứ tám là: 



 Nan Đà.  

難陀。 



Nan  Đà  (Nanda)  là  em  ruột  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật.  Anh  em  Thích  Ca 

Mâu  Ni  Phật  gồm  hai  người,  hai  anh  em  ruột  cùng  xuất  gia.  “Nghi  dung 

 thanh diệu đệ nhất”  (đẹp đẽ, oai  nghi, tiếng  nói  hay bậc  nhất). Tướng  mạo 

đẹp đẽ, rất oai nghi, tiếng nói cũng hay. Thích Ca Mâu Ni Phật cũng độ Ngài 

xuất  gia;  sau  khi  xuất  gia  theo  đuổi  công  tác  giảng  dạy  trong  xã  hội  đa 

nguyên văn hóa. Thích Ca Mâu Ni Phật vứt bỏ ngôi vua, chỉ có hai anh em, 

cũng đem em theo luôn! Nếu nói theo thông tục, [chừng như] cả tình lẫn lý 

đều  chẳng  thông,  mình  xuất  gia,  lẽ  ra  phải  lưu  lại  đời  sau  cho  gia  đình; 

nhưng con trai Thích Ca Mâu Ni Phật cũng cho xuất gia luôn. Da Thâu Đà 

La là phi tử của Phật, về sau cũng  xuất gia nốt. Nếu  xuất gia chẳng phải  là 

việc  tốt,  sao  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  lại  làm  như thế?  Thực  sự  đạt  được  lợi 

ích viên mãn rốt ráo, vĩnh viễn liễu thoát sanh tử. Vị thứ chín là: 



 A Nan Đà 

阿難陀。 



Tức là tôn giả A Nan (Ānanda), danh tiếng vị này rất lớn, ai nấy đều biết 

cả. Chúng ta nói đến tôn giả A Nan chính là vị này đây. Ngài là thị giả của 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  cũng  là  em  họ  của  Phật.  Anh  em  họ  của  Thích  Ca 

Mâu Ni Phật tổng cộng tám  người; trong  các anh em  họ, Thích Ca Mâu Ni 

Phật  lớn  tuổi  nhất,  Ngài  là  “lão  đại”,  tôn  giả  A  Nan  trẻ  nhất,  là  em  họ  út. 

Ngài nhỏ hơn Thích Ca Mâu Ni Phật chừng ba mươi tuổi.  “Đa văn đệ nhất, 

 bác  văn  cường  ký“ (Đa  văn  bậc  nhất,  nghe  rộng,  nhớ  dai).  Sở  trường  của 

ngài  A  Nan  tương phản  một  trăm  tám  mươi  độ  với ngài  Châu  Lợi  Bàn  Đà 

Già!  Tôn  giả  A  Nan  nghe  Phật  giảng  kinh,  nghe  một  lần  vĩnh  viễn  chẳng 

quên mất. 

Vì thế, sau khi Phật diệt độ, chuyện kết tập kinh tạng phải cậy tôn giả A 

Nan đem những kinh do đức Phật đã nói trong cả một đời nhắc lại một lượt; 

đại  chúng  căn  cứ  vào  lời  trùng  tuyên  của  Ngài.  Như  vậy,  Phật  pháp  được 

hoằng truyền cả mấy ngàn năm, học kinh giáo theo phương pháp nào? Thảy 

đều  là  chọn  lối  “phúc  giảng”  (nhắc  lại);  trong  nhà  Phật  gọi  là  “phúc  tiểu 

tòa”26. Phương pháp này khởi đầu từ ngài A Nan, là nguyên do đó. Sau này, 

chư Tổ các đời truyền dạy cho nhau cũng đều dùng phương pháp này, nhất 

định chưa hề nói quý vị phải tự lấy kinh luận mà nghiên cứu, phải tham khảo 

tư  liệu  để  soạn  bài  giảng,  chẳng  phải  vậy!  Chỉ  có  phương  pháp  này,  nhất 

định chẳng thể biến đổi, phải phúc giảng (nhắc lại lời thầy đã giảng) thì quý 

vị  mới  hòng  tránh khỏi  lầm  lỗi! Tự mình  chưa có ngộ  xứ, chắc chắn chẳng 

thể phát huy27, nếu phát huy sẽ lầm lạc. 

Đời Đường, thiền sư Bách Trượng độ một con chồn, công  án  ấy  rất 

nhiều người biết:  “Thác hạ nhất cá tự chuyển ngữ, đọa ngũ bách thế dã hồ 

 thân”  (Trót  nói  lầm  một  chữ  chuyển  ngữ,  năm  trăm  đời  đọa  kiếp  chồn 

hoang).  Con  chồn  ấy  đời  trước  là  pháp  sư  giảng  kinh,  có  người  hỏi  ông  ta 

một  câu,  ông  ta  đáp  sai,  phải  chịu  trách  nhiệm  nhân  quả,  vì  ông  ta  dạy  sai 

người khác. Bởi thế, vị pháp sư ấy chết đi, bèn đọa làm thân súc sanh, biến 

thành  con  chồn.  Đến  đời  Đường,  con  chồn  ấy  tu  hành  cũng  khá,  cũng  có 

thần  thông,  biết  nghiệp  chướng  đời  trước,  nhưng  không  có  cách  nào  thoát 

thân  chồn.  Đúng  ngay  lúc  đó,  may  sao  gặp  được  thiền  sư  Bách  Trượng  là 

một  vị  Bồ  Tát  khai  ngộ,  là  bậc  minh  tâm  kiến  tánh.  Bách  Trượng  đại  sư 

giảng kinh thuyết pháp, chồn thường đến nghe, hiện làm một vị lão cư sĩ râu 

tóc  bạc  phơ  thường  đến  nghe  kinh,  người  trong  đạo  tràng  đều  biết  ông  ta. 

Chỉ có Bách Trượng đại sư biết ông ta không phải là người, mà là hồ ly tinh, 

mọi người không biết! 

Có một ngày, lão hồ ly đem đoạn công án trước kia của ông ta thưa hỏi 


pháp sư Bách Trượng, cầu pháp sư Bách Trượng cứu vớt. Bách Trượng đại 

sư nói: “Ngày mai ông đến, ngày mai ta thượng đường thuyết pháp, ông đem 

câu  hỏi  trước  kia  người  ta  hỏi  ông,  đem  đúng  câu  ấy  hỏi  tôi”  A!  Hôm  sau 

ông  ta  đến  thật.  Trong  quá  khứ  có  người  hỏi  ông  ta,  tức  là  khi  ông  ta  làm 

pháp  sư  có  người  hỏi:  “Bậc  đại  tu  hành  còn  thuộc  trong  nhân  quả  hay 

không?”  Ông  ta  đáp  như thế  nào?  “Bất  lạc  nhân  quả!”  (chẳng  thuộc  trong 

nhân  quả).  Nói  vậy  là  sai!  Ngày  hôm  sau,  ông  ta  đem  chuyện  đó  hỏi  Bách 

Trượng  đại  sư,  Bách  Trượng  đại  sư  chỉ  đổi  một  chữ.  Do  vậy,  ông  cũng 

hỏi:  “ Người tu  hành còn rớt trong  nhân quả  hay không?  ”  Bách Trượng đại 

sư nói: “Đại tu hành nhân bất muội nhân quả” (Bậc đại tu  hành chẳng  lầm 

nhân quả). 

Quý vị thấy đó một đằng là “bất lạc”, một đằng là “bất muội”. Đổi một 

chữ thôi, ông ta bèn thoát thân chồn. Ngày hôm sau, con chồn già chết, Bách 

Trượng đại sư  mới dẫn vài người, mang cuốc, mang ky ra sau núi, bảo mọi 

người: “Con chồn già sau núi đã chết rồi!” Đến nơi, quả nhiên thấy con chồn 

già đã chết rồi, Bách Trượng chỉ vào chồn nói: “Con chồn già này hôm qua 

đến hỏi ta”, kể cho mọi người nghe đoạn công án ấy. Đại chúng nghe xong 

lông  tóc  dựng  ngược.  Nếu  anh  giảng  kinh  thuyết  pháp  sai  lầm,  dạy  lầm 

chúng sanh, tội lỗi ghê gớm lắm! Bởi thế, đời này truyền cho đời kia là phúc 

giảng,  nhất  định chẳng dám  xen tạp  ý  nghĩ riêng của  mình  vào đó, thì  mới 

khỏi gánh trách nhiệm nhân quả. Nếu giảng lầm là thầy mình giảng lầm chứ 

ta không giảng lầm. 

Bởi thế, chúng tôi học giảng kinh, thầy dạy chúng tôi cách giảng như thế 

nào? Chính mình chưa khai ngộ (đừng nói là đại ngộ, tiểu ngộ cũng chưa có) 

thì nhắc  lại  lời thầy,  nhắc  lại  lời cổ  nhân.  Quý  vị  nghe tôi  giảng kinh  A Di 

Đà,  tôi  giảng  theo  bản  chú  giải  Sớ  Sao  của  Liên  Trì  đại  sư,  tôi  giảng  theo 

sách  Yếu  Giải  của  Ngẫu  Ích  đại  sư.  Đối  với  Yếu  Giải,  tôi  cũng  tham  khảo 

hai bản, bản A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Nghĩa của pháp sư Viên Anh và 

bản A Di Đà Kinh Yếu Giải Thân Văn Ký của pháp sư Bảo Tịnh, tôi giảng 

theo bản chú giải của các Ngài. Các Ngài chú giải bằng thể loại Văn Ngôn, 

tôi đem Văn Ngôn biến thành văn nói, biến thành văn Bạch Thoại28. Nếu có giảng sai là các vị đó chú giải sai, tôi chẳng giảng sai. 

Lúc mới học giảng kinh, học theo thầy. Trước kia, chúng tôi học tập rất 

khổ sở, vì sao? Không có máy thâu âm, không có máy thâu hình, thầy giảng 

kinh,  chúng  tôi  toàn  phải  chép  tay,  phải  dựa  vào  bút  ký,  khá  là  khó  nhọc. 

Thường bị ghi sót, làm sao ghi hoàn toàn được? Ghi sót thì làm sao? Hỏi bạn 

đồng học, xem vị đồng học nào chẳng ghi sót câu ấy. Vì thế, mấy bạn đồng 

học hợp lại, chỉnh lý bút ký. Các đồng học chúng tôi lúc mới đầu giảng kinh, 

thảy đều dựa theo lời giảng của thầy Lý, phúc giảng, phúc tiểu tòa, đều xuất 

thân từ phương pháp ấy. 

Tôi  nhớ  năm  1977,  đến  Hương  Cảng  giảng  kinh  Lăng  Nghiêm  lần  thứ 

nhất,  bản  chú  giải  tôi  dùng  làm  cơ  sở  là  bản  Lăng  Nghiêm  Kinh  Giảng 

Nghĩa của pháp sư Viên Anh, tham khảo bản Lăng Nghiêm Kinh Trực Giải 

của  Tôn  Trọng  Hà.  Trong  thời  gian  giảng  kinh,  có  một  hôm  gặp  pháp  sư 

Diễn  Bồi,  Ngài  có  không  ít  tín  đồ  tại  Hương  Cảng,  thuê  bao  cả  một  xe  du 

lịch, đi  ngắm phong cảnh  Hương Cảng, cũng kéo cả tôi cùng đi. Chúng tôi 

trò chuyện trên xe, nói tới chuyện giảng kinh, Ngài rất cảm khái nói: “Chúng 

ta đều xuất thân từ giảng tiểu tòa!” Ngài chỉ vào tôi bảo: “Tịnh Không! Ông 

cũng chẳng ra ngoài lệ đó. Ông cũng xuất thân từ giảng tiểutòa!” Không sai 

chút  nào!  Những  học  sinh  được  huấn  luyện  từ Phật  học  viện  chẳng  thể  lên 

giảng đài thuyết pháp, người thực sự có thể thăng tòa, giảng được, đều xuất 

thân từ giảng tiểu tòa. 

Bởi thế, giảng tiểu tòa do tôn giả A Nan là người thứ  nhất  khởi  đầu, 

kết tập kinh tạng là phúc giảng. Phương pháp này truyền mãi đến ngày nay. 

Nay tôi dạy học trò, dạy học viên thuộc Bồi Huấn Ban (lớp huấn luyện bồi 

dưỡng) ở Tân Gia Ba đều dùng biện pháp này. Hiện tại rất thuận tiện, ngày 

nay  có  băng  thâu  hình,  có  băng  thâu  âm,  quý  vị  có  thể  nghe  đi  nghe  lại 

không  ngừng,  chép  thành  bài  giảng.  Thời  chúng  tôi  rất  nhọc  nhằn,  hết  sức 

khó khăn, chẳng có thứ gì hỗ trợ cả, phải dựa vào ký ức, phải dựa vào bút ký 

rất cực nhọc. A! Nay đã hết giờ rồi! 



* 

Chư vị đồng học! 

Chúng ta xem tiếp vị thứ mười trong mười sáu vị tôn giả: 



 La Hầu La.  

羅睺羅。 

  

Tôn  giả  La  Hầu  La  (Rāhula)  “mật  hạnh  bậc  nhất”,  Ngài  là  nhà  thực 

hành,  là  con  của  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật.  Danh  tự  này  là  tiếng  Phạn,  dịch 

nghĩa sang tiếng Hán là Phú Chướng, tên nghe không hay, có chướng ngại! 

Ở  phần  trên,  trong  bài  Hương  Tán  có  niệm  câu  “Tích  nhật  Da  Thâu  miễn 

 nạn tiêu tai chướng”  (Xưa bà Da Thâu thoát nạn tiêu tai chướng), Da Thâu 

Đà La  là  mẹ  La Hầu  La, Thích Ca Mâu Ni Phật  là cha. Ngài  mắc phải  nạn 

gì? Mẹ Ngài mang thai sáu năm  mới sanh ra Ngài. Người thông thường chỉ 

ở trong thai mười tháng, La Hầu La sáu năm. Do duyên cớ gì? Quả báo đấy! 

Đời trước gây nhân chẳng lành, đời này phải chịu nỗi khổ thai ngục. So với 

người  thông  thường  Ngài  phải  chịu  khổ  nhiều  gấp  bội,  người  ta  thông 

thường  mười  tháng,  Ngài  phải  chịu  sáu  năm,  hơn  bảy  mươi  tháng,  dài  gấp 

bảy lần mọi người. Vì nguyên nhân gì? Trong kinh luận nêu nhiều lẽ, trong 

Kinh Luật Dị Tướng và Pháp Uyển Châu Lâm đều có ghi chép. 

Theo một thuyết, cũng là theo kinh nói, trong đời quá khứ, ngài La Hầu 

La  từng  bít  hang  chuột,  bít  hang  chuột  sáu  ngày,  con  chuột  không  chui  ra 

khỏi  hang được.  Hành  vi ác dữ cảm  lấy quả báo  như thế, ở  trong bụng  mẹ 

cũng chẳng ra được. [Ngài La Hầu La] lên chín tuổi, Thích Ca Mâu Ni Phật 

dạy Xá Lợi Phất và Mục Kiện Liên độ cho La Hầu La xuất gia, Phật môn bắt 

đầu có sa-di, La Hầu La là vị đầu tiên. Trẻ nít ham chơi, người khác thấy La 

Hầu La hằng ngày chơi đùa, Thích Ca Mâu Ni Phật biết trong chơi đùa có tu 

hành,  “mật hạnh bậc nhất”.  Ngài tu Giới - Định - Huệ chẳng để lộ ra bóng 

dáng,  người  khác  không  thấy.  Trước  kia,  Chương  Gia  đại  sư  bảo  tôi  điều 

này: “Phật pháp trọng thực chất, chẳng trọng hình thức”. Tôi nghe Chương 

Gia đại sư nói như vậy là lần thứ nhất. Lần thứ hai, tại Tân Gia Ba gặp tổng 

thống  Nạp  Đan  (Sellapan  Rama  Nathan),  ông  ta  cũng  nói  như  thế.  Lúc  ấy, 

tôi  rất  kinh  ngạc,  ông  ta  nói  giống  hệt  như  Chương  Gia  đại  sư:  Phật  giáo 

trọng  thực  chất,  chứ  không  trọng  hình  thức.  Đúng  là  người  tầm  thường 

chẳng thể nói được như vậy. Vị thứ mười một là: 



 Kiều Phạm Ba Đề.  

憍梵波提。 

   

Là  bậc  “được  trời  cúng  dường  bậc  nhất”,  nay  ta  gọi  Ngài  là  nhà  tôn 

giáo. Ngài cũng là  “hiển thị nhân quả” , làm gương cho chúng ta thấy. Kiều 

Phạm Ba Đề (Gavāmpati) là tiếng Phạn, dịch nghĩa sang tiếng Hán là Ngưu 

Ty (trâu nhơi). Miệng Ngài suốt ngày từ sáng đến tối nhóp nhép, giống như 

trâu đang nhơi, Ngài vướng tập khí ấy. Rốt cuộc là vì nguyên nhân gì? Đức 

Phật đã giảng rất rõ: Trong đời quá khứ, tôn giả làm sa-di, trông thấy lão hòa 

thượng đang niệm kinh, tuổi đã già lụn, răng cỏ rụng mất nhiều, niệm chẳng 

rõ  tiếng,  chú  sa-di  ở  bên  cạnh  chê  cười:  “Lão  hòa  thượng!  Ông  niệm  kinh 

giống  trâu  nhơi  quá!”  Vị  lão  hòa  thượng  ấy  lập  tức  kêu  chú  sa-di  sám  hối, 

bảo: “Ta đã chứng quả A La Hán, do khẩu nghiệp ấy, tương lai ngươi sẽ bị 

đọa  địa  ngục”.  Chú  sa-di  nghe  xong  hết  sức  hoảng  sợ,  kinh  hoàng,  lập  tức 

sám hối. Dù sám hối, do dư báo, vẫn bị đọa vào súc sanh đạo, năm trăm đời 

làm thân trâu. Vì vậy, tập khí rất sâu. 

Trước kia châm chích người khác, ngỡ là chẳng có chuyện gì, đâu biết là 

quả báo nghiêm trọng. Phật, Bồ Tát thị hiện cho chúng ta thấy, đó là quả báo 

của ác khẩu, chẳng phải là vọng ngữ (nói dối), lưỡng thiệt (nói đôi chiều), ỷ 

ngữ  (nói  thêu  dệt).  Quả  báo  của  ác  khẩu  là  như  thế.  Những  nghiệp  khác: 

vọng ngữ là lừa dối người, lưỡng thiệt là khêu dậy thị phi, đáng tội rồi! Còn 

ở đây bất quá là gì? Ôm lòng làm khổ người khác, châm chích người khác, 

chẳng gây thương hại lớn cho lắm mà phải đọa làm thân trâu năm trăm đời! 

Đời này tuy xuất gia học Phật, chứng đắc quả A La Hán, nhưng tập khí 

vẫn còn. Thích Ca Mâu Ni Phật bảo Ngài hằng ngày phải khất thực trên cõi 

trời, vì sao? Để người khác khỏi trông thấy Ngài như thế, lại chê cười Ngài, 

lại mắc phải quả báo đó, chẳng phải là hại người ư? Làm thế nào đây? Lên 

trời, lên đó ứng cúng. Chư thiên có thần thông, biết Ngài là đại A La Hán, sẽ 

tôn  kính  Ngài,  chẳng  dám  chê  cười.  Bởi  thế,  mỗi  ngày  Ngài  lên  trời  khất 

thực, chẳng ở trong nhân gian, được trời cúng dường bậc nhất. Sau tên Ngài, 

tôi viết “nhà tôn giáo” vì Ngài chẳng phải là kẻ tầm thường. Vị thứ mười hai 

là: 



 Tân Đầu Lô Phả La Đọa.  

賓頭盧頗羅墮。 



Tôn  giả  Tân  Đầu  Lô  Phả  La  Đọa  (Pindola  Bharadvaja),  danh  hiệu  của 

Ngài dịch thành  Bất Động. Ngài cũng có  nhân duyên đặc biệt. Sau khi đức 

Phật  nhập  diệt,  chúng  ta  biết  rất  nhiều  vị  đệ  tử  cũng  trước  sau  nhập  Niết 

Bàn; chỉ có vị tôn giả này tuân lời Thích Ca Mâu Ni Phật răn dạy, chẳng thể 

nhập  Niết  Bàn.  Vì  thế,  vị  tôn  giả  này  vẫn  còn  hiện  hữu  trên  thế  gian.  Phật 

giữ Ngài lại trong thế gian nhằm ý gì? Dạy Ngài làm phước điền cho chúng 

sanh  thời  Mạt  Pháp,  “ứng  mạt  thế  cúng,  vi  nhân  thiên  phước  điền”  (nhận 

đời mạt cúng dường, làm ruộng phước cho trời người). 

Vị tôn giả này sống lâu trong thế gian. Chúng ta muốn cúng dường Tam 

Bảo,  cũng  học  đòi  cổ  nhân  làm  đại  hội  Vô  Già  một  lần.  Vô  Già  đại  hội  là 

thuật  ngữ  chuyên  dụng  trong  Phật  học,  tức  là  bình  đẳng  cúng  dường  cho 

người xuất gia, hay “trai tăng”. Nhà Phật thường nói Thiên Tăng Trai (cúng 

trai tăng  một  ngàn  vị), ngày  nay chúng ta  mời  một  ngàn  vị  xuất  gia đến ăn 

cơm, cúng dường cơm chay, vật cúng dường hoàn toàn bình đẳng, đó là Vô 

Già đại hội. Nhất định có thánh hiền tăng đến thọ cúng (nhận cúng dường), 

người  cúng  cơm  có  phước,  thực  sự  gieo  phước  điền.  Tôn  giả  Tân  Đầu  Lô 

thường  đến  ứng  cúng,  ở  đâu  có  người  tu  phước,  Ngài  bèn  đến  ứng  cúng. 

Ngài  dùng  thân  biến  hóa  mà  đến,  quý  vị  nhìn  không  ra  đâu,  chẳng  khác  gì 

người xuất gia thông thường. Trai chủ cúng cơm trong tâm thành kính, thành 

kính là Cảm, tôn giả bèn Ứng, cảm ứng đạo giao. Nếu cúng Trai Tăng chẳng 

có thành ý, Ngài chẳng đến, phải có thành ý! Tu phước, ta cúng Trai Tăng là 

vì cầu phước báo, cầu trí huệ, mong cầu chư Phật, Bồ Tát âm thầm gia trì. Vị 

thứ mười ba là: 



 Ca Lưu Đà Di.  

迦留陀夷。 

   

 “Giáo hóa bậc nhất”,  nay ta gọi Ngài là nhà giáo dục. Ca Lưu Đà Di 

(Kaludayin)  dịch  là  Hắc  Quang.  Ngài  còn  là  sứ  giả  của  Thích  Ca  Mâu  Ni 

Phật, có trí huệ, có phương tiện thiện xảo, đầy đủ những điều kiện ấy mới có 

năng  lực  giáo  hóa chúng sanh. Giáo  hóa chúng sanh quan trọng  nhất  là  lấy 

thân  mình  làm  gương,  ngôn  hạnh,  oai  nghi  thảy  đều  có  thể  cảm  hóa  chúng 

sanh. Công tác quan trọng nhất của đệ tử nhà Phật là gì? Cũng có rất nhiều 

người đã từng nghe nói qua! Chính là lấy hoằng pháp làm gia vụ, sự việc lớn 

nhất  trong  nhà  Phật  là  giáo  hóa  chúng  sanh.  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  làm 

gương cho chúng ta, giảng kinh hơn ba trăm hội, hoằng pháp bốn mươi chín 

năm,  làm cho chúng ta thấy.  Lúc  nào  mới  ra giảng  kinh? Trước  hết phải tu 

đức  hạnh,  lại  phải  thành  tựu  học  vấn.  Cổ  nhân  Trung  Quốc  thường  nói 

là  “phẩm  học  kiêm  ưu” (đạo  đức  lẫn  học  vấn  đều  cao),  Phẩm  (品)  là  đức 

hạnh, vừa có đạo đức vừa có học vấn thì mới có thể tự hành dạy người. Tôn 

giả nêu tấm gương tốt cho chúng ta. Tiếp đó là vị thứ mười bốn: 



 Ma Ha Kiếp Tân Na.  

摩訶劫賓那。 



Danh  hiệu  vị  này  dịch  nghĩa  sang  tiếng  Hán  là  Phòng  Tú  (sao 

Phòng)29 hay  Tinh  Tú.  Tôn  giả  Ma  Ha  Kiếp  Tân  Na  (Mahākapphina)  là 

bậc  “tri tinh tú đệ nhất”,  nói như bây giờ Ngài là nhà thiên văn học, cũng là 

một loại khoa học gia. 



 Bạc Câu La.  

薄拘羅。 



Tôn giả Bạc Câu La (Vakkula), Bạc Câu La dịch nghĩa sang tiếng Hán là 

Thiện Dung. Thiện Dung là tướng mạo đẹp đẽ, tướng  mạo Ngài tốt đẹp phi 

thường,  vẻ  mặt  khiến  người  thoạt  trông  thấy  liền  sanh  tâm  vui  thích,  “thọ 

 mạng đệ nhất”,  nhân  lành, quả  lành. Trong kinh  luận Đại Thừa, Tiểu  Thừa 

Phật  giáo thường dạy chúng  ta: Sở cầu của hết thảy chúng sanh  dẫu  nhiều, 

nhưng quy nạp lại thì không ngoài ba loại lớn, thứ nhất là giàu có, thứ hai là 

thông  minh  trí  huệ,  thứ  ba  là  mạnh  khỏe  sống  lâu.  Quý  vị  nghĩ  xem  có  ai 

không  mong  cầu  ba  thứ  này?  Ba  thứ  này  đều  là  quả  báo.  Quả  ắt  có  nhân, 

nhân  quả  phải  tương  ứng.  Ngạn  ngữ thường  nói: “Phật  thị môn  trung,  hữu 

 cầu tất ứng” (Trong nhà Phật, có cầu ắt ứng) .  Chúng ta hãy nghĩ xem trong 

nhà  Phật,  vì  sao  có  cầu  ắt  ứng?  Cầu  chỗ  khác  không  được,  cầu  trong  nhà 

Phật bèn được. Vì sao? Phật biết nhân quả, nhân như thế nào, được quả như 

thế đó, đức Phật hiểu rõ. 

Nói chung, nhân là tu Bố Thí. Đức Phật dạy con người phước huệ song 

tu. Trong phước huệ song tu, đặt phước lên đầu. Nhà Phật thường  nói:  “Tu 

 Huệ  bất  tu  Phước,  La  Hán  thác  không  bát” (Tu  Huệ  chẳng  tu  Phước,  La 

Hán  ôm  bát  rỗng).  Anh  tu  Huệ,  chứng  đắc  quả  A  La  Hán,  nhưng  chẳng  tu 

Phước, đi khất thực chẳng được ai cúng dường, ngày ngày đói meo. Trái lại 

là  “tu  Phước bất tu Huệ, đại  tượng quải anh lạc” (tu  Phước chẳng tu  Huệ, 

voi to đeo anh lạc). Phước báo rất lớn, nhưng chẳng có trí huệ, đời sau đọa 

trong  đường  súc  sanh,  đầu  thai  làm  thân  voi  lớn.  Con  voi  lớn  ấy  có  phước 

báo, được vua  nuôi. Quốc vương muốn  ra ngoài, cưỡi con  voi  lớn đó, khắp 

thân  voi  phủ  đầy  anh  lạc,  châu  báu,  châu  tỏa  ánh  sáng  chói  lòa,  có  phước 

nhưng không trí huệ! Bởi thế, đức Phật dạy nếu ai phước huệ song tu thì quả 

báo của quý vị sẽ vừa có trí huệ vừa có phước báo. Nếu cả hai thứ đều chẳng 

tu, người ấy tất nhiên đời đời kiếp kiếp bần cùng, hạ tiện. Chúng ta phải tin 

tưởng lời Phật, lời Ngài trọng yếu hơn bất cứ gì khác. 

Hiện  nay  rất  nhiều  trường  đại  học,  viện  nghiên  cứu  đang  nghiên  cứu, 

khám phá cách làm giàu. Chúng tôi trông thấy cảm khái vạn phần, quan sát 

cặn kẽ coi họ dạy, họ học những gì? Toàn là đổ công sức nơi duyên, chẳng 

có  nhân!  Ví  như quản  lý  công  thương,  mọi  kỹ  thuật  cho  đến  các  mối  quan 

hệ,  họ căn cứ theo số  liệu thống kê. Trên thế  giới có bao  nhiêu  đại tài chủ, 

họ khởi đầu từ đâu? Kinh doanh như thế nào? Làm sao kiếm được nhiều tiền 

như  thế?  Nghiên  cứu  những  thứ  đó,  muốn  học  đòi,  muốn  bắt  chước  theo. 

Chuyên gia, giáo sư giảng rành rẽ từng điều, nhưng chúng ta đứng bên cạnh 

nghe ngóng, bản thân họ chẳng phát tài, thậm chí cuộc sống của họ còn khá 

khó  khăn.  Cả  đời  dạy  trong  trường  đại  học,  lúc  về  hưu  (dạy  khá  thì  được 

phong  danh  hiệu  Giáo  Sư),  được  các  công  ty  mời  mọc  làm  cố  vấn,  chẳng 

làm tài chủ! Anh hiểu được con đường làm giàu như thế, sao anh không phát 

tài? Bởi thế, chúng ta đứng ngoài thấy rất rõ, những điều họ học, họ dạy toàn 

là duyên, chẳng có nhân gì cả! 

Giống như thế nào? Giống như chúng ta canh tác, trồng trọt. Đối với kỹ 

thuật trồng trọt, có thể nói là họ nghiên cứu rất kỹ, phân tích đất đai, thành 

phần  nước,  phân  bón,  khí  hậu,  ánh  nắng,  không  khí,  với  những  điều  ấy  họ 

đều  nghiên  cứu  rất  kỹ  lưỡng,  khuyết  điểm  của  họ  là  gì?  Họ  không  có  hạt 

giống.  Là  những  chuyên  gia,  nhưng  không  có  hạt  giống  thì  không  trồng 

được gì hết! Hạt giống là gì? Trong mạng của quý vị phải có của cải. Trong 

mạng của quý vị chẳng có của cải, dù kỹ thuật, phương pháp hay đến đâu đi 

nữa,  cũng  chẳng  thể  phát  tài!  Trong  mạng  thực  sự  có  của,  chẳng  cần  hiểu 

phương pháp gì, bất luận làm cách nào, tài nguyên vẫn cuồn cuộn đổ tới. 

Sự  thật  ấy  chỉ  có  đức  Phật  biết  rõ,  đức  Phật  nói  rất  minh  bạch.  Trong 

mạng  của  quý  vị  có  tiền  của,  trong  bói  toán  gọi  trường  hợp  này  là  “tài 

khố ” (kho  của  cải),  của  cải  ấy  từ  đâu  mà  có?  Do  bố  thí  mà  có!  Trong  quá 

khứ, quý vị tu Tài Bố Thí rất nhiều, nên “tài khố” trong mạng quý vị phong 

phú, rất lớn. Bất luận làm nghề gì cũng đều phát tài. Trong quá khứ tiếc của, 

chẳng chịu bố thí, trong đời  này kho đụn trống rỗng,  học  nghề khéo gì  vẫn 

chẳng thể phát tài. Tối đa là học xong khóa học, tốt nghiệp rồi bèn vào công 

ty  giúp  người  ta  kiếm  tiền,  làm  nhân  viên  cho  người  ta,  chính  mình  chẳng 

phải là ông chủ! 

Thông minh trí huệ do bố thí pháp, khỏe mạnh sống lâu do bố thí vô úy. 

Tôn giả Bạc Câu La thọ mạng bậc nhất, chúng ta thấy như vậy, biết là trong 

quá khứ, tôn giả đời đời kiếp kiếp bố thí vô úy rất nhiều. Ngài là thiện nhân, 

đại từ, đại bi, cứu khổ, cứu nạn, trông thấy hết thảy chúng sanh mắc phải tai 

nạn,  Ngài  vui  vẻ  ra  tay  giúp  đỡ,  do  vậy,  được  quả  báo  trường  thọ.  Vị  cuối 

cùng là: 



 A Nậu Lâu Đà.  

阿耨樓馱。 

  

Danh hiệu này dịch thành Vô Bần, đây cũng là hiển thị nhân quả. A Nậu 

Lâu Đà (Aniruddha) cũng là trong đời kiếp quá khứ lâu xa về trước, từng bố 

thí cúng dường một vị Bích Chi Phật. Bích Chi Phật đi khất thực, Ngài cung 

kính  cúng  dường.  Ngài  được  phước  báo  dài  nhiều  kiếp  (chẳng  thể  tính  số 

năm,  phải  dùng  số  kiếp  để  tính).  Bao  kiếp  chẳng  chịu  quả  báo  bần  cùng. 

Duyên  phận  tốt  đẹp,  gặp  Bích  Chi  Phật,  tự  mình  có  thể  cung  kính  cúng 

dường, được phước báo ấy. Ngài cũng là em họ của Thích Ca Mâu Ni Phật, 

lúc  nghe  kinh  pháp  thường  ngủ  gật,  tinh  thần  chẳng  tỉnh  táo,  bị  Thích  Ca 

Mâu Ni Phật quở trách. Đức Phật mắng Ngài giống như loài ốc, loài nghêu, 

ngủ một giấc là ngủ cả ngàn năm, chẳng nghe được danh hiệu Phật. 

Ngài A Nậu Lâu Đà rất buồn bực, sau khi bị Phật quở, thật dũng  mãnh, 

tinh tấn, suốt bảy ngày bảy đêm không ngủ, bị mù mắt vì dụng công quá độ. 

Thích Ca Mâu Ni Phật thương xót, dạy Ngài tu một pháp môn, Ngài tu thành 

công. Tu thành công rồi, mở được Thiên Nhãn, trong Tăng đoàn được xưng 

là  “bán  đầu  thiên  nhãn” .  Ngài  nhìn  chẳng  cần  tròng  mắt,  nửa  đầu  đều  là 

mắt,  đều  thấy  được,  thấy  phía  trên,  thấy  khắp  bốn  phía,  thấy  cả  đằng 

sau,  “bán đầu thiên nhãn” đấy! Trong các vị A La Hán, Ngài là bậc  “thiên 

 nhãn đệ nhất, phước đức khốn học”   (thiên nhãn bậc  nhất, phước đức,  nhọc 

nhằn học hành). 

Trong  kinh  Phật  dạy  chúng  ta,  Thiên  Nhãn  của  Tiểu  Thừa  A  La  Hán 

thấy được một tiểu thiên thế giới, thông thường, mọi A La Hán có thể thấy 

được một tiểu thiên thế giới. Tiểu thiên thế giới bao lớn? Nếu nói như cư sĩ 

Hoàng Niệm Tổ, chúng ta biết một thế giới là một Ngân Hà Hệ (Milky Way, 

Galaxy).  A  La  Hán  thấy  được  một  ngàn  Ngân  Hà  Hệ  chẳng  cần  dùng  đến 

máy  móc.  Tất  cả  hết  thảy  tinh  cầu  trong  một  ngàn  Ngân  Hà  Hệ  đó,  muôn 

hình muôn sắc, Ngài đều thấy rõ ràng, rành mạch; nhưng thiên nhãn do ngài 

A Nậu  Lâu Đà tu thành có  năng  lực thù thắng, thấy được  một đại thiên thế 

giới,  tức  là  một  tam  thiên  đại  thiên  thế  giới.  Thế  giới  Sa  Bà  này  của  đức 

Thích Ca Mâu Ni Phật đối với Ngài cũng chẳng có vấn đề, toàn thể thế giới 

Sa  Bà,  trên  đến  Phi  Tưởng  Phi  Phi  Tưởng  Xứ  Thiên,  dưới  đến  A  Tỳ  địa 

ngục, Ngài đều thấy rất rõ, đều hiểu rõ,  “thiên nhãn đệ nhất”  mà! 

Sau đó, chúng ta tổng kết phần nói về những vị ấy, từ ngữ  “thử đẳng đại 

 chúng”  (các đại chúng này) chỉ tất cả những vị thường tùy của đức Thế Tôn, 

gồm  một  ngàn  hai  trăm  năm  mươi  lăm  người,  “bổn  thị  Pháp  Thân  đại 

 sĩ”  (vốn là Pháp Thân đại sĩ). Trong phần trên chúng tôi đã nói, những vị ấy 

là  “đại  A  La Hán,  chúng  sở  tri  thức” (đại  A  La  Hán,  được  mọi  người  hay 

biết).  Đại  A  La  Hán  là  tôn  hiệu  của  Pháp  Vân  Địa  Bồ  Tát,  chẳng  phải  là 

danh hiệu của người tầm thường. Thất Địa Bồ Tát, Bát Địa Bồ Tát, Cửu Địa 

Bồ Tát đều chẳng thể xưng [là Đại A La Hán]. Pháp Vân Địa Bồ Tát là Pháp 

Thân đại sĩ! Huống hồ trong số đó, lại có không ít vị là cổ Phật tái lai,  “tác 

 thị Thanh Văn” (thị hiện làm Thanh Văn), họ đến nơi này để thị hiện, chẳng 

thực sự  là  Tiểu Thừa  A  La  Hán, Thanh Văn là Tiểu Thừa! 

Giống như diễn tuồng trên sân khấu, Ngài được phân công diễn vai Tiểu 

Thừa A La Hán, chứ trên thực tế đã sớm thành Phật. Nay trên sân khấu đóng 

vai Tiểu Thừa A La Hán, hoặc là quốc vương, đại thần, hoặc là trưởng giả, 

cư  sĩ;  thế  gian  này  là  một  sân  khấu  lớn.  Diễn  xuất  nhằm  mục  đích  “chứng 

 thử bất tư nghị pháp” , tức là chứng minh [pháp chẳng thể nghĩ bàn này] cho 

đại chúng! Trong câu  “thử bất tư nghị pháp” , chữ  “thử”  chỉ kinh A Di Đà. 

Kinh  A  Di  Đà  thực  sự  là  pháp  môn  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  chỉ  dạy  hết  thảy 

chúng sanh đới nghiệp vãng sanh, thân cận Phật Di Đà, viên thành Phật đạo 

trong  một đời, chẳng cần đợi đến kiếp sau, một đời bèn viên mãn, mà cũng 

chẳng  cần  phải  nói  ba  đại  A-tăng-kỳ  kiếp,  vô  lượng  kiếp  gì  cả,  không  cần 

đến! Một đời thành tựu, sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới vô lượng thọ. 

Đến  thế  giới  Cực  Lạc  thành  Phật,  thành  một  vị  Phật  viên  mãn  rốt  ráo, 

chẳng  cần  phải  mất  một  thời  gian  rất  dài.  Kinh  Quán  Vô  Lượng  Thọ  cho 

biết:  Vãng  sanh  Hạ  Hạ  Phẩm  trong  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  Độ,  đến  Tây 

Phương Cực  Lạc thế  giới chứng đắc quả Phật  viên  mãn cũng chỉ  mất  mười 

hai kiếp thôi! Quý vị hãy nghĩ nhé! So với ba A-tăng-kỳ kiếp, vô lượng A-

tăng-kỳ kiếp thì mười hai kiếp chẳng phải là quá ngắn hay sao? Mà đó là gì 

vậy?  Vãng  sanh  Hạ  Hạ  Phẩm  đấy  nhé!  Nếu  Thượng  Thượng  Phẩm  vãng 

sanh trong Thật Báo Trang Nghiêm Độ, vừa về đó bèn  “hoa khai kiến Phật, 

 ngộ Vô Sanh”,  lập tức thành tựu, trở thành Vô Sanh Nhẫn Bồ Tát. Vô Sanh 

Nhẫn  Bồ  Tát là Thất Địa, Bát Địa, Cửu Địa, thực sự chứng đắc!  Trước khi 

chứng đắc thì sao? Khi chưa chứng đắc thì thọ dụng, thần thông, đạo lực của 

quý  vị  cũng  chẳng  kém  Thất  Địa,  Bát  Địa  Bồ  Tát  cho  mấy.  Khi  đức  Phật 

giới  thiệu  cùng  chúng  ta  bốn  mươi  tám  nguyện  của  A  Di  Đà  Phật  đã 

nói:  “Sanh  về  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  đều  là  A  Duy  Việt  Trí  Bồ 

 Tát”.  A Duy Việt Trí Bồ Tát là Thất Địa Bồ Tát, từ Thất Địa trở lên; bởi thế, 

pháp môn này chẳng thể nghĩ bàn! Các vị ấy đến chứng minh cho Thích Ca 

Mâu Ni Phật, những gì Phật dạy họ đều thị hiện, đều biến thành sự thật. 

 “Tùng  Phật  chuyển  luân,  quảng  lợi  nhân  thiên”  (theo  đức  Phật  chuyển 

pháp  luân,  lợi  ích  rộng  khắp  trời  người).  “Chuyển  luân”  là  giáo  hóa  chúng 

sanh, giúp đức Phật thực hiện công tác giáo dục trong xã hội đa nguyên văn 

hóa.  “Quảng  lợi”  là  lợi  ích  rộng  lớn,  bố  thí,  cúng  dường  đại  chúng  trời 

người. Chúng ta tu bố thí, cúng dường thì chư Phật Như Lai, chư đại Bồ Tát 

cũng tu bố thí cúng dường  tại đây. Phước trí  như biển  trọn khắp pháp giới, 

hư không giới. Trong kinh nói  “quảng lợi nhân thiên”,  tức là đem pháp môn 

Trì Danh Niệm  Phật  này  giới thiệu cùng đại chúng trời  người. Người thiện 

căn  chín  muồi  sẽ  thành  tựu  trong  một  đời  này.  Họ  hiểu  rõ,  họ  giác  ngộ, 

buông xuống vạn duyên, nhất tâm chuyên niệm A Di Đà Phật. 

 “Kim  văn  Tịnh  Độ  nhiếp  thọ  công  đức” (nay  nghe  công  đức  nhiếp  thọ 

của Tịnh Độ), nghĩa là đối với bộ kinh này,  “tín thọ phụng hành, thật nãi dĩ 

 thân tác tắc, khuyến ngô nhân thâm tín mạc nghi dã” (tin nhận phụng hành, 

thực  sự  lấy  bản  thân  làm  gương,  khuyên  chúng  ta  tin  tưởng  sâu  xa,  đừng 

nghi  ngờ).  Ở  đây,  mười  sáu  vị  tôn  giả  khuyên  dạy  chúng  ta,  vì  đại  chúng 

thực nghiệm. Chớ cậy mình rất thông minh, ta chẳng cần phải học pháp môn 

này,  ta  có  thể  học  pháp  môn  khác  cao  sâu  hơn  pháp  môn  này.  Quý  vị  có 

thông minh, trí huệ bằng ngài Xá Lợi Phất hay không? Thần thông, năng lực 

có sánh bằng ngài Mục Kiền Liên hay không? Xá Lợi Phất, Mục Kiền Liên 

đều chắc thật niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, quý vị hãy suy nghĩ kỹ đi! 

Nếu quý vị nói tôi không có thiện căn, tôi tội nghiệp sâu nặng, tôi chẳng 

có  năng  lực,  hãy  xem  ngài  Châu  Lợi  Bàn  Đà  Già,  so  với  Ngài  thì  sao?  Ta 

thấy ngài Châu Lợi Bàn Đà Già đâu được như mình, thế mà ngài Châu Lợi 

Bàn  Đà  Già  niệm  A  Di  Đà  Phật  bèn  thành  công;  sao  quý  vị  chẳng  thể  tu 

được? Mười sáu  vị tôn  giả, ai  nấy đều có  sở trường,  giáo  hóa các căn  tánh 

bất  đồng  trong  thế  gian  này,  nêu  gương  mẫu  rất  khéo  cho  mọi  người.  Chỉ 

cần quý vị tin được, tiếp nhận được, y giáo phụng hành, chẳng có ai không 

thành công! Pháp  môn này gọi là  “vạn người tu, vạn người đến”,  chẳng sót 

một ai hết! 

Hiện  tại,  vì  sao  niệm  Phật  chẳng  dễ  dàng  như  vậy?  Giống  như thầy  Lý 

thường hay nói:  “Một vạn người niệm Phật, thực sự vãng sanh cũng chẳng 

 qua hai ba người mà thôi!”  Do nguyên nhân nào? Hai ba người đó tin nhận 

phụng  hành, còn  những  người  niệm  Phật  kia,  hơn chín  ngàn chín trăm chín 

mươi  bảy  người  kia,  chẳng  chịu  tin  nhận  phụng  hành!  Họ  chỉ  niệm 

Phật  “ miệng  có,  tâm  không ” ,  không  buông  xuống  phiền  não  tập  khí  thế 

gian,  đối  với  danh  văn,  lợi  dưỡng,  ngũ  dục,  lục  trần  thế  gian  vẫn  tham  ái, 

vẫn  lưu  luyến,  vậy  thì  không  có  cách  chi  hết!  Trong  Phật  pháp  thường 

nói  “Phật  chẳng  thể  độ  kẻ  vô  duyên” ,  bọn  họ  là  người  vô  duyên,  vậy  thì 

không có cách chi hết! Thực sự tin tưởng, thực sự tiếp nhận, thực sự phụng 

hành, buông xuống vạn duyên, buông thân tâm thế giới xuống, nhất tâm nhất 

ý chuyên cầu Tịnh Độ, chẳng một ai không được vãng sanh! A! Nay đã hết 

giờ rồi! 



---o0o--- 

 Tập 08 

  

6.2.1.6.4. Giảng rõ về Bồ Tát chúng 



Chư vị đồng học! 

Xin xem Hệ Niệm Pháp Sự, phần Bồ Tát chúng trong Tự Phần của A Di 

Đà Kinh: 



 Tinh chư Bồ Tát Ma Ha Tát, Văn Thù Sư Lợi Pháp Vương Tử, A Dật 

 Đa Bồ Tát, Càn Đà Ha Đề Bồ Tát, Thường Tinh Tấn Bồ Tát, dữ như thị 

 đẳng chư đại Bồ Tát.  

       并諸菩薩摩訶薩。文殊師利法王子。阿逸多菩薩。乾陀訶提菩薩。

常精進菩薩。與如是等諸大菩薩。 

 (Và các vị Bồ Tát Ma Ha  Tát: Văn Thù Sư Lợi  Pháp Vương  Tử, A Dật 

 Đa Bồ Tát, Càn Đà Ha Đề Bồ Tát, Thường Tinh Tấn Bồ Tát, và các vị đại 

 Bồ Tát như thế).  



---o0o--- 

6.2.1.6.4.1. Quảng thích Bồ Tát chúng 

  

Đoạn  này  là  Bồ  Tát chúng.  Trong  phần  trên  đã  giới  thiệu  chúng  Thanh 

Văn gồm mười sáu vị đại A La Hán, chủ yếu là tượng trưng cho Tín. Bồ Tát 

chúng chỉ nêu bốn vị: Văn Thù và Di Lặc là khuyên nên nguyện, Càn Đà Ha 

Đề và Thường Tinh Tấn là khuyên nên hành, cùng với mười sáu vị tôn giả ở 

phần trên là khuyên nên tin. “Tín, Hạnh, Nguyện” là ba điều kiện trọng yếu 

nhất  của  việc  niệm  Phật  vãng  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  ba  điều 

kiện ấy  thiếu  một chẳng được, nhất định phải có đủ.  Bởi thế, toàn bộ  kinh, 

bất luận Tự Phần, Chánh Tông Phần hay Lưu Thông Phần, chúng ta đều thấy 

khuyên  tin,  khuyên  nguyện,  khuyên  hành.  Tuy  kinh  văn  không  dài,  nhưng 

kết cấu chương pháp, hệ thống tư tưởng hết sức tinh vi, thâm mật, viên mãn, 

trọn đủ, chúng ta phải tích cực học tập kinh này. 

Bồ Tát tiếng Phạn là Bồ Đề Tát Đỏa (Boddhisattva), người Trung Quốc 

thích nói gọn, chữ Bồ Đề tỉnh lược âm cuối, chữ Tát Đỏa cũng tỉnh lược âm 

cuối,  nên  ta  gọi  Bồ  Đề  Tát Đỏa  là  Bồ  Tát.  Ma Ha  Tát (Mahasattva)  là  Đại 

Bồ  Tát, Ma  Ha  là Đại,  vị  Bồ Tát  lớn trong chúng  Bồ  Tát. Chữ Đại  Bồ Tát 

thường  chỉ  bậc  Bồ  Tát địa  thượng,  tức  mười  một  địa  vị  từ Sơ  Địa  cho  đến 

Đẳng Giác được gọi  là Đại Bồ Tát,  hay  gọi  là Ma  Ha Tát. Trước đó, có ba 

mươi  địa  vị,  nếu  thêm  Tín  Vị  vào  thành  ra  bốn  mươi  địa  vị,  tức  Thập  Tín, 

Thập  Trụ,  Thập  Hạnh,  Thập  Hồi  Hướng;  bốn  mươi  địa  vị  này  đều  xưng  là 

Bồ Tát. Bồ Tát Ma Ha Tát bao gồm các địa vị từ Sơ Tín cho đến Đẳng Giác 

Bồ Tát. 

Tiếng Phạn  Bồ Đề Tát Đỏa,  lúc  dịch sang tiếng  Hán thì thời cổ dịch  là 

Đại Đạo Tâm Chúng Sanh. Ngẫu Ích đại sư khi chú giải vẫn theo lối cổ dịch 

nên  viết “đại  đạo  tâm  thành  tựu  hữu  tình”.  Bồ  Tát  vẫn  là  hữu  tình,  chẳng 

giống  như  Phật,  Phật  hoàn  toàn  biến  tình  thành  trí  huệ.  Trước  kia,  lúc  tôi 

mới  học  Phật,  tôi  còn  nhớ  đã  từng  thỉnh  giáo  Chương  Gia  đại  sư:  “Bồ  Tát 

khác với Phật như thế nào?” Chương Gia đại sư dạy tôi một tỷ dụ: Lúc đó, 

trong khách sảnh có treo một cái đồng hồ, vẫn phải lên dây thiều, chưa dùng 

điện,  vẫn  phải  vặn  dây  thiều.  Chúng  ta  đều  biết  –  đây  là  kiến  thức  thông 

thường – dây thiều  là  một sợi dây thép cuộn  lại, có tính đàn  hồi, cuộn chặt 

nó lại, nó sẽ dần dần bung ra, sức bung ấy sẽ thúc đẩy đồng hồ chạy. Lúc nó 

bung ra hết, nó vẫn cuộn lại, chẳng hoàn toàn thẳng đơ. Chương Gia đại sư 

dùng  chuyện  đó  làm  tỷ  dụ,  Bồ  Tát  như  sợi  dây  thiều,  dù  đã  bung  ra  hết, 

nhưng  vẫn còn  một chút cuộn  lại, chẳng phải  là bằng phẳng  hết. Dây thiều 

của  Phật  đã  tháo  bung  ra  hết,  thẳng  đơ  rồi,  Ngài  đem  tỷ  dụ  ấy  nói  với  tôi, 

ngụ ý: Bồ Tát chưa một trăm phần trăm biến tình thành trí huệ. 

Ví như Đẳng Giác Bồ Tát, chín mươi chín phần là Trí, vẫn còn một phần 

là Tình. Nhìn đâu cũng dường như đã bình rồi, nhưng nhìn kỹ vẫn còn một 

chút  Tình,  chẳng  như  Như Lai  đã  một  trăm  phần  trăm  chuyển  Thức  thành 

Trí. Bởi thế, Trí và Tình là cùng một chuyện, chẳng phải hai; lúc giác thì gọi 

là Trí, lúc mê thì gọi là Tình. Tình là mê tình, Trí là giác trí. Đẳng Giác Bồ 

Tát còn một phẩm sanh tướng vô minh tối hậu còn chưa phá, đó vẫn là Tình. 

Phải phá sạch một phẩm vô minh ấy thì trí huệ mới rốt ráo viên mãn. 

Bởi thế, chữ Bồ Tát được dịch là  “đại đạo tâm thành tựu hữu tình”.  Sau 

này, ngài Huyền Trang chẳng dùng chữ  “đại đạo tâm”  để dịch, Ngài dịch là 

Giác Hữu Tình. Nếu gộp cả hai lối tân dịch và cựu dịch lại để hiểu, ý nghĩa 

càng sáng tỏ. Thế nào là đại đạo tâm? Giác ngộ là đại đạo tâm. Giác tâm là 

đại  đạo  tâm,  giác  chứ  không  mê.  Huyền  Trang  đại  sư dịch  Bồ  Đề  Tát Đỏa 

thành “chúng  sanh  hữu  tình  giác  ngộ” ,  thời  cổ  dịch  là  “đại  đạo  tâm  thành 

 tựu hữu tình”,  hợp hai cách nói này lại, chúng ta càng hiểu rõ ý nghĩa. 

Bồ  Tát  địa  vị  càng  cao,  trí  huệ  càng  lớn,  tình  chấp  càng  ít.  Phàm  phu 

hoàn toàn bất giác. Phàm phu có giác ngộ, thông minh, có trí huệ, thì trong 

Phật  pháp  gọi  cái  giác  ấy  là  “Tương  Tự  Giác”,  tức  chẳng  phải  Chân  Giác, 

chẳng  phải  là  Chánh  Giác.  Tiêu  chuẩn  của  Chánh  Giác  là  gì?  Đoạn  sạch 

Kiến Tư phiền não thì mới gọi là Chánh Giác, bởi thế, đối với lục đạo phàm 

phu  chưa  đoạn  Kiến  Tư  phiền  não,  nếu  dùng  kinh  Kim  Cang  để  nói,  dùng 

tiêu  chuẩn  đó  để  nói  thì  lục  đạo  chúng  sanh  có  “ngã  tướng,  nhân  tướng, 

 chúng  sanh  tướng,  thọ  giả  tướng” .  Chỉ  cần  có  đủ  bốn  tướng  ấy  thì  chưa 

giác. Dù rất thông  minh, rất có trí huệ, trong  nhà Phật chỉ  gọi  là  Tương  Tự 

Giác, chẳng phải là Chánh Giác, chỉ hơi giống thôi. 

Chánh Giác nếu phá được bốn tướng, phá Tứ Kiến rồi, tâm địa người ấy 

chân  thành,  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  chánh  giác,  từ  bi,  không  có  ngã  tướng, 

không có nhân tướng, không có chúng sanh tướng, không có thọ giả tướng, 

thì  mới  gọi  là  Bồ  Tát.  Vì  sao  chẳng  thể  gọi  lục  đạo  chúng  sanh  là  Chánh 

Giác? Chỉ vì lục đạo chúng sanh có Ngã, có Ngã tức là có tư niệm, [tức là] 

có lòng mong lợi ích riêng tư. Nói cách khác, khởi tâm động niệm có vấn đề, 

nghĩ đến “lợi ích của riêng mình”, chỉ bận lòng đến lợi ích của chính mình, 

chẳng  đoái  hoài  lợi  ích  của  người  khác;  bởi  thế,  khởi  tâm  động  niệm  đều 

là  “ tổn người, lợi mình ” . 

Nói thật ra, người tốt hay kẻ xấu đều chỉ là mức độ khác biệt. Người tốt 

là ý niệm và hành vi  “ tổn người, lợi mình ”  nhẹ một chút, ít một chút; kẻ bất 

thiện thì  ý  niệm  “ tổn người,  lợi  mình ”  rất  nặng,  gây  thành  nhiều  việc!  Sai 

khác ở chỗ này! Chẳng giống như Bồ Tát, Bồ Tát hoàn toàn chẳng tự tư tự 

lợi;  Ngài  vào  trong  thế  gian  này  để  làm  gì?  Vào  trong  thế  gian  này  để  độ 

chúng sanh.  Thế  nào  là độ chúng sanh? Giúp cho  hết thảy chúng sanh  giác 

ngộ. Giúp hết thảy chúng sanh giác ngộ mà nếu còn có chút tự tư tự lợi, làm 

sao  giúp  chúng  sanh  giác  ngộ  cho  được?  Phải  hiểu  đạo  lý  ấy!  Thế  gian  và 

xuất thế gian khác biệt ở chỗ này, một niệm khác biệt vậy. 

Thế nào là xuất thế gian? [Những người] vô tư, vô ngã, vì hết thảy chúng 

sanh phục vụ, chẳng cần biết anh mang thân phận gì, già, trẻ, nam, nữ, nghề 

nghiệp ra sao, đều là Bồ Tát. Nếu vẫn còn có một ý niệm tự tư tự lợi, vẫn có 

một  niệm  vị  kỷ,  dù  quý  vị  có  ở  trong  chùa  miếu,  có  sống  trong  núi  thẳm, 

sống  trong  một  ngôi  chùa  quý  báu  (bảo  sát),  quý  vị  vẫn  là  thế  gian,  chẳng 

phải xuất thế gian. Chúng ta phải hiểu đạo lý này! So với Thanh Văn ở trên, 

Bồ Tát cao hơn nhiều lắm! Thanh Văn là “tướng” xuất thế gian, “tâm” chẳng 

thấy xuất thế gian. Quý vị thấy rất nhiều người xuất gia (cổ nhân thường gọi 

là  “cổ tròn tay thụng”.  Nay dùng chữ  “cổ tròn tay thụng”  để chỉ người xuất 

gia),  “thân xuất,  chứ  tâm  không  xuất” .  Trong  tâm  vẫn  là  nhân  ngã  thị  phi, 

vẫn  là  tham  -  sân  -  si  -mạn,  niệm  niệm  quan  tâm  lợi  ích  của  chính  mình, 

“tâm” chẳng hề xuất! Thân tợ hồ là người xuất gia, nhưng tâm chẳng xuất. 

Quá nửa Bồ Tát thị hiện tại gia, đấy là  “tâm xuất, thân chẳng xuất”,  cao 

hơn  Thanh  Văn  nhiều!  Thấy  họ  là  hạng  tại  gia,  có  vợ  con,  họ  có công  ăn 

việc  làm,  cuộc  sống  chẳng  khác  gì  người  thế  gian  cả.  Họ  không  có  ngã 

tướng, không có nhân tướng, không có chúng sanh tướng, không có thọ giả 

tướng, họ chẳng tự tư tự lợi. Họ buôn bán, họ là thương nhân, họ là thương 

nhân  Bồ  Tát.  Họ  là  công  nhân,  họ  là  công  nhân  Bồ  Tát.  Nếu  họ  làm  công 

chức, làm quan, làm quan lớn thì họ là tể quan Bồ Tát. Bất luận làm nghề gì, 

đều là Bồ Tát hết! 

Bởi  thế,  quý  vị  thấy  ở  Trung  Quốc  tạo  tượng  Bồ  Tát,  nổi  tiếng  nhất  là 

bốn vị Bồ Tát ở bốn đại danh sơn. Quý vị xem kỹ tượng bốn vị Bồ Tát, chỉ 

có  Địa  Tạng  Vương  Bồ  Tát  thị  hiện  tướng  xuất  gia,  Quán  Âm  Bồ  Tát  là 

tướng tại gia, Văn Thù Bồ Tát cũng là tướng tại gia, Phổ Hiền Bồ Tát cũng 

là tướng tại gia luôn. Ấn Độ tạo tượng Bồ Tát Di Lặc cũng là tướng tại gia. 

Người Trung Quốc tạo tượng Di Lặc Bồ Tát theo hình dạng của hòa thượng 

Bố Đại, là tướng xuất gia. Vì sao tạo tượng hòa thượng Bố Đại? Hòa thượng 

Bố Đại là người thời Nam Tống, cùng một thời đại với Nhạc Phi. Ngài xuất 

hiện trong vùng Phụng Hóa, tỉnh Chiết Giang, là một người xuất gia, chẳng 

ai biết  tên Ngài  là  gì. Mỗi  ngày, Ngài quảy  một cái túi  vải  lớn,  người khác 

cúng dường đều bỏ vào trong túi. Bởi thế, mọi người gọi Ngài là Bố Đại hòa 

thượng, bèn thành tên  hòa thượng Bố Đại. Nhắc đến  hòa thượng  Bố Đại ai 

nấy đều biết. 

Hằng  ngày  du  hóa  bên  ngoài,  có  ai  hỏi  về  Phật  pháp,  Ngài  cười  hì  hì, 

buông cái  túi  xuống đất, bỏ  thõng  hai tay. Quý  vị  hỏi Ngài  thế  nào  là Phật 

pháp?  Ngài  làm  như  vậy  cho  quý  vị  thấy:  "  Buông  xuống!"  Phật  pháp  là 

buông xuống. Buông xuống rồi làm sao? Quảy túi vải lên, khoác trên vai bỏ 

đi. Ngài dạy quý vị điều gì? Trước hết, Phật pháp dạy quý vị buông xuống, 

buông  xuống  hết  thảy,  buông  xuống  xong  rồi  bèn  giúp  đỡ  hết  thảy  chúng 

sanh,  quý  vị  phải  khởi  lên  ý  niệm  đó.  Bởi  thế  mới  nói  buông  xuống  được, 

đưa lên được, đó là Bồ Tát. Một câu chẳng nói, ý nghĩa rất sâu, mọi vấn đề 

của quý vị đều được giải quyết hết! 

Lúc  Ngài  vãng  sanh,  Ngài  chẳng  sanh  bệnh,  nói  đi  là  đi;  bảo  với  mọi 

người  ta  là  Di  Lặc  Bồ  Tát  phát  tâm  tái  lai,  nói  xong  là  đi.  Ngài  chẳng  dối 

người. Lúc lâm chung, đem bản lai diện mục của chính mình nói ra; bởi thế, 

sau  này,  người  Hoa  hễ  tạo  tượng  Di  Lặc  Bồ  Tát  bèn  tạo  giống  hình  tượng 

hòa  thượng  Bố  Đại,  duyên  do  là  như  vậy.  Các  địa  phương,  quốc  gia  khác 

trên  toàn  thế  giới  chẳng  tạo  tượng  Di  Lặc  Bồ  Tát  giống  như  vậy.  Tại  Ung 

Hòa Cung30 ở Bắc Kinh có thờ một tượng Di Lặc Bồ Tát rất cao. Lúc chúng 

tôi  đến  tham  quan,  [tăng  sĩ  ở  Ung  Hòa  Cung  kể]  tượng  Di  Lặc  Bồ  Tát  ấy 

đem từ Ấn Độ qua, tạc bằng cả một cây gỗ rất to lớn, đại khái cao chừng sáu 

bảy  tầng  lầu.  Lúc  chúng  tôi  ngắm  tượng,  vị  phương  trượng  (họ  gọi  là  Lạt-

ma) bảo tôi tượng này chìm dưới đất tám thước nữa. 

Bất luận Bồ Tát thị hiện tại gia hay xuất gia, nếu chú tâm quán sát, nhất 

định thấy rõ Ngài học Định lẫn Huệ đều bình đẳng, vận dụng cả Bi lẫn Trí, 

tự lợi, lợi tha. Tự lợi chính là lợi tha, chính mình thời thời khắc khắc, nơi nơi 

chốn  chốn  nêu  gương  tốt cho  đại  chúng  trong  xã  hội,  đó  là  “đến  trong  thế 

 gian này giáo hóa chúng sanh”.  Bất luận dưới thân phận nào, đều theo đuổi 

công  tác  giáo  dục,  giáo  dục  xã  hội,  nay  chúng  ta  gọi  là  giáo  dục  xã  hội  đa 

nguyên văn hóa. 



---o0o--- 

6.2.1.6.4.2. Nêu tên các vị thượng thủ trong Bồ Tát chúng 

  

“Văn  Thù  Sư  Lợi”  (Mañjuśrī) gọi  là  Pháp  Vương  Tử,  vì  Phật  là  Pháp 

Vương, Bồ Tát kế thừa sự nghiệp của Như Lai, hoằng pháp lợi sanh, bởi thế 

gọi là Pháp Vương Tử. Văn Thù Sư Lợi là tiếng Phạn, dịch nghĩa sang tiếng 

Hán  thì  trong  Bát  Thập  Hoa  Nghiêm  dịch  là  Diệu  Đức,  hoặc  Diệu  Cát 

Tường. Ở Trung Quốc, Ngũ Đài Sơn là đạo tràng của Văn Thù Bồ Tát; trong 

các vị Bồ Tát, Ngài biểu thị trí huệ đệ nhất, giống như Xá Lợi Phất đại diện 

cho  trí  huệ  đệ  nhất  trong  các  vị  Thanh  Văn.  Trong  kinh,  danh  hiệu  các  vị 

Thượng  Thủ  nhằm  biểu  thị  pháp,  chúng  ta  nhất  định  phải  hiểu  đạo  lý  này! 

[Xá  Lợi  Phật  và  Văn  Thù  Sư  Lợi  Bồ  Tát]  biểu  thị  bộ  kinh  này,  pháp  môn 

này  và  phương  pháp  lý  luận  tu  học  này  là  trí  huệ  đệ  nhất.  Trong  chúng 

Thanh  Văn  lẫn chúng  Bồ  Tát đều kể tên  bậc trí  huệ đệ  nhất  ngay  đầu tiên, 

dụng ý rất sâu sa. 

Trong  Yếu  Giải,  Ngẫu  Ích  đại  sư  giảng:  “Phi  dũng  mãnh  thật  trí,  bất 

 năng  chứng  giải  Tịnh  Độ  pháp  môn” (Chẳng  phải  là  trí  huệ  dũng  mãnh, 

chân  thật,  chẳng  thể  chứng  hiểu  pháp  môn  Tịnh  Độ).  Câu  nói  này  rất  hay, 

chẳng phải là trí huệ dũng mãnh, chân thật, sẽ chẳng thể thực sự chứng nhập, 

hiểu  rõ  pháp  môn  này;  vì  thế,  phải  lấy  Văn  Thù  Bồ  Tát  để  chứng  minh. 

Trong kinh Hoa Nghiêm, chúng ta thấy chính bản thân ngài Văn Thù Bồ Tát 

phát nguyện cầu sanh Tịnh Độ, nhằm hiển thị [pháp môn này] thực sự chẳng 

thể  nghĩ  bàn.  Trong  cuốn  Nghiên  Tập  Báo  Cáo,  [chúng  tôi  đã  nhận  định] 

Văn  Thù  “tượng  trưng  cho  Vô  Thượng  Chánh  Đẳng  Chánh  Giác”,  pháp 

môn trong kinh A Di Đà này, tức là pháp môn Tịnh Độ chính là Vô Thượng 

Chánh Đẳng Chánh Giác. 

Vị thứ hai là A Dật Đa Bồ Tát,  “A Dật Đa”  (Ajita) là Di Lặc Bồ Tát. Có 

người  nói  Di  Lặc  (Maitreya)  là  họ  của  Bồ  Tát,  A  Dật  Đa  là  tên.  Cũng  có 

người nói A Dật Đa là họ, Di Lặc là tên. Thật ra cái nào là tên, cái nào là họ 

không  quan  trọng,  chúng  ta  chẳng  cần  phải  phân  biệt  chấp  trước.  Ở  Trung 

Quốc, chúng ta quen gọi Ngài là Di Lặc Bồ Tát; đương thời ở Ấn Độ thường 

gọi là A Dật Đa, gọi Ngài bằng danh hiệu ấy. A Dật Đa là tiếng Phạn, dịch 

nghĩa  sang  tiếng  Hán  là  Vô  Năng  Thắng,  ý  nói  Ngài  từ  bi  không  ai  hơn 

được.  Lòng  từ  bi  của  Ngài  là  từ  bi  chân  thành,  là  từ bi  thanh  tịnh,  là  từ bi 

bình đẳng. Tâm từ bi quả thật trọn khắp pháp giới hư không giới; bởi thế, tại 

Trung Quốc Ngài còn được gọi là Từ Thị Bồ Tát, từ bi bậc nhất. 

Đối với hình tượng Bố Đại hòa thượng, cổ đức có mấy câu tán thán như 

sau:  “Sanh  bình  đẳng  tâm,  thành  hỷ  duyệt  tướng”.  Hai  câu  này  rất  hay,  hai 

câu này dạy chúng ta: Đối với hết thảy chúng sanh, chúng ta phải sanh tâm 

bình đẳng, đối với hết thảy chúng sanh phải hoan hỷ,  “hỷ duyệt tướng”  nay 

gọi  là tâm  yêu thương,  vui  thích.  Trong Đại  Thừa Phật pháp thường  nói từ 

bi, từ bi là hỷ ái; nhưng sự hỷ ái ấy chẳng phải là cảm tình. Vì thế, Phật pháp 

chẳng  dùng  chữ  “hỷ  ái”  mà  dùng  chữ  “từ  bi”,  sợ  người  đời  thấy  danh 

từ  “hỷ ái”  bèn hiểu lầm. 

Lòng hỷ ái ấy chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, là trí huệ. Nhà Phật gọi 

lòng  hỷ ái ấy  là Từ Bi. Do đây biết rằng:  Người thế  gian  hỷ ái chẳng chân 

thành toàn vẹn, chẳng đủ thanh tịnh, bình đẳng, trí huệ, chẳng có đủ những 

điều ấy. Bởi thế, lòng hỷ ái của họ chẳng vĩnh hằng, thường bị biến chuyển. 

Đối với hết thảy chúng sanh, Phật, Bồ Tát hỷ ái vĩnh hằng bất biến, nếu quý 

vị hỏi vì sao ư? Vì các Ngài không tự tư, không tự lợi, không có vọng tưởng, 

phân  biệt,  chấp  trước.  Lòng  hỷ  ái  ấy  xuất  phát  từ  tự  tánh,  tương  ứng  với 

chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, trí huệ. Nói cách khác, chân thành, thanh 

tịnh, bình đẳng, chánh giác được biến thành hiện thực. Nếu không có từ bi, 

làm  sao  gọi  là “chân thành,  thanh  tịnh, bình đẳng  giác” cho được? Đều trở 

thành  danh  từ  trừu  tượng  hết!  Từ  “sanh  bình  đẳng  tâm,  thành  hỷ  duyệt 

 tướng”  trở thành hiện thực, phải hiểu điều này, phải nhận rõ điều này! 

Ở  đây,  Bồ  Tát  thể  hiện  ý  nghĩa  rất  sâu,  ngài  Di  Lặc  “tượng  trưng  cho 

 Nhất Sanh Bổ Xứ” , điều này rất trọng yếu. Di Lặc Bồ Tát là vị Phật thứ năm 

trong thế giới Sa Bà của chúng ta, hiện tại Ngài là vị Phật hậu bổ của Thích 

Ca  Mâu  Ni  Phật,  trụ  trong  Đâu  Suất  nội  viện.  Trong  những  buổi  giảng, 

chúng tôi cũng thường nhắc tới chuyện thành Phật; đầy đủ những điều kiện 

nào  thì  mới  thành  Phật?  Tri  túc!  Người  tri  túc  bèn  thành  Phật.  Bởi  thế,  Bổ 

Xứ Bồ Tát cũng chẳng ở nơi nào khác, Ngài nhất định phải trụ tại Đâu Suất. 

Đâu  Suất  (Tushita)  là  tiếng  Phạn,  dịch  nghĩa  sang  tiếng  Hán  là  “Tri 

 Túc”.  Đâu  Suất  thiên  là  Tri  Túc  thiên.  Có  tri  túc  mới  có  thể  thành  Phật; 

không  tri  túc,  chẳng  thể  thành  Phật!  Người  tri  túc  chẳng  mong  cầu,  người 

không  tri  túc  bèn  tham  cầu.  Quý  vị  thấy  Di  Lặc  Bồ  Tát tượng  trưng  cho  ý 

nghĩa này rất khéo! Ở đây, Di Lặc Bồ Tát tượng trưng cho pháp gì? Tượng 

trưng cho pháp môn này, người tu học pháp môn này giống như Bổ Xứ Bồ 

Tát, tuyệt quá! Thực sự là pháp khó tin, nhưng sự thật đúng như thế đó. Bởi 

lẽ, quý vị tu pháp môn này, một đời thành Phật, đó chẳng gọi là Bổ Xứ, thì 

gọi là gì đây? 

Nay Di Lặc Bồ Tát đang ở trên trời Đâu Suất, tương lai sẽ hạ sanh trong 

thế gian này, thị hiện thành Phật. Chúng ta tu học pháp môn này vãng sanh 

thế giới Cực Lạc, theo học với A Di Đà Phật trong thế giới Cực Lạc, cũng là 

một đời viên mãn thành Phật, chẳng cần đợi đến đời thứ hai. Bởi thế, Thích 

Ca Mâu Ni Phật dạy cho chúng ta biết Tây Phương Cực Lạc thế giới, trong 

thế giới ấy,  “chư thượng thiện nhân câu hội nhất xứ”   (các thượng thiện nhân 

cùng  họp  một  chỗ),  “thượng  thiện”  là  Đẳng  Giác  Bồ  Tát.  Phàm  những  ai 

vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, ta đều có thể gọi họ là Đẳng Giác 

Bồ Tát. Trong tương lai, người ấy đến đâu để thành Phật? Chẳng phải ở thế 

giới Cực Lạc, mà là ở các nơi trong khắp pháp giới, hư không giới, chỗ nào 

có duyên bèn đến đó thành Phật. Vì thế, tổ sư đại đức thường chỉ dạy chúng 

ta hãy rộng kết pháp duyên, rất trọng yếu! Pháp duyên của quý vị thù thắng 

thì trong tương lai nơi để quý vị thành Phật sẽ rất nhiều! Vì sao? Kinh luận 

thường nói:  “Phật chẳng độ kẻ vô duyên” , quý vị muốn độ người hữu duyên 

thì quý vị phải rộng kết pháp duyên đối với hết thảy chúng sanh, không kết 

duyên chẳng được. 

Dưới  đây,  lại  mở  ngoặc:  “Trung  Quốc  tạo  tượng,  biểu  bình  đẳng  hỷ 

 duyệt - Cực Lạc chi ý”  (Trung Quốc tạo tượng nhằm thể hiện sự bình đẳng, 

vui sướng, thể hiện ý nghĩa Cực Lạc). Tôi vừa mới thưa cùng quý vị, cổ đức 

tán thán tượng ngài Di Lặc là  “sanh bình đẳng tâm, thành hỷ duyệt tướng” , 

thành tựu tướng hỷ duyệt. Người tu Tịnh Độ chúng ta phải giống như Di Lặc 

Bồ  Tát,  bất  luận  ở  đâu,  bất  luận  gặp  ai,  đều  chắp  tay  cười  hì  hì:  “A  Di  Đà 

Phật”. Người tu Tịnh Độ ấy chẳng cần phải phân biệt  người khác  nói  năng 

lành hay chẳng lành, đều chẳng ăn nhằm gì hết! Họ nói lời lành, ta A Di Đà 

Phật; họ nói lời chẳng lành, ta cũng A Di Đà Phật. Hết thảy thị phi, thiện ác 

đến chỗ ta thảy đều hóa thành A Di Đà Phật, đại từ đại bi! 

Hết  thảy  pháp  thế  gian,  xuất  thế  gian  đều  quy  vào  A  Di  Đà  Phật,  vạn 

pháp quy nhất, nhất quy Tịnh Độ. Nhà Thiền hỏi:  “Vạn pháp quy nhất, nhất 

 quy hà xứ?”  (Vạn pháp quy nhất, cái nhất đó quy về đâu?) Chúng ta có câu 

trả lời:  “Vạn pháp quy nhất, nhất quy Tịnh Độ”.  Cái quy nhất ấy là quy vào 

một câu danh hiệu, danh hiệu có công đức chẳng thể nghĩ bàn; chúng ta chấp 

trì danh hiệu, quy tâm Tịnh Độ. 

Bởi thế, hai vị Bồ Tát này khuyên nên nguyện, khuyên chúng ta hãy phát 

nguyện, nhất định  phải khẳng  định,  nhận  biết  pháp  môn  này  là Vô  Thượng 

Chánh  Đẳng  Chánh  Giác.  Pháp  môn  này  “sanh  bình  đẳng  tâm,  thành  hỷ 

 duyệt  tướng” ,  là  pháp  môn  Nhất  Sanh  Bổ  Xứ,  quý  vị  còn  cầu  ở  đâu  nữa? 

Bởi  lẽ,  [những  ai]  vãng  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  đều  là  A  Duy 

Việt Trí Bồ Tát! A Duy Việt Trí là chứng trọn vẹn ba thứ Bất Thoái! Chứng 

ba thứ  Bất  Thoái  là chứng đắc của Sơ  Trụ Bồ  Tát trong Viên  Giáo, tuy  họ 

chứng được, nhưng chưa viên mãn. Chứng trọn vẹn ba thứ Bất Thoái là hạng 

Bồ Tát nào? Tổ sư đại đức bảo: Từ Thất Địa trở lên, chẳng phải là hạng Bồ 

Tát bình thường, mà là Vô Sanh Nhẫn Bồ Tát, gọi là A Duy Việt Trí. Trong 

A  Duy  Việt  Trí,  cũng  chia  thành  ba  phẩm  thượng,  trung,  hạ.  Hạ  phẩm  là 

Thất Địa, trung phẩm là Bát Địa, thượng phẩm là Cửu Địa; trên nữa là Như 

Lai  quả  địa.  Quý  vị  thấy  pháp  môn  này  thù  thắng  như  vậy  đó,  chẳng  cần 

phải  trải  qua  nhiều  A-tăng-kỳ  kiếp,  hay  ba  đại  A-tăng-kỳ  kiếp,  chẳng  cần! 

Một đời thành tựu, chẳng cần phải trải qua năm mươi mốt địa vị, không cần! 

Pháp môn này là pháp môn viên đốn, là pháp môn hy hữu khôn sánh! 

Vị  Bồ  Tát  thứ  ba  là  Càn  Đà  Ha  Đề.  Càn  Đà  Ha  Đề  (Gandhahastin) là 

tiếng Phạn, dịch sang nghĩa Trung Quốc là Bất Hưu Tức (chẳng ngơi nghỉ), 

dũng mãnh tinh tấn. 

Vị  Bồ  Tát  thứ  tư  là  Thường  Tinh  Tấn.  Quý  vị  thấy  “Bất  Hưu  Tức, 

Thường  Tinh  Tấn”,  hai  vị  Bồ  Tát  này  tượng  trưng  cho  hạnh  môn,  khuyên 

hãy nên hành.  “Như Thiện Tài chi tham học, nhất sanh tu chứng Tịch Quang 

 Tịnh Độ”  (như Thiện Tài đi tham  học, trong  một đời  tu chứng  Tịch Quang 

Tịnh Độ). Trong kinh Hoa Nghiêm, Thiện Tài đồng tử tham học năm mươi 

ba lần,  thị  hiện cho chúng ta  thấy [Ngài tu học] chẳng  ngơi  nghỉ,  luôn tinh 

tấn. Thiện Tài nêu gương ấy cho ta thấy, một đời viên mãn thành tựu. 

Bốn vị Bồ Tát này, Ngẫu Ích đại sư bảo ngài Văn Thù là cổ Phật tái lai, 

ai nấy đều biết điều này. Trong quá khứ, Ngài là thầy của bảy đức Phật. Nói 

cách khác, bảy người học trò của Ngài nay đã đều thành Phật, Ngài là thầy 

của bảy vị Phật. Nay Ngài đến đây vì chúng ta chứng minh: Pháp  môn này 

trí huệ đệ nhất, thù thắng khôn sánh, Ngài có tư cách để chứng minh điều ấy 

cho chúng ta. 

Di  Lặc  Bồ  Tát  là  Đẳng  Giác  hậu  bổ  Phật;  Bất  Hưu  Tức,  Thường  Tinh 

Tấn đều là các Bồ Tát thuộc địa vị cao, địa vị cao tức là Pháp Vân Địa hoặc 

Đẳng Giác, vì chúng ta thị hiện, khuyên lơn, chỉ bảo chúng ta: Pháp môn này 

chẳng dễ gì gặp được! Bài Khai Kinh Kệ có câu:  “Bách thiên vạn kiếp nan 

 tao  ngộ” (Trăm  ngàn  vạn  ức  khó  gặp  gỡ).  Đầu  đời  Thanh,  cư  sĩ  Bành  Tế 

Thanh viết: “Vô lượng kiếp lai, hy hữu nan phùng chi nhất nhật”  (Ngày gặp 

được  pháp  môn  Tịnh  Độ  là  ngày  hiếm  có,  khó  gặp  từ  vô  lượng  kiếp  đến 

nay).  Nay  chúng  ta  gặp  được,  trong  ngàn  vạn  kiếp  hy  hữu  khó  gặp,  mà 

chúng ta gặp được; người ta thường nói quý vị rất hên! Gặp được rồi thì sao? 

Phải  tin  tưởng,  phải  phát  nguyện  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  phải  dũng  mãnh,  tinh 

tấn, chẳng thể phụ bạc một đời này, phải khéo niệm Phật! Phải biến việc này 

thành  việc  quan  trọng  bậc  nhất  trong  cuộc  đời  này,  làm  sao  thực  hiện  cho 

tốt? Phải nhớ lời Ấn Quang đại sư. 

Ấn  Quang  đại  sư  xuất  hiện  trong  thời  cận  đại,  rất  nhiều  đồng  học  biết 

Ngài là Đại Thế Chí Bồ Tát tái lai. Trong thời đại hiện tại, đạo tràng như thế 

nào  sẽ  thích  hợp  nhất  để  tu  hành,  tu  tập,  bảo  đảm  quý  vị  vãng  sanh  Tây 

Phương Cực Lạc thế giới? Ngài dạy chúng ta nguyên tắc: Đạo tràng có quy 

mô nhỏ, người cùng tu chẳng quá hai  mươi người. Đạo tràng nhỏ, ít người, 

dễ duy trì cuộc sống, chẳng cần hóa duyên, chẳng phải làm pháp hội, chẳng 

phải  làm  Phật  sự  siêu  độ,  cũng  chẳng  truyền  giới,  cũng  chẳng  giảng  kinh, 

công khóa mỗi ngày đều giống như Phật thất, Phật thất suốt năm. Phật thất là 

bảy  ngày, ở đây chúng tôi đề  xướng  mười Phật thất, tức  là bảy  mươi  ngày, 

còn “thường niên Phật thất” tức là suốt cả năm đều giống như công khóa lúc 

đả Phật thất. Buông xuống vạn duyên, nhất tâm cầu Tịnh Độ. 

Đồng tham đạo hữu như thế chẳng dễ cầu. Đạo tràng của chúng ta chẳng 

thể hoàn toàn tuân theo chỉ thị của Ấn Quang đại sư, vì ở đây chúng ta thêm 

một buổi giảng kinh. Vì sao phải giảng kinh? Nếu chẳng hiểu rõ đạo lý Tịnh 

tông, chẳng nhận rõ cảnh giới, thường bị ngã lòng. Nghe kinh nhiều, hiểu rõ 

đạo lý, giúp quý vị buông xuống, giúp quý vị đoạn nghi sanh tín, tín nguyện 

kiên  định,  đảm  bảo  quý  vị  một  đời  thành  tựu,  đạo  lý  là  đây.  Mọi  chuyện 

khác chúng tôi đều không làm, đạo tràng này là giảng kinh, niệm Phật, tâm 

vĩnh viễn định. Bây giờ hết giờ rồi! 



* 



6.2.1.6.5. Quảng thích ngoại hộ chúng 



Chư vị đồng học! 

Xin hãy xem đoạn thứ ba của phần Thông Tự. 

  

 Cập Thích Đề Hoàn Nhân đẳng, vô lượng chư thiên đại chúng câu.  

       及釋提桓因等。無量諸天大眾俱。 

 (Và  Thích  Đề  Hoàn  Nhân  v.v…  Vô  lượng  chư  thiên  đại  chúng  cùng 

 nhóm họp).  

   

       “Thích Đề Hoàn Nhân”  (Śakro Devānām Indrah) là tiếng Phạn, có nghĩa 

là Năng Vi Chủ. Trí huệ, đức hạnh của ông ta đều trọn đủ để lãnh đạo chúng 

sanh,  tên  ông  ta  có  nghĩa  như  vậy.  Ông  ta  là  chúa  trời  Đao  Lợi 

(Trayastrimśa), ta gọi là Đao Lợi thiên vương. Vị được dân gian Trung Quốc 

gọi là Ngọc Hoàng Thượng Đế chính là ông ta. 

“Đẳng,  vô  lượng  chư  thiên  đại  chúng  câu”:  “Đẳng”  (等)  là  vân  vân, 

phía  dưới  ông  ta  có  Tứ  Vương  Thiên  (Cātummahārājika),  phía  trên  là  các 

trời  Dạ  Ma  (Yāma),  Đâu  Suất  (Tushita),  Hóa  Lạc  (Nirmānarati),  Tha  Hóa 

Tự  Tại  (Parinirmita-vaśavartin),  lên  trên  nữa  lại  có  Sắc  Giới  (Rūpadhātu), 

Vô  Sắc  Giới  (Ārūpyadhātu)  “vô  lượng  chư  thiên”,  lấy  ông  ta  làm  đại 

diện. Chư thiên  nhiều  như  thế,  vì  sao  lại  chỉ  lấy  ông  ta  làm  đại  biểu.  Điều 

này  cũng  có  đạo  lý.  Thứ  nhất  là  ông  ta  cách  loài  người  chúng  ta  không  xa 

lắm. Nếu nói những tầng trời cao hơn, như Dạ Ma, Đâu Suất, Hóa Lạc, Tha 

Hóa  Tự  Tại,  Sắc  Giới,  Vô  Sắc  Giới,  trong  thế  gian  này  rất  nhiều  người 

không biết,  họ cách  xa chúng  ta quá, chẳng  hiểu được! Mọi  người đều biết 

Đao  Lợi  thiên  chúa,  đều  rất  ngưỡng  mộ  Đao  Lợi  thiên  chúa.  Mức  độ  nổi 

danh của Đao Lợi thiên chúa rất cao, duyên rất thù thắng. Bởi thế, lấy ông ta 

làm đại biểu, đó là một ý nghĩa. 

Thứ  hai,  ông  ta  là  hộ  pháp  rất  đắc  lực  của  đức  Thế  Tôn.  Đương  nhiên, 

chư thiên đều là hộ pháp, Phật pháp cũng chẳng trái nghịch tình cảm của con 

người,  chúng  ta  phải  hiểu  đạo  lý  này.  Phổ  Hiền  Bồ  Tát dạy  chúng  ta  hằng 

thuận  chúng  sanh,  tùy  hỷ  công  đức;  người  thế  gian  đều  tôn  kính  Đao  Lợi 

thiên  chúa,  đều  phụng  thờ  Ngọc  Hoàng  thượng  đế,  cho  nên  Thích  Ca  Mâu 

Ni Phật hằng thuận chúng sanh, lấy Đế Thích làm đại biểu.  “Biểu nhất thiết 

 tôn  giáo  chi  sĩ  ưng  tu” (Biểu  thị  hết  thảy  những  người  thuộc  hết  thảy  tôn 

giáo đều  nên tu). Ở đây, Đế Thích biểu thị pháp: Mục tiêu giáo học của tất 

cả  hết  thảy  tôn  giáo  là  Thiên  Đường;  nay  Thích  Đề  Hoàn  Nhân  cũng  tham 

dự pháp hội này, tiếp nhận lời Thích Ca Mâu Ni Phật răn dạy, niệm Phật cầu 

sanh Tịnh Độ. Quý  vị  muốn  đến Thiên Đường, nhưng  Thiên Chúa của quý 

vị nay đang niệm Phật, quý vị cũng phải cầu sanh về Tây Phương Cực Lạc 

thế giới. 

Vì thế, năm xưa khi tôi mới học Phật, trong số bạn bè có không ít tín đồ 

Cơ Đốc, chúng tôi đều là bạn bè rất thân. Sau khi tôi học Phật, tôi khuyên họ 

nỗ lực chiếu theo kinh điển Cơ Đốc để tu học cho tốt; tôi chẳng khuyên họ 

học Phật. Do vậy, có rất nhiều người ngạc nhiên: “Sao ông lại dạy như vậy?” 

Tôi nói: “Đao Lợi thiên chúa thường lễ thỉnh Phật, Bồ Tát giảng kinh thuyết 

pháp  trên  thiên  cung.  Hiện  thời,  người  kia  chẳng  có  duyên  với  Phật,  tôi  có 

khuyên ông ta cũng chẳng tin. Khi ông ta sanh lên trời rồi, ông ta thấy Thiên 

Chúa  và  rất  nhiều  thiên  chúng  nghe  kinh  nghe  pháp!”  Đi  đường  vòng  như 

thế  chẳng  hề  gì,  vẫn  là  cùng  một  chuyện  mà!  Do  vậy,  tôi  chẳng  khuyên 

những  người  đó  học  Phật,  làm  như  vậy  không  hay,  không  hợp  lý.  Khi 

khuyên họ học Phật là [khuyên họ] phản giáo, điều ấy có ảnh hưởng không 

tốt đối với xã hội. Khuyên họ tích cực tu học, thực sự sanh lên Thiên Đường, 

Phật cũng đang giảng kinh thuyết pháp trên thiên đường! 

Nếu  chúng  ta  thực  sự  vãng  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  trong 

thiên cung có rất nhiều bằng hữu, chúng ta có thể tùy thời đến tụ hội với họ. 

Họ chẳng tự tại, chúng ta tự tại. Giống như trong thế gian hiện tại này, có rất 

nhiều  người  ra  ngoại  quốc  chẳng  dễ  dàng,  có  kẻ  không  có  hộ  chiếu 

(passport),  có  kẻ  có  hộ  chiếu  nhưng  không  được  chấp  thuận.  Chúng  tôi  có 

rất nhiều hộ chiếu, xin phép rất thuận tiện, đến đâu cũng được; ai không đến 

đây gặp tôi được, tôi bèn đến đó gặp họ. Chúng ta về Tây Phương Cực Lạc 

thế giới, chư thiên đến thế giới Cực Lạc chẳng dễ dàng, nhưng người của thế 

giới  Cực  Lạc  đến  bất  cứ  tầng  trời  nào  đều  rất  thuận  lợi.  Chúng  ta  có  thể 

thường chiếu cố kẻ ấy, thường  xuyên  gặp  họ,  hàn  huyên chuyện cũ, thật  là 

sung sướng. 

Thứ  ba  là  “đại  chúng,  biểu  nhất  thiết  chúng  sanh  dục  ly  khổ,  đắc  cứu 

 cánh lạc giả, ưng đương tu” (đại chúng: biểu thị hết thảy chúng sanh muốn 

lìa khổ để đạt được sự vui rốt ráo thì phải nên tu). Phạm vi của “đại chúng” 

rất  rộng,  chẳng  những  là  hết  thảy  loài  người,  mà  trong  ấy  còn  gồm  cả  loài 

súc  sanh,  loài  ngạ  quỷ,  loài  địa  ngục,  thảy  đều  gộp  cả  trong  ấy,  hết  thảy 

chúng sanh trong lục đạo. Nếu quý vị thực sự muốn lìa khổ, đạt được sự vui 

rốt ráo,  trừ pháp  môn  này  ra,  các  pháp  môn  khác  chẳng  thể  thành  công  dễ 

dàng.  Pháp  môn  này  thực  sự  giúp  quý  vị  một  đời  thành  tựu.  Bởi  thế,  đoạn 

kinh  văn  này  là  “phàm  chúng  khuyến  tu” (khuyên  các  phàm  phu  nên  tu), 

hoằng  hộ  (hoằng  truyền,  gìn  giữ),  “hoằng  hộ  thử  kinh,  sướng  Phật  bổn 

 hoài” (hoằng truyền, gìn giữ kinh này, thỏa thích bản hoài của Phật). 

Việc  hoằng  hộ  này  bất  luận  người  tại  gia  hay  xuất  gia  ai  nấy  đều  nên 

làm. Sao  gọi  là  Hoằng? Tự mình  y  giáo tu hành  là  Hoằng, tôi  làm  như vậy 

cho anh coi, bởi thế, Hoằng và Hộ không thể tách rời nhau. Thiên chức của 

bọn đệ tử Phật chúng ta là hoằng hộ chánh pháp, trong thời kỳ Mạt Pháp bèn 

hoằng  hộ  pháp  môn  Tịnh  Độ.  Đấy  là  thiên  chức  của  chúng  ta.  Nói  đến 

“hoằng  hộ”  lại  khiến  tôi  liên  tưởng  đến  người  Trung  Quốc,  thiên  chức  của 

quý  vị  phải  là  hoằng  hộ  truyền  thống  đạo  đức,  văn  hóa  của  dân  tộc;  đó  là 

thiên chức của quý vị. 

Quý  vị  là  người  quốc  gia  nào,  là  người  thuộc  dân  tộc  nào,  hoặc  tín 

ngưỡng  một  tôn  giáo  nào  đó,  thiên  chức  của  quý  vị  là  phải  thực  hiện  sứ 

mạng  hoằng  hộ  dân  tộc,  quốc  gia,  tôn  giáo  đó.  Nếu  quý  vị  chẳng  thể  làm 

trọn  sứ  mạng  hoằng  hộ,  thì  truyền  thống  đạo  đức,  văn  hóa  sẽ  bị  suy  vong! 

Suy đến cùng cực bèn  diệt  vong!  Sao quý vị chẳng có  lỗi  với tổ  tông?  Sao 

chẳng  mắc  lỗi  với  những  người  đời  trước?  Kinh  Đại  Phương  Quảng  Phật 

Hoa Nghiêm khẳng định pháp nào cũng bình đẳng, không có cao, thấp. Văn 

hóa  của  mỗi  quốc  gia  đều  hay,  truyền  thống  của  mỗi  một  dân  tộc  đều  hay, 

mỗi một tôn giáo đều hay, đều cần có người hoằng dương rực rỡ, rộng lớn. 

Hiện tại, ở Trung Quốc rất bất hạnh, phát sanh cơn bệnh dịch SARS, rốt 

cuộc  là  Trung  Y  giỏi  hay  Tây  Y  giỏi?  Lời  ông  Đặng  Tiểu  Bình  nói  rất  có 

lý:  “Chẳng cần biết là mèo trắng hay mèo đen, mèo nào bắt được chuột là 

 mèo  giỏi”.  Dùng  câu  đó  để  nói,  chẳng  cần  biết  Trung  Y  hay  Tây  Y,  thứ  y 

học nào chữa lành bệnh nhân thì nền y học đó giỏi. Sao lại tranh cãi lôi thôi 

trong lúc này? Tranh cãi lôi thôi sẽ hỏng chuyện, bao nhiêu người chết oan 

uổng! Đối với những người chết oan uổng ấy, quý vị không phải gánh trách 

nhiệm  nhân  quả  ư?  Đối  với  thế  gian,  quý  vị  chẳng  chịu  trách  nhiệm  pháp 

luật, nhưng quý vị chịu trách nhiệm nhân quả. Quý vị có cảm thấy lương tâm 

cắn rứt hay không? Nếu quý vị không có lương tâm, đương nhiên chẳng cảm 

thấy lương tâm cắn rứt, không có lương tâm mà! Nhưng quý vị chẳng thoát 

khỏi nhân quả báo ứng đâu nhé! 

Lúc  này  chớ  nên  tranh  chấp,  cứu  người  khẩn  yếu  hơn!  Cứu  một  mạng 

người hơn tạo phù-đồ (tháp) bảy tầng, công đức ấy chẳng thể nghĩ bàn. Nếu 

quý  vị  không  cẩn  thận,  lơ  đãng,  hại  một  mạng  người,  tương  lai  phải  đền 

mạng.  Người  Trung  Quốc  tin  tưởng  nhân  quả,  tin  vào  luân  hồi  báo  ứng. 

Nay người  Tây  phương  cũng dần  dần  giác  ngộ,  có  không  ít  người  rất  tích 

cực nghiên cứu sự việc này. 

Nếu  như bây  giờ  nói  hết  thảy  đều  lấy  khoa  học  làm  căn  cứ,  chẳng  hợp 

khoa  học bèn chẳng tin, khoa  học đến  nay có được bao nhiêu  năm  lịch sử? 

Tính  cho  cùng  thì  không  quá  ba  trăm  năm,  ba  trăm  năm  trước  đó  người  ta 

sống ra sao? Chưa có khoa học họ sống làm sao? Ba trăm năm trước kia có 

ôn  dịch,  chẳng  phải  là  không  có  ôn  dịch,  trong  lịch  sử  Trung  Quốc  có  ghi 

chép.  Y  dược,  phương  pháp  cứu  người  thời  đó  đều  chẳng  có  căn  cứ  khoa 

học! 

Chúng tôi hoàn toàn chẳng phản đối khoa học, chúng tôi tôn trọng khoa 

học; nhưng vẫn còn có rất nhiều điều mà khoa học hiện tại không thấu suốt, 

chưa phát hiện được. Y dược Trung Quốc được phát minh rất sớm, tối thiểu 

có lịch sử năm ngàn năm, chỉ riêng năm ngàn năm kinh nghiệm đã chẳng thể 

coi  thường.  Khoa  học  có  thể  lật  đổ  nó  hay  chăng?  Nếu  như  khoa  học  tiêu 

diệt, hủy sạch mọi thứ vốn sẵn có như những thứ truyền thống ưu tú nhất của 

mỗi quốc gia, mỗi dân tộc, khoa học vạn năng, thì kết quả tối hậu của khoa 

học là gì? Nhà khoa học sẽ tự nói “thế giới đến ngày tàn!” 

Người  Trung  Quốc  đáng  thương!  Vô  cùng  đáng  thương!  Trước  kia,  tôi 

cùng  tiên  sinh  Hồ  Thu  Vân  trò chuyện,  hết  sức  cảm  khái.  Từ cuối  đời  nhà 

Thanh trở đi, người Trung Quốc chôn vùi lòng tự tin dân tộc, Trung Quốc có 

tai  nạn  vì  đâu?  Là  vì  lý  do  đó.  Hiện  tại,  ôn  dịch  gây  chết  người,  rất  nhiều 

người  bị  chết.  Nguyên  nhân  vì  đâu?  Chẳng  tin  vào  y  dược  Trung  Quốc;  vì 

nguyên nhân nào? Chôn vùi lòng tự tin dân tộc, chẳng tin tưởng vào bất cứ 

thứ gì do tổ tông truyền lại. Nếu nói theo nhân quả, họ đáng phải nhận lãnh 

kết  quả  ấy.  Đó  là  đại  bất  hiếu!  Tổ  tông  nào  chẳng  yêu  thương  con  cháu, 

truyền lại những thứ tốt nhất cho đời sau, quý vị không tin tưởng thì không 

còn  cách  nào  hết!  Quý  vị  cứ  muốn  vứt  sạch,  cứ  muốn  tiêu  diệt  đi,  tội  ấy 

nặng lắm! 

Bởi vậy, nói đến rốt ráo là vấn đề giáo dục của Trung Quốc. Trong thiên 

Học  Ký  [của  sách  Lễ  Ký]  có  hai  câu  rất  hay:  “Kiến  quốc,  quân  dân,  giáo 

 học  vi  tiên”  (xây  dựng  đất  nước,  cai  trị  dân  chúng,  đều  lấy  giáo  dục  làm 

đầu).  Giáo  dục  triết  học  Trung  Quốc,  quan  niệm  giáo  dục  từ  thời  Hán  Vũ 

Đế31 chế định chính sách  giáo dục cho đến  đời Mãn  Thanh chẳng thay đổi. 

Trước kia, chúng tôi học lịch sử, đối với việc này chúng tôi cảm thấy rất lạ 

lùng.  Mỗi  một  triều  đại  đều  có  những  chuyện  hưng  khởi,  thay  đổi,  cớ  sao 

giáo  dục  vẫn  chẳng  biến  động?  Người  Mông  Cổ  vào  làm  chủ  Trung  Quốc 

chẳng biến cải, người Mãn Thanh vào làm chủ Trung Quốc cũng không thay 

đổi. Chúng ta chú ý xem kỹ, cổ thánh tiên hiền Trung Quốc, đặc biệt là Nho 

gia, trong bách gia chư tử, Hán Vũ Đế chọn giáo học Nho gia làm giáo dục 

truyền thống của quốc gia. Nho giáo dạy chúng ta điều gì? Châu phu tử, tức 

Châu  Hy  đời  Tống  lập  ra  trường  học  tư,  bản  yết  thị  ở  thư  viện  hang  Bạch 

Lộc là cương lãnh, tổng cương lãnh, tổng nguyên tắc giảng dạy của Nho gia, 

đơn giản dễ hiểu. Giáo dục Trung Quốc mấy ngàn năm chẳng lìa khỏi chuẩn 

mực sau đây: 

a)  “Phụ  tử  hữu  thân” (cha  con  thương  yêu  nhau) .  Điều  ấy  có  sai  lầm 

chăng?  Nay  chẳng  còn  nữa,  cha  chẳng  từ,  con  chẳng  hiếu.  Trước  kia  tiếp 

nhận giáo dục Nho gia, cha từ, con hiếu, gia đình hòa thuận, yên vui. 

b)  “Quân thần hữu nghĩa” (vua tôi có nghĩa), nay vua hoài nghi bầy tôi, 

bầy  tôi  chẳng  trung  với  vua.  “Vua”  là  người  lãnh  đạo  một  đoàn  thể,  “bầy 

tôi” là người được lãnh đạo, bằng mặt không bằng lòng, tốt gì đâu? 

c)  “Phu thê hữu biệt, trưởng ấu hữu tự, bằng hữu hữu tín” (Chồng vợ có 

nhiệm vụ sai khác trong gia đình và xã hội, lớn nhỏ có tôn ty trật tự, bạn bè 

giữ chữ Tín), nguyên tắc ấy có gì không tốt? 

Đấy là năm điều dạy người ở Trung Quốc từ cổ đến nay, có thể nói là bắt 

nguồn thời Nghiêu - Thuấn! Bắt nguồn từ thời Nghiêu - Thuấn thì trong lịch 

sử  Trung  Quốc,  phỏng  chừng  hơn  bốn  ngàn  năm  trước,  giáo  dục  Trung 

Quốc  dạy  như  vậy  đó.  Dạy  chúng  ta  phương  pháp  tư  duy  thông 

thường:  “Bác học, thẩm vấn, thận tư, minh biện, đốc hành” (Học rộng,  hỏi 

kỹ, suy nghĩ cẩn thận, làm sáng tỏ, dốc sức thực hành). Phương pháp này có 

thích hợp cho hiện tại hay không? Xử sự, đãi người, tiếp vật, cương lãnh đều 

rất đơn giản,  “ngôn trung tín, hành đốc kính” (lời lẽ trung tín, việc làm dốc 

hết  lòng  thành  kính),  quý  vị  nghĩ  có  tốt  hay  không?  Ngôn  ngữ  phải  chân 

thành, người hiện tại hay bịp người. Toàn là nói dối, nói đâm thọc, ác khẩu, 

nói thêu dệt. Đại khái, [người hiện thời cho rằng] giáo học Trung Quốc từ cổ 

đến nay chẳng phù hợp khoa học, hiếu - đễ - trung - tín chẳng phù hợp khoa 

học,  người  với  người  tôn  trọng  nhau,  kính  yêu  nhau  chẳng  hợp  khoa  học! 

Khoa học hoàn toàn chống trái những điều đó thì thế giới này sẽ biến thành 

thế giới gì?  “Xử sự, chánh kỳ nghĩa, bất mưu kỳ lợi” (Xử sự, phải đúng với 

đạo nghĩa, chẳng mưu cầu lợi lộc), điều này chắc chắn chẳng hợp khoa học; 

khoa học nói lợi - hại, Nho gia nói đạo nghĩa, cốt sao hợp đạo nghĩa, chẳng 

cần biết đến lợi - hại. 

Bởi thế, cổ thánh tiên hiền có thể bỏ mình vì người, đối đãi người  “kỷ sở 

 bất  dục,  vật  thi  ư  nhân”  (điều  gì  mình  không  muốn,  chớ  làm  cho  người 

khác). Giáo  huấn  như vậy có sai  lầm  hay chăng? Phải  nên  làm  gì? Đúng  là 

khoa  học  dạy  chúng  ta  phải  cạnh  tranh,  đấu  tranh,  chiến  tranh,  vĩnh  viễn 

tranh  đấu,  đấu  tranh  suốt  đời,  đến  chết  vẫn  tranh  giành  chẳng  thôi,  sống 

trong  đau  khổ.  Giáo  dục  của  Nho,  Phật,  thánh  hiền  dạy  ta  sống  trong  hoan 

lạc,  sống  trong  an  ninh;  nhưng  bây  giờ  nói  đến  an  ninh  chẳng  có  ai  hiểu 

được, vì sao? Từ trước đến giờ, họ chưa từng sống an ninh, từ trước đến giờ, 

họ chưa biết thế nào là niềm vui thiên luân32,  chưa hề có, chưa hề thấy qua, chưa  hề  nghe  đến.  Họ  toàn  thấy,  nghe  tranh  giành,  đấu  tranh,  chiến  tranh, 

vĩnh  viễn phải chiến thắng  hết thảy, không chiến thắng  là thất bại, biết làm 

sao được! 

Bởi  thế,  nay  chúng  ta  nói  đến  hộ  pháp,  quả  thật  chẳng  phải  dễ!  Trong 

thời  đại  này,  giáo  huấn  của  thánh  hiền,  truyền  thống  đạo  đức  văn  hóa  của 

mỗi  quốc  gia,  mỗi dân tộc đều bị băng  hoại toàn bộ. Do vậy, rất  nhiều tiên 

đoán từ xưa của Tây phương, trongThánh Kinh cũng có nói, ngay cả Cổ Lan 

Kinh  (Koran33  cũng  nói  đến  ngày  tận  thế.  Kinh  Cổ  Lan  lại  còn  dạy  tín  đồ 

phải tin vào một vị Chúa thật (chân chúa), phải tin vào ngày tận thế. 

Trong  thời  đại  này,  chúng  ta  phải  hướng  về  đâu?  Quý  vị  phải  thực  sự 

giác ngộ, phải nhớ kỹ những giáo huấn của Ấn Quang đại sư, Ngài chỉ cho 

chúng ta  một sanh  lộ: Đạo tràng quy  mô  nhỏ,  ít  người cùng tu, chẳng phan 

duyên,  nhất  tâm  niệm  Phật,  cầu  sanh  Tịnh  Độ.  Nếu  có  cơ  duyên  bèn  dạy 

mấy tên học trò, truyền lại đạo của thánh hiền. Không cần nhiều học trò, có 

được  một  người  là  được  rồi,  có  thể  truyền  được  rồi.  Quý  vị  hãy  nghĩ  lúc 

Thiền  tông  vừa  truyền  đến  Trung  Quốc,  Đạt  Ma  Tổ  Sư  đến  Trung  Quốc, 

truyền  cho  một  mình  Huệ  Khả.  Sau  đó  Đạo  Tín,  Tăng  Xán  đều  là  đời  đời 

đơn truyền, đến Lục Tổ Huệ Năng đại sư, duyên chín  muồi, phước báo của 

chúng  sanh  hiện  tiền,  bởi  thế,  Thiền  Tông  mới  hưng  vượng  mạnh  mẽ.  Chỉ 

cần  ngọn  lửa đèn ấy chẳng tắt, chỉ cần  một tia ánh sáng, duy trì  giềng  mối 

đạo chẳng để nó suy đọa, sau này nhất định có ngày phát dương quang đại. 

Đấy là chuyện chúng ta phải làm trong hiện tại. 

Nhưng trong công tác ấy, tự mình nhất định phải hiểu có chủ và khách. 

Chủ  là  gì?  Chủ  là  tự  cầu  sanh  Tịnh  Độ.  Truyền  đạo,  truyền  pháp  phải  dựa 

theo duyên phận! Chẳng có duyên phận thì quý vị có muốn làm cũng chẳng 

thành  công.  Phải  có  duyên  phận,  chúng  sanh  có  phước  báo,  được  oai  thần 

của chư Phật gia trì, tự mình thành tâm thành ý, chẳng có chút lòng riêng tư 

nào, đấy chẳng  phải  là chuyện dễ dàng! Nhưng bất  luận  như thế  nào, trước 

hết phải thành tựu chính mình, đấy là điều kiện tiên quyết bậc nhất. 

Trong thời kỳ Mạt Pháp, chướng duyên rất nhiều, bởi thế, đạo tràng nhỏ 

ít  người,  chướng  ngại  bèn  ít.  Đạo  tràng  của  chúng  ta,  sau  khi  dựng  xong 

giảng đường, tôi bảo mọi người: “Làm đến đây là thôi!” Chúng tôi hy vọng 

làm  được  điều  Ấn  Quang  đại  sư  giáo  huấn,  chúng  tôi  y  giáo  phụng  hành. 

Mười người, hai mươi người hằng ngày chắc thật niệm Phật, học kinh giáo, 

giải hạnh tương ứng. Chúng ta có Học Hội ở Bố Lý Tư Bản (Brisbane), Học 

Hội  chúng  ta  cũng  phải  làm  gương,  tuân  thủ  lời  pháp  sư  Ấn  Quang  giáo 

huấn,  mong rằng chúng thường trụ chẳng quá hai  mươi người. Chúng ta có 

thể tổ chức Phật thất, giúp đỡ những người ngoài đạo tràng chân chánh phát 

tâm đến tu học. Vẫn chiếu theo phương pháp trước kia, một năm tổ chức bốn 

lần  hoạt  động  là  Phật  thất.  Hoạt  động  Phật  thất  của  chúng  ta  kể  cả  người 

trong nhà không quá bốn mươi tám người, bốn mươi tám người ứng với bốn 

mươi tám nguyện của A Di Đà Phật, gồm cả người trong nhà. Nếu trong nhà 

có  hai  mươi  người,  chúng  ta  chỉ  tiếp  nhận  hai  mươi  tám  người  bên  ngoài. 

Nếu  trong  nhà  có  ba  mươi  người,  chúng  ta  chỉ  có  thể  tiếp  nhận  mười  tám 

người ngoài, nỗ lực tu tập! 

Trong  studio,  chúng  ta  không  ngừng  mời  mọc  những  vị  thầy  giỏi  dạy 

cho chúng ta một vài lớp. Những lớp ấy chúng ta không bắt buộc phải học, 

vì  sao?  Sau  khi  chúng  ta  thâu  hình  bèn  phát  lên  mạng  Internet,  lưu  thông 

trên  đài  truyền  hình  vệ  tinh,  thực  hiện  hoạt  động  giáo  dục  xã  hội.  Đó  là 

chúng ta hoằng hộ chánh pháp, hoằng hộ mối đạo của Nho, Phật, thánh hiền 

giáo  huấn,  chúng  ta  làm  công  tác  ấy,  hy  vọng  cái  tâm  mình  sẽ  nhờ  đó  mà 

định, sẽ có thành tựu thực sự. Chúng tôi dùng cách đó để báo ân Phật, báo ân 

cha  mẹ,  báo  ân  tổ  tông,  báo  ân  hết  thảy  chúng  sanh,  phải  thực  hiện  bằng 

hành động, phải đạt được thành tích mới được, chứ chẳng phải là miệng nói 

xuông. Miệng nói xuông là giả, nào phải là thật. Bởi thế, hôm nay trông thấy 

hai chữ Hoằng Hộ, tôi vô cùng cảm xúc sâu xa! 

Trong đoạn cuối cùng này, có một điều  “vô vấn tự thuyết”  (không ai hỏi 

tự nói).  “Từ mẫn thâm thiết, cấp độ chúng cố, nghĩa lý huyền bí nan tín, vô 

 nhân  khải  thỉnh”  (lòng  từ  mẫn  sâu  đậm,  thiết  tha,  vì  gấp  độ  chúng  sanh, 

nghĩa lý u huyền, kín mật, không có người khải thỉnh). Bộ kinh này không ai 

hỏi,  tự đức  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  nói  ra.  Tình  hình  này  không  nhiều,  đức 

Thế Tôn giảng kinh hơn quá nửa là vì có người nêu câu hỏi, ở đây đức Phật 

tự  nói.  Nói  thật  ra,  pháp  môn  này  không  có  ai  có  khả  năng  để  hỏi  cả.  Đức 

Phật thấy trong đại chúng khi ấy có rất nhiều người căn cơ chín  muồi, chín 

muồi  là  có  thể  tin  được,  có  thể  tiếp  nhận  được,  họ  sẽ  được  lợi  ích.  Trong 

pháp Đại Thừa thường nói:  “Phật chẳng độ kẻ vô duyên”.  

Như trong cơn dịch SARS lần này, có rất nhiều vị thầy lang rất giỏi, tâm 

rất  từ  bi,  muốn  giúp  đỡ,  nhưng  người  ta  không  tin,  ấy  là  vô  duyên.  Trông 

thấy người bệnh chết, mà không có cách gì cứu được. Hữu duyên là gì? Tin 

tưởng,  bằng  lòng  hợp  tác  với  mình,  để  cho  mình  cứu.  Tôi  nghe  nói  ở  Bắc 

Kinh có ông đạo diễn họ Tạ, tên là Tạ Phi, bị mắc bệnh SARS. Thầy lang họ 

Lưu  ở  Bắc  Kinh  bốc  thuốc  cho  ông  Tạ,  hết  mười  tám  đồng  nhân  dân  tệ34, 

ông  Tạ  lành  bệnh,  được  xuất  viện.  Đưa  vào  bệnh  viện  cũng  là  lúc  gặp  hồi 

nguy  ngập,  chữa  theo  Tây  y  phải  gắn  ống  này  nọ,  rất  phiền  phức.  Chuyện 

được tiến hành cũng là nhờ một bạn đồng hành của ông ta, cũng là một Phật 

giáo đồ, tức là cư sĩ Lăng Tư, van nài bệnh viện, xin bệnh viện cho ông Tạ 

thử  dùng  thuốc  Bắc  trong  thời  gian  ba  ngày.  Hay  quá!  Vị  thầy  lang  trong 

bệnh viện đó thật đại từ đại bi đáp ứng. Ông Tạ bèn uống thuốc Bắc, ba ngày 

sau kiểm tra lại, đã khỏe, đã bình thường, bèn cho về, chỉ tốn mười tám đồng 

nhân dân tệ mà thôi! 

Chuyện  đó  nhà  Phật  gọi  là  hữu  duyên,  Phật  độ  người  hữu  duyên.  Nếu 

quý  vị  chẳng  tin  tưởng,  chẳng  hợp  tác,  không  có  cách  gì  hết!  Đối  với  hết 

thảy chúng sanh, đức Phật cũng giống như thế. Sở dĩ, Thích Ca Mâu Ni Phật 

trông thấy học trò Ngài trong thế gian này có người tin tưởng được, có người 

hiểu được, có người hành được, chẳng đợi người khác hỏi, bèn tự mình nói 

ra!  “Lòng  từ  mẫn  sâu  đậm,  thiết  tha,  gấp  độ  chúng  sanh” .  Pháp  môn  này 

dạy quý vị thành Phật trong một đời, khó tin nhất. Chẳng những người bình 

thường không tin, Tiểu Thừa Thanh Văn, Duyên  Giác, Quyền  Giáo  Bồ Tát 

rất nhiều vị chẳng tin tưởng pháp môn này. Vậy thì cũng tốt thôi! Quý vị cứ 

từ từ đi theo con đường dài xa, quý vị  mất vô lượng kiếp, ba đại A-tăng-kỳ 

kiếp, cứ đi thong thả! Pháp môn này một đời viên mãn, hữu hiệu phi thường, 

phương pháp đơn giản, dễ dàng,  “nghĩa lý u huyền, kín mật, khó tin” , đạo lý, 

lý luận rất sâu, rất huyền! Nếu chờ Phật đem những sự việc này giảng thật rõ 

thì quý vị mới tin nổi, quý vị chẳng có thọ mạng dài như thế đâu! 

Trong các kinh Phật, có  một bộ kinh  nhỏ tên  là Tiễn Dụ  Kinh  (kinh thí 

dụ mũi tên) để tỷ dụ việc này. Một người trúng phải tên độc, thời cổ đối với 

khoảng  cách  xa  người  ta  dùng  cung  tên  [tấn  công].  Ông  ta  trúng  phải  tên 

độc, độc ngấm rất sâu. Nay có thầy thuốc cho uống thuốc giải, rịt thuốc vào 

[vết  thương]  sẽ  ngay  lập  tức  lành  mạnh.  Nếu  ông  ta  chẳng  tin  tưởng,  cứ 

muốn biết chất độc ấy là gì? Dùng thuốc gì để giải? Đến lúc hiểu rõ những 

lý luận ấy thì chất độc đã phát tác  mất rồi, mạng còn đâu nữa? Bởi thế, lúc 

ấy điều gì cũng không buồn hỏi, cứ tin là dùng ngay, sẽ hữu hiệu, bèn được 

lành.  Quý  vị  khỏe  rồi  mới  lại  nghiên  cứu  thì  được,  vì  quý  vị  có  thời  gian. 

Còn  trong  lúc  đó,  lúc  tánh  mạng  nguy  cấp  mà  vẫn  đòi  nghiên  cứu,  chẳng 

phải là tự kiếm cái chết ư? 

Ở đây, đức Phật dạy chúng ta tin vào thiện tri thức, đối với họ ta phải có 

tín  tâm.  Quý  vị  không  tin  tưởng  họ,  dù  họ  có  đại  trí  huệ,  có  đại  năng  lực 

cũng  giúp  không  nổi!  Đức  Phật  có  trí  huệ  rốt ráo  viên  mãn,  đức  năng  viên 

mãn,  chúng  ta  tin  tưởng  hay  không?  Chẳng  tin  tưởng  thì  không  có  cách  gì 

hết!  Ai  có  thể  tin?  Những  người  thiện  căn  sâu  dày.  Trong  đời  quá  khứ  đã 

gieo  thiện căn sẽ tin được, hiểu được. Nói thật  ra, tín tâm của chúng  ta đối 

với  Phật  pháp  cũng  phụ  thuộc  vào  thời  gian  vun  bồi,  trưởng  dưỡng  mà  có. 

Lúc thoạt đầu, bước vào cửa Phật bán tín bán nghi, nhưng vị thầy giỏi khéo 

kiên trì dẫn dụ, bởi thế, thái độ dạy học của thầy là mấu 

chốt quan trọng trong sự tiếp dẫn học sinh. 

Đối với học trò, tâm thầy thực sự yêu thương, từ ái, quan tâm, tôn trọng, 

khiến cho kẻ làm học trò chẳng nhẫn tâm xa lìa thầy. Dạy Phật pháp cho tôi, 

là hai vị thầy, người đầu tiên là Chương Gia đại sư, người sau là lão cư sĩ Lý 

Bỉnh Nam. Lúc đó, tôi vẫn còn đang đi làm, chỉ có ngày Chủ Nhật mới đến 

gặp  thầy,  mỗi  Chủ  Nhật  đến  một  lần.  Nếu  Chủ  Nhật  ấy  có  việc  không  đến 

được, qua mấy ngày sau, Chương Gia đại sư gọi điện thoại cho tôi: “Sao ông 

không  đến?  Không  khỏe  hay  sao?”  Ngài  an  ủi,  thăm  hỏi  tôi.  Quý  vị  nghĩ 

xem: Trong tình hình đó, chẳng thể không đến, chuyện gì cũng mặc kệ, đến 

gặp  thầy  cái  đã.  Ngài  đối  với  tôi  quan  tâm,  thực  sự  yêu  thương,  che  chở, 

khiến chúng tôi nghĩ đến Tứ Nhiếp Pháp do đức Thế Tôn đã dạy. 

Chúng tôi thân cận đại sư, đại sư dạy chúng tôi  bố thí pháp. Quan tâm, 

yêu thương che chở  như thế đối  với chúng tôi  là bố thí  vô  úy, khiến chúng 

tôi  lúc  tiếp  xúc  Ngài,  cảm  thấy  hết  sức  an  toàn,  hết  sức  hoan  hỷ,  [đó  là] 

nhiếp thọ chúng sanh. Chúng tôi phát sanh lòng tin đối với lời Ngài răn dạy, 

Ngài đối  với  mình  tốt như thế, quan tâm  như thế,  những  gì Ngài dạy  mình 

nhất định  là tối  hảo.Khởi  lòng tin đối  với  thầy,  nhất định  làm  theo  lời  thầy 

răn  dạy,  dù  chẳng  làm  được  một  trăm  phần  trăm,  ít  ra cũng  làm  năm,  sáu 

chục phần trăm. Năm sáu chục phần trăm cũng rất hữu ích rồi. 

Do vậy, trong nhiều năm, bản thân chúng tôi sống, xử sự, đãi người, tiếp 

vật,  đều  tuân  thủ  lời  thầy  giáo  huấn.  Thầy  dạy  tôi  một  nguyên  tắc 

chung  “đời người  khổ  đau,  ngắn  ngủi” ,  đời  người  khổ,  thọ  mạng  lại  ngắn, 

nhất định phải  “đoạn ác tu thiện, tích lũy công đức, không tranh chấp cùng 

 người,  không  mong  cầu  chuyện  gì”.  Thầy  chỉ  dạy  chúng  tôi  tổng  cương 

lãnh,  tổng  nguyên  tắc  như thế.  Bởi  thế,  gặp  ai  tranh  chấp,  tôi  nhường;  một 

đời  học  nhường  nhịn,  học  chịu  thiệt  thòi,  vì  sao?  Chịu  thiệt  thòi  là  phước, 

chúng  ta  có  thể  tiếp  nhận,  thực  sự  chịu  lép  là  phước.  Cứ  mỗi  lần  nhường 

nhịn,  mỗi  một  lần  chịu  lép,  sau  đấy  đều  rất  thù  thắng,  bất  cứ  phương  diện 

nào đều tốt hơn, cảnh giới ngày càng tốt hơn; do vậy, đối với giáo huấn của 

thầy, của Phật, Bồ Tát càng thêm tin tưởng. 

Lúc tôi mới học Phật, thưa cùng quý vị là bán tín bán nghi, lời thầy răn 

dạy tôi chỉ thực hành được năm sáu chục phần trăm là khá lắm rồi! Học sinh 

như  vậy  chẳng  dễ  kiếm  lắm  đâu!  Nay  tôi  đối  với  giáo  huấn  của  thầy,  kinh 

giáo của  Phật,  Bồ Tát tin tưởng  một trăm  phần  trăm, phụng  hành  một trăm 

phần trăm.  Theo thời  gian tu  học, tín tâm kiên định,  tri  giải  thâm  nhập, đạt 

lợi ích chân thật, pháp hỷ sung mãn! 

Tâm  Kinh  nói  “chiếu  kiến  Ngũ  Uẩn,  độ  nhất  thiết  khổ  ách” (soi  thấy 

Ngũ Uẩn đều không, độ hết thảy khổ ách); tuy tôi chưa nhập được cảnh giới 

này,  mới  mon  men,  gần  kề  mà  thôi.  Đấy  là  ân  đức  của  thầy,  Phật,  Bồ  Tát 

giáo  huấn,  công  lao  của  hộ  pháp.  Được  khéo  che  chở  như thế  trong  những 

lúc  gian  nan  khốn  khổ  tột  bậc,  các  vị  ấy  ra  tay  giúp  đỡ,  khiến  cho  tôi  cảm 

thấy ấm áp, chẳng đến  nỗi  thoái đọa, đó  là ân đức  hộ pháp. Con đường  Bồ 

Đề  xa  lắm,  chẳng  gần  gũi  gì!  Quan  trọng  nhất  là  phải  chịu  đựng  được  thử 

thách, chịu đựng được gian nan, phải như cổ nhân nói:  “Càng vấp ngã, càng 

 hăng  hái” ,  càng  tiếp  tục  gắng  công  thì  đạo  nghiệp  mới  có  thể  thành  tựu. 

Người thế gian tranh giành danh văn, lợi dưỡng, ngũ dục, lục trần, rất tốt! Ta 

chẳng cần những thứ đó. Bởi thế, chúng ta chẳng xung đột với họ, họ cần cái 

ta không cần, ta cần cái họ không cần. Ta cần đạo đức nhân nghĩa, họ không 

cần.  Ta  chẳng  cần  danh  văn,  lợi  dưỡng,  ngũ  dục,  lục  trần,  họ  cần.  Bởi  thế, 

chúng  ta  đối  xử  hòa  thuận  với  nhau,  chẳng  xung  đột  quyền  lợi.  Đọc  đến 

đoạn này, hết sức cảm thán. A! Nay đã hết giờ rồi! 



---o0o--- 

 Tập 09 

   

Chư vị đồng học! 

Xin xem tiếp phần Biệt Tự Tam Cương (ba cương lãnh trong phần Biệt 

Tự),  chúng  tôi  đọc  kinh  văn  một  lượt,  may  là  kinh  A  Di  Đà  mọi  người  rất 

thông thuộc rồi. 



---o0o--- 

6.2.2. Biệt Tự 

  

 Nhĩ thời, Phật cáo trưởng lão Xá Lợi Phất: 

 -  Tùng  thị  Tây  Phương  quá  thập  vạn  ức  Phật  độ,  hữu  thế  giới  danh 

 viết Cực Lạc. Kỳ độ hữu Phật, hiệu A Di Đà kim hiện tại thuyết pháp.  

爾時佛告長老舍利弗。從是西方。過十萬億佛土。有世界名曰極樂

。其土有佛。號阿彌陀。今現在說法。 

 (Lúc bấy giờ, đức Phật bảo trưởng lão Xá Lợi Phất: 

 - Từ đây qua khỏi mười vạn ức cõi Phật về phương Tây, có thế giới tên 

 là Cực Lạc. Cõi ấy có Phật, hiệu là A Di Đà nay hiện đang thuyết pháp).  

   

Mọi người hãy coi đoạn này, đoạn này rất  chẳng  thể  nghĩ  bàn , đức 

Thế Tôn giới thiệu cho chúng ta điều trọng yếu nhất. Trong đoạn này có ba 

điều: 

1)  Thứ  nhất  là:  “Hữu  thế  giới  danh  viết  Cực  Lạc” (Có  thế  giới  tên  là 

Cực Lạc), chú ý chữ “có”. Chữ Có này hết sức khẳng định, khiến cho chúng 

ta chẳng nẩy sanh mảy may hoài nghi; đúng thật là có, có một thế giới tên là 

Cực Lạc. 

2) Điều thứ hai là trong thế giới ấy có một đức Phật tên là A Di Đà Phật. 

Quý vị thấy  “kỳ độ hữu Phật” (cõi ấy có Phật), vậy là hai chữ Có.  “Hiệu A 

 Di  Đà”,  A  Di  Đà  Phật  làm  gì  ở  đó?  “Kim  hiện  tại thuyết  pháp” (Nay  hiện 

đang  thuyết  pháp). Như  vậy  là  đã  nêu  ra  vì  sao  thế  giới  ấy  là  Cực  Lạc? “Y 

 báo trang nghiêm”: Đem thế giới Cực Lạc so sánh với thế giới của chúng ta, 

thế giới chúng ta là thế giới cực khổ, còn của người ta là Cực Lạc, không có 

khổ; chỉ có lạc, không có khổ. Kinh văn còn giới thiệu vì sao thế giới ấy là 

Cực Lạc? Vì y báo trang nghiêm! 

Câu  thứ  hai  là  Chánh  Báo  Trang  Nghiêm:  “Kỳ  độ  hữu  Phật,  hiệu  A Di 

 Đà” (Cõi ấy có Phật, hiệu A Di Đà). 

3) Thứ ba là sự nghiệp trang  nghiêm:  “Thuyết pháp”,  thuyết pháp là sự 

nghiệp,  “nay hiện đang thuyết pháp”.  Đức Thế Tôn đem sự kiện hy hữu khó 

có này  giới thiệu cùng chúng ta, chúng ta nghe  xong bèn có cảm tưởng  gì? 

Nói theo kiểu người hiện thời là có phản ứng gì? So với thế giới của chúng 

ta, khác rất xa. Thế giới này của chúng ta, nhất là trong hiện thời, có thể nói 

là thế  giới cực khổ, khổ chẳng thể  nói  nổi; bởi thế, nghĩ đến thế  giới kia  là 

thế giới Cực Lạc. 

Tiếp  đó,  kinh  văn  giới  thiệu  cùng  chúng  ta  vì  sao  thế  giới  ấy  cực 

lạc? Trong  thế  giới  ấy  không  có  khổ,  nên  gọi  là  thế  giới  Cực  Lạc.  Vì  sao 

không có khổ? Có thầy giỏi chỉ dạy. Nhân dân trong thế giới Cực Lạc đều là 

người thiện căn chín muồi; chẳng như người trong thế giới này của chúng ta. 

Thầy trong thế giới chúng ta khá lắm. Nói thật ra, Thích Ca Mâu Ni Phật và 

A Di Đà Phật chẳng khác nhau, nhưng chánh báo của thế giới Sa Bà chẳng 

trang nghiêm, nguyên nhân là do đâu? Chúng sanh ở đây phiền não tập khí 

rất  nặng,  nghiệp chướng rất sâu, ương  ngạnh  khó  hóa  độ.  A Di Đà  Phật có 

đến  đây  cũng  bó  tay,  mọi  người  chẳng  chịu  tiếp  nhận,  làm  cách  nào  được 

nữa? Chẳng thể sánh với Tây Phương Cực Lạc thế giới được. 

Vì  sao  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  người  người  thiện  căn  đều  thành 

thục?  Chúng  ta  phải  hiểu điều  này.  Thế  giới  Tây  Phương  làquốc  độ  mới 

thành  lập, A Di  Đà Phật thành  Phật đến  nay chỉ  mới  mười kiếp;  giống  như 

một quốc gia mới được thành lập trong thế giới này. Thế giới Sa Bà này của 

chúng  ta  giống  như  một  nước  cổ  đã  mấy  ngàn  năm;  bởi  thế,  đời  đời  kiếp 

kiếp tích  lũy  rất  nhiều tệ  hại, chẳng thể dễ dàng sửa đổi được. Tây Phương 

Cực Lạc thế giới là chỗ tu học do A Di Đà Phật tạo thành, thoạt đầu không 

có nhân dân, người trong thế giới Cực Lạc từ đâu đến? Từ mười phương thế 

giới di dân đến. Phàm những ai sanh về thế giới Cực Lạc đều phải thỏa điều 

kiện, không phù hợp điều kiện sẽ chẳng đến được. Điều kiện gì? Thảy đều là 

thiện căn, phước đức, nhân duyên chín muồi; trong kinh nói rất rõ:  “Bất khả 

 dĩ  thiểu  thiện  căn,  phước  đức,  nhân  duyên  đắc  sanh  bỉ  quốc” (Chẳng  thể 

dùng  chút  thiện  căn,  phước  đức,  nhân  duyên  để  được  sanh  về  cõi  ấy).  Do 

đây  biết  rằng:  Di  dân  đến  nơi  đó  đã  được  A  Di  Đà  Phật  chọn  lọc  kỹ  càng. 

Bởi thế, nhân dân trong thế gian ấy dễ giáo hóa, chẳng ương ngạnh khó hóa 

độ như ở đây. 

Nếu chúng ta muốn vãng sanh, nay thấy thế giới kia tốt đẹp như thế đó, 

đúng là hiếm có, khó gặp, chúng ta muốn đến đó thì đến bằng cách nào đây? 

Nhất định phải đầy đủ thiện căn, phước đức, nhân duyên. Nhân duyên dễ có, 

vì sao? Người khác có thể giúp mình được. Chứ riêng thiện căn, phước đức 

phải  do  chính  mình  tu,  người  khác  chẳng  thể  giúp  được.  Thế  nào  là  thiện 

căn? Thế nào là phước đức? Khi giảng kinh Vãng Sanh (quý vị phải nhớ kỹ, 

kinh Vãng Sanh chính là ba kinh một luận trong Tịnh Độ, chuyên môn giảng 

về chuyện vãng sanh thế giới Cực Lạc, gọi chung là kinh Vãng Sanh), đã nói 

đến rất nhiều lượt. 

Thiện căn là tin được, hiểu được, đó là thiện căn. Quý vị tin tưởng, hiểu 

được  kinh  văn,  quý  vị  nhìn  hiểu  được,  nghe  hiểu  được,  đó  là  thiện  căn. 

Phước đức là gì? Hành được, chứng được, quý vị chịu y giáo phụng hành là 

có phước; quý  vị không  y  giáo phụng  hành thì  không có cách  gì  hết!  Nhân 

duyên là điều kiện bên ngoài; nhân duyên quan trọng nhất là gặp được thiện 

tri thức chân chánh đem pháp  môn này giới thiệu cùng quý vị. Nhân duyên 

ấy chúng ta đã có. 

Xưa  kia,  vị  xuất  gia  giới  thiệu  pháp  môn  này  cho  tôi  là  pháp  sư  Sám 

Vân; vị tại gia giới thiệu pháp môn này là lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam. Pháp sư 

Sám Vân giới thiệu pháp môn này với tôi vì tôi vốn hoài nghi pháp môn này, 

chẳng  thể  tiếp  nhận.  Pháp  sư  Sám  Vân  dạy  tôi  đọc  A  Di  Đà  Kinh  Sớ  Sao, 

Yếu Giải, Viên Trung Sao, lại dạy tôi đọc Ấn Quang Đại Sư Văn Sao. Mấy 

bộ  sách  ấy  tôi  rất  chuyên  tâm  học  trong  vòng  nửa  năm.  Học  xong  khá  tin 

tưởng pháp môn Tịnh Độ, chẳng hoài nghi nữa, cũng hết sức tán thán, nhưng 

vẫn chưa phát tâm học pháp môn này. Biết pháp môn này thù thắng, nhất là 

trong Văn Sao, pháp sư Ấn Quang đã đau lòng rát miệng giáo hóa đại chúng 

hiện tiền, khẩn  thiết  giới  thiệu  pháp 

môn này. 

Về sau, tôi rời khỏi Phố Lý, đến Đài Trung theo học kinh giáo với thầy 

Lý.  Hứng  thú,  chí  nguyện  đích  thực  của  tôi  là  kinh  giáo.  Thầy  Lý  thường 

khuyên  tôi  tu  pháp  môn  Tịnh  Độ,  thầy  giảng  kinh  Di  Đà.  Tôi  nghe  xong, 

thực sự rất cảm động, điều này thầy Lý cũng nhìn ra. Đối với bọn đồng học 

chúng  tôi,  trong  lúc  trò  chuyện  cùng  đại  chúng,  cụ  từng  nói  tôi  sẽ  có  dịp 

được  thọ  dụng  kinh  Di  Đà.  Tôi  thực  sự chết  sạch  lòng  mong  ngóng  so  đo, 

khiêm hư sát đất, chẳng hoài nghi nữa, chuyên tu, chuyên hoằng Tịnh Độ là 

lúc giảng kinh Hoa Nghiêm, tôi đã từng kể cùng quý vị rồi. Giảng kinh Hoa 

Nghiêm  lần  đầu  giảng  được  một  nửa,  tức  là  giảng  một  nửa  Bát  Thập  Hoa 

Nghiêm, Tứ Thập Hoa Nghiêm cũng giảng được một nửa. Có một ngày, tôi 

đột  nhiên  nghĩ Văn  Thù, Phổ  Hiền tu pháp  môn  nào?  Thiện  Tài đồng tử tu 

pháp  môn gì? Quan sát kỹ càng, thảy đều là pháp  môn Niệm Phật, nên mới 

chết sạch lòng mong ngóng so đo, khiêm hư sát đất. 

Văn  Thù,  Phổ  Hiền  là  hạng  người  nào?  Chúng  ta  còn  chưa  đủ  tư  cách 

làm  thị  giả  cho  các  Ngài.  Các  Ngài  đều  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  mới 

biết  pháp  môn  này  thù  thắng  khôn  sánh.  Bởi  thế,  sự  giáo  học  là  khẩn  yếu 

nhất, trước kia tôi đã hiểu được đạo lý này. Lúc đọc Lễ Ký, có một câu gây 

ấn  tượng  hết  sức  sâu  đậm:  “Kiến  quốc,  quân  dân,  giáo  học  vi  tiên”  (Dựng 

nước, cai trị nhân dân, dạy dỗ làm đầu), trong thiên Học Ký có câu như thế. 

Có thể nói một thiên Học Ký là triết học giáo dục tối cổ của Trung Quốc. 

Sau này học Phật, thấy sự nghiệp của chư Phật Như Lai, Pháp Thân Bồ 

Tát  là  gì?  Giáo  học!  Giáo  học  là  sự  nghiệp  của  Bồ  Tát,  là  gia  nghiệp  của 

Như Lai, nay gọi là “giáo dục đa nguyên văn hóa”. Đời đời kiếp kiếp (người 

Trung  Quốc  nói  là  “thế  thế  đại  đại”)  thực  hiện  sự  nghiệp  này,  đời  trước 

truyền  cho  đời  sau,  trong  hết  thảy  hạnh  nghiệp,  nó  là  một  hạnh  nghiệp  tối 

thù thắng. 

Bởi thế, Khổng lão phu tử từng nói, tôi hiểu được ý Ngài:  “Học nhi thời 

 tập  chi,  bất  diệc  duyệt  hồ?” (Học  rồi  thực  hành,  cũng  chẳng  vui  sao?)  Tôi 

hiểu: Nếu quý  vị  học tập hay dạy  học chẳng khế  nhập cảnh  giới, chẳng thể 

áp  dụng  những  gì  quý  vị  đã  học,  đã  dạy  vào  cuộc  sống,  sẽ  chẳng  đạt  được 

pháp  hỷ.  Pháp  hỷ  sung  mãn,  khoái  lạc  khôn  sánh!  Sự  vui  ấy  chẳng  phải  là 

niềm vui ngũ dục lục trần bên ngoài, chẳng phải do bên ngoài kích thích, mà 

từ  nội  tâm  lưu  xuất,  giống  như  suối  chảy  từ  nguồn.  Từ  tự  tánh  phát 

xuất “cũng chẳng vui sao”?  Là sự vui lớn nhất trong hết thảy pháp thế gian, 

xuất thế gian. Tôi cũng thường hay nói “duyên của Khổng lão phu tử rất thù 

thắng”, Ngài không có ý nguyện giáo hóa xã hội. Ý nguyện cả một đời Ngài 

là gì? Làm quan! Ngài mong mỏi có một chức vị, đem cái học bình sinh của 

mình cống hiến cho xã hội, cống hiến cho quốc gia. Chúng tôi tin nếu Khổng 

lão  phu  tử  làm  được  Tể  Tướng  trong  thời  Liệt  Quốc,  rất  có  thể  Ngài  trở 

thành một Châu Công thứ hai. 

Nhưng  thời  tiết  nhân  duyên  của  phu  tử  chẳng  giống  với  thời  đại  Châu 

Công. Phu tử sống nhằm thời Xuân Thu Chiến Quốc, xã hội loạn lạc bất an, 

nước lớn kiêm tính  nước  nhỏ; bởi thế, thời cuộc thật bất  lợi đối  với  Khổng 

lão phu tử. Ngài có  muốn  làm sẽ rất khó  khăn, bất quá chỉ được  như Quản 

Trọng  là  cùng,  khá  khó  khăn!  Thuở  ấy,  vua  chúa  các  nước  chẳng  ai  chịu 

dùng Ngài, chu du các nước, cầu làm được một chức quan nhỏ cũng không 

ai chịu dùng. Tình thế bất đắc dĩ, phải quay về nhà dạy học, hy vọng truyền 

cái học của mình cho thế hệ sau, mong mỏi đồ đệ sẽ phát huy hoài bão của 

mình, cho nên mới về nhà dạy học! 

Lúc quay  về nhà, lão  nhân  gia đã sáu  mươi tám tuổi, Khổng  lão phu tử 

mất  năm  bảy  mươi  ba  tuổi.  Vì  thế,  trên  thực  tế,  Ngài  mở  trường  dạy  học 

tổng  cộng  chỉ  có  năm  năm,  không  lâu!  Nhưng  duyên  ấy  thù  thắng  phi 

thường,  thành  tích  dạy  dỗ  khả  quan,  trong  lịch  sử  Trung  Quốc  không  tìm 

được  người thứ hai  nào!  Học trò ba  ngàn  người,  vậy  là  một  ngôi trường tư 

khá quy  mô.  Học trò có  thành tựu (nay  ta gọi  là  học trò xuất sắc)  gồm bảy 

mươi  hai  người  –  Thất  Thập  Nhị Hiền.  Trong  lịch  sử  Trung  Quốc  mãi  cho 

đến  ngày  nay,  không  có  một  nhà  giáo  dục  nào  có  cách  gì  làm  được  như 

Khổng  Tử!  Đương  nhiên  là  có  học  trò  thành  tựu,  nhưng  không  nhiều  như 

thế.  Ngài  được  trong  triều  ngoài  nội,  các  đời  cùng  tôn  xưng  là  Chí  Thánh 

Tiên Sư, đấy là điều lúc còn sống Khổng lão phu tử chưa bao giờ nghĩ đến, 

Ngài chưa hề nghĩ đến việc theo đuổi công tác giáo dục. 

Nhưng ngay từ lúc trẻ tuổi Thích Ca Mâu Ni Phật đã biết rõ; Khổng lão 

phu  tử  mong  cầu  một  chức  quan,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  là  người  kế  thừa 

vương  vị,  nhưng  chẳng  cần.  Đức  Phật  chân  chánh  giác  ngộ,  giúp  cho  hết 

thảy  chúng  sanh  trong  thế  gian  phá  mê  khai  ngộ,  giúp  cho  xã  hội  quốc  gia 

yên  bình dài  lâu. Dùng phương pháp  nào  mới  hòng  đạt được  mục đích ấy? 

Giáo dục. Thích Ca Mâu Ni Phật thực sự buông xuống vạn duyên, theo đuổi 

công tác giáo dục xã hội, thực sự là đa nguyên văn hóa, chẳng phân biệt giới 

hạn quốc gia, chẳng phân biệt sắc dân, cũng chẳng phân biệt văn hóa, chẳng 

phân biệt tôn giáo tín ngưỡng, đúng là giáo dục không phân biệt, người tìm 

đến chẳng cự tuyệt, người đi không níu kéo. Thích Ca Mâu Ni Phật vì chúng 

ta  thị  hiện,  chứng  thực  hai  câu  ghi  trong  thiên  Học  Ký  là  chính  xác,  “giáo 

 học vi tiên” (giáo dục  làm đầu). Bất cứ  hạnh  nghiệp thế  gian,  xuất thế  gian 

nào, bất luận xây dựng cái gì, điều đầu tiên là gì? Giáo học là bậc nhất! 

Khổng lão phu tử tự thuật cả một đời mình: Ngài nói về kinh nghiệm học 

vấn.  Năm  mười  lăm  tuổi  dốc  chí  nơi  sự  học,  học  khá  lắm.  Ba  mươi  tuổi 

thành  tài,  bốn  mươi  chẳng  sai  lầm,  năm  mươi  biết  mạng  trời,  sáu  mươi  tai 

nghe đã thuần, bảy  mươi tuổi  việc  làm thuận theo  lòng  mong  muốn, nhưng 

chẳng  vượt  khỏi  quy  củ.  Năm  bảy  mươi  ba  tuổi  Ngài  mất.  Lời  tự thuật  ấy 

thuyết  minh  cảnh  giới  học  vấn  của  cả  một  đời Ngài,  không  ngừng  tự  hoàn 

thiện. Luôn tự hướng thượng tức là tinh tấn chẳng lười, trong đạo Phật gọi là 

“tinh  tấn,  dũng  mãnh”,  ở  phần  trên  chúng  ta  đã  thấy  Bồ  Tát  biểu  thị  pháp 

nhằm  ngầm  chỉ  cho  chúng  ta,  chỉ  dạy  chúng  ta  “chẳng  ngơi  nghỉ,  thường 

tinh tấn!” Học vấn của phu tử đúng là như thế đó. 

Thích Ca Mâu Ni Phật hướng đến toàn thế giới, Ngài theo đuổi việc dạy 

dỗ suốt bốn mươi chín năm, theo cách tính của người Hoa là năm mươi năm, 

từ đầu đến cuối  là  năm  mươi  năm. Ngài bắt đầu  dạy dỗ  năm ba  mươi tuổi, 

tám mươi tuổi tịch. Người Hoa nói tám mươi tuổi là “hư tuế”35, trên thực tế 

là  bảy  mươi chín tuổi, Thích Ca Mâu  Ni  Phật tịch diệt  năm bảy  mươi chín 

tuổi.  Học trò có thành tựu của Ngài so  với  Khổng lão phu tử nhiều  hơn  rất 

nhiều,  đơn  giản  nhất  là  như ta  thấy  hàng  Thường  Tùy  Chúng  thường  được 

nhắc  đến  trong  kinh.  Mỗi  vị  trong  số  Thường  Tùy  Chúng  ấy  đều  có  thành 

tựu, không thành tựu sẽ chẳng  nhắc đến. Phải thực sự chứng quả  mới được 

nêu tên, ở đây nói rõ là một ngàn hai trăm năm mươi lăm người, đều là bậc 

chứng quả. Ở đây, chúng ta thấy một ngàn hai trăm năm mươi lăm vị  “giai 

 thị đại A La Hán” (đều là đại A La Hán). Trong phần trên chúng tôi đã thưa 

cùng quý  vị: Đại  A  La  Hán  là Pháp Vân  Địa  Bồ Tát,  là thánh  nhân, không 

phải phàm phu. 

Bởi  thế,  chúng  ta  lắng  lòng  quán  sát:  Hạng  người  thông  minh  bậc  nhất 

trong thế gian và xuất thế gian, người thực sự có trí huệ sẽ tuyển chọn nghề 

nghiệp  nào trong thế  gian? Dạy  học. Người ấy chẳng  làm  nghề  gì khác. Vì 

sao? Dạy  học  là  nghề  nghiệp cống  hiến rất  lớn cho thế  gian,  xuất thế  gian. 

Dạy người căn cơ chín muồi, dạy người ta chuyển phàm thành thánh; để dạy 

người  căn  tánh  chưa  thành  thục  thì  dạy  kẻ  ấy  phá  mê  khai  ngộ;  để  dạy  hết 

thảy kẻ trung hạ căn, phàm phu thì chỉ dạy họ chuyển ác làm lành. Phật, Bồ 

Tát giáo hóa hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức; bất luận quý vị muốn 

học điều gì, Phật, Bồ Tát đều rất hoan hỷ dạy cho quý vị. Nếu nay có kẻ hỏi: 

“Tôi  muốn  cầu  phát  tài,  Phật  có  dạy  hay  không?”  Phật  dạy  chứ,  đúng  là 

trong  nhà  Phật  “hữu  cầu  tất ứng”.  Phật  có  thể  dạy  cho  quý  vị  đời  đời  kiếp 

kiếp  được  giàu  sang  lớn,  chẳng  giả  đâu!  Cầu  trí  huệ,  đời  đời  được  đại  trí 

huệ.  Hết thảy pháp  thế  gian  và  xuất thế  gian phải  vào trong  Phật pháp  mới 

hòng thực sự viên mãn rốt ráo. 

Trong đời quá khứ chúng ta đã gieo thiện căn, trong đời quá khứ đã kết 

pháp duyên thì trong một đời này mới gặp được Phật pháp, đã gặp được Đại 

Thừa,  lại  còn  có  thể  cùng  nhau  học  tập.  Nếu  chúng  ta  chẳng  thể  gặp  mặt 

nhau, quý vị có thể nối mạng Internet, có thể nhìn vào màn huỳnh quang của 

máy  TV,  thảy  đều  là  người  hữu  duyên.  Chỉ  cần  y  giáo  phụng  hành,  quan 

trọng nhất trong việc y giáo phụng hành là buông thành kiến của chính mình 

xuống, đấy là điều tôi thường nói: Buông xuống cách nghĩ, cách nhìn, cách 

nói, cách làm của chính mình đối với hết thảy vũ trụ, nhân sanh, con người, 

sự vật, phải buông những điều này xuống. Vì sao? Những thứ ấy toàn là lầm 

lạc, thực sự là lầm lạc. Chẳng buông những thứ lầm lạc ấy xuống, dù chúng 

ta có học theo Phật,  Bồ Tát thì  vẫn chẳng  giống, vẫn  học không ra  gì! Nếu 

thực  sự  buông  xuống,  triệt  để  buông  xuống,  trong  một  đời  này,  chắc  chắn 

quý vị học rất giỏi, học rất giống, học rất thành công. 

Trong thời đại hiện tại này, chúng ta bên trong có phiền não tập khí, đấy 

là  điều  mọi  đồng  tu  chúng  ta  chẳng  thể  chối  cãi  được,  đều  phải  thừa  nhận, 

đúng là nghiệp chướng rất nặng, bên ngoài sức dụ dỗ mê hoặc hết sức mạnh 

mẽ. Dụ dỗ mê hoặc bên ngoài là Ma, là Thiên Ma trong bốn thứ Ma. Thiên 

Ma là ngũ dục, lục trần, danh văn, lợi dưỡng từ bên ngoài mê hoặc. Bởi thế, 

rất  khó  thành  tựu,  không  lưu  tâm  một  chút  là  thoái  chuyển  liền,  ngã  lòng 

liền.  Bởi  thế,  người  học  Phật  thì  nhiều,  người  thành  công  lại  ít  chính  là  vì 

nguyên  nhân  này. Thích Ca Mâu Ni Phật  giới thiệu cho chúng ta  một  hoàn 

cảnh tu học tốt nhất là thế giới Cực Lạc. Quý vị sang thế giới Cực Lạc ấy, dù 

phiền não tập khí nghiêm trọng đến mấy cũng không sao, vì chẳng có duyên. 

Chẳng  có  duyên  bên  ngoài,  dù  trong  tâm  quý  vị  có  phiền  não  tập  khí,  nó 

cũng  chẳng  thể  phát  khởi  được.  Chẳng  như  thế  giới  Sa  Bà  này,  duyên  bất 

thiện trong thế giới Sa Bà rất nhiều, lôi kéo phiền não tập khí. Thế giới Cực 

Lạc  không  như  vậy,  thế  giới  là  nơi  “chư  thượng  thiện  nhân  câu 

 hội nhất  xứ” (các thượng  thiện 

nhân cùng ở một chỗ). 

Ở nơi đây, cơ hội học tập, nghe pháp đều chẳng dễ dàng, đều hết sức khó 

khăn.  Trong  thế  giới  Cực  Lạc,  A  Di  Đà  Phật,  chư  đại  Bồ  Tát  giảng  kinh, 

thuyết pháp, nghiên cứu, giảng dạy, tu hành chưa hề gián đoạn. Vô lượng vô 

biên pháp môn, quý vị muốn học pháp môn nào, quý vị bèn vào phòng học 

đó, ở đó có Bồ Tát chỉ dạy quý vị. Duyên tốt quá! Ở đây, chúng ta muốn học 

điều  gì,  tìm  thầy  chẳng  ra,  tìm  hoàn  cảnh  tu  học  chẳng  được;  huống  hồ  lại 

còn rất nhiều chướng duyên chướng ngại chẳng thể tưởng tượng được, khiến 

quý  vị chẳng  học cho tốt được, khiến quý vị chẳng đạt được tiến bộ. Thích 

Ca Mâu Ni Phật khuyên chúng ta thay đổi hoàn cảnh tu học, lấy thế giới Cực 

Lạc  để  thay  đổi  hoàn  cảnh.  A!  Chúng  ta  biết  có  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế 

giới, chúng ta muốn qua Tây Phương Cực Lạc thế giới, khó hay dễ? Nói khó 

thì  chẳng  khó,  nói  dễ  cũng  chẳng  dễ,  vẫn  là  phải  có  đủ  ba  điều  kiện:  thiện 

căn, phước đức, nhân duyên. 

Thiện căn là: 

1) Tín  tâm  kiên  định,  quyết  định  chẳng  có  mảy  may  nghi  hoặc  đối  với 

pháp môn Tịnh Độ. 

2) Nguyện tâm kiên định, trong một đời này, ta chỉ có nguyện vọng: Cầu 

sanh  về Tây Phương Cực  Lạc thế  giới. Ngoại trừ nguyện  vọng ấy ra, tổ sư 

đại đức thường bảo  là thân tâm thế  giới thảy đều thực sự buông  xuống  hết, 

thực sự buông xuống! 

Ắt phải có đủ hai điều kiện ấy thì mới là thiện căn. 

Phước đức: Gặp thiện tri thức  là phước đức, quý  vị phải có phước  mới 

được gặp. Gặp được thầy tốt, đồng học tốt, đều là những chuyện chỉ có thể 

gặp, chứ không thể cầu! Thầy dạy dỗ, đồng học thiết tha giùi mài, quý vị sẽ 

hiểu được, sẽ phát ngộ. Hiểu rõ rồi, chắc chắn trong cuộc sống thường nhật, 

quý  vị  sẽ  thực  hiện  những  điều  quý  vị  tin  và  hiểu.  Quý  vị  làm  được  “nhất 

 tâm  xưng  niệm” ,  kinh  Vô  Lượng  Thọ  bảo  là  “phát  Bồ  Đề  tâm,  một  bề 

 chuyên  niệm” .  Đấy  là  phước  đức  thực  sự.  Phát  Bồ  Đề  tâm,  một  dạ  chuyên 

niệm  có  bị  chướng  ngại  hay  chăng?  Có  đồng  học  đã  từng  hỏi  tôi  [chuyện 

ấy].  Người  công  phu  đắc  lực  chẳng  gặp  chướng  ngại,  nếu  công  phu  chẳng 

đắc lực bèn có chướng ngại. 

Chúng  tôi  nêu  lên  hai  ví  dụ  rõ  ràng  nhất.  Trước  kia,  chúng  tôi  ở  Cựu 

Kim Sơn (San Francisco) biết một người thân thích của Cam lão cư sĩ niệm 

Phật  vãng  sanh.  Sự  việc  ấy  cách  nay  chừng  hai  mươi  năm,  trong  thập  niên 

1980. Tôi nhớ bà ta kể chuyện này với tôi vào năm 1984, khoảng chừng hai 

năm trước đó, một bạn già của bà là một bà cụ niệm Phật vãng sanh. Người 

con bà đang theo học tại Mỹ, tốt nghiệp xong làm việc tại Mỹ, kết hôn, sanh 

được một đứa bé. Đứa con đón mẹ qua Mỹ để làm gì? Để trông cháu. Ở Mỹ, 

hai vợ chồng đều đi làm, để mẹ ở nhà trông nhà, chăm sóc cháu. Bởi thế, bà 

mẹ làm việc nhà, chăm sóc cháu. 

Ở Mỹ chẳng bao lâu, đứa trẻ đã lớn, vào tiểu học. Bà cụ vẫn trông nom 

việc nhà, mỗi ngày dọn dẹp nhà cửa, nấu hai bữa cơm. Bởi lẽ, buổi sáng ăn 

điểm tâm, người đi làm bèn đi làm, đứa đi học bèn đi học, chiều về ăn cơm 

tối, nói chung đều ăn trưa ở ngoài. Bà cụ  ở nhà rất thanh  tịnh!  Gia đình ấy 

trở thành đạo tràng của bà, công phu niệm Phật chẳng gián đoạn, cũng chẳng 

ai biết đến. Đến một ngày mới nhận ra, mới biết bà cụ ấy chẳng tầm thường. 

Bà  mất  vào  một  buổi  tối,  cũng  chẳng  biết  mất  lúc  nào.  Sáng  dậy,  con  trai, 

con  dâu,  cháu  nội  đều  dậy  cả  rồi,  muốn  ăn  điểm  tâm  để  đi  học,  đi  làm, 

thế nhưng  ngày  hôm ấy không có điểm tâm, bà cụ không  thức dậy. Họ bèn 

mở  cửa  phòng  tìm  bà  cụ:  “Sao  hôm  nay  lạ  quá! Cụ  chẳng  thức  dậy?”  Mở 

cửa  ra,  thấy  bà  cụ  ngồi  trên  giường,  ngồi  xếp  bằng  trên  giường,  đã  mất  từ 

lâu, ngồi mà qua đời. Mọi người cũng sững sờ. 

Coi  kỹ,  bà  cụ  đã  viết  sẵn  di  chúc  đặt  trước  mặt  trên  giường  để  dặn  dò 

hậu sự. Kỳ diệu hơn nữa là đồ tang của con trai, con dâu và cháu, bà cụ đã 

may sẵn. Cụ biết trước lúc ra đi, chẳng biết đã chuẩn bị sẵn từ lúc nào, tự đã 

chuẩn bị sẵn hậu sự cả rồi, đồ tang cũng bày sẵn trên giường. Bà Cam kể cho 

tôi nghe chuyện này. Người tu hành thực sự không có chút gì để có thể nhận 

ra, cụ bà chẳng gặp trở ngại gì. Vẫn thường chăm sóc việc nhà, biết trước lúc 

mất,  chẳng  bệnh,  nói  đi  là  đi,  đi  rất  đẹp  đẽ,  đi  rất  tự  tại  dường  ấy.  Đó  là 

người có công phu tốt đẹp, chẳng có trở ngại gì. 

Ngoài  ra  là  một  vị  xuất  gia,  quý  vị  thường  nghe  pháp  sư  Đàm  Hư  kể: 

Một lần, chùa Cực Lạc ở Cáp Nhĩ Tân [tổ chức lễ] truyền giới lần thứ nhất, 

thầy Tu Vô là một vị xuất gia không được ai coi trọng. Thầy không biết chữ, 

trước khi xuất gia làm thợ nề, làm việc nặng. Sau khi xuất gia, ở trong chùa 

đều làm những việc nhọc nhằn nhất; người khác chẳng  muốn làm, thầy đều 

tình  nguyện  làm:  dọn  nhà  cầu,  trồng  rau,  chẻ  củi,  gánh  nước,  thầy  chuyên 

làm  những  việc  đó.  Cái  gì  thầy  cũng  không  biết,  chỉ  có  một  câu  A  Di  Đà 

Phật  chẳng  buông  lung,  bất  luận  làm  gì  đều  niệm  A  Di  Đà  Phật.  Bởi  thế, 

thầy  làm  rất  vui  vẻ. Với ai thầy cũng đều  cung kính  vì thầy chẳng biết  làm 

gì, chẳng bằng ai cả. 

Trong  thời  gian  truyền  giới,  thầy  phát  tâm  săn  sóc  bệnh  nhân,  chừng 

mấy bữa sau thưa với lão hòa thượng xin nghỉ. Lão hòa thượng nói: 

- Ông đến chưa được mấy ngày đã muốn đi. Muốn đi  thì  đợi  truyền 

giới xong hãy đi! 

Thầy thưa: 

- Con chẳng phải là đến nơi nào khác, mà là về thế giới Cực Lạc. 

Lão hòa thượng thoạt nghe, thật bất ngờ, hỏi: 

- Chừng nào thầy đi? 

- Chẳng quá mười ngày! 

Ngày thứ hai, thầy lại đến gặp lão hòa thượng, lão hòa thượng hỏi: 

- Chuyện gì? 

- Ngày mai con đi! 

Quý vị thấy tấm gương tốt, khuôn mẫu tốt cho chúng ta là như thế đó: Ở 

trong chùa làm việc nặng, suốt ngày chẳng nghỉ ngơi mà tu hành thành công, 

chẳng  có  chướng  ngại  chi  hết.  Thầy  Tu  Vô  buông  xuống  được,  chuyện  gì 

cũng chẳng tranh giành, người ta đi trước, thầy luôn lùi ra sau. 

Chẳng tranh cùng mọi người,  “ư nhân vô tranh, ư sự vô cầu”  (với người 

chẳng tranh, với sự chẳng cầu), bởi thế, đối với mỗi cá nhân đều cung kính, 

dẫu  người  khác  coi  thường  thầy,  nhưng  đối  với  bất  cứ  ai  thầy  chẳng  bị  trở 

ngại.  Thầy sống cuộc đời của thầy, thầy  niệm  Phật cũng chẳng ai biết.  Lúc 

mất  rất  đẹp  đẽ,  tự  tại  dường  ấy,  thật  là  tấm  gương  tốt  cho  chúng  ta!  Nay 

chúng ta  nghe  người khác  nói  mấy câu, trong  tâm chẳng  mặc kệ  được, còn 

đúng  hay  chăng?  Thầy  Tu  Vô  là  như thế,  sao  thầy  chẳng  được  vãng  sanh? 

Quý vị đánh thầy, chửi thầy, làm nhục thầy, thầy vẫn cười hì hì, đảnh lễ quý 

vị,  chắp  tay  với  quý  vị,  cung  kính  quý  vị,  chẳng  bận  lòng!  Vì  sao?  Thầy 

muốn về thế giới Cực Lạc, còn quý vị chẳng muốn đến đó. Thầy muốn đến 

bèn thực sự đến. A! Bây giờ hết giờ rồi. 



* 

Chư vị đồng học! 

Xin hãy xem tiếp phần ba điều chánh yếu trong phần Biệt Tự, chúng ta 

đọc kinh văn một lượt: 



 Nhĩ thời, Phật cáo trưởng lão Xá Lợi Phất: 

 - Tùng  thị  Tây  Phương  quá  thập  vạn  ức  Phật  độ,  hữu  thế  giới  danh 

 viết Cực Lạc. Kỳ độ hữu Phật hiệu A Di Đà, kim hiện tại thuyết pháp.  

爾時佛告長老舍利弗。從是西方。過十萬億佛土。有世界名曰極樂

。其土有佛。號阿彌陀。今現在說法。 

 (Lúc bấy giờ, đức Phật bảo trưởng lão Xá Lợi Phất: 

 - Từ đây qua khỏi mười vạn ức cõi Phật ở phương Tây, có thế giới tên là 

 Cực Lạc, trong cõi ấy có Phật hiệu là A Di Đà nay hiện đang thuyết pháp).  

   

Trong  đoạn  kinh  văn  này,  quan  trọng  nhất  là  hai  chữ  Hữu:  “Hữu  thế 

 giới”  và  “hữu  Phật”,  nay  hiện  tại  “có”,  “nay  hiện  tại”  là  khuyến  tín,  “thế 

 giới,  Cực  Lạc”  là  khuyến  nguyện,  “A  Di  Đà  Phật”  là  khuyên  hành  diệu 

hạnh Trì Danh. Đấy là ba điều chúng tôi đặc biệt nhấn mạnh, ba sự việc hết 

sức quan trọng trong ba câu kinh. Trong sách Yếu Giải của Ngẫu Ích đại sư, 

vừa mở đầu, Ngài đã giảng:  “Pháp môn Tịnh Độ độ khắp ba căn, dứt bặt đối 

 đãi  một  cách  viên  dung,  chẳng  thể  nghĩ  bàn”.  Mấy  câu  ấy  hết  sức  quan 

trọng. 

Kích thước tác phẩm Yếu Giải không  lớn; cuối Yếu Giải, Ngẫu Ích đại 

sư có viết  lời  Bạt không dài  lắm, trình bày duyên khởi Ngài  viết Yếu Giải. 

Tác  phẩm  Yếu  Giải  ấy  được  hoàn  tất  trong  chín  ngày.  Cận  đại,  Ấn  Quang 

đại sư nói tác phẩm Yếu Giải ấy dù A Di Đà Phật tái lai chú giải kinh A Di 

Đà cũng chẳng thể hay hơn được. Quả thật đã khen ngợi đến mức cùng cực. 

Chúng ta biết Ấn Quang đại sư là Đại Thế Chí Bồ Tát tái lai, đối với bản 

Chú  Giải  ấy,  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát tán  thán  như  thế,  vậy  thì  người  viết  chú 

giải là ai? Chúng tôi nghĩ nếu chẳng phải là A Di Đà Phật, thì chắc chắn là 

Quán Thế Âm Bồ Tát; nhưng Ngẫu Ích đại sư chẳng bộc lộ thân phận, chẳng 

biết  Ngài  là  vị  nào  tái  lai?  Ấn  Quang  đại  sư  nói  lời  ấy  là  có  ngụ  ý.  Nếu 

chúng ta chú tâm cảm nhận, sẽ hiểu tác phẩm Yếu Giải ấy giá trị càng cao, 

phân  lượng  càng  nặng.  Chúng  ta  gặp  được  bản  chú  giải  hiếm  có  khó  gặp 

này, đều là do chúng ta có phước. Chúng ta gặp được bản Yếu Giải này là do 

phước đức, do có duyên phận tốt. 

Trước kia, tôi giảng kinh ở Tân Gia Ba, có một bữa tôi đến gặp pháp sư 

Diễn  Bồi,  Ngài  đãi  tôi  cơm  trưa;  tại  bàn  ăn  chúng  tôi  bàn  đến  vấn  đề  này. 

Pháp sư Diễn Bồi hỏi tôi: “Ấn Quang đại sư tán thán như thế có phải là quá 

mức  hay  chăng?”  Tôi  đáp  lời  lão  nhân  gia:  “Không  quá  lố  chút  nào!  Lời 

Ngài tán thán rất hay”. Chúng ta biết Ngẫu Ích đại sư là đệ tử sau khi thầy đã 

mất  của  Liên  Trì  đại  sư,  trong  nhà  Phật  rất  khó  được  như  thế,  cũng  giống 

như Mạnh Tử là học trò sau khi thầy đã mất của Khổng Tử. Đây là hai nhân 

vật tiêu biểu thế gian và xuất thế gian. Mạnh Tử mong tìm được một vị thầy 

giỏi, tìm không ra. Học theo Khổng Tử, Khổng Tử đã qua đời, nhưng trước 

tác  của  Khổng  Tử  còn  đó,  Mạnh  Tử  tìm  được.  Chiếu  theo  trước  thuật  của 

Khổng Tử, y giáo phụng hành! Có chỗ nào không hiểu rõ, có nghi ngờ bèn 

thỉnh giáo nơi học trò của Khổng lão phu tử, bèn học thành công. 

Nhưng  Ngài  học  ra  sao?  Vượt  trội  hơn  bảy  mươi  hai  hiền  nhân  sống 

cùng thời Khổng lão phu tử, Ngài giỏi hơn bọn họ. Bởi thế, Trung Quốc đời 

đời  tôn  sùng  Mạnh  Tử  là  Á  Thánh.  Khổng  lão  phu  tử  là  Chí  Thánh,  Mạnh 

phu  tử  là  Á  Thánh,  tức  là  bậc  thánh  nhân  chỉ  kém  Khổng  Phu  Tử,  học  trò 

sau khi thầy đã mất mà thành công! Ngẫu Ích đại sư là đồ đệ sau khi thầy đã 

mất của ngài Liên Trì, Liên Trì đại sư đã mất rồi, trước tác của Liên Trì đại 

sư còn đó. Bởi thế, với pháp môn Tịnh Độ, Ngài đọc bộ Sớ Sao của Liên Trì 

đại  sư,  đọc  bản  Viên  Trung  Sao  của  U  Khê  đại  sư,  hai  vị  ấy  đều  là  trưởng 

bối,  [ngài  Ngẫu  Ích  đọc  tác  phẩm  của  hai  vị  trưởng  bối]  được  lợi  ích  rất 

nhiều.  Vì  sao  Ngài  soạn  Yếu  Giải?  Trong  bộ  Yếu  Giải,  Ngài  có  kiến  giải 

riêng, khác với kiến giải của hai vị đại sư tiền bối. Trong tác phẩm này có rất 

nhiều câu thuyết pháp trọng yếu, người xưa chưa từng đề cập đến. 

 “Tuyệt đãi viên dung”  là tuyệt đối viên dung, chẳng thể nghĩ bàn.  “Gồm 

 thâu trọn vẹn, siêu việt trọn vẹn hết thảy pháp môn” . Câu nói này được nêu 

lên trong sách Yếu Giải, trong quá khứ chưa có ai nói như thế. Đấy là điều 

được  phát  hiện  bởi  Ngẫu  Ích  đại  sư,  là  kiến  giải  độc  đáo  của  Ngẫu  Ích  đại 

sư, khiến hậu nhân sanh lòng tin kiên định đối với bản kinh này. Chúng tôi 

nhiều  năm  học  tập  kinh  Hoa  Nghiêm,  giảng  giải  Hoa  Nghiêm,  đối  với  Sớ 

Sao và Yếu Giải càng khế nhập sâu hơn. Vì sao? Tuy kinh không dài, nhưng 

nghĩa thú đã bao trọn kinh Hoa Nghiêm, truyền cùng một mạch. Bởi thế, đến 

cuối  đời  Thanh,  trong  niên  hiệu  Hàm  Phong,  cư  sĩ  Ngụy  Mặc  Thâm  đem 

phẩm  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện,  tức  là  phẩm  cuối  cùng  “mười  đại  nguyện 

 vương  dẫn  về  Cực  Lạc”  [của  kinh  Hoa  Nghiêm]  ghép  vào  Tịnh  Độ  Tam 

Kinh, gọi là Tịnh Độ Tứ Kinh. Nếu quý vị thấy có bản khắc gỗ đề Tịnh Độ 

Tứ Kinh, quý vị biết bản Tịnh Độ Tứ Kinh đó do cư sĩ Ngụy Mặc Thâm biên 

tập. [Lúc đó], Tịnh Độ gồm bốn kinh một luận. 

Đến đầu thời Dân Quốc, Ấn Quang đại sư ghép Lăng Nghiêm Kinh Đại 

Thế Chí Bồ Tát Viên Thông Chương vào sau Tịnh Độ Tứ Kinh, biến thành 

Tịnh Độ Ngũ Kinh. Các bạn đồng học Tịnh Độ chúng ta phải hiểu rõ ràng lai 

lịch kinh điển Tịnh tông. Thoạt đầu, vốn chỉ có ba kinh một luận, một luận 

đó chính là Vãng Sanh Luận của Thiên Thân Bồ Tát, tức là tác phẩm nói lên 

sự tu hành của chính Bồ Tát, có thể nói là bản báo cáo tâm đắc. Trong bản 

báo cáo ấy, Ngài cho chúng ta biết Ngài thực hiện ba kinh trong cuộc sống, 

trong  công  khóa  như  thế  nào,  rất  đáng  cho  chúng  ta  tham  khảo.  Bởi  thế, 

chúng ta phải coi trọng mấy câu của Ngẫu Ích đại sư. 

 “Tuyệt  đãi  viên  dung,  bất  khả  tư  nghị”,  đều  là  nói  về  A  Di  Đà  Phật. 

Những ý nghĩa được nêu ở đây chúng tôi đều tóm tắt từ sách Yếu Giải. Một 

câu A Di Đà Phật đầy đủ Tam Học, Tam Học là Giới, Định, Huệ. Tam Huệ 

là Văn, Tư, Tu,  “đầy đủ Tam Học, Tam Huệ, hết thảy pháp môn”.  Cổ nhân 

nói:  “Trong tám vạn pháp môn, Niệm  Phật bậc nhất”.  Sự  đầy đủ ấy  nay ta 

thấy rất rõ, rất minh bạch từ Vô Lượng Thọ Kinh; nhất là từ bản hội tập của 

cư sĩ Hạ Liên Cư, cực diệu, thực sự chẳng thể nghĩ bàn! Bản hội tập của cụ 

do năm bản dịch gốc hội tập thành. Mấy năm nay, có người phản đối bản hội 

tập  ấy,  ai  phản  đối  chúng  tôi  gởi  cho  bốn  chữ:  “Mạc  danh  kỳ  diệu”  (tuyệt 

diệu chẳng thể diễn tả được). Chưa nêu được chỗ diệu nên họ mới phản đối. 

Nếu họ hiểu rõ chỗ áo diệu của đạo lý, họ sẽ tán thành cả hai tay, kẻ ấy chưa 

hề nghiên cứu, chưa hề học tập, ai nói sao mình hùa theo như vậy, như thế là 

trật rồi! 

Ở Đài Loan, có một vị cư sĩ hết sức hiếm có. Ông ta đem bản hội tập đối 

chiếu với năm bản nguyên dịch rất tường tận, soạn thành một cuốn sách. Có 

người  gởi  cho  tôi  xem,  tôi  xem  xong  rất  hoan  hỷ,  nhờ  ông  ta  in  một  ngàn 

cuốn, nay sách đã gởi tới rồi. Một ngàn cuốn sách ấy chẳng phải là tôi muốn 

xem, mà chuyên để gởi tặng những ai hoài nghi bản hội tập. Quý vị có hoài 

nghi  gì,  cứ  viết  thư  gởi  cho  chúng  tôi,  tôi  sẽ  gởi  một  bản,  quý  vị  đọc  kỹ. 

Trong  lời  tựa  cho  bản  ấy,  cư  sĩ  Mai  Quang  Hy36 có  viết:  “Mạt  Pháp  chín 

 ngàn  năm,  tu  Tịnh  Độ  đắc  độ  nhất  định  là  do  bản  kinh  này” .  Trong  kinh, 

đức Phật có dự ngôn:  “Tương lai Phật pháp diệt hết, bản kinh này lưu thông 

 một trăm năm, kinh này diệt sau cùng” . Mai đại sĩ khẳng định, trong tương 

lai  hết  thảy  kinh  điển  diệt  hết,  chỉ  còn  mỗi  bản  Vô  Lượng  Thọ  kinh  này, 

khẳng định [bản được lưu lại] là bản hội tập này. Tôi tin như vậy, chẳng hoài 

nghi chút nào. 

Duyên  của  bản  hội  tập  ấy  hết  sức  thù  thắng,  trong  quá  khứ  lão  cư  sĩ 

Triệu Phác Sơ từng tán thán. Cụ Phác Sơ đã từng đọc bản Chú Giải của lão 

cư sĩ Hoàng Niệm Tổ tại Trung Quốc đại lục. Cuốn Giảng Ký [ghi chép lời 

giảng] kinh này của tôi được chính cụ Phác Sơ đề tựa sách, hết sức hoan hỷ. 

Có một lần, tôi gặp cụ nhằm đúng khóa thứ hai lớp huấn luyện bồi dưỡng tại 

Tân  Gia  Ba,  chúng  tôi  dạy  khóa  đó,  dùng  bản  hội  tập  kinh  Vô  Lượng  Thọ 

[làm tài liệu giảng dạy], trọng điểm là soạn lại khoa phán. Chúng tôi chỉ viết 

cái  sườn  khoa  phán,  để  các  đồng  học  mỗi  ngày  nghiên  cứu  thảo  luận,  cuối 

cùng tạo thành bản cố định. Bản ấy chúng tôi in theo lối xếp đôi giấy37, hoàn 

toàn vẽ bằng biểu đồ. 

Tôi  gởi cho cụ  Phác Sơ  một bộ, cụ cầm trên  tay: “Vô  Lượng Thọ kinh 

nay mới hoàn chỉnh, có khoa hội tường tận, có giảng giải tường tận như thế, 

có bản Đại Kinh Giải tuyệt luân tinh vi của Hoàng Niệm Tổ”. Cụ trông thấy 

hết  sức  cao  hứng.  Nhà  Phật  thường  nói:  “Phật  chẳng  độ  kẻ  vô 

 duyên”.  Duyên phận tốt đẹp dường ấy, quý vị gặp được không tin, chẳng thể 

tiếp  nhận thì  là  kẻ  vô duyên,  thì đúng  như thầy  Lý nói kẻ ấy phải  luân  hồi 

nhiều  kiếp.  Khi  nào  anh  tin  tưởng,  anh  tiếp  nhận,  anh  chiếu  theo  phương 

pháp lý luận trong kinh ấy tu hành, nhất định anh sẽ vãng sanh. 


Tiếp đó, trong phần biểu giải tôi đã soạn, quý vị có thể đọc thấy : “A Di 

 Đà Phật, duy tâm vi tông, duy Phật vi tông, tuyệt đãi viên dung vi tông, siêu 

 tình ly kiến vi tông”  (A Di Đà Phật, dùng duy tâm làm tông, chỉ lấy Phật làm 

tông, lấy  viên dung tuyệt đối  làm tông,  lấy siêu tình  ly kiến  làm tông), như 

vậy mới là nêu rõ sự chẳng thể nghĩ bàn. Quý vị thường học tập (đây cũng là 

điều chúng tôi thường đề xướng gần cả năm nay) Tam Thời Hệ Niệm. Pháp 

sự Tam Thời  Hệ Niệm (là phương pháp tu hành), do thiền sư  Trung  Phong 

lão nhân gia biên định vào đầu đời Nguyên. Quý vị thấy trong phần khai thị, 

lão  nhân  gia  nói:  “Duy  tâm  Tịnh  Độ,  tự  tánh  Di  Đà”,  chẳng  khác  gì  kinh 

Hoa Nghiêm đã nói. Quý vị phải thực sự hiểu rõ  “tâm ta là A Di Đà Phật, A 

 Di  Đà  Phật  chính  là  tâm  ta”,  “phương  này  tức  Tịnh  Độ,  Tịnh  Độ  tức 

 phương này”.  Vấn đề ở chỗ mê - ngộ bất đồng. Ngài Trung Phong xác thực 

là  bậc  Bồ  Tát đại  triệt  đại  ngộ,  minh  tâm  kiến  tánh,  chẳng  phải  người  tầm 

thường. Đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, địa vị thấp nhất là Sơ Trụ Bồ 

Tát trong Viên Giáo, phải là từ Sơ Trụ trở lên. Thế giới Cực Lạc do đâu mà 

có? A Di Đà Phật do đâu mà có? Chỉ do tâm hiện, chỉ do thức biến. Đấy là 

điều thứ nhất. Tông là căn nguyên, phải biết do đâu mà có. 

 “Tâm” : Tâm rất khó hiểu. Mọi người trông thấy chữ Tâm bèn nghĩ đến 

Nhục Đoàn Tâm (quả tim thịt), quả tim trong thân thể, là một cơ quan trong 

thân ta. Chẳng phải  nói  về cái tâm ấy, cái  tâm ấy chẳng có tác dụng  gì  hết. 

Loại  thứ  hai  là  Duyên  Lự  Tâm,  nay  ta  thường  gọi  là  tư  tưởng,  có  thể  nghĩ 

tưởng. Triết học gia Tây phương cũng  nói như thế  này:  “Tôi suy tưởng nên 

 tôi tồn tại” . Chúng ta suy nghĩ, đại khái cái suy nghĩ ấy là do tâm ta. So ra, 

Duyên  Lự  Tâm  cao  hơn  Nhục  Đoàn  Tâm  một  bậc,  nhưng  vẫn  chưa  trúng. 

Có thể suy tưởng, có thể phân biệt, có thể biết tà - chánh, đúng - sai, thiện - 

ác; đó là Thức. Chỉ  do Thức  hiện, đó  là  vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, 

trong Phật pháp gọi là “vọng tâm”, chẳng phải là chân tâm. Vẫn còn có cái 

chân tâm, vậy chân tâm là gì? 

Chân tâm là “linh tri”, chúng ta cũng có thể nói: Chân tâm là trí huệ Bát 

Nhã  như  trong  nhà  Phật  thường  nói.  Trí  huệ  Bát  Nhã  vốn  có  sẵn  trong  tự 

tánh.  Trí  huệ  Bát  Nhã  là  Thể  của  tự  tánh;  đức  năng,  tướng  hảo  là  tự  tánh 

khởi tác dụng. Thể của tự tánh thuần túy là trí huệ, sau khi mê biến thành vô 

minh,  biến  thành  phiền  não.  Kinh  Hoa  Nghiêm  thường  nói  là  biến  thành 

vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước.  Bởi  thế,  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp 

trước là hiện tượng được dấy lên sau khi chân tâm bị mê, chúng được gọi là 

vọng  tâm,  chẳng  gọi  là  chân  tâm.  Chân  tâm  không  vướng  mắc  phân  biệt, 

vọng  tưởng,  chấp  trước;  chân  tâm  ở  đâu?  Chân  tâm  chẳng  hề  rời  khỏi  ta, 

chẳng lìa hết thảy pháp. 

Tôi đã trình bày cùng quý vị, tiến sĩ Giang Bổn Thắng của Nhật Bản làm 

thí nghiệm kết tinh nước, có vị đồng học ghi tóm tắt lại từ mạng Internet đưa 

cho  tôi  xem.  Đấy  là  chuyện  khoảng  chừng  hai  tháng  trước.  Tôi  xem  xong, 

lập tức nghĩ trong kinh Lăng Nghiêm; đức Phật nói mấy câu :  “Chư pháp sở 

 sanh,  duy  tâm  sở  hiện” (Các  pháp  được  sanh  ra  chỉ  là  do  tâm  hiện).  Các 

pháp là hết thảy pháp, hư không, pháp giới, sát-độ, chúng sanh. Chúng sanh 

là hết thảy hiện tượng do các duyên hòa hợp sanh ra, nên gọi là chúng sanh. 

Nay  chúng  ta  nói  động  vật,  thực  vật,  khoáng  vật,  bao  gồm  tất  cả  hết  thảy 

hiện tượng tự  nhiên, đều  là chúng sanh, đó đều  là “các pháp”. Các pháp ấy 

từ đâu sanh ra? Chỉ do tâm hiện. 

Tiếp  đó,  lại  nói:  “Hết  thảy  nhân  quả”,  hết  thảy  nhân  quả  là  mười  pháp 

giới , “thế giới, vi trần”,  lớn là thế giới, thế giới là tinh hệ (galaxy), cõi nước 

tam thiên đại thiên thế giới của Phật, đó là nói về cái to lớn. Hiện tại, khoa 

học  hướng  về  hai  cực  đoan:  Một  là  hướng  về  cái  lớn  vô  cùng,  tức  vật  lý 

không gian; hai là hướng về cái nhỏ vô hạn, tức lượng tử lực học (quantum 

mechanics).  Những  điều  này  trong  kinh  Phật  đều  có  nói.  “Thế  giới,  vi 

 trần”,  thế  giới  là  lớn  nhất,  vi  trần  là  nhỏ  nhất,  “do  tâm  mà  thành  Thể”,  từ 

đâu mà có? Từ tâm biến hiện ra. Tâm ở đâu? Không có thứ gì chẳng phải là 

tâm, tâm biến ra hết! 

Giống  như  cổ  đại  đức  giảng  Phật  pháp,  nói  hết  thảy  Phật  pháp  do  tâm 

biến,  mọi người chẳng hiểu, bèn nêu tỷ dụ, thí như  “dùng vàng làm đồ vật, 

 món nào cũng đều là vàng” , rất dễ hiểu. Đem tâm ví với vàng; đem thế giới, 

vi trần, hết thảy các pháp ví như các món vật, những món đồ ấy do đâu có? 

Do vàng biến hiện ra, tức do tâm biến hiện ra. Đặc tánh của tâm là gì? Đặc 

tánh  của  nó  là  linh  tri,  trong  phần  khai  thị,  Trung  Phong  đại  sư  gọi  [chân 

tâm] là  “linh tri tâm”.  Linh tri cũng chẳng dễ hiểu, trong kinh Lăng Nghiêm, 

đức  Phật  giảng  rõ  hơn.  Kinh  Lăng  Nghiêm  dùng  bốn  chữ  “kiến,  văn,  giác, 

 tri”  (thấy, nghe, hay, biết); Trung Phong đại sư gọi là Linh, trong chữ Linh 

bao  gồm  khả  năng  thấy,  nghe,  cảm  nhận.  Không  gì  chẳng  linh,  tất  cả  hết 

thảy vạn vật đều linh! Bởi vậy, hết thảy vạn vật là do tâm biến, đặc tánh của 

tâm  là có thể thấy  nghe, có  thể  hay  biết;  ông Giang  Bổn  Thắng  từ  việc kết 

tinh nước phát hiện ra điều đó. Quả thật nước có thể thấy, nghe, hiểu được ý 

nghĩ của con người, linh minh giác tri. 

Bởi  thế,  chúng  tôi  biết  tin  đó,  lập  tức  nghĩ  đến  những  điều  kinh  Lăng 

Nghiêm  đã  nói.  Chẳng  riêng  gì  nước,  nếu  ông  ta  thí  nghiệm  trên  tất  cả  hết 

thảy  vạn  vật, đúng  là sẽ đều  như thế. Thí  nghiệm đơn  giản  nhất  là trên  hoa 

quả, cây cỏ chúng ta  vun  bón.  Bất  luận quý  vị trồng thứ gì  trong sân,  hoặc 

với những cây Bồn Tài (bonsai), mỗi ngày đều nhìn nó, quan tâm đến nó, trò 

chuyện cùng  nó,  hoa cỏ  mọc rất tươi tốt, mọc rất đẹp. Mỗi ngày quý vị chỉ 

đơn giản nói với nó mấy câu, ngày ngày nói với nó, quý vị thấy một tuần sau 

nó  càng  lớn  càng  đẹp.  Quý  vị  lại  làm  thí  nghiệm  khác:  Để  riêng  một  chậu 

cây, mỗi ngày chán ghét nó, nó lớn nhưng rất xấu. Một tuần lễ sau, nó càng 

ngày  càng  xấu, có  thể  làm  thí 

nghiệm như vậy! 

Chúng tôi nghe nói: Hiện tại ở không ít trường học, bọn học trò nhỏ làm 

thí  nghiệm  đối  với  cây  cỏ,  hoa  lá;  quả  nhiên  phát  hiện  nếu  chúng  thường 

nghe  lời  khen  ngợi,  cây  cối  sẽ  đặc  biệt  phát  triển  tốt.  Nếu  thường  bị  chửi 

mắng ác độc, bị miệt thị, cây ủ rũ, thiếu sanh khí. Điều đó chứng tỏ lời Phật 

dạy trong kinh  là  đúng, chẳng phải  giả!  Nếu  quý  vị  lại thí  nghiệm,  bùn cát 

đều  có  cảm  ứng,  đều  thấy  được,  nghe  được,  cảm  nhận  được,  biết  được, 

không  có  một  vật  nào  chẳng  như  vậy.  “Do  tâm  mà  thành  thể” :  Triết  Học 

thường gọi Thể là “bản thể”, [chữ Thể nói trong kinh Phật chính là] bản thể 

của vũ trụ vạn hữu. Bản thể của vũ trụ vạn hữu là  “kiến, văn, giác, tri”,  đấy 

là  Bát  Nhã  vốn  sẵn  có  nơi  tự  tánh.  Bởi  vậy,  hết  thảy  đức  năng,  hết  thảy 

tướng  hảo  thảy  đều  trọn  đủ,  không  có  pháp  nào  chẳng  đầy  đủ  kiến  -  văn  - 

giác - tri. 

Ông Giang thực hiện thí nghiệm kết tinh nước đã tám chín năm, tổng kết 

những sự kiện nào sẽ khiến nước kết tinh thành hình dạng đẹp nhất? Một là 

yêu  thương,  hai  là cảm ơn, cảm tạ. Dùng  những  điều đó  ngày  ngày  nói  với 

nước, nước sẽ xuất hiện những kết tinh đẹp nhất. Bởi thế, tiến sĩ Giang nói 

thân  thể  con  người  chúng  ta  bảy  mươi  phần  trăm  là  nước,  nếu  chúng  ta  có 

tâm yêu thương, có ý niệm cảm ơn, đối với hết thảy người, hết thảy sự, hết 

thảy vật, thường đem lòng yêu thương, có tâm cảm tạ thì tất cả hết thảy vạn 

sự,  vạn  vật  và  bảy  mươi  phần  trăm nước  trong  nội  tâm,  thân  thể  đều  xuất 

hiện  những  kết  tinh  đẹp  đẽ  nhất.  Người  ấy  nhất  định  mạnh  khỏe  sống  lâu, 

hoàn cảnh bên  ngoài  nhất định biến thành tốt đẹp  vô cùng. Đấy  là  như các 

nhà Phong Thủy thường nói: “Phong Thủy chuyển biến theo ý niệm của con 

 người”,  trong nhà Phật gọi là  “cảnh chuyển theo tâm”.  

Ý  niệm  của  con  người,  ý  niệm  thiện  có  thể  cải  biến  toàn  thể  thế  giới. 

Trái lại, ý niệm ác có thể tạo thành  mối nguy hại lớn nhất cho thế giới. Bởi 

vậy,  thế  giới  an  hay  nguy,  thế  giới  sướng  hay  khổ,  căn  nguyên  là  vì  đâu? 

Căn  nguyên  là  ý niệm của chúng sanh sống trong  thế giới ấy. Ông ta rút ra 

kết  luận ấy từ chứng  minh  khoa  học, trong kinh  Lăng Nghiêm đức Phật đã 

giảng rất rõ ràng, minh bạch. 

 “Duy  tâm  làm  tông”  là  nói  về  Lý;  “chỉ  lấy  Phật  làm  tông”  là  nói  theo 

phương pháp tu học. Pháp môn này của chúng ta là “chấp trì danh hiệu A Di 

Đà Phật”. A Di Đà Phật nghĩa là gì? A dịch là Vô, Di Dà là Lượng, Phật là 

Trí hoặc Giác. Toàn bộ danh hiệu này dịch ra là “vô lượng trí huệ, vô lượng 

giác ngộ”, ý niệm ấy tốt đẹp. Vô lượng trí giác là Phật tánh, nơi hết thảy vạn 

vật  thì  gọi  là  Pháp  Tánh,  [còn  nơi  hết  thảy  hữu  tình  chúng  sanh  thì  gọi  là 

Phật tánh]. Chúng ta  niệm  A Di Đà Phật  là niệm điều  gì? Niệm  pháp tánh. 

Vạn sự,  vạn  vật, không pháp  nào chẳng  giác, không  pháp  nào chẳng trí,  trí 

giác  trọn khắp  hư không pháp  giới.  Bởi  vậy, pháp  môn  này chủ trương  Trì 

Danh Niệm Phật, tuyệt đối  viên dung,  hoàn toàn  là cảnh  giới  Hoa Nghiêm. 

Lại còn  nói thêm:  “Đầy đủ Tam Học, Tam Huệ, hết thảy pháp môn”,  đó là 

viên dung tuyệt đối. 

Bởi vậy, ngay từ tựa đề bản hội tập của lão cư sĩ Hạ Liên Cư, chúng ta 

đã  thấy  ngay,  tựa  đề  kinh  rất  dài:  Phật  Thuyết  Đại  Thừa  Vô  Lượng  Thọ 

 Trang  Nghiêm  Thanh  Tịnh  Bình  Đẳng  Giác  Kinh.  Quá  nửa  tựa  đề  kinh 

này  nói  về  quả đức,  “Đại Thừa  Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm”  là quả đức! 

Phần  tiếp  đó  nói  về  tu  đức,  tu  những  gì?  “Thanh  tịnh  bình  đẳng 

 giác”.  Trong  Tam  Học,  Thanh  Tịnh  là  Giới  học,  Bình  Đẳng  là  Định  học, 

Giác là Huệ học. Quý vị thấy chẳng những là Tam Học mà còn là Tam Bảo, 

Thanh  Tịnh  là  Tăng  Bảo,  Bình  Đẳng  là  Pháp  Bảo,  Giác  là  Phật  Bảo.  Tam 

Học,  Tam  Bảo!  Tam  Học  cũng  là  Tam  Tạng,  Giới  là  Luật  Tạng,  Định  là 

Kinh  Tạng, Huệ  là  Luận Tạng. Tam  Huệ  là  một Thể,  một  mà ba, ba nhưng 

một.  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói  “một  tức  là  nhiều,  nhiều  tức  là  một”, tuyệt  đối 

viên dung. 

Kinh  Hoa  Nghiêm  là  viên  dung,  đại  pháp  viên  đốn,  chỗ  quy  túc  cuối 

cùng của đại pháp viên đốn là mười đại nguyện vương của Phổ Hiền Bồ Tát 

dẫn  về  Cực  Lạc.  Kinh  Hoa  Nghiêm  đến  cuối  cùng  nhập  vào  đâu?  Vào  Vô 

Lượng  Thọ  Kinh,  nhập  vào  kinh  A  Di  Đà.  Vô  Lượng  Thọ  Kinh,  A  Di  Đà 

Kinh  là  tổng  kết  của  kinh  Hoa  Nghiêm,  là  quy  túc  của  kinh  Hoa  Nghiêm. 

Theo  kinh  Lăng  Nghiêm,  “siêu  tình  ly  kiến”  (vượt  khỏi  kiến  giải  do  chấp 

trước tình thức)  là cảnh  giới của quả Như Lai, không phải  là cảnh  giới của 

Bồ Tát, đó chính là một câu A Di Đà Phật! 

Mọi  người  chẳng  hiểu  rõ  ý  nghĩa  này,  bởi  thế,  thường  hay  coi  thường: 

Câu  A  Di  Đà  quá  dễ  dàng,  ai  chẳng  niệm  được?  Đứa  trẻ  lên  ba  còn  niệm 

được. Sự áo diệu trong  một câu Phật hiệu không ai biết đến. Ai có thể hiểu 

rõ ràng thấu triệt? Chỉ có Phật và Phật mới có thể hiểu rốt ráo, chỉ có đạt đến 

quả  vị  Phật  mới  biết  một  câu  danh  hiệu  này  chẳng  thể  nghĩ  bàn.  Nói  cách 

khác, ngay cả Đẳng Giác Bồ Tát còn chưa hiểu trọn. Cổ nhân có tỷ dụ: Đẳng 

Giác  Bồ  Tát  như  ngắm  trăng  qua  một  bức  mành,  sợi  mành  bằng  loại  trừu 

đoạn38 rất mỏng, dệt rất mịn. Thời cổ dùng loại the này làm cánh cửa sổ, ánh 

sáng lọt qua được. Đêm tối ngắm trăng sáng, dù  mành hay cửa sổ bằng the 

che khuất, vẫn ngắm trăng rất rõ, nhưng là sao? Vẫn còn cách một tầng. Đối 

với sự việc này, Đẳng Giác Bồ Tát vẫn còn như cách bức mành ngắm trăng, 

chẳng dễ dàng!  Bởi  vậy, pháp  môn  này  gọi  là pháp khó tin, quý  vị thực sự 

tin được  là quý  vị có phước khí, thực sự có thiện căn.  Trong kinh dạy  một 

câu hay lắm:  “Bất khả dĩ thiểu thiện căn, phước đức, nhân duyên, đắc sanh 

 bỉ  quốc” (Chẳng  thể  dùng  chút  thiện  căn,  phước  đức,  nhân  duyên  để  được 

sanh  về  cõi  đó).  Xác  thực  là  quý  vị  có  thiện  căn,  có  phước  đức,  có  nhân 

duyên thì quý vị mới có thể tin được, rất ư là khó vậy! 

Chúng tôi chẳng thể giảng tường tận sách Yếu Giải, vì trong tương lai tôi 

sẽ giảng tường tận kinh A Di Đà một lần nữa. Khi giảng lần nữa, tôi sẽ giảng 

Yếu  Giải.  Trước  kia  đã  giảng  Sớ  Sao  một  lần,  còn  giữ  được  băng  ghi  âm, 

hình như không phải là băng ghi hình. Chúng tôi nhớ có hơn ba trăm cuốn, 

mỗi  cuốn  dài  chín  mươi  phút,  hơn  ba  trăm  cuốn  đó  nghe!  Trong  tương  lai 

giảng  lần  nữa,  chúng  tôi  sẽ  đem  Yếu  Giải  cùng  các  đồng  học  học  tập  lần 

nữa, chúng ta sẽ tích cực học tập tốt đẹp một lần nữa. 

Tuy mấy câu kinh văn này không dài, nhưng trong Yếu Giải đại sư chú 

giải chẳng ít, chứng tỏ mấy câu này nói lên cương lãnh của toàn bản kinh, ba 

đại cương lãnh  “khuyến tín, khuyến nguyện, khuyến tu”.  Chấp trì danh hiệu 

là tu.  Sau phần chú  giải của Ngài, còn có  mấy câu:  “Di Đà tự  Phật, thuyết 

 pháp tự Pháp, hiện tại hải hội tự Tăng” ([Kinh nói] Di Đà là giới thiệu Phật, 

nói thuyết pháp là giới thiệu Pháp, nói hải hội hiện diện là giới thiệu Tăng). 

Phật  -Pháp  -  Tăng  Tam  Bảo,  Tam  Bảo  cùng  một  Thật  Tướng,  đó  là  “giới 

thiệu  Thể”.  Từ  đây  khởi  lòng  tin,  phát  nguyện,  tu  hành,  đó  là  “nêu 

Tông”.  “Tín nguyện hạnh thành, tất đắc vãng sanh kiến Phật, văn pháp, tự 

 Dụng” (Tín nguyện hạnh thành, ắt được vãng sanh thấy Phật, nghe pháp, là 

nêu lên Dụng).  “Duy nhất Phật giới vi sở duyên cảnh, bất tạp dư sự, tự giáo 

 tướng” (Chỉ một Phật giới là cảnh sở duyên, chẳng xen tạp những việc khác, 

là  nêu ra  giáo tướng).  Lời  lẽ,  văn tự  rất đơn  giản,  nhưng  ý  nghĩa châu  toàn 

phi thường, rất khó lãnh hội. 

Trong  phần  chú  sớ,  Ngài  nói  “Phật  -  Pháp  -  Tăng  cùng  một  Thật 

 Tướng”,  Thật Tướng là chân tướng sự thật của vũ trụ và chúng sanh (chúng 

tôi  chẳng  nói  “nhân  sanh”,  phạm  vi  của  nhân  sanh  quá  hẹp,  chúng  sanh  có 

phạm vi lớn hơn). Vì thế mọi người phải hỏi vũ trụ do đâu mà có? Hư không 

xuất  hiện  như  thế  nào?  Vũ  trụ  do  đâu  có?  Sanh  mạng  từ đâu  có?  Hết  thảy 

chúng sanh từ đâu đến? Câu hỏi lớn đấy! Trong Phật pháp có lời giải đáp rất 

minh xác, tuy nói rất  tỉ  mỉ, rất  minh   

xác, nhưng  ít người hiểu nổi. 

Có lần cư sĩ Chung Mậu Sâm thấy trên mạng Internet các nhà khoa học 

trình  bày  những  sự  việc  ấy  gần  giống  với  Phật  pháp,  ông  ta  đã  báo  cáo 

những điều đó  với chúng  ta ở nơi đây. Bản báo cáo ấy khá lắm, tiếc  là vẫn 

chưa  hiểu  rõ,  chưa  giải  thích  rõ  được  những  sự  việc  ấy.  Thực  sự  giảng  rõ 

ràng, minh bạch vẫn là kinh Phật. Các nhà khoa học phát hiện “hữu” thực sự 

phát sanh từ “không”, tức là trong Vô sanh ra Hữu, “không vô” có thể sanh 

ra Hữu. Đó là phát hiện mới nhất của khoa học. Vũ trụ hình thành là  “nhất 

 thời đốn hiện”  (xuất  hiện  ngay trong cùng  một  lúc), sự  giải thích ấy không 

sai.  Nhất  thời  đốn  hiện,  một  thời  nào?  Không  nói  rõ  được.  Nay  đã  hết  giờ 

rồi, đợi đến phần sau thấy có những câu nào liên quan đến vấn đề này, chúng 

tôi sẽ trình bày tiếp cùng quý vị. Hiểu rõ chân tướng sự thật đó, tâm chúng ta 

bèn  định,  vọng  tưởng  tự  nhiên  buông  xuống  được.  Dù  chẳng  buông  xuống 

hoàn toàn, cũng giảm thiểu được hơn một nửa, có ích rất lớn cho việc tu học. 

A! Nay đã hết giờ rồi! 



Trung Phong Tam Thời Hệ Niệm 

Pháp Sự Toàn Tập Giảng Ký,  

phần 3 hết 

 ---o0o--- 

Phần 4 

 Tập 10 

   

6.3. Chánh Tông Phần 

      

      Chư vị đồng học! 

Xin  xem  tiếp  đoạn  lớn  thứ  hai  của  kinh  A  Di  Đà  trong  Hệ  Niệm  Pháp 

Sự, tức phần Chánh Tông. Đoạn lớn này là một bộ phận trọng yếu nhất của 

kinh A Di Đà; được chia thành ba đoạn vừa (trung đoạn): 

1) Đoạn  thứ  nhất  là  “quảng  trần  bỉ độ  y  chánh  diệu  quả  dĩ  khải 

 tín”  (trình bày rộng rãi về diệu quả y báo và chánh báo của cõi kia để khơi 

gợi lòng tin). 

2) Đoạn thứ hai  là  “đặc khuyến chúng sanh ưng cầu vãng sanh dĩ phát 

 nguyện”  (đặc biệt khuyên chúng sanh nên phát nguyện cầu vãng sanh). 

3)  Đoạn  thứ  ba  là  “chánh  thị  hành  giả  chấp  trì  danh  hiệu  dĩ  lập 

 hạnh”  (dạy hành giả chấp trì danh hiệu để lập hạnh). 

Phần Chánh Tông cũng là ba đoạn tương ứng với Tín, Nguyện, Hạnh. Cả 

ba đoạn này đều khá dài; nay chúng ta học tập một đoạn. 



---o0o--- 

6.3.1. Rộng bày diệu quả y báo, chánh báo để khởi tín 



Xin hãy xem kinh văn từ: 



 Xá Lợi Phất! Bỉ độ hà cố danh vi Cực Lạc?”  

舍利弗。彼土何故名為極樂。 

 (Xá Lợi Phất! Cõi ấy vì sao có tên là Cực Lạc?) 



Đấy là đoạn bắt đầu cho đến: 



 Chư Bồ Tát chúng diệc phục như thị. Xá Lợi Phất! Bỉ Phật quốc 

 độ, thành tựu như thị công đức trang nghiêm.  

諸菩薩眾亦復如是。舍利弗。彼佛國土。成就如是功德莊嚴。 

 (Các vị Bồ Tát cũng giống như vậy. Này Xá Lợi Phất! Cõi nước Phật ấy 

 thành tựu công đức trang nghiêm như thế đó).  

   

Chúng  ta  lại  phải  chia  [đoạn  lớn  này]  thành  những  tiểu  đoạn  để  nghiên 

cứu, học tập. 



---o0o--- 

6.3.1.1. Minh định tông chỉ: Tín nguyện trì danh 



Tiểu  đoạn  thứ  nhất  là  “Tín  nguyện  trì  danh,  nhất  kinh  yếu  chỉ,  tín 

 nguyện vi Huệ hạnh, trì danh vi  Phước hạnh”  (Tín  nguyện  trì danh  là tông 

chỉ  trọng  yếu  của  kinh,  tín  nguyện  là  hạnh  thuộc  về  Huệ,  trì  danh  là 

hạnh thuộc về Phước). Học tập kinh này, trước hết phải nhận biết chính xác 

mới  hòng  nhận  thức  chính  xác,  hiểu  rõ  ràng.  Ở  phần  trên,  tôi  đã  báo  cáo 

cùng quý vị sự thù thắng của bản kinh này, mười phương chư Phật cùng tán 

thán!  “Tuyệt đối viên dung, siêu tình ly kiến, chẳng thể nghĩ bàn” . Tông chỉ 

trọng  yếu của bản  kinh  này  là  giềng  mối  để ta  học tập, trong  nhà Phật  nói: 

Cương  lãnh  tu  hành,  tổng  nguyên  tắc  tu  hành  chính  là  “tín  nguyện  trì 

 danh”  hay Tín - Nguyện - Hạnh. Tín - Nguyện là Huệ, tức là thiện căn như 

đã nói ở phần trên. Trì Danh  là phước! Người chịu  niệm Phật  là có phước. 

Không  thể  niệm  Phật  là  vì  sao?  Vì  bạc  phước!  Đúng  là  có  không  ít người, 

dạy họ niệm một câu Phật hiệu sáu chữ  “Nam-mô A Di Đà Phật” , thậm chí 

đơn  giản  hơn  một  chút  là  bốn  chữ  A  Di  Đà  Phật,  họ  cũng  chẳng  thể  niệm 

được. 

Nếu  chẳng  nghiên  cứu,  thảo  luận  kinh  điển  thì  chúng  tôi  chẳng  nói; 

nhưng  nếu  nghiên cứu, thảo  luận kinh điển, tự bản thân chúng ta  phải  hiểu 

rõ,  phải  biết  rõ  tướng  trạng  ấy  là  tướng  trạng  bạc  phước;  ta  thường  nói 

là  “không  có  phước  báo”.  Trong  mười  hai  thời,  chấp  trì  danh  hiệu;  đó  là 

phước báo thù thắng khôn sánh, phước báo hiếm có trong thế gian. Chúng ta 

thấy có rất nhiều người nghèo khổ, suốt ngày miệng chẳng lìa A Di Đà Phật, 

tay  chẳng  lìa  xâu  chuỗi,  một  ngày  niệm  mười  vạn  tiếng.  Niệm  rất  siêng 

năng, nhanh lẹ! Tôi nghe nói trước khi vãng sanh độ hai, ba tháng, lão cư sĩ 

Hoàng Niệm Tổ mỗi ngày niệm Phật mười sáu vạn câu. Ngài là một vị Kim 

Cang  Thượng  Sư  bên  Mật  Tông,  lúc  lâm  chung  nhất  tâm  niệm  Phật,  nêu 

khuôn  phép,  làm  gương  cho  chúng  ta,  chúng  ta  phải  biết  như  thế.  Đấy  là 

Ngài đại từ đại bi thị hiện. 

Các vị  hãy chú tâm suy  nghĩ, có phước báo thế  gian,  xuất thế  gian  nào 

lớn bằng phước báo niệm Phật hay chăng? Quý vị tìm không ra. Ai là người 

có phước báo? Nếu chú tâm quan sát, đó là người  “tay chẳng lìa xâu chuỗi, 

 miệng chẳng lìa Phật hiệu”.  Người như vậy phước báo lớn nhất. Vì sao biết? 

Người ấy  trong  một đời  này sẽ sanh  về thế giới Cực  Lạc  làm  Phật, ai sánh 

bằng người ấy được? Đừng nói là trong nhân gian không ai sánh bằng, Đại 

Phạm  Thiên  Vương,  Ma  Hê  Thủ  La  Thiên  Vương  trên  trời  cũng  không  có 

cách  gì  sánh  bằng  được!  Đại  Phạm  Thiên  Vương,  Ma  Hê  Thủ  La  Thiên 

Vương còn là phàm phu trong sáu đường, chưa ra khỏi lục đạo, chẳng niệm 

Phật! Người ấy chịu niệm Phật, vãng sanh ngay trong một đời này; thực sự 

hiểu  rõ,  thực  sự  minh  bạch,  thực  sự  giác  ngộ,  quyết  định  tu  tập  pháp  này. 

Trong thế gian này, dù có cho họ vinh hoa, cho họ hưởng thụ thế nào, người 

ấy đều chẳng thích thú. Hứng thú, chí hướng của người ấy là sống qua ngày 

tháng,  thật  thà  niệm  Phật!  Đấy  phải  là  người  chân  chánh  giác  ngộ,  triệt  để 

giác ngộ thì mới có thể làm được như vậy! 

Thế  gian  đã  loạn  quá,  cụ  Lý  Bỉnh Nam nói  rất  hay:  “Dù  Phật,  Bồ  Tát, 

 thần tiên đến cũng cứu không được!”  Dù chúng ta có tâm đại từ bi, nói trắng 

ra  là  tâm  có  thừa  nhưng  sức  chẳng  đủ,  trong  tình  huống  ấy,  chúng  ta  phải 

làm  như  thế  nào?  Dốc  lòng  trì  danh  niệm  Phật,  quyết  định  vãng  sanh  bất 

thoái thành Phật! Bởi thế, trong thế gian này thọ mạng dài - ngắn không cần 

đếm xỉa tới, hết thảy đều tùy duyên. Buông xuống vạn duyên, nhất tâm niệm 

Phật, tự độ, độ người. Chính mình đã thành tựu, người khác trông thấy, học 

tập theo, mình bèn hóa độ người khác. Nay đối với pháp môn này, chúng ta 

có  tín  nguyện  kiên  định  như  thế;  há  chẳng  phải  là  từ  xưa  đến  nay  có  rất 

nhiều  người  niệm Phật thành tựu,  nêu  gương cho ta thấy, đó  gọi  là  “chứng 

 truyền”;  [tức là] họ chứng minh, chứng minh sự việc này là thật, chẳng giả. 

Chúng ta thấy rõ ràng, nghe minh bạch, mới bèn kiên định tín nguyện, mới 

buông  xuống  vạn  duyên,  chuyên  tu,  chuyên  hoằng.  Chuyên  tu  và  chuyên 

hoằng  chỉ  là  một  việc,  chẳng  phải  hai; chuyên  tu  là  chuyên  hoằng,  chuyên 

hoằng  chính  là  chuyên  tu.  Phải  nhớ  kỹ,  phải  hiểu  rõ  cương  lãnh  này.  Tiếp 

theo đây, tôi trích lục  mấy câu hết sức trọng yếu, đều là những câu trích từ 

sách Yếu Giải. 

 “Đắc sanh dữ phủ, toàn do tín nguyện chi hữu vô. Phẩm vị cao hạ, toàn 

 do trì danh chi thâm thiển” (Được vãng sanh hay không, hoàn toàn là do tín 

nguyện  có  hay  không?  Phẩm  vị  cao  hay  thấp,  hoàn  toàn  là  do  trì  danh  sâu 

hay  cạn).  Có  được  vãng  sanh  hay  không  do  tín  nguyện  quyết  định,  tín 

nguyện có nghĩa rất sâu. Quý  vị  thực sự tin tưởng, thực sự phát  nguyện, tự 

nhiên  quý  vị  rất  lãnh  đạm  đối  với  thế  gian  này.  Thấy  thế  gian  này  như thế 

nào? Coi như một cuộc lữ du, nơi này như lữ điếm (quán trọ), như lữ quán. 

Tốt  cũng  được,  không  tốt  cũng  xong,  ở  đôi  ba  ngày  rồi  đi.  Chỗ  này  chẳng 

mảy  may  liên quan  gì đến ta,  nó có chủ  nhân, ta  là khách đi đến.  Tự  nhiên 

quý vị có ý tưởng ấy; bởi thế, đối với hết thảy mọi sự trong thế gian này, quý 

vị tuyệt đối chẳng để tâm. 

Có rất nhiều  người trong cõi đời  niệm Phật cầu sanh  Tịnh Độ, suốt đời 

niệm Phật rốt cuộc chẳng thể vãng sanh, là vì nguyên nhân nào? Quý vị nói 

họ chẳng tin ư? Họ rất tin tưởng, tin rất kiền thành. Quý vị nói họ chẳng có 

nguyện ư? Suốt ngày miệng cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới; vì sao 

chẳng  đến  được?  Vì  xen  tạp!  Xen  tạp  duyên  cõi  đời,  chẳng  buông  xuống 

được!  Trong  tâm  kẻ  ấy  vướng  mắc,  đến  lúc  lâm  chung  vướng  mắc  chẳng 

dứt,  bị  chúng  lôi  lại!  Duyên  do  là  như  vậy.  Khi  xưa,  thầy  Lý rất  cảm  khái 

nói:  “Một  vạn  người  niệm  Phật,  thực  sự  được  vãng  sanh  chỉ  có  hai,  ba 

 người  mà  thôi!”  Trong  một  vạn  người  mà  chỉ  có  hai,  ba  người,  chín  ngàn 

chín trăm chín mươi bảy người kia chẳng được vãng sanh. 

Chúng ta  phải  hiểu  nguyên  nhân  vì sao chẳng được  vãng sanh, đó  là  vì 

tâm có vướng mắc. Vì sao tâm họ có vướng mắc? Chẳng thực sự tin, nguyện 

chẳng chân,  hành chẳng  hết sức,  luống  uổng  một đời, chỉ tăng cường được 

chủng tử tịnh nghiệp trong A Lại Da Thức, đến khi nào lại gặp được duyên 

phận để tiếp nhận tu tập thật rất khó nói! Chắc chắn là có lần sau, nhưng thời 

gian lần sau ấy dài hay ngắn, khó nói lắm. Có kẻ lui sụt, bèn lui sụt mấy đời, 

thậm chí có kẻ lui sụt bèn lui sụt cả mấy kiếp, đáng sợ lắm! Nếu quý vị hỏi 

là  do  nguyên  nhân  gì  ư?  Thiện  Đạo  đại  sư  nói  rất  rõ:  “Gặp  duyên  bất 

 đồng”.  Phải biết: Được làm thân người, nghe Phật pháp, gặp được pháp môn 

Tịnh Độ, đúng là trăm ngàn vạn kiếp khó gặp gỡ, là một ngày khó gặp gỡ từ 

vô lượng kiếp đến nay. 

Mọi  người  chúng  ta  cũng  là  đối  với  một  ngày  khó  gặp  trong  vô  lượng 

kiếp mà ngày hôm nay chúng ta được gặp. Gặp được mà chẳng biết quý tiếc, 

chẳng  biết  sốt  sắng  nỗ  lực  tu  tập,  đáng  tiếc  lắm!  Đối  với  cơ  hội,  người  thế 

gian thường nói là “hễ bỏ lỡ là xong luôn”, chẳng biết năm nào, tháng nào, 

ngày  nào  mới  gặp  lại.  Phàm  những  người  có  thành  tựu  xuất  thế  gian  hay 

thành  công  trong  thế  gian,  chẳng  có  bí  quyết  mầu  nhiệm  chi  khác,  chỉ  là 

nhận  biết cơ  hội, chụp  lấy cơ  hội bèn thành tựu. Người chẳng  nhận biết cơ 

hội,  hoặc  nhận biết cơ hội  nhưng không chịu chụp  lấy, đều thất bại! Chẳng 

thể  buông  duyên  trong  cõi  đời  (thế  duyên)  xuống  được!  “Buông  xuống” 

không có nghĩa là mặc kệ, chẳng quan tâm tới. Quý vị thấy điều gì phải quan 

tâm cứ quan tâm,  nhưng đồng  thời  lại buông  xuống, tuyệt diệu  như thế đó! 

Đấy là gì? Là trí huệ. Người thế gian nếu đã quan tâm bèn bận lòng, chẳng 

buông xuống được. Vì nguyên nhân nào? Vì tình chấp, do họ có tình chấp. 

Sao  Phật,  Bồ  Tát  vừa  quan  tâm,  vừa  chiếu  cố,  lại  buông  xuống  được? 

Các Ngài có trí huệ, trí huệ chân thật, hoàn toàn chuyển tình chấp thành trí 

huệ, ta thường nói là  “trí huệ viên mãn rốt ráo”.  Phương tiện thiện xảo thù 

thắng diệu tuyệt, nói theo kiểu bây giờ là “thủ đoạn khéo léo cao độ”. Trong 

nhà  Phật  gọi  thủ  đoạn  khéo  léo  cao  độ  là  “phương  tiện  thiện  xảo”.  Trong 

tâm chẳng  vướng  mắc  mảy  may dấu  vết  nào thì  gọi  là  “buông xuống”.  Lại 

đại từ đại bi phổ độ chúng sanh, dù phổ độ chúng sanh nhưng tâm chẳng có 

mảy may nhiễm trước, đấy là diệu dụng của tánh đức. 

Đức Phật thường dạy chúng ta: Loại diệu dụng trí huệ ấy chẳng phải chỉ 

riêng  một cá  nhân  nào có,  mà  hết  thảy chúng sanh ai  nấy đều sẵn có. Trọn 

chẳng  phải  chỉ  mình  Phật,  Bồ  Tát  mới  có,  không  phải  vậy!  Vì  sao  nay  các 

Ngài có, chúng ta không có? Các Ngài giác, chúng ta còn mê. Giác chẳng có 

chướng  ngại,  lý  sự  vô  ngại,  sự  sự  vô  ngại.  Mê  thì  nơi  nào  cũng  thành 

chướng, chốn chốn đều là chướng ngại. Chúng ta cam bề chịu mê, mê mất tự 

tánh. Chân tướng sự thật ấy chúng ta chẳng thể không biết. Nay Phật, Bồ Tát 

giúp chúng ta, giúp điều gì? Phá mê khai ngộ! Chư Phật Như Lai, Pháp Thân 

Bồ  Tát đều coi  giúp  hết  thảy chúng sanh  phá  mê khai  ngộ  là công đức bậc 

nhất, không gì có thể thù thắng hơn được, không gì tốt hơn được nữa. Đó là 

lợi ích chân thật rốt ráo viên mãn, là sư đạo (đạo làm thầy). 

Trong kinh Phật dạy  “sư ân siêu quá phụ mẫu” (ơn thầy vượt trỗi ơn cha 

mẹ), vị  thầy  vừa  nói  đó  chẳng  phải  là  những  thầy  giáo  thông  thường  trong 

thế gian. Trong tâm mục của người Trung Quốc, thường xem những vị thầy 

trong  thế  gian  như  cha  mẹ.  Ân  đức  của  thầy  lớn  như  ân  đức  của  cha  mẹ, 

tương  đương,  bằng  với  ân  cha  mẹ;  nhưng  trong  Phật  pháp,  những  vị  thầy 

vừa nói trên đây chính là chư Phật Như Lai, Pháp Thân Bồ Tát, ân đức các 

Ngài vượt trỗi ân đức cha mẹ; vì sao? Ân đức cha mẹ đối với chúng ta là ân 

đức  một  đời;  nhưng  chư  Phật  Như  Lai,  Pháp  Thân  Bồ  Tát  có  ân  đức  vĩnh 

hằng đối với chúng ta, đời đời kiếp kiếp vĩnh viễn chiếu cố, vĩnh viễn quan 

tâm.  Chỉ  cần  ta  có  một  chút  giác  ngộ,  các  Ngài  chẳng  lìa  bỏ,  liền  nhanh 

chóng  đến  giúp  đỡ,  mong  mỏi  một  điểm  giác  ngộ  ấy  được  khuếch  đại,  trở 

thành sâu  đậm  hơn. Ân  đức 

ấy cả thế gian lẫn xuất thế gian không có gì sánh bằng được! 

Do đây biết rằng: Nói trên mặt hiện thực, công đức lợi ích thù thắng bậc 

nhất là gì? Là giúp cho chúng ta TIN pháp môn này, nguyện sanh Tịnh Độ. 

Đấy là đức bậc nhất, là đại sự bậc nhất của hết thảy Như Lai độ chúng sanh. 

Chúng sanh căn tánh chưa chín  muồi thì không có cách nào hết. Chưa chín 

muồi thì Phật, Bồ Tát giới thiệu các pháp môn khác. Quý vị phải biết: Giới 

thiệu  các  pháp  môn  khác  cho  quý  vị  là  chuyện  bất  đắc  dĩ!  Bởi  vậy,  Thiện 

Đạo  đại  sư  nói  một  câu  mà  chúng  tôi  cho  khắc  thành  ấn  chương.  Ngài 

nói:  “Như Lai sở dĩ hưng xuất thế, duy thuyết Di Đà bổn nguyện hải” (Sở dĩ 

Như Lai xuất hiện trong thế gian chỉ nhằm để nói biển bổn nguyện Di Đà). 

Câu nói này thật hay. Hết thảy chư Phật Như Lai, hết thảy Pháp Thân Bồ Tát 

thị  hiện  trong  chín  pháp  giới  của  hết  thảy  cõi  nước  trọn  khắp  pháp  giới  hư 

không là vì lẽ nào? Vì thành thực nói cùng quý vị, vì giúp cho quý vị tin có 

Tây Phương Cực Lạc thế giới, tin có A Di Đà Phật tiếp dẫn chúng sanh, tin 

chính mình có duyên vãng sanh cõi Phật. Giúp cho quý vị tin tưởng sự việc 

ấy, giúp cho quý vị phát nguyện, giúp cho quý vị niệm Phật! 

Do đây biết rằng: Chư Phật Như Lai hóa độ chúng sanh chỉ có một môn 

là pháp  môn Tịnh Độ, một môn như vậy. Nếu đối với một môn này, quý vị 

có chướng ngại, chẳng thể tiếp nhận, có nghi hoặc, có hứng thú khác thì Phật 

luôn hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức, đức Phật tuyệt đối chẳng miễn 

cưỡng. Thiện căn, phước đức, nhân duyên của quý vị chưa chín muồi, miễn 

cưỡng cũng vô ích! Chẳng những miễn cưỡng vô tác dụng, mà phải nói thật 

là: Miễn cưỡng còn tạo thành chướng  ngại bất lợi. Chẳng  miễn cưỡng, quý 

vị  thích  học  điều  gì,  bèn  dạy  quý  vị  học  điều  đó.  Thích  Thiền  dạy  Thiền, 

thích Mật dạy Mật, thích Giáo dạy Giáo, thích Giới Luật bèn dạy Giới Luật, 

thích môn gì, dạy môn đó. Do đây biết rằng: Tất cả hết thảy pháp môn, tám 

vạn bốn ngàn pháp môn, vô lượng pháp môn là phụ; pháp môn cốt lõi, pháp 

môn chủ chốt của hết thảy pháp môn là niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. 

Bởi  thế,  quý  vị  thấy  trong  kinh  Vô  Lượng  Thọ,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật 

tán  thán  A  Di  Đà  Phật.  Thích  Ca  Mâu  Ni  tán  thán  là  thay  mặt  cho  mười 

phương  ba  đời  hết  thảy  chư  Phật  Như  Lai  tán  thán  A  Di  Đà  Phật  “quang 

 trung cực tôn, Phật trung chi vương” (tôn quý nhất trong các quang minh, là 

vua của các Phật), tán thán đến cùng cực. Chúng ta  nghe  hết thảy chư Phật 

tán  thán  A  Di  Đà  Phật  như  thế  mà  vẫn  còn  nghi  hoặc,  chẳng  thể  hạ  quyết 

tâm,  vẫn  chẳng  thể  buông  xuống  muôn  duyên,  đấy  chẳng  phải  là  nghiệp 

chướng sâu nặng thì là gì vậy? Nghiệp chướng  sâu 

nặng đấy! 

Kinh  Bát  Nhã  giảng  thế  gian  rất  rõ ràng:  “Phàm  sở  hữu  tướng,  giai thị 

 hư vọng” (phàm tất cả hình tướng đều là hư vọng) , “nhất thiết hữu vi pháp, 

 như  mộng,  huyễn,  bào,  ảnh” (hết  thảy  pháp  hữu  vi,  như  mộng,  huyễn,  bọt, 

bóng). Người thông minh, người có trí huệ phải lắng tịnh, phải chú tâm quán 

sát,  nhìn  thấu  suốt  thế  giới.  Vì  sao  nói  là  hư  vọng,  là  mộng,  huyễn,  bọt, 

bóng? Lời Phật nói là chân thật, Phật giảng cho chúng ta biết chân tướng của 

vũ trụ. Từ kinh điển Đại Thừa, chúng ta thường đọc thấy cảnh giới của Như 

Lai, của Pháp Thân Bồ Tát, các Ngài thấy mười phương các cõi Phật như ở 

ngay  trước  mắt.  Mười  phương  các  cõi  Phật  ở  tại  đâu?  Ở  ngay  trước  mắt, 

chẳng xa cách gì! 

Chẳng phải giống như chúng ta hiện nay đối trước màn ảnh máy truyền 

hình, chúng ta có thể nghe họ nói, nhưng họ chẳng nghe thấy chúng ta nói, 

chúng  ta  có  câu  hỏi  gì  cũng  không  hỏi  họ  được.  Trong  cảnh  giới  của  các 

Ngài, quý vị thấy mười phương chư Phật. Mười phương chư Phật không đến 

đây, quý vị cũng không đi qua đó, nhưng ở ngay trước mặt, có thể nắm tay, 

có thể trò chuyện! Điều đó nói lên điều gì? Cho thấy trong Nhất Chân pháp 

giới  không  có  không  gian,  ta  muốn  thấy  Phật  quá  khứ,  chư  Phật  cũng  như 

đang  ở  ngay  trước  mặt; chúng  ta  muốn  thấy  Phật  vị  lai,  vẫn  là  như ở  ngay 

trước mặt. Trong cảnh giới ấy, chẳng có không gian, chẳng có thời gian, nên 

gọi là Nhất Chân. Nếu có quá khứ, hiện tại, vị lai thì là ba chẳng phải  một; 

có  xa  -  gần  thì  là  hai,  cũng  chẳng  phải  một.  Chẳng  có  hai,  ba,  nên  gọi  là 

Nhất Chân Pháp Giới. 

Hiện  tại,  các  nhà  khoa  học  dùng  Toán  Học  suy  tính  bèn  nhận  thấy 

“chẳng có thời  gian, chẳng có không gian”  là điều  hoàn toàn có khả  năng. 

Trong một điều kiện nào đó, thời gian và không gian hoàn toàn tiêu mất, đấy 

chính  là  điều  kinh  Phật  thường  nói,  thường  gọi  là  “chân  tướng  sự 

 thật”.  Ngoài  ra,  họ  còn  phát  hiện  Hữu  từ  Vô  biến  hiện  ra,  trong  Vô  sanh 

Hữu. Thật ra, kinh Bát Nhã đã giảng đạo lý này quá nhiều lần rồi:  “Sắc tức 

 là  Không,  Không  tức  là  Sắc,  Sắc  chẳng  khác  Không,  Không  chẳng  khác 

 Sắc”.  Sắc  là  Hữu,  Không  là Vô,  Hữu do  đâu  mà có? Từ Vô sanh  Hữu.  Bởi 

thế, cái Vô ấy chẳng thể nói là cái gì cũng đều không có! Cái gì nó cũng có, 

lại còn hết sức viên mãn. Đó là gì vậy? Là tự tánh! Kinh Phật gọi là  “pháp 

 nhĩ  như  thị”  (pháp  vốn  là  như  vậy),  đó là  đức  năng  của  tự  tánh,  chúng  ta 

thường nói  “tự tánh vạn đức vạn năng”.  

Thật  ra,  ai  cũng  biết  nói  “vạn  đức,  vạn  năng”,  nhưng  không  ai  thực  sự 

hiểu được ý nghĩa. Thế nào là vạn đức, vạn năng? Vốn chẳng có, cái gì cũng 

không  có,  lại  có  thể  biến  hiện  hư  không,  biến  hiện  thế  giới,  biến  hiện  vạn 

vật, đó là vạn đức vạn năng. Kinh Hoa Nghiêm gọi cái có khả năng, có khả 

năng  hiện  ấy  là  “duy  tâm  sở  hiện,  duy  thức  sở  biến”.  Thức  vẫn  là  tự  tánh. 

Do vậy, Chân Như bổn tánh là vạn đức vạn năng, có khả năng hiện, có khả 

năng  biến.  Chân  Như bổn  tánh  cái  gì  cũng  không  có,  nhưng  có  thể  hiện  ra 

vạn pháp, biến hiện toàn thể vũ trụ. 

Hiện thời, các nhà khoa học cũng khẳng định, họ nói toàn thể vũ trụ lúc 

chưa  biến  hiện  thì  giống  như thế  nào?  Toàn  thể  vũ  trụ  co  rút,  đậm  đặc,  cô 

đặc lại thành một lạp tử rất bé. Bé đến mức độ nào? Các nhà khoa học nói bé 

đến mức nhổ một sợi tóc, đem sợi tóc đó cắt ngang; nơi mặt cắt ngang đó, ta 

có thể xếp khít những lạp tử bé tí. Mỗi lạp tử bé tí ấy là vũ trụ co rút lại. Nơi 

mặt cắt ngang của một sợi tóc ấy, có thể xếp được bao nhiêu hạt nhỏ ấy? Họ 

nói sau con số  một trăm  vạn, phải thêm ba chữ Ức, tức là  một trăm  vạn ức 

ức ức; hết sức nhỏ bé! Mỗi một lạp tử bé tí ấy có thể biến thành đại thế giới. 

Phương  pháp  tính  toán  của  họ  là  dùng  số  thập  phân.  Sau  dấu  phẩy  có  ba 

mươi ba con số zéro, lạp  tử  nhỏ bé  như vậy đó  lại biến  hiện thành thế  giới 

lớn như thế đó. 

Trong kinh đức Phật dạy tự tánh không lớn hay nhỏ; phát hiện khoa học 

nói trên đã chứng minh kinh Hoa Nghiêm. Ở phần trên tôi đã nói qua, trong 

vi trần có thế giới, Phổ Hiền Bồ Tát có thể vào được. Vi trần ấy nhỏ đến đâu 

chúng  ta  chẳng  có  cách  gì  tưởng  tượng  được,  kính  hiển  vi  hiện  thời  chưa 

thấy được. Mặt cắt ngang của sợi tóc chứa được một trăm vạn ức ức ức lạp 

tử bé xíu như thế, xếp theo hàng ngang, xếp kín  mặt cắt ngang của  một sợi 

tóc. Các nhà khoa học nói những thứ ấy sau một cơn bùng nổ lớn (Big Bang) 

sẽ biến thành thế giới. 

Thế giới này, tức thế giới chúng ta đang cảm nhận đây, biến hiện ra như 

thế nào? Hiện thời, các nhà khoa học cũng phát hiện thế giới này chẳng phải 

là  tiến  hóa  (phát  triển  từ  từ),  họ  gọi  là  “nhất  thời  đốn  hiện”,  [tức  là]  đột 

nhiên  hiện  ra.  Cách  giải  thích  ấy  rất  gần  gũi  kinh  Hoa  Nghiêm.  Rất  giống! 

Hãy nhớ những gì đức Phật thường dạy chúng ta, bốn câu kệ trong kinh Kim 

Cang là: 

 Nhất thiết hữu vi pháp,  

 Như mộng huyễn bào ảnh,  

 Như lộ, diệc như điển,  

 Ưng tác như thị quán.  

(Hết thảy pháp hữu vi, 

Như mộng, huyễn, bọt, bóng, 

Như sương, cũng như chớp, 

Phải thường quán như vậy!) 

Chúng  ta  thấy  những  điều  các  nhà  khoa  học  nói  giống  như  kinh  Hoa 

Nghiêm  đã  nói,  đúng  là  nhất  thời  đốn  hiện!  Cái  “nhất  thời”  ấy  là  lúc  nào? 

Nhất  thời  đó  là  “đương  hạ”  (ngay  trong  lúc  ấy).  Chẳng  phải  là  quá  khứ. 

Không có quá khứ  mà cũng không có  vị  lai; ấy chính  là  “đương hạ”.  Việc 

này rất  khó  hiểu. Trước  hết, chúng tôi  dùng  huyễn đăng  phiến39 [để tỷ dụ]. 

Trong  quá  khứ,  ở  Hoa  Tạng  Đồ  Thư  Quán  hình  như  có  ba  cái  máy  chiếu 

huyễn đăng phiến (slide projector). Lúc ấy, chúng tôi có khoảng chừng sáu, 

bảy  ngàn  tờ,  rất  có  thể  có  đến  cả  vạn  tờ  huyễn  đăng  phiến;  rất  nhiều  lúc 

chúng tôi dùng chúng trong giảng dạy. 

Huyễn  đăng  phiến  là  một  tấm  phim  trong  suốt,  chúng  tôi  bỏ  vào  máy, 

liền  thấy  hiện  hình  toàn  bộ  trên  màn  chiếu,  nhất  thời  đốn  hiện!  Chẳng  có 

trước - sau, chẳng có xa - gần, thời gian, không gian đều chẳng có, nhất thời 

đốn hiện một trang. Trang thứ hai đặt lên rồi, trang đầu tiên biến  mất ngay, 

trang thứ hai  lại  nhất thời đốn  hiện! Quý  vị  hãy  nghĩ kỹ  lời tôi  vừa  nói đó, 

hãy nghĩ đến cảnh giới ấy. Máy chiếu huyễn đăng phiến chạy bằng điện, quý 

vị ấn nút một cái bèn đổi được một trang, trang thứ ba đưa lên thì trang thứ 

hai  bèn  mất,  trang  thứ  ba  nhất  thời  đốn  hiện.  Mỗi  trang  đều  nhất  thời  đốn 

hiện. Hiện tượng ấy, chúng ta nghĩ kỹ xem, có phải là như đức Phật đã nói 

trong kinh Lăng Nghiêm:  “Đương xứ xuất sanh, tùy xứ diệt tận”  (Ngay nơi 

đây  sanh  ra,  cũng  từ  nơi  đây  diệt  mất)  chăng?  Huyễn  đăng  phiến  chiếu 

nhanh chậm tùy ý chúng ta. Nếu ta thấy ảnh đó nhìn rất đẹp, xem hai ba phút 

mới  đổi  qua  trang  khác;  ảnh  không  đẹp  thì  chừng  mấy  giây  liền  đổi  qua 

trang khác, đều là nhất thời đốn hiện. 

Sau đó, chúng ta lại tăng tốc độ nhanh hơn, khi tăng tốc, quý vị sẽ thấy 

những tấm phim trở thành điện ảnh. Trong quá khứ ở  Hoa  Tạng, chúng tôi 

có một cái máy chiếu phim tám ly (8mm); hình như có một máy chiếu phim, 

hai  máy  quay phim, ra bên  ngoài quay phim  rồi đem  về chiếu  lại.  Toàn bộ 

thiết bị chúng tôi đều có. Lúc đó, chúng tôi tự chiếu, tự mình cắt ghép phim 

rồi chiếu cho mọi người xem. Máy chiếu phim tám ly có hai tốc độ: Tốc độ 

chậm  thì  một  giây  chiếu  được  mười  tám  tấm  ảnh;  tốc  độ  nhanh  một  giây 

chiếu  được  hai  mươi  bốn  tấm.  Quý  vị  tưởng  tượng  xem:  Những  hình  ảnh 

hiện trên màn bạc, mỗi một tấm (vì tốc độ chiếu nhanh) lọt vào ống kính lúc 

nó  mở  ra,  bèn  nhất  thời  đốn  hiện,  lập  tức  hiện  hình,  rồi  ống  kính  đóng  lại, 

biến  mất.  Chiếu  qua  tấm  thứ  hai  có  phải  là  tấm  thứ  nhất  “tùy  xứ  diệt 

 tận”  hay  không?  Đương  xứ  xuất  sanh,  tùy  xứ  diệt  tận,  chẳng  phải  là  hiện 

tượng đó  hay sao? Đấy  là chân tướng  vũ trụ. Bởi thế, nhất thời đốn  hiện  là 

hiện tiền, chẳng phải là quá khứ, cũng chẳng phải là vị lai. 

Thế  giới  được  cảm  nhận  bởi  sáu  căn  của  chúng  ta  trong  hiện  tại  cũng 

giống  như các  nhà  khoa  học  nói,  nhưng  dùng  phim  gì?  Tấm  phim  rất  nhỏ, 

trong  mặt cắt ngang của một sợi tóc có thể xếp kín một trăm vạn ức ức ức, 

tốc độ chiếu rất nhanh, đại khái là một ức vạn phần của một giây, chẳng phải 

là  một  phần  hai  mươi  bốn  giây,  mà  là  một  phần  vạn  ức  giây,  thế  giới  hiện 

tiền của chúng ta  là  như vậy đó! Đương  xứ xuất sanh, tùy  xứ diệt tận!  Bởi 

thế,  kinh  Kim  Cang  nói:  “Như  lộ  diệc  như  điển”  (như  sương  cũng  như 

chớp), “điển” (電) là “thiểm điển” (閃電: ánh chớp), ví cho cái gì rất nhanh 

(thật ra, tốc độ của tia chớp còn chậm rất nhiều). Rất nhanh! Làm sao phàm 

phu chúng ta biết được? Đức Phật nói: Phải là Bát Địa Bồ Tát mới thấy được 

chân tướng của những hiện tượng ấy ! 

Các  nhà  khoa  học  hiện  thời  chẳng  thể  thấy  được,  chỉ  từ  Toán  Học  mà 

tính  toán ra, chứ không thấy. Nếu thấy được, phải  là  Bát Địa Bồ Tát. Cảnh 

giới chẳng thể nghĩ bàn, nếu quý vị thực sự thấu hiểu chân tướng của sự thật, 

há còn tham luyến thế giới này chăng? Há còn khởi tâm động niệm nơi thế 

giới này chăng? Thật đấy! Vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thảy đều đoạn 

hết. Vì sao thế giới này biến hóa nhiều như thế? Những biến hóa ấy đều do 

năng lượng của vọng tưởng, chấp trước, phân biệt; những thứ đó khiến cho 

tất  cả  hết  thảy  hiện  tượng  phát  sanh  phản  ứng.  Biến  hóa  là  do  đạo  lý  như 

vậy. Trong Nhất Chân pháp giới vì sao chẳng có những phản ứng đó? Trong 

Nhất Chân Pháp Giới, chư Phật, Bồ Tát đều đã giác ngộ, thảy đều không có 

vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước.  Vì  thế,  cảnh  giới  của  họ  vĩnh  hằng  bất 

biến, chân thật viên mãn, chẳng có một chút khuyết hãm nào; đạo lý là đây! 

Chúng  ta  hy  vọng  khoa  học  không  ngừng  phát  triển,  sẽ  chứng  thực  hết 

thảy mọi điều kinh Phật đã nói. Họ chứng thực được, nhưng họ chẳng nhập 

cảnh  giới.  Vì  sao  chẳng  nhập  cảnh  giới?  Do  chẳng  đoạn  vọng  tưởng,  phân 

biệt,  chấp  trước.  Đoạn  được  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  rồi,  quý  vị 

liền khế nhập cảnh giới, mới thấy được chân tướng sự thật. Bởi vậy, kiến lập 

tín tâm không dễ! Tín tâm kiến lập, nguyện tâm kiến lập, hành tâm kiến lập, 

triệt để  liễu  giải chân  tướng sự thật, sẽ  giải quyết được  vấn đề. Nếu quý  vị 

chẳng triệt để liễu giải chân tướng sự thật ấy, chẳng đoạn vọng tưởng, phân 

biệt, chấp trước được, sẽ có chướng ngại. A! Nay đã đến giờ rồi. 



* 



Chư vị đồng học! 

Chúng  ta  coi  tiếp  tiểu  tiết  thứ  nhất  trong  đoạn  lớn  thứ  nhất  của  phần 

Chánh Tông. Chúng ta đọc qua một lượt, tiểu đoạn thứ nhất là:  “Tín nguyện 

 trì danh, nhất kinh yếu chỉ, tín nguyện vi Huệ hạnh, trì danh vi Phước hạnh; 

 đắc  sanh  dữ  phủ,  toàn  do  tín  nguyện  chi  hữu  vô” (Tín  nguyện  trì  danh  là 

tông  chỉ  trọng  yếu  chỉ  của  kinh  này,  tín  nguyện  là  hạnh  thuộc  về  Huệ,  trì 

danh  là  hạnh thuộc  về Phước. Được vãng  sanh  hay không, hoàn toàn do có 

tín nguyện hay không). Lần trước, chúng tôi đã giảng đến chỗ này, hãy xem 

tiếp đoạn dưới đây: 

 “Phẩm vị cao hạ, toàn do trì danh chi thâm thiển, tín nguyện vi tiền đạo, 

 trì danh vi chánh tu” (Phẩm vị cao hay thấp, hoàn toàn do trì danh sâu hay 

cạn. Tín  nguyện để  dẫn đường, trì danh  là cách tu  hành chánh  yếu). Chúng 

tôi  sẽ  giảng  đoạn  này.  Tín  -  Nguyện  -  Hạnh  có  thứ  tự,  đặc  biệt  là  đối  với 

hàng Sơ Học. Trước hết, chúng ta phải phát khởi được tín tâm, tín tâm thực 

sự chẳng dễ dàng. Trong phần trước, chúng tôi đã nói khá nhiều, không điều 

nào chẳng nhằm khiến cho chúng ta phát khởi tín tâm đối với Phật pháp, liễu 

giải chân tướng của nhân sanh và vũ trụ. Hiện nay, khoa học đã chứng thực, 

nhưng nói thật ra, chỉ chứng thực ở một mức độ hết sức hữu hạn. Đối với sự 

tướng,  lý  luận  ở  một  mức  độ  sâu  hơn,  khoa  học  chẳng  có  cách  nào  để  giải 

thích được cả. 

Ví  như  nói  đến  sự  trang  nghiêm  nơi  y  báo,  chánh  báo  của  mười  pháp 

giới,  khoa  học  không  có  cách  nào  giải  thích  được.  Các  nhà  khoa  học  biết 

trong  vũ  trụ  này  tồn  tại  những  chiều  không  gian  (spatial  dimensions)  khác 

biệt; sự trang nghiêm nơi y báo, chánh báo của mười pháp giới chính là tình 

trạng  thuộc  về  những  chiều  không  gian  khác  biệt,  khoa  học  không  có  cách 

nào  hiểu  được.  Thù  thắng  hơn  cảnh  giới  của  chúng  ta  là  thiên  đạo.  Trong 

thiên đạo có Dục Giới thiên, có Sắc Giới thiên, có Vô Sắc Giới thiên. Ngoài 

lục đạo lại còn có Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật; dưới đó lại có ngạ 

quỷ, súc sanh, địa ngục. Trong súc sanh lại phức tạp hơn nữa! Hiểu biết của 

chúng  ta  hết  sức  hữu  hạn!  Bởi  thế,  theo  nhận  định  của  Phật  pháp,  tri  thức 

khoa học nói trắng ra, thật hết sức hữu hạn, thật nhỏ nhoi, chẳng đáng để nói 

tới! 

Một  nhà  khoa  học  chân  chánh  sẽ  có  thái  độ  rất  rõ  ràng,  điều  gì  ông  ta 

chứng  thực  được  bèn  tin  tưởng,  điều  gì  chẳng  thể  chứng  thực,  chẳng  dám 

nói  là  không  có.  Vì  sao?  Khoa  học  kỹ  thuật  vẫn  còn  đang  tiến  bộ  không 

ngừng. Trong quá khứ, các nhà khoa học tưởng những gì họ đã phát hiện là 

chân  lý;  chẳng  ngờ  không  lâu  sau,  các  nhà  khoa  học  lớp  sau  lại  có  những 

phát  hiện  mới, phải thay đổi  những định  luật. Tình trạng  như thế rất nhiều! 

Bởi  vậy,  nhà  khoa  học  thông  minh  trong  hiện  tại  luôn  nói  những  chân  lý 

được phát  hiện chỉ  là tạm  thời,  nói  như  vậy rất thông  minh. Sau  này  lại có 

những  phát  hiện  mới,  những  phát  hiện  mới  vượt trỗi  hơn  [những  phát  hiện 

cũ]. Những điều uyên áo, kỳ diệu trong vũ trụ không có giới hạn, sâu không 

đáy, rộng vô biên, còn đang đợi con người từ từ phát hiện ra. Dùng kỹ thuật 

khoa học và phương pháp cơ giới thì những gì quý vị nghiên cứu được vẫn 

là hữu hạn. Kinh Phật nói họ dùng “nhất thời” để nghiên cứu; hiện tại [khoa 

học] vẫn chưa tách rời  “nhất thời”,  nên [những sự phát hiện] có hạn chế. 

Theo  Phật  pháp,  “nhất  thời”  chỉ  có  thể  duyên  A  Lại  Da  Thức,  chứ 

không thể duyên Chân Như tự tánh. Bởi vậy, đối với Chân Như tự tánh, đức 

Phật chỉ nói gọn một câu  “chẳng thể nghĩ bàn”.  Chẳng thể nghĩ là chẳng thể 

dùng  cái  tâm  ý  thức  để  hiểu  rõ  nó;  chẳng  thể  bàn  là  chẳng  thể  dùng  ngôn 

ngữ để trình bày rõ rệt được. Đối với chân tướng của sự thật, ngôn ngữ chỉ 

có năng lực hữu hạn, không diễn tả được nổi. Năng lực tư duy cũng hữu hạn, 

quý vị tư duy, suy nghĩ cũng có mức giới hạn tột cùng. Cái giới hạn tột cùng 

nằm trong A Lại Da Thức. Chân Như bổn tánh chẳng phải là A Lại Da thức 

nên [cái tâm ý thức của] quý vị duyên không được. Bởi vậy, trong lúc ấy, tất 

cả hết thảy phương pháp khoa học đều vô tác dụng. 

Điều này do tiên sinh Phương Đông Mỹ nói với tôi. Do vì trước kia, tôi 

ở Đài Loan, pháp sư Đạo An chủ trì Phật Giáo Hội. Khóa Đại Chuyên Phật 

Học Giảng Tòa do hội Phật giáo Trung Quốc tổ chức, mời tôi đảm nhiệm vai 

trò tổng  chủ  giảng.  Tôi  rất  mong  mở  lớp  Nhân  Minh  trong  khóa  giảng  ấy. 

Nhân  Minh40 là  la-tập  (logic),  thuộc  biện  chứng  pháp,  cũng  thuộc  vào 

phương  pháp  khoa  học.  Chúng  tôi  rất  hy  vọng  mời  được  tiên  sinh  Phương 

Đông  Mỹ  đến  giảng  môn  học  này.  Tôi  đến  tìm  cụ,  Phương  tiên  sinh 

nói: “Phật pháp giảng đến một mức độ cao thì môn này vô dụng. Nhân Minh, 

 biện  chứng  pháp  lẫn  la-tập  thảy  đều  vô  ích”.  Không  sai!  Cụ  nói  chẳng  sai 

chút  nào.  Trong  Phật  pháp  ở  trình  độ  cao,  đúng  là  chúng  vô  dụng.  Giảng 

những  môn đó cho ai? Cho  hàng sơ  học.  Với sơ cấp, trung cấp còn có  ích, 

chứ với cao cấp, chúng trở thành vô dụng. Họ vượt khỏi rồi, những môn ấy 

đều  thuộc  về  phương  pháp  luận  của  khoa  học.  Vì  thế,  sau  này  chúng  tôi 

không mở lớp đó. 

Phật  pháp  cao  cấp  dùng  gì?  Dùng  Thiền  Định,  dùng  tâm  thanh  tịnh. 

Thiền có nghĩa là  “tịnh lự”,  Tịnh là Chỉ, Lự là Quán. Bởi vậy, Thiền còn gọi 

là  Chỉ  Quán.  Chỉ  là  buông  xuống,  Quán  là  thấy  thấu  suốt.  Buông  bỏ  vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước, quý vị sẽ thấy được chân tướng sự thật. Tất cả 

phương  pháp  luận  thế  gian  hay  xuất  thế  gian  đều  chẳng  lìa  khỏi  ý  thức. 

Nguyên  nhân  thực  sự  vì  sao  bản  chú  giải  Lăng  Nghiêm  Chánh  Mạch  của 

Giao Quang đại sư có mặt cũng là vì đạo lý này. Kinh Lăng Nghiêm do tôn 

giả  Bát  Lạt  Mật  Đế  truyền  sang  Trung  Quốc  vào  cuối  đời  Võ  Tắc  Thiên. 

Kinh  Lăng  Nghiêm  phiên  dịch  xong  nhằm  thời  vua  Đường  Trung  Tông. 

Kinh  được  phiên  dịch  xong,  tất  cả  chú  sớ,  giảng  giải  đều  dùng  nguyên  lý, 

nguyên tắc Tam Chỉ Tam Quán của tông Thiên Thai để giải thích. 

Giao  Quang  đại  sư  là  người  đời  Minh,  đồng  thời  với  Liên  Trì  đại  sư. 

Ngài cho rằng cách suy  nghĩ trên (tức  là cách dùng Tam Chỉ  Tam Quán để 

giải thích kinh Lăng Nghiêm) chẳng phải là chỉ thú của kinh Lăng Nghiêm ; 

bởi  lẽ, Tam Chỉ Tam Quán  là dùng  Ý thức, chẳng  lìa khỏi  tâm  ý thức. Bởi 

vậy, lão nhân gia chủ trương ứng dụng giáo nghĩa  “xả Thức dùng Căn”  của 

chính kinh Lăng Nghiêm, hoàn toàn chẳng dùng đến thức thứ sáu là Ý Thức. 

Dùng gì? Dùng căn tánh của lục căn. Cách giảng này chính xác, chứngminh 

được. Ngài Giao Quang cũng là người niệm Phật, cầu sanh Tây Phương Cực 

Lạc  thế  giới.  Đại  khái,  thọ  mạng  Ngài  đã  hết,  A  Di  Đà  Phật  đến  tiếp  dẫn, 

Ngài  thấy  A  Di  Đà  Phật,  thưa  cùng  A  Di  Đà  Phật:  “Kinh  Lăng  Nghiêm  là 

 một bộ kinh trọng yếu trong Đại Thừa Phật pháp, điều hết sức đáng tiếc là 

 từ cổ đến nay, rất nhiều người chú giải bộ kinh này đều chẳng nắm được chỉ 

 thú chân chánh” . Ngài  muốn  viết  một  bộ  chú  giải  mới,  “xin  A Di Đà  Phật 

 cho  phép  con  nay  tạm  thời  chẳng  vãng  sanh,  đợi  khi  con  chú  giải  bộ  kinh 

 này  xong  xuôi,  sẽ  vãng  sanh  thế  giới  Cực  Lạc”.  A Di  Đà  Phật  chấp  thuận, 

Phật  liền  rời  đi.  Câu  chuyện  này  được  ghi  trong  Lời  Tựa  của  sách  Lăng 

Nghiêm  Chánh  Mạch,  chúng  tôi  tin  tưởng  Giao  Quang  đại  sư  chẳng  dối 

người, chẳng bịa ra câu chuyện ấy. 

Xả Thức dùng Căn, nói thật chẳng sai, nhưng khó quá, không ai có thể tu 

được!  Dùng  phương  pháp  Tam  Chỉ  Tam  Quán,  người  căn  tánh  trung  hay 

thượng  làm  được,  vẫn  còn  có  thể  tu  học  được.  Nếu  bỏ  Thức  dùng  Căn  thì 

giống như Thiền tông, người thượng thượng căn mới hành được; chẳng phải 

thượng thượng căn sẽ chẳng có phần. Kinh Lăng Nghiêm giảng chân tướng 

của nhân sanh và vũ trụ; bởi vậy, nó là một bộ kinh rất nổi danh trong Phật 

môn.  Từ  cổ,  tổ  sư  đại  đức  thường  nói:  “Kinh  Lăng  Nghiêm  khai  trí  huệ, 

 thành  Phật  là  kinh  Pháp  Hoa” ,  hai  câu  nói  ấy,  những  người  học  Phật  đều 

biết.  Kinh  Lăng  Nghiêm  khai  trí  huệ,  vì  sao  nói  thành  Phật  là  kinh  Pháp 

Hoa? 

Bởi lẽ, trong quá khứ, trong rất nhiều kinh, đức Phật đều nói Nhất Xiển 

Đề  chẳng  thể  thành  Phật.  Nhất  Xiển  Đề  (Icchantika)  là  gì?  Nhất  Xiển  Đề 

dịch  nghĩa  sang  tiếng  Hán  là  “người  không  có  thiện  căn”,  hoặc  dịch  là 

“người đoạn thiện căn”. Không có thiện căn làm sao thành Phật được? Đấy 

là  điều  đức  Phật  thường  nói!  Nhưng  trong  hội  Pháp  Hoa,  đức  Phật  lại  nói 

Nhất Xiển Đề cũng có Phật tánh, Nhất Xiển Đề cũng có thể thành Phật, tức 

là  “không  một  ai  chẳng  thể  thành  Phật”.  Ý  nghĩa  này  tương  ứng  với  câu 

kinh Hoa Nghiêm:  “Tình và vô tình đều viên mãn Chủng Trí” . 

Kẻ  ngũ  nghịch  thập  ác,  tạo  tội  ác  cùng  cực  trong  thế  gian  đều  có  Phật 

tánh,  chẳng  thể  nói  kẻ  ấy  tội  ác  lớn  cùng  cực,  chẳng  thể  thành  Phật  được! 

Chẳng  có  đạo  lý  ấy!  Kẻ  ấy  có  Phật  tánh,  nếu  kẻ  ấy  gặp  duyên  cũng  thành 

Phật. Thiện Đạo đại sư nói tuyệt diệu: “Tổng tại ngộ duyên bất đồng” (Đều 

do  gặp  duyên  khác  nhau). Kẻ  ấy  chưa  gặp  duyên  bèn  tạo  tội  nghiệp,  phải 

chịu quả báo, quả báo cũng có ngày xong. Khi nào xong hết quả báo? Không 

nhất định, nghĩa là sao? Nếu kẻ ấy giác ngộ thì tội báo đó tiêu diệt; nếu kẻ ấy 

chẳng giác ngộ thì vẫn còn tội báo phải thọ. Giống hệt như nằm mộng, gặp 

ác  mộng  khổ  ghê  lắm,  nhưng  nếu  tỉnh  giấc,  mộng  ấy  không  còn  nữa.  Khi 

nào  kẻ  ấy  tỉnh  mộng?  Tỉnh  mộng  rất  nhanh  thì  thọ  tội  rất  ngắn,  lìa  khổ  rất 

nhanh. Nếu tỉnh mộng chậm, thọ tội lâu dài. 

Bởi vậy, người phạm tội đại cực ác, đọa A Tỳ địa ngục, lúc nào sẽ thoát 

ra? Không nhất định! Tùy thuộc lúc nào người ấy giác ngộ, lúc nào sám hối, 

hồi đầu, tự mình thực sự biết mình lầm. Do một niệm sám hối ấy, Phật tánh 

bột  khởi.  Vì  thế,  trong  kinh  giáo,  Phật  thường  chỉ  dạy  chúng  ta  đừng  coi 

thường kẻ ác, vì sao? Không chừng kẻ ấy thành Phật trước chúng ta, ta phải 

làm đệ tử kẻ ấy, rất có khả năng! Sức mạnh của sám hối chẳng thể nghĩ bàn! 

Thực  sự  biết  sai,  thực  sự  hồi  đầu,  ngạn  ngữ  Trung  Quốc  có  câu:  “Lãng  tử 

 hồi  đầu  kim  bất  hoán”  (lãng  tử  quay  đầu,  vàng  chẳng  đổi).  Bởi  vậy,  tín 

nguyện trọng yếu hơn bất cứ điều gì. 

Chúng tôi hết sức kính ngưỡng Giao Quang đại sư, tán thán Ngài là một 

vị  đại  thiện tri  thức.  Pháp  sư  Viên  Anh  suốt  đời  nghiên  cứu  kinh  Lăng 

Nghiêm. Qua truyện ký viết về Ngài, chúng ta thấy năm hai  mươi lăm tuổi, 

Ngài  hết sức thích thú kinh  Lăng Nghiêm, lập chí chuyên dốc công  nghiên 

cứu,  đến  năm  bảy  mươi  lăm  tuổi,  hoàn  thành  Lăng  Nghiêm Kinh  Giảng 

Nghĩa,  nay  rất  phổ  biến.  Chúng  tôi  xem  kỹ  bản  ấy,  hơn  sáu  phần  mười  lý 

luận trong ấy dựa theo sách Lăng Nghiêm Chánh Mạch, cho thấy Ngài chịu 

ảnh hưởng sách Lăng Nghiêm Chánh Mạch rất sâu. Nay chúng ta học Lăng 

Nghiêm,  học  theo  sách  Giảng  Nghĩa  của  pháp  sư  Viên  Anh.  Tốt!  Ngài  là 

người cận đại, văn tự khá đơn giản, rõ ràng; Giao Quang đại sư là người đời 

Minh, văn tự đúng là sâu hơn. 

Nhất là trong thời hiện tại, chúng ta coi thường văn học cổ Trung Quốc, 

không có căn bản Hán học, đọc những tác phẩm của cổ nhân khá khó khăn. 

Học kinh Lăng Nghiêm hãy nên bắt đầu bằng sách Giảng Nghĩa của pháp sư 

Viên Anh, sau đấy mới đọc chú giải của cổ nhân. Quý vị phải có cơ sở trước 

rồi quý vị đọc chú giải của ngài Giao Quang, ngài Trường Thủy. Kinh Lăng 

Nghiêm được chú giải rất nhiều, những chú giải trứ danh có tới hai mươi, ba 

mươi loại. Kinh Lăng Nghiêm khai trí huệ! Nhưng những vị đại gia, thiện tri 

thức ấy cuối cùng đều cầu sanh Tịnh Độ. Giao Quang đại sư vãng sanh Tịnh 

Độ. Quý vị thấy Tam Cầu Đường của Viên Anh Pháp Sư:  “Cầu phước, cầu 

 huệ,  cầu  sanh  Tịnh Độ”.  Bậc  thực  sự  có  trí  huệ,  có  kiến  địa,  chẳng  một  ai 

không cầu sanh Tịnh Độ. 

Vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, chúng ta đọc được rất nhiều về 

Tây Phương Cực Lạc thế giới từ kinh Vô Lượng Thọ. Trong quá khứ, chúng 

tôi đã giảng mười lần bản hội tập của lão cư sĩ Hạ Liên Cư. Giảng lần này ở 

Tân  Gia  Ba  là  lần  thứ  mười  một,  vẫn  chưa  giảng  xong.  Cứ  cách  một,  hai 

tháng,  chúng  tôi  lại  phải  qua  Tân  Gia  Ba  giảng  tiếp.  Lần  này,  chúng  tôi 

chẳng  bị  hạn  chế  thời  gian,  có  thể  nói  tường  tận,  các  đồng  tu  bên  ấy  thích 

nghe, người đến nghe giảng ước chừng một hai ngàn người. Kinh Vô Lượng 

Thọ  cho  chúng  ta  biết  bốn  cõi,  ba  bậc,  chín  phẩm,  phẩm  vị  trong  Tây 

Phương Cực Lạc thế giới. Do đâu hình thành phẩm vị cao - thấp? Ngẫu Ích 

đại  sư  nói:  “Toàn  do  trì  danh  chi  thâm  thiển” (Hoàn  toàn  do  trì  danh  sâu 

hay  cạn). Ngài  nói  vậy  có  lý  chăng?  Có  đạo  lý!  Còn  như  bốn  cõi,  ba  bậc, 

chín phẩm, Thiện Đạo đại sư bảo là  “tổng tại ngộ duyên bất đồng” (đều do 

gặp  duyên  bất  đồng) ,  Ngẫu  Ích  đại  sư  bảo  “hoàn toàn  do  trì  danh  sâu  hay 

 cạn”.  Lời hai vị đại sư nói chẳng hề  mâu thuẫn, mà có thể bổ túc lẫn nhau. 

Trì  danh  sâu  hay  cạn  cũng  chính  là  nói  quý  vị  niệm  Phật  có  biết  niệm  hay 

không? Đúng là gặp duyên bất đồng. Vì sao? Nếu quý vị gặp được thiện tri 

thức  chân  chánh,  dạy  cho  quý  vị  phương  pháp  chẳng  giống  nhau.  Duyên 

trọng  yếu  nhất  là thầy!  Quý  vị  học  với ai? Công phu  tu  hành của  người đó 

như thế nào? Kế đó là đồng học. Đồng học cũng là duyên hết sức trọng yếu. 

Bạn  đạo  đồng  tham  khích  lệ,  thiết  tha  giùi  mài  lẫn  nhau.  Kế  đến  là  hoàn 

cảnh học tập. Những điều đó đều là gặp duyên bất đồng. 

Trong  hoàn  cảnh  thì  đại  hoàn  cảnh  là  quả  địa  cầu  chúng  ta  đang  sống, 

hoàn  cảnh  kế  đó  là  khu  vực  chúng  ta  đang  sanh  sống,  hoàn  cảnh  nhỏ  hơn 

nữa là đạo tràng. Thiện duyên giúp ích cho chúng ta tu học. Duyên bất thiện 

thường dẫn dụ, phát khởi những tập khí phiền não trong A Lại Da Thức của 

chúng ta,  những duyên ấy  là bất thiện!  Thiện duyên  là  gì? Những  gì có thể 

hóa giải phiền não tập khí, tăng trưởng đạo tâm, tăng trưởng Tín - Nguyện - 

Hạnh, đó là duyên thù thắng. Bởi vậy, hết thảy duyên đều thù thắng, hết thảy 

đều  đạt  được,  đấy  chẳng  phải  là  chuyện  dễ  dàng!  Chúng  tôi  thấy  rất  nhiều 

người lúc mới học rất giỏi, học chừng đâu mười mấy năm sau, thậm chí hai 

mươi  năm  sau,  ba  mươi  năm  sau,  gặp  phải  chướng  duyên,  bèn  buông  bỏ, 

chẳng còn học pháp môn này nữa, xoay sang pháp môn khác. Những người 

như vậy rất  nhiều, trong  nước lẫn  ngoài  nước thấy rất  nhiều,  há chẳng phải 

là gặp duyên bất đồng ư? 

Hoàn  cảnh  căn  bản  nhất  là  sư  thừa,  anh  không  có  sư  thừa,  hoặc 

chẳng gặp được thầy giỏi, chẳng có lòng tin đối với thầy, trí huệ chẳng khai, 

làm  việc theo cảm tình, chẳng chống đỡ  nổi  dụ dẫn,  mê  hoặc,  nhà Phật  gọi 

những điều đó là “ma chướng”, anh gặp phải ma chướng. Nhìn từ nhân quả, 

chúng ta hiểu rõ ma chướng có nghĩa là trong đời đời kiếp kiếp quá khứ có 

lầm lỗi, toàn là mình chướng ngại người ta, đời này mình tu đạo, lại gặp phải 

người ta đến chướng ngại mình, oan oan  tương 

báo mãi không xong! 

Vì  vậy, thiện căn chân chánh  dù  là pháp thế  gian  hay  xuất thế  gian đều 

kiến lập trên cơ sở hiếu đạo. Thiện căn chân chánh là hiếu đạo. Việc này khó 

lắm! Một đời chúng tôi gặp rất nhiều chướng ngại, thử thách rất nhiều, bị đả 

kích rất nhiều, vẫn có tín tâm, vẫn có nguyện tâm, vẫn chẳng lui sụt, vẫn có 

thể  tinh  tấn  nỗ  lực,  là  do  nguyên  nhân  nào?  Do  thực  sự  có  chút  cơ  sở  lúc 

nhỏ. Cơ sở ấy chẳng phải là khi học tiểu học, mà là khi học ở trường tư, lúc 

nào?  Lúc  sáu,  bảy  tuổi,  được  “bén  rễ”  trong  khoảng  thời  gian  đó,  thầy  dạy 

học trò hiếu thuận cha mẹ, cha mẹ dạy con cái tôn sư trọng đạo, có căn cơ từ 

đó.  Nếu  bây  giờ  tôi  chẳng  tôn  kính  thầy,  chẳng  xem  trọng  đạo  nghiệp,  tôi 

cảm  thấy  mình  có  lỗi  với  cha  mẹ,  chẳng  dám!  Đấy  là  như  cổ  nhân  Trung 

Quốc  thường  nói:  “Thiếu  thành  nhược  thiên  tánh,  tập  quán  thành  tự 

 nhiên”  (Lúc  nhỏ  tập  thành  bẩm  tánh,  theo  thói  quen  trở  thành  tự  nhiên): 

Giáo dục lúc nhỏ ảnh hưởng cả một đời! Một đời tôi có được một chút thành 

tựu đều  là do  lúc  nhỏ,  lúc đó  học đâu chừng  hai  năm, còn sống ở quê  nhà. 

Sau này học ở trường, sự giáo dục trong trường dạy những điều này rất ít! 

Bởi  thế  Ấn  Quang  đại  sư  nói  rất  hay:  “Thành  tựu  dữ  phủ,  tại  ư  thành 

 kính” (Có thành tựu  hay không  là do  thành kính [hay không]). Chân thành, 

cung  kính,  “một  phần  thành  kính  được  một  phần  lợi  ích,  mười  phần  thành 

 kính được mười phần lợi ích”.  Nếu chẳng thành, chẳng kính, chẳng đáng bàn 

tới  nữa!  Nói  cách  khác,  chẳng  thành  tựu  gì!  Bởi  thế,  chúng  tôi  có  thể  chịu 

đựng  được đả kích, chịu đựng được thử thách;  người khác tranh, chúng tôi 

nhường, người khác chửi chúng tôi, sỉ nhục chúng tôi, chúng tôi quyết chẳng 

đáp  trả.  Người  khác  đánh  chúng  tôi,  chúng  tôi  nhất  định  không  đánh  trả. 

Kinh luận dạy chúng ta:  “Chẳng những không có tâm oán hận mà còn phải 

 có tâm cảm ơn”.  Cảm cái ơn  gì? Ơn tiêu  nghiệp chướng.  Họ  hủy báng tôi, 

nhục  mạ  tôi,  vì  sao  họ  chẳng  hủy  báng  người  khác,  chẳng  nhục  mạ  người 

khác,  chỉ  tìm  tôi?  Nếu  tôi  có  thần  thông,  tôi  sẽ  biết  chuyện  trong  đời  quá 

khứ, rất có thể trong quá khứ tôi đã đối xử với kẻ ấy như vậy, ngày nay họ 

đối với tôi như vậy là đền trả. Lần lượt đền trả, người hiểu biết cứ tiếp nhận 

sẽ hóa giải được. Đời sau, đời kế, gặp nhau nữa bèn thành bạn tốt, báo đền 

xong rồi! 

Chẳng nên tranh, chẳng nên có chút lòng oán hận. Có một chút tâm oán 

hận, oan kết ấy vĩnh viễn tồn tại, sẽ biến thành gì? Oan oan tương báo chẳng 

xong, vậy là không được rồi! Đời đời cả hai bên đều đau khổ, đó là sai lầm 

vô cùng. Người giác ngộ, người hiểu biết chẳng tạo chuyện tồi tệ ấy. Vì vậy, 

giữ  gìn  cõi  lòng  mình  thanh  tịnh,  quyết  định  chẳng  mê,  quyết  định  chẳng 

loạn, quyết định chẳng điên đảo,  vĩnh  viễn trong tình trạng  trong  lặng, tỉnh 

thức,  chúng  ta  chịu  đựng  quả  báo.  Chịu  đựng  quả  báo,  nghiệp  chướng  bèn 

tiêu!  Nghiệp  chướng  tiêu  rồi,  phước  huệ  liền  hiện  tiền.  Pháp  thế  gian  hay 

xuất  thế  gian chẳng ra  ngoài  lệ đó.  Bởi  vậy, công phu trì danh sâu  hay cạn 

vẫn cần phải có trí huệ,  vẫn cần có thiện tri thức chỉ dạy. Trong đây, để có 

thể tránh được hết thảy chướng nạn thì điều trọng yếu nhất là phải nhờ vào 

trí  huệ,  phải  nhờ  vào công phu định  lực, phải  nhờ  vào  nhẫn  nhục. Thực sự 

học  theo  người  tu  đạo  thời  cổ,  làm  một  người  có  học  vấn,  vĩnh  viễn  tuân 

giữ  “không tranh cùng người, không cầu nơi sự”.  

Vì  thế,  pháp  sư  Ấn  Quang  dạy  con  người  hiện  tại  chúng  ta:  Nếu  các 

đồng  học chí đồng đạo  hợp cùng tu  một chỗ, số  người chẳng được quá  hai 

mươi  người,  đạo  tràng  theo  quy  mô  nhỏ.  Tại  Trung  Quốc,  trước  kia  chúng 

tôi nói ở am tranh rất tốt. Cuộc sống  rất đơn  giản,  ít  người! Chẳng cần  hóa 

duyên,  chẳng  phải  lôi  kéo  tín  đồ,  chẳng  cần  phải  làm  pháp  hội,  không  làm 

kinh sám Phật sự, Phật thất suốt năm, đả Phật thất theo cách thông thường41, 

Phật thất suốt năm! Nỗ lực tu! Nếu thực sự có thể tu học theo đúng phương 

pháp  ấy  của  Ấn  Quang  đại  sư,  tôi  tin  tưởng  sâu  xa  rằng  trong  vòng  từ  ba 

năm đến năm năm, hai mươi người ấy thảy đều vãng sanh. 

Nếu quý vị nghe lời đó  mà run sợ là không được rồi! Trong vòng từ ba 

năm  đến  năm  năm  phải chết  ư?  Thôi  đi!  Không  tu  nữa!  Vậy  là  không  có 

cách  gì  hết!  Vì  sao?  Mục  đích  của  quý  vị  chẳng  phải  là  cầu  vãng  sanh  ư? 

Thế giới Cực Lạc tốt như vậy, ở đây khổ nạn quá chừng, bên kia không có 

khổ nạn. Do đây biết rằng: Quý vị chỉ nói cái miệng là vãng sanh; chứ thật 

ra,  tâm  quý  vị  tham  sống  sợ  chết,  chẳng  thể  thành  tựu  nổi!  Cụ  Lý  nói  một 

vạn người tu, thực sự chỉ có hai ba người vãng sanh rất có lý! Hai ba người 

đó thực sự muốn đi, còn đại đa số miệng nói muốn vãng sanh, nhưng mong 

sống ở đây đến  một trăm tuổi, hai trăm tuổi, họ không  muốn đi, không còn 

cách nào nữa cả! 

Nói tóm lại, những chuyện như thế vẫn là gặp duyên bất đồng, chẳng gặp 

được thiện tri thức chân chánh, chẳng được nghe lời chỉ dạy chân chánh, tự 

mình vẫn mê chứ không giác, đối với duyên thế gian vẫn tham luyến rất sâu, 

nên công phu  niệm  Phật chẳng đắc  lực!  Bởi thế,  người chân chánh tu  hành 

trong hiện tại, chí đồng đạo hợp, đồng tham đạo hữu tìm được hai ba người, 

nói thật ra là rất khó! Tìm đâu được hai mươi người? Tìm không ra! Nói thật 

đó! 

Thích Ca Mâu Ni Phật đầu tiên độ  năm  vị tỳ-kheo tại  vườn  Lộc Dã, kể 

cả  chính  Ngài  là  sáu  người.  Sáu  người  đồng  tâm  đồng  đức  có  thể  lập giáo, 

chí đồng đạo hợp. Bởi thế, trong quá khứ tôi đã từng nói: Vào thập niên bảy 

mươi, pháp sư Tẩy Trần ở Hương Cảng đến Đài Loan tìm tôi, cùng tôi thảo 

luận cách nào hưng vượng Phật giáo. Tôi bảo pháp sư:  “Muốn hưng vượng 

 Phật  giáo thì phải có người chân chánh phát tâm, chân tâm cầu đạo”.  Tôi 

nói: Bao nhiêu người? Năm người là được rồi! Thích Ca Mâu Ni Phật năm 

người  lập  giáo.  Nay  có  được  năm  người  thì  có  thể  hưng  giáo;  nhưng  năm 

người ấy hành trì nhất định phải học theo Thích Ca Mâu Ni Phật, phải thực 

hành chế độ khất thực. Ngày nay ngủ dưới gốc cây, chúng ta chẳng cần phải 

cất  đạo  tràng  nào;  tôi  nói  năm  người  đó  du  hóa  nhân  gian.  Lúc  ấy  tôi  đề 

nghị: “Chúng ta ở trong một cái lều tranh nhỏ, mỗi một người sống một lều, 

năm người thôi!” 

Những cái lều hiện tại, quý vị thấy lều cắm trại của đồng tử quân (hướng 

đạo  sinh  hay  thiếu  sinh  quân)  hết  sức  gọn  nhẹ,  mỗi  một  cái  lều  (tôi  đã  hỏi 

rồi)  dùng  được  ba  năm.  Năm  người  sống  vây  quanh  dưới  gốc  cây,  là  một 

Tăng đoàn nhỏ. Ngày ăn một bữa, đi khất thực. Chúng tôi làm như vậy, nhất 

định có thể xin được một bát cơm. Mỗi ngày một bát cơm là được rồi, trở về 

năm  người chúng ta cùng  nghiên cứu kinh giáo, niệm Phật. Tăng đoàn  như 

thế nhất định có thể hưng vượng Phật giáo. Lúc ấy, pháp sư rất có hứng thú, 

tôi nói: “Thầy về Hương Cảng trù bị. Lúc nào trù bị sẵn sàng, tìm được năm 

người, tôi nhất định đến tham gia”. Sư trở về bên đó, dần dần bặt tin tức, tìm 

đâu  ra  năm  người  chịu  đựng  khổ  sở,  thực  sự  có  thể  buông  xuống  được? 

Chẳng dễ đâu! 

Bởi thế, hiện thời chúng tôi có một đạo tràng nhỏ như thế này, đạo tràng 

nhỏ này cũng là gặp duyên bất đồng. Hàn Quán Trưởng sáng lập Hoa Tạng 

Đồ Thư Quán, bản thân tôi thì suốt đời chẳng có ý niệm tạo dựng đạo tràng. 

Hoa Tạng Đồ Thư Quán do bà ta lập, chúng xuất gia ở Đồ Thư Quán cũng 

do  bà  ta  tuyển  chọn.  Thâu  được  nhiều  vị  xuất  gia  như  thế  xong,  bà  ta  bèn 

tịch. Bà ta tịch rồi, tôi chẳng thể không coi sóc. Nếu tôi chẳng coi sóc là có 

lỗi  với  bà  ta.  Thành  tựu  của  tôi  chính  là  thành  tựu  của  bà  ta,  tôi  thất  bại 

chính là bà ta thất bại; mọi người đều hiểu như vậy. Bà ta hộ trì tôi suốt ba 

mươi năm, tôi mới có thành tựu như ngày nay, mở được một chút trí huệ, có 

nhận biết đôi chút đối với Phật pháp. Chúng tôi cảm cái ơn của bà ta, nay ở 

đây kiến lập được đạo tràng thế này, đạo tràng được lập to lớn như thế này 

cũng là quá vượt phận; nhưng so với đạo tràng của bà ta, đạo tràng chúng tôi 

vẫn là đạo tràng nhỏ. Bởi thế, hết thảy kiến thiết làm đến đây là thôi, chúng 

tôi hạ quyết tâm nghiên cứu kinh, niệm Phật! 

Kinh Vô Lượng Thọ và Di Đà Yếu Giải là nguyên tắc chỉ đạo trọng yếu 

nhất của chúng ta. Vì thế, hai câu tiếp đó:  “Tín nguyện vi tiền đạo, trì danh 

 vi  chánh  tu” (Tín  nguyện  để  dẫn  đường,  trì  danh  là  phương  cách  tu  hành 

chánh yếu). Chánh tu không phải là giảng kinh, chánh tu là niệm Phật. Giảng 

kinh  giúp  cho  chúng  ta  tin  sâu,  nguyện  thiết,  khiến  cho  chúng  ta  có  nhận 

thức  chánh  xác  đối  với  y  báo  và  chánh  báo  trang  nghiêm  của  Tây  Phương 

Cực Lạc thế giới, cũng như y báo và chánh báo của thế giới Sa Bà chúng ta 

đang sống và mười pháp giới khắp hư không pháp giới. Tuyển chọn ổn thỏa 

nhất  là  tuyển  chọn  Tây  Phương  Tịnh  Độ.  Nếu  quý  vị  chẳng  thể  nhận  biết, 

trong tâm có nghi hoặc: Còn có pháp môn nào tốt hơn pháp môn này, còn có 

thế  giới  nào  lý tưởng  hơn thế  giới Cực  Lạc, tâm sẽ chẳng thể buông  xuống 

được! Quý vị phải hiểu rõ, phải minh bạch, chết sạch tấm lòng mong ngóng, 

khiêm hư sát đất tu hành pháp môn này. 

Tiếp  đó  là:  “Trì  danh  thời,  tâm  như  Phật,  nguyện  như  Phật,  giải  như 

 Phật, tắc  nhất niệm tương ứng nhất niệm  Phật, niệm niệm tương ứng niệm 

 niệm  Phật” (Lúc  trì  danh,  tâm  như  Phật,  nguyện  như  Phật,  giải  như  Phật, 

hành  như  Phật,  thì  một  niệm  tương  ứng  một  niệm  Phật,  niệm  niệm  tương 

ứng  niệm  niệm  Phật). Đó  gọi  là  Niệm  Phật,  đó  gọi  là  Trì  Danh.  Trì  Danh 

tuyệt đối chẳng phải  là “miệng có, tâm không”.  Tâm quý  vị có  phải  là tâm 

Phật  hay  chăng?  Phật  có  tâm  gì?  Mười  năm  trước,  chúng  tôi  đã  nêu 

rõ:  “Chân thành tâm, thanh tịnh tâm, bình đẳng tâm, chánh giác tâm, từ bi 

 tâm”.  Chúng ta có những tâm ấy hay không? Những tâm ấy là tâm Phật. Tuy 

những thứ đó là tâm Phật, nhưng tâm A Di Đà Phật còn thù thắng hơn nữa. 

Thù thắng ở chỗ nào? Thù thắng ở nơi bốn mươi tám nguyện. Bốn mươi tám 

nguyện  tổng  kết:  Niệm  niệm  vì  cứu  độ  hết  thảy  chúng  sanh.  Cứu  độ  bằng 

cách  nào?  Niệm  niệm  giúp  cho  hết  thảy  chúng  sanh  cầu  sanh  Tây  Phương 

Cực Lạc thế giới, đấy là tâm A Di Đà Phật. 

 “Chân  thành,  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  chánh  giác,  từ  bi”  là  tâm  của  hết 

thảy chư Phật, chúng ta có hay không? Nếu chẳng có cái tâm ấy, niệm Phật 

chẳng tương ứng! Bởi thế, quý vị công phu chẳng đắc lực, suốt ngày vẫn suy 

nghĩ  bậy  bạ,  tâm  chẳng  thanh  tịnh,  ngu  si,  chẳng  có  trí  huệ,  tự  tư,  tự  lợi, 

chẳng từ bi, cái ải đầu tiên không vượt qua được. Niệm Phật như thế chỉ là 

một loại thiện căn, chẳng thể dễ dàng vãng sanh trong một đời. Bởi vậy, đầu 

tiên  là  “tâm  phải  như  Phật”.  Nay  đã  hết  giờ  rồi,  buổi  học  hôm  nay  giảng 

đến đây thôi! 



---o0o--- 

Tập 11  



Chư vị đồng học! 

Xin  xem  tiếp  đoạn  Tín  Nguyện  Trì  Danh  trong  cuốn  A  Di  Đà  Kinh 

Nghiên  Tập  Báo  Cáo,  chúng  tôi  giảng  đến:  “Trì  danh  thời,  tâm  như  Phật, 

 nguyện như  Phật, giải như  Phật, tắc  nhất  niệm tương ứng  nhất niệm  Phật, 

 niệm niệm tương ứng niệm niệm Phật” (Lúc trì danh, tâm như Phật, nguyện 

như Phật,  giải  như Phật,  hành  như Phật,  thì  một  niệm  tương  ứng  một  niệm 

Phật, niệm niệm tương ứng niệm niệm Phật). 

Ở trên, tôi đã thưa cùng quý vị, tâm chúng ta vốn là tâm Phật, đáng buồn 

là bản thân chúng ta mê mất nên mới luân lạc làm phàm phu, luân lạc trong 

lục  đạo  bao  kiếp  chẳng  thể  xuất  ly,  càng  mê  càng  lún  sâu,  càng  hãm  càng 

khổ  trong  ấy.  Nếu  trong  một  đời  này,  chúng  ta  chẳng  nghe  đến  Phật  pháp, 

làm sao hiểu được chuyện ấy? Chẳng biết chân tướng sự thật ấy, làm sao có 

thể quay đầu? Đấy là một vận hên lớn nhất trong đời này, là duyên phận thù 

thắng  khôn  sánh,  được  nghe  Phật  pháp,  được  nghe  Đại  Thừa,  được  nghe 

pháp môn Tịnh Độ, đấy chẳng phải là chuyện dễ dàng gì! 

Bao nhiêu Bồ Tát, Thanh Văn trong thế gian này muốn được nghe pháp 

môn này, nhưng chẳng có cơ hội. Chính như đức Thế Tôn đã nói trong kinh 

Vô Lượng Thọ, mỗi một vị đồng học chúng ta trong vô lượng kiếp đến nay 

đã kết pháp duyên rất sâu dầy với A Di Đà Phật, nên trong một đời này mới 

có cơ hội gặp gỡ. Kết pháp duyên rất sâu, nhưng vì sao vẫn chẳng thể vãng 

sanh?  Pháp  duyên  dù  sâu  vẫn  chưa  đủ,  trong  kinh,  đức  Thế  Tôn  đã  dạy 

chúng ta:  “Bất khả dĩ  thiểu  thiện căn, phước đức, nhân duyên, đắc sanh bỉ 

 quốc” (Chẳng thể dùng chút ít thiện căn, phước đức, nhân duyên để sanh về 

cõi  ấy).  Chữ  “thiểu”  (ít)  thông  cả  ba  câu,  tức  là  chẳng  thể  ít  thiện  căn,  ít 

phước  đức,  ít  nhân  duyên.  Nói  cách  khác,  thiện  căn  phải  nhiều,  phước  đức 

phải  nhiều,  nhân  duyên  phải  nhiều  thì  một  đời  này  nhất  định  được  vãng 

sanh. Ba điều kiện ấy thiếu một điều không được, đều thành chướng ngại! 

Chúng ta làm thế nào để đầy đủ cả ba điều kiện trên trong một đời này? 

Câu  hỏi  này  rất  hợp  lý.  Thật  ra,  có  đủ  ba  điều  kiện  ấy  hay  không,  tự  mình 

biết, thiện tri thức biết, thậm chí quỷ thần cũng biết. Nói chung, quỷ thần có 

Ngũ  Thông,  họ có thể thấy được. Chuyện  đó không  quan trọng, quan trọng 

nhất  là  chính  mình.  Chính  mình  làm  sao  biết?  Tổ  sư  đại  đức  thường  nói: 

Quý vị có chân tín hay không? Chân tín đã có thì tư tưởng, kiến giải, hành vi 

tự nhiên khác rất nhiều so với lúc chưa gặp Phật pháp! Lòng tin chân thành 

mà! 

Quý  vị  có  thực  sự  nguyện  được  sanh  về  thế  giới  Cực  Lạc  hay  không? 

Nếu thực sự nguyện sanh thế giới Cực Lạc, hết thảy người, sự, vật trong thế 

gian  này, quý vị tự nhiên buông  xuống  hết. Nếu quý  vị không buông được, 

chỉ cần một sự chưa buông được, cái nguyện của quý vị chẳng chân thật. Có 

chân tín, chân nguyện, lại phải coi quý vị có chân hạnh hay không! Nếu quý 

vị thực sự niệm Phật, coi niệm Phật là chuyện quan trọng nhất trong một đời 

này,  biến  niệm  Phật  thành  chuyện  quan  trọng  nhất  trong  suốt  một  ngày  từ 

sáng đến tối. Việc  xảy đến phải  làm, đành để Phật  hiệu  xuống, chuyên tâm 

làm việc. Lúc xong việc, buông công việc xuống, Phật hiệu lại dấy lên, thực 

sự niệm! 

Tịnh  Tông  Học Viện chúng ta đề xướng kinh  giáo; kinh  giáo  là chuyện 

chúng  ta  làm kèm thêm, chẳng  phải  là quy củ chánh  yếu, chỉ  là phụ thuộc! 

Phải phân định chủ - khách rõ ràng; bởi lẽ, kinh giáo không phải là chuyện 

ai cũng có thể học được, chính mình phải hiểu rõ điều này, muôn vàn chẳng 

được điên đảo! Vãng sanh là chuyện lớn! Chúng ta học kinh giáo ở đây là do 

chính  mình  có  đủ  thiện  căn,  phước  đức,  nhân  duyên  kinh  giáo  nên  quý  vị 

học  được.  Chẳng  hoài  nghi  kinh  giáo,  hiểu  được  kinh  giáo  thì  có  hai  điều 

kiện trọng yếu: Một là ký ức, hai là giải ngộ. Quý vị thực sự nhớ được kinh 

giáo  là  trí  nhớ tốt. Trước kia, thầy  Lý bảo chúng  tôi: “Nghe pháp sư  giảng 

kinh, nghe xong, anh nhắc lại một lần, anh có khả năng giảng được tối thiểu 

sáu phần. Anh có năng lực ấy thì có thể học kinh giáo được. Không có năng 

lực ấy thì tùy hỷ. Vì sao? Không có năng lực thì đừng miễn cưỡng quá phận, 

học chẳng thành công!” 

Khi xưa, lúc tôi cầu học ở Đài Trung, tôi quen biết pháp sư Huệ Nhẫn là 

một  người rất thông  minh. Nếu  vị  này thực sự khéo  học, trong tương  lai sẽ 

trở thành một nhân tài giảng kinh hoằng pháp. Tôi giới thiệu ông ta đến Đài 

Trung,  thầy  Lý  gặp  mặt  cũng  rất  hoan  hỷ.  Ông  ta  lớn  hơn  tôi  chừng  năm 

tuổi, cùng tuổi  với  Hàn Quán Trưởng,  xuất  gia  từ  nhỏ, chưa từng  học kinh 

giáo, nghe tôi giảng kinh hết sức hoan hỷ. Tôi nói: “Chúng ta cùng đến học 

với nhau”. Đến Đài Trung, tôi học Lăng Nghiêm với thầy Lý, khi đó thầy Lý 

đang  giảng  kinh  Lăng  Nghiêm.  Chúng  tôi  học  từ đầu,  còn  ông  ta  thầy  dạy 

được một nửa mới đến học, tôi khuyên ông học một bộ kinh nhỏ, đừng học 

Lăng Nghiêm. Lăng Nghiêm lớn quá! Tôi bảo ông ta: “Tôi đã nghe thầy Lý 

giảng hơn ba mươi bộ kinh nhỏ”. Nói cách khác, tôi đã có hơn ba mươi bộ 

kinh nhỏ làm cơ sở, hễ nghe qua bộ nào một lần tôi đều có thể giảng được. 

Tôi từng bảo các  vị đồng  học tôi có khả năng phúc  giảng  lại chín  mươi 

lăm  phần  trăm,  tôi  có  khả  năng  ấy.  Có  trí  nhớ  như  vậy,  cũng như  có  khả 

năng hiểu. Tôi khuyên ông ta nên học dần dần từ những kinh nhỏ, theo học 

từng  bộ;  ông  ta  chẳng  vui  lắm,  nghĩ  tôi  coi  thường  ông  ta:  “Ông  học  Lăng 

Nghiêm,  sao  tôi  không  thể  học  được?”  Vậy  là  hết  cách,  chịu  thôi!  Đương 

nhiên, căn tánh của mỗi người không giống nhau, cũng có thể ông ta có căn 

tánh cao hơn tôi, tôi chẳng bằng được ổng. Tôi từ những bộ kinh nhỏ tiến lên 

dần dần, ổng vừa bắt đầu đã học ngay kinh lớn, thật bất phàm! 

Pháp sư  Huệ Nhẫn hết sức dụng công, ngày đêm chẳng  gián đoạn nghe 

thầy giảng kinh, đọc chú giải của cổ nhân, tìm kiếm tài liệu tham khảo, mỗi 

tối đều  học đến  hai, ba  giờ sáng.  Tôi thấy ông  ta thật dũng  mãnh, tinh tấn, 

được khoảng mười tháng, thân thể suy sụp. Có một buổi tối đang xem kinh, 

bỗng  thấy  tối  đen,  không  thấy  gì  nữa  cả. Đến  hôm  sau,  Sư  bảo  tôi  vì  dụng 

công quá độ, không có cách nào nữa, đành phải rời Đài Trung lên Đài Bắc. 

Ông  ta  xuất  gia  từ  nhỏ,  xướng  niệm  hết  sức  hay.  Khi  đó,  trong  số  những 

pháp sư trẻ tuổi  giỏi  xướng tụng, ông cũng  là  người có  hạng. Do giỏi dùng 

pháp khí, ông đi làm pháp hội, làm kinh sám Phật sự. Làm độ hai năm, dành 

dụm được không ít tiền, mua một ký nhi viện (nhà giữ trẻ) ở vùng Mộc San 

thuộc Đài Bắc. Người ta muốn bán ký nhi viện ấy, ông ta liền mua ngay, lập 

một tiểu đạo tràng, gọi là Pháp Tạng Liên Xã. Đến Đài Trung bảo tôi: “Nay 

tôi  có  đạo  tràng,  thỉnh  thầy  lên  Đài  Bắc  giảng  kinh”.  Tôi  nói:  “Tốt  lắm! 

Chúng ta là bạn bè cũ mà!” 

Lúc ấy, ông ta bảo tôi: “Tôi hối hận không nghe lời ông. Nếu tôi bắt đầu 

từ  những  kinh  nhỏ,  học  dần  dần  từng  bộ,  há  cũng  chẳng  thành  công  ư?” 

Đúng vậy! Khi đó, tôi đã đề nghị, khuyên chỉ ông ta lời hay, tuyệt đối chẳng 

coi thường ông ta. Học tập pháp thế gian hay xuất thế gian đều có thứ tự, từ 

cạn đến sâu, từ bộ nhỏ sang bộ lớn mới không mất sức vì dụng công quá độ. 

Vị  pháp  sư  ấy  hình  như  mấy  năm  trước,  độ  chừng  bốn  năm  năm  trước  đã 

vãng sanh tại Hương Cảng. Về sau, ông ta qua Hương Cảng, chúng tôi rất ít 

qua lại với nhau. 

Bởi thế,  học kinh  giáo phải có điều kiện  học kinh  giáo. Mục đích trọng 

yếu  nhất  của  việc  học  kinh  giáo  là  tự  mình  đoạn  nghi  sanh  tín.  Tôi  đề 

xuất  “tâm,  nguyện,  giải,  hạnh”,  vì  sao  chúng  ta  chẳng  được  như  Phật? 

Chúng ta chẳng thể lý giải thấu triệt. Nếu quả thật lý giải thấu triệt khá, tức 

là đối với chân tướng của nhân sanh vũ trụ, chân tướng của nghiệp nhân quả 

báo có trình độ  lý  giải kha khá sẽ đoạn  nghi  hoặc rồi, chẳng còn  vấn đề  gì 

nữa! Khi trước, tôi thường nói: “Các đồng học niệm Phật, quý vị gặp tôi nêu 

lên rất nhiều câu hỏi, tôi dùng một câu chung để đáp, câu gì vậy? Chẳng thật 

thà!” Nếu quả thật quý vị thật thà niệm, há còn vấn đề gì nữa ư? Vấn đề gì 

cũng chẳng có! Đó là lời thật. Vì sao chẳng thật thà? Vọng tưởng quá nhiều, 

phân  biệt,  chấp  trước  quá  nhiều;  bởi  vậy,  quý  vị  không  chắc  thật.  Vì  sao 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước nhiều đến thế? Vì chưa hiểu rõ chân tướng 

sự thật. 

Do  vậy,  chúng  ta  học  kinh  giáo  nhằm  mục  đích  gì?  Mục  đích  chủ  yếu 

nhất là giúp chính mình đoạn nghi sanh tín, chân chánh chắc thật niệm Phật, 

tự  mình  được  thọ  dụng,  tự  mình  có  thành  tựu!  Tôi  chẳng  giúp  chúng  sanh 

hay  sao?  Quý  vị  đã  giúp,  nhưng  chính  mình  không  hiểu.  Tôi  giúp  như  thế 

nào?  Quý  vị  đã  là  tấm  gương  niệm  Phật  tốt  nhất  cho  người  khác  nhìn  vào. 

Người  hữu duyên trông thấy  hành  vi,  ngôn  ngữ quý  vị, kẻ ấy sẽ cảm động, 

giác  ngộ. Người  vô  duyên  nhìn  chẳng  ra,  người  hữu duyên  nhìn  ra: Đây  là 

người chân chánh niệm Phật! 

Bởi  vậy, tự  hành chính  là  hóa tha, chúng tôi thường  nói bất  luận tại  gia 

hay  xuất  gia,  đệ  tử  Phật  môn  niệm  niệm,  thời  thời,  chốn  chốn  đều  phải  là 

gương tốt cho  hết  thảy đại chúng  trong  xã hội.  Làm  người phải  là  một con 

người  tốt,  làm  gương  tốt cho  hết  thảy  mọi  người.  Những  đồng  học  tại  gia, 

gia đình  mình phải  là  gương tốt cho  mọi  gia đình khác trong  xã  hội,  là  gia 

đình mô phạm. Trong đạo tràng này, nhất định phải biến đạo tràng này thành 

gương tốt cho  hết thảy các đạo tràng. Chớ cầu ai hết, phải cầu chính  mình; 

người  khác  làm  gì  chẳng  ăn  nhập  gì  đến  mình!  Nhất  là  trong  thời  đại  hiện 

tại, dân chủ, tự do, cởi mở, mỗi cá nhân có tự do ngôn luận, được tự do xuất 

bản. Bởi thế, phải dốc lòng nhớ kỹ giáo huấn chân thật của các cổ đức, ta đối 

xử với người, quyết định chẳng thể nói lỗi lầm của người khác. Nói lỗi lầm 

của người khác, gây thị phi, kết oan cừu, tự mình đã sai mất rồi! 

Cổ  đức  dạy  chúng  ta:  “Tịnh  tọa  thường  tư  kỷ  quá” (Tịnh  tọa  thường 

nghĩ đến lỗi mình). Tự mình phản tỉnh, kiểm điểm, sám hối, sửa đổi cho tốt 

hơn,  “nhàn  đàm  mạc  luận  nhân  phi” (chuyện  gẫu  đừng  bàn  luận  khuyết 

điểm của người khác), chẳng những không nên nói mà hết thảy những điều 

bất thiện của người khác đừng ghim vào lòng. Quý vị để tâm là sai rồi. Tôi 

thường  hay  nói  như vầy: “Để tâm đến  hết thảy  những chuyện bất thiện của 

người  khác,  tâm  quý  vị  biến  thành  cái  thùng  rác!”  Chuyên  môn  thâu  thập 

những thứ phế thải của người ta, tâm ta biến thành thùng rác, tâm hỏng mất 

rồi, chẳng còn là tâm Phật nữa, tâm mình làm sao biến thành tâm Phật được? 

Quý  vị  chuyên  môn  thâu  thập  mọi  ngôn  luận,  mọi  đức  hạnh  của  chư  Phật 

Như Lai, tâm không còn chứa đựng những thứ gì khác, chỉ toàn trang hoàng 

bằng những thứ tốt đẹp của chư Phật Như Lai. Đọc tụng kinh điển, tư duy ý 

nghĩa kinh, nghiên cứu làm sao để thực hiện những giáo huấn trong kinh vào 

cuộc  sống,  áp  dụng  vào  công  việc,  áp  dụng  vào  xử  sự,  đãi  người,  tiếp  vật. 

Đấy là tâm Phật. 

Tâm  giống  Phật,  nguyện  như  Phật,  Phật  nguyện  gì?  Nói  chung,  các 

nguyện  của  mười  phương  tam  thế  hết  thảy  chư  Phật  dẫu  rất  nhiều,  nhưng 

quy nạp lại, không ngoài bốn nguyện lớn, đức Thế Tôn gọi là Tứ Hoằng Thệ 

Nguyện;  quy  nạp  lại,  chẳng  ngoài  bốn  nguyện  lớn!  Bốn  mươi  tám  nguyện 

của A Di Đà Phật, nếu quý vị quy nạp lại cũng chẳng ngoài bốn đại nguyện 

ấy.  Chúng  tôi  thường  nói  bốn  đại  nguyện  ấy  thực  sự  chỉ  gồm  một  nguyện, 

chỉ  có  một  điều  thôi:  “Chúng  sanh  vô  biên  thệ  nguyện  độ”.  Những  chúng 

sanh nào? Chúng sanh trong chín pháp giới, ai chưa chứng đắc Phật quả đều 

là chúng sanh. “Độ” (度) có  nghĩa  là  gì?  Nói theo  ngôn  ngữ hiện tại, độ  là 

giúp đỡ, thành tựu cho  người ấy. Chư Phật Như Lai chỉ có  một  nguyện ấy, 

giúp  đỡ  hết  thảy  chúng  sanh,  chẳng  riêng  gì  loài  người  mà  là  chúng  sanh 

trong  chín  pháp  giới.  Trong  đó  bao  gồm  ngạ  quỷ,  súc  sanh,  địa  ngục,  bao 

gồm cả  yêu  ma quỷ quái,  họ đều  là chúng sanh. Quý  vị phải  giúp  họ thành 

Phật. Vì sao họ lại biến thành ra như thế? Mê mất tự tánh, do vậy mới biến 

thành ra như thế. 

Phật đã  giác  ngộ, đã  hoàn toàn  hiểu  rành  hết thảy chân  tướng.  Hết thảy 

chúng sanh có quan hệ gì với mình? Quan hệ rất mật thiết! Trong kinh điển 

Đại  Thừa  chúng  ta  thường  đọc  thấy  “tự  -  tha  bất  nhị”.  Tôi  và  anh  về  hình 

dáng chẳng giống nhau, nhưng Phật tánh giống hệt như nhau, cùng một Phật 

tánh.  Bởi  thế,  trong  kinh  điển  Đại  Thừa,  đức  Phật  đã  nói  bao  nhiêu 

lần:  “Thập  phương  tam  thế  Phật,  cộng  đồng  nhất  Pháp  Thân” (Mười 

phương  tam  thế  Phật  cùng  chung  một  Pháp  Thân).  Mười  phương  tam  thế 

Phật bao gồm cả anh lẫn tôi, loài người chúng ta, thậm chí tất cả chúng sanh 

trong lục đạo, ngạ quỷ, địa ngục, hết thảy chúng sanh đều là vị lai Phật. Nói 

tam  thế  là  quá  khứ  Phật,  hiện  tại  Phật,  vị  lai  Phật;  vị  lai  Phật  là  hết  thảy 

chúng  sanh  hiện  tiền,  cùng  chung  một  Pháp  Thân,  “một  tâm,  một  trí 

 huệ”.  Chúng ta thường nói một tâm một đức, chẳng sai chút nào. 

Chúng sanh mê  mất  tự  tánh, chẳng  biết  chân  tướng  sự  thật, khởi 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước trong hết thảy cảnh giới. Từ vọng tưởng, 

phân biệt, chấp trước, lại khởi tham - sân - si - mạn. Mê mất tự tánh, càng đi 

càng xa. Mê quá lâu, càng mê sâu hơn, chẳng biết mối quan hệ giữa mình và 

chúng sanh, chẳng  những  ta cùng  hết  thảy  hữu tình chúng sanh  là  một thể, 

mà với vô tình chúng sanh (như cây cối, hoa cỏ, núi, sông, đại địa), toàn thể 

vũ trụ đều là Pháp Thân thanh tịnh của chính  mình. Ai biết? Pháp Thân Bồ 

Tát biết, họ chứng đắc được. Chứng đắc là hiểu rõ, chẳng còn nghi hoặc. Bởi 

thế, họ chủ động giúp hết thảy chúng sanh vô điều kiện. Tự mình giúp chính 

mình, tự mình thành tựu chính mình! Sự nhận biết ấy trong Phật pháp gọi là 

“đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh”. Hiểu rõ ràng quan hệ giữa hết thảy 

người, sự, và vật trong vũ trụ, hiểu minh bạch; đến lúc đó, nguyện của người 

ấy tự nhiên giống hệt như nguyện của Phật. 

Quý vị muốn độ chúng sanh thì độ bằng cách nào? Phải biết chúng sanh 

đang mê, chính mình khai ngộ rồi, giác ngộ rồi, làm thế nào khiến cho chúng 

sanh hồi đầu, giúp họ thành tựu bằng cách nào? Ba điều nguyện sau chính là 

phương pháp:  “Phiền não vô tận thệ nguyện đoạn”.  Quý vị phải cho họ thấy 

đoạn  phiền  não  như  thế  nào,  họ  thấy  rồi  sẽ  giác  ngộ,  sẽ  hiểu  rõ:  Phải  làm 

như thế  nào!  Bồ Tát sơ  học thì chư Phật  Như Lai  vì  kẻ ấy thị  hiện, có đức 

Phật nào chẳng thị hiện trì giới trong chín pháp giới? Trì giới để làm gì? Để 

đoạn phiền não! Trì giới là phương pháp, đoạn phiền não là mục đích. Nhân 

Giới đắc Định, Định khuất phục được phiền não. Nhân Định khai Huệ, Huệ 

chuyển được phiền não, chuyển phiền não thành Bồ Đề. Đấy là công khóa tu 

hành thứ nhất, tức đức hạnh! Giáo học thế gian lẫn xuất thế gian đều lấy đức 

hạnh  làm  đầu. Quý  vị  muốn  giúp đỡ  hết thảy chúng sanh, bọn  họ  là chúng 

sanh  đang  điên  đảo,  mê  hoặc,  là  chúng  sanh  mê  mất  tự  tánh.  Quý  vị  muốn 

giúp đỡ họ, điều trước tiên là phải thành tựu đức hạnh của chính mình. Nay 

chúng ta chẳng phải là Phật, Bồ Tát tái lai; chúng ta xác thực là phàm phu. 

Phàm  phu  thì  càng  phải  làm!  Vì  sao?  Độ  chính  mình,  đoạn  phiền  não  là 

thành tựu đức hạnh của chính mình. 

Điều  này  tôi  phải  học  mất  năm  mươi  năm,  chẳng  phải  trong  thời  gian 

ngắn. Thoạt đầu, Chương Gia đại sư dạy tôi, quả thật  lão  nhân  gia dùng trí 

huệ chân thật, thiện xảo phương tiện khiến tôi thay đổi quan niệm, tiếp nhận 

Giới  học.  Tôi  vốn  nẩy  sanh  quan  niệm  sai  lầm  nghiêm  trọng  đối  với  Giới 

học, hết sức ưa thích kinh luận, nhưng đối với Giới Luật rất coi nhẹ, chẳng 

buồn để mắt đến. Chương Gia đại sư lao tâm khổ tứ khiến tôi giác ngộ. Giới 

Luật  chẳng  phải  là  những  khuôn  mẫu  sanh  hoạt  thế  gian  như  ta  thường 

tưởng; nó chính là ranh giới phân chia phàm - thánh, là khuôn mẫu sinh sống 

của thánh  nhân, chẳng phải của phàm  nhân. Vì  vậy,  nó  vĩnh  hằng bất biến, 

siêu việt không gian lẫn thời gian. Chúng ta phải hiểu đạo lý này! 

Thông thường, Đại Thừa Phật pháp thường nói hai mươi sáu món phiền 

não,  tức  hai  mươi  sáu  loại.  Phiền  não  vô  lượng  vô  biên;  vì  để  dạy  dỗ  cho 

thuận  tiện,  đức  Thế  Tôn  quy  nạp  thành  hai  mươi  sáu  loại.  Trong  hai  mươi 

sáu loại này, lại chia thành hai loại lớn: Thứ nhất là Căn Bản phiền não, thứ 

hai là Tùy phiền não. Căn Bản phiền não sáu điều, Tùy phiền não hai mươi 

điều.  Trong  Tùy  phiền  não  lại  chia  thành  Đại  Tùy  phiền  não,  Trung  Tùy 

phiền  não  và  Tiểu  Tùy  phiền  não.  Nếu  đoạn  được  hai  mươi  sáu  loại  phiền 

não  này thì  mọi phiền  não đều  đoạn sạch, khởi công từ đó. Đặc biệt  là căn 

bản phiền não; sáu điều căn bản phiền não cũng là sáu loại lớn: tham, sân, si, 

mạn, nghi, ác kiến. Trong ác kiến lại chia thành năm loại lớn: thân kiến, biên 

kiến, kiến thủ kiến, giới thủ kiến, tà kiến. Bởi thế, trong sáu món phiền não, 

ác kiến lại chia ra thành năm thứ, trên thực tế thành ra mười điều. Mười điều 

đó chia thành Kiến phiền não và Tư phiền não, gọi chung là Kiến Tư phiền 

não. 

Đức  Phật  bảo  luân  hồi  lục  đạo  là  do  năm  món  tham,  sân,  si,  mạn,  nghi 

trong Kiến Tư phiền não biến hiện. Nếu quý vị thực sự đoạn được Kiến Tư 

phiền não, sẽ không còn luân hồi lục đạo nữa. Kiến Tư phiền não chưa đoạn, 

vĩnh viễn ở trong lục đạo luân hồi, lục đạo do đâu mà có? Do Kiến Tư phiền 

não biến hiện thành. Quý vị muốn vượt thoát lục đạo, đức Phật dạy rất đơn 

giản: Quý vị phải bỏ hết những thứ có khả năng biến hiện ra luân hồi lục đạo 

thì lục đạo luân hồi sẽ chẳng còn nữa! Ai làm được? A La Hán làm được. A 

La Hán đoạn Kiến Tư phiền não, vượt thoát lục đạo luân hồi. 

Trong Chứng Đạo Ca của Vĩnh Gia đại sư có mấy câu: 

 Mộng lý minh minh hữu lục thú,  

       Giác hậu không không vô đại thiên.  

(Trong mộng rành rành phân sáu nẻo, 

Giác rồi ba cõi rỗng toang hoang). 

A La Hán giác ngộ rồi, hễ giác ngộ thì sáu nẻo không còn nữa, sáu nẻo 

trống rỗng không còn tam thiên đại thiên thế giới. Chúng tôi nói thế giới Sa 

Bà  là  một đại  thiên  thế  giới,  tức  là  lục đạo  luân  hồi. Trong kinh  giáo,  Phật 

thường giảng về tam thiên đại thiên thế giới rất rõ ràng: Trong kinh Phật gọi 

tinh cầu mà chúng ta đang sống đây là Nam Thiệm Bộ Châu (Jambudvīpa). 

Tinh  cầu  này  di  chuyển  trong  hư  không,  xoay  chuyển  quanh  núi  Tu  Di 

(Sumeru). Núi Tu Di là trung tâm. Thái dương, mặt trăng, rất nhiều tinh cầu 

đều  xoay  quanh  eo  (khoảng  giữa)  núi  Tu  Di.  Lão  cư  sĩ  Hoàng  Niệm  Tổ 

giảng rất có lý. Quý vị thấy đó: Chẳng phải là Thái Dương hệ (solar system) 

chuyển động trong Ngân Hà Hệ đó ư? 

Hoàng lão cư sĩ gọi trung tâm của Ngân Hà Hệ là núi Tu Di. Núi Tu Di 

chẳng  ở  trên  địa  cầu,  cũng  chẳng  thuộc  Thái  Dương  hệ.  Thiên  văn  học  cổ 

truyền  Trung  Quốc  gọi  trung  tâm  của  Ngân  Hà  Hệ  là  Hoàng  Cực.  Hoàng 

Cực  là  núi  Tu  Di.  Chúng  ta  biết  Hoàng  Đạo  là  quỹ  đạo  của  chín  đại  hành 

tinh42 xoay  quanh  mặt  trời,  chúng  ta  gọi  quỹ  đạo  ấy  là  Hoàng  Đạo.  Trước 

kia,  người  ta  không  biết  địa  cầu  xoay  quanh  mặt  trời,  ngỡ  địa  cầu  là  trung 

tâm, trông thấy các hành tinh (mặt trời, mặt trăng, các ngôi sao) có quỹ đạo 

nên gọi là Hoàng Đạo. Lúc các hành tinh xoay quanh địa cầu, họ phát hiện 

ra Nam Cực và Bắc Cực, hoàn toàn lấy địa cầu làm bản vị. Lão cư sĩ Hoàng 

Niệm Tổ bảo trên thực tế, Phật đã dạy trong kinh, nếu quý vị chú tâm quan 

sát, tư duy, sẽ thấy núi Tu Di chính là trung tâm của Ngân Hà Hệ. 

Hiện nay có người nói trung tâm của Ngân Hà Hệ là lỗ đen (black hole), 

có năng lượng rất lớn, ngay cả ánh sáng chiếu đến lỗ đen cũng bị nuốt mất. 

Đến  bên  nó,  chịu  ảnh  hưởng  bởi  dẫn  lực  (sức  hấp  dẫn,  sức  hút),  ánh  sáng 

đều bị co rút  lại. Năng  lượng  lớn  như thế  đó. Một Ngân  Hà  Hệ  như vậy  là 

một đơn vị thế giới, một ngàn đơn vị thế giới gọi là một tiểu thiên thế giới. 

Ở ngay thiên đỉnh của một đơn vị thế giới (Ngân Hà Hệ) là Sơ Thiền Thiên; 

một Ngân Hà Hệ chỉ có một Sơ Thiền Thiên. Như vậy, một ngàn đơn vị thế 

giới, tức  là  một  ngàn Ngân  Hà  Hệ,  là  một tiểu thiên thế  giới. Ở  ngay thiên 

đỉnh của một tiểu thiên thế giới chính là Nhị Thiền Thiên. Một tiểu thiên thế 

giới chỉ có một Nhị Thiền Thiên. Tiếp đó, lấy tiểu thiên thế giới làm đơn vị, 

hợp  một  ngàn  tiểu  thiên  thế  giới  thành  một  trung  thiên  thế  giới,  trên  thiên 

đỉnh  của  trung  thiên  thế  giới  là  Tam  Thiền  Thiên.  Rồi  lại  dùng  trung  thiên 

thế  giới  làm  đơn  vị,  gộp  một  ngàn  trung  thiên  thế  giới  lại,  gọi  là  một  đại 

thiên thế giới, một đại thiên thế giới chỉ có một Tứ Thiền Thiên. 

Vì vậy, lục đạo là thế giới Sa Bà, thế giới Sa Bà là một tứ thiên hạ, một 

ngàn  Tam  Thiền  Thiên,  một  ngàn  nhân  một ngàn,  thành  một  trăm  vạn  Nhị 

Thiền thiên, lại nhân cho một ngàn, thành mười ức Sơ Thiền Thiên. Vậy thì 

nếu coi một Ngân Hà Hệ là đơn vị thế giới, phạm vi sẽ rất lớn. Chúng ta độ 

chúng sanh, tối thiểu phải phát nguyện độ một cõi như vậy. Sa Bà thế giới là 

bổn  quốc,  quý  vị  phải  có  tâm  lượng  lớn  như  thế.  Quý  vị  phải  dùng  tâm 

lượng ấy đối với hết thảy chúng sanh. Nếu ai đối với chúng sanh thấy chẳng 

thuận  mắt,  tức  là  có  thành  kiến  đối  với  kẻ  ấy,  người  ấy  chẳng  phải  là  học 

Phật,  chẳng  đoạn  được  phiền  não.  Làm  sao  đoạn  được  phiền  não?  Quý  vị 

còn  học  pháp  môn  nào  nữa?  Nguyện  chẳng  phải  là  chuyện  dễ!  Nay  đã  hết 

giờ rồi! 



* 



Chư vị đồng học! 

Chúng  tôi  lại  giảng  tiếp  về  “nguyện  đồng  Phật”,  chẳng  thể  giảng  quá 

nhiều, chỉ đơn giản giảng Tứ Hoằng Thệ Nguyện. 

Phải hiểu chánh xác Tứ Hoằng Thệ Nguyện, phải phát nguyện, phải thực 

hiện, phải làm được những nguyện đó. Bởi lẽ, đoạn được Kiến Tư phiền não 

bèn vượt khỏi lục đạo, thoát ly biển khổ Sa Bà. Niệm Phật là một pháp môn 

nhanh chóng, ổn thỏa, thích đáng, dễ dàng, đơn giản, lại thành tựu thù thắng 

khôn sánh.  Bởi  vậy, trong kinh  này, đức Thế  Tôn bốn  lần  khuyên chúng  ta 

cầu sanh  Tịnh Độ,  một rồi  hai, hai rồi ba, ba rồi bốn  lần khuyên, buốt  lòng 

rát  miệng  như  thế,  tất  cả  chúng  ta  phải  nhớ  kỹ.  Bởi  vậy,  chẳng  thể  không 

đoạn  phiền  não,  chẳng  thể  không  học  pháp  môn.  Pháp  môn  vô  lượng  thệ 

nguyện  học,  nay  chúng  ta  chỉ  học  một  môn,  học  đến  mức  áp dụng  được, 

chuyên tu Tịnh nghiệp. Pháp sư Ấn Quang thường dùng bốn chữ  “chuyên tu 

 Tịnh nghiệp”  để khích lệ, khuyến tấn học nhân. 

Đối  với các kinh  luận khác, tôi đã có  nói rồi,  quý  vị tu  Tịnh  nghiệp thì 

phải  nắm  cho  chắc,  có  nghĩa  là  nắm  chắc  vãng  sanh.  Nếu  quý  vị  còn  có 

nhiều thời  gian thì  nghiên cứu các kinh  giáo khác chẳng trở  ngại  gì, có thể 

học  được.  Nếu  chưa  nắm  chắc  Tịnh  nghiệp,  quý  vị  hãy  nghĩ  xem  có  nên 

buông xuống, chuyên tu hay không? Rất nhiều kinh luận mình chưa học đến 

thì làm thế nào đây? Về Tây Phương Cực Lạc thế giới sẽ học sau, còn trong 

thế gian này, ta không quan tâm đến chúng; vì sao vậy? Ta là hạng căn tánh 

trung hạ, ta không có năng lực ấy! 

Nếu quý  vị thực sự đủ sức, đủ điều kiện  như  vậy  thì được!  Quý  vị  học 

những  điều  đó  để  làm  gì?  Để  giúp  đỡ  người  khác.  Trong  thế  gian  này  có 

những người không thuộc căn cơ Tịnh Độ, họ chẳng thể tiếp nhận kinh giáo 

Tịnh  Độ.  Giống  như Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  trong  một  đời  Ngài,  đức  Phật 

giảng rất nhiều kinh luận, rất phong phú! Bất luận ai tìm đến, đức Phật đều 

có khả năng dạy  hết, đúng  như vậy. Chúng ta không có năng  lực  như Phật, 

tốt nhất là ngoan ngoãn nghe lời, thâm nhập một môn. Thực sự thông được 

một  môn;  thế  nào  là thông? Ngộ  nhập  môn ấy, khai  ngộ, đại triệt, đại  ngộ, 

minh tâm kiến tánh. Trong Tông môn gọi là “minh tâm kiến tánh”, Giáo Hạ 

gọi là “đại khai viên giải”, pháp môn Niệm Phật gọi là “nhất tâm bất loạn”. 

Danh từ khác nhau, nhưng cảnh giới hoàn toàn tương đồng, đều là minh tâm 

kiến  tánh,  đều  cùng  một  cảnh  giới.  Đến  lúc  ấy,  cái  gì  cũng  thông.  Bởi  thế, 

nói:  “Một  kinh  thông,  hết  thảy  kinh  thông”.  Quý  vị  thông  suốt  toàn  bộ, 

chẳng có gì quý vị chẳng thể giảng được! 

Đến lúc đó, tôi có cần phải giảng hết thảy các kinh nữa hay không? Rất 

có thể. Hết thảy các kinh là để tiếp dẫn các căn cơ bất đồng, nhưng tự mình 

thì chuyên tu Tịnh Độ. Quý vị chẳng tin tưởng ư? Quý vị hãy nhìn vào Văn 

Thù Bồ Tát, Phổ Hiền Bồ Tát! Văn Thù, Phổ Hiền giáo hóa hết thảy chúng 

sanh, pháp môn gì cũng nói, nhưng như quý vị thấy trong kinh Hoa Nghiêm 

đó, chính họ phát nguyện cầu sanh Tịnh Độ, mười đại nguyện vương dẫn về 

Cực  Lạc.  Tự  mình  nêu  gương  cho  chúng  ta  thấy,  hòng  bảo  với  đại  chúng: 

“Bất luận các ngươi tu học pháp môn nào, rốt cuộc quay về Tịnh Độ là bậc 

nhất; bất luận tu học pháp môn nào, phải đem công đức tu học của mình hồi 

hướng cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới thảy đều vãng sanh”. 

Chúng  ta  thấy  trong  khoa  phán  của  Vô  Lượng  Thọ  Kinh,  pháp  sư  Từ 

Châu  phán  định  đoạn  cuối  của  phẩm  Tam  Bối  Vãng  Sanh  (Ba  Bậc  Vãng 

Sanh) là  “nhất  tâm tam bối” ,  nghĩa  là đoạn  kinh ấy  nói  về  những  người tu 

các pháp môn Đại Thừa khác, chẳng phải là chuyên tu Tịnh tông. Bất luận tu 

theo tông phái Đại Thừa Phật pháp nào, Hiển giáo, Mật giáo, đến cuối cùng 

đem  công  đức  đã  tu  học  hồi  hướng  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  thì  đều  được  vãng 

sanh cả. Pháp môn rộng lớn thay! Trọn chẳng nhắc tới A Di Đà Phật, chẳng 

tu pháp môn Tịnh Độ, quý vị chẳng thể vãng sanh ư? Không phải vậy! Bất 

luận quý vị tu học pháp  môn nào, chỉ cần quý vị tu có thành tựu; thành tựu 

điều  gì?  Đoạn  được  phiền  não,  mở  mang  trí  huệ,  có  đại  nguyện  độ  chúng 

sanh,  [Phật]  đều  nhất  loạt  hoan  nghênh.  Pháp  môn  rộng  lớn  thay!  Nói  rõ 

hơn, bản kinh ấy giảng về bốn mươi tám đại nguyện của A Di Đà Phật. 

Chúng  tôi  thành  lập  Tịnh  Tông  Học  Hội,  đặc  biệt  lấy  chương  thứ 

sáu  “phát  đại  thệ  nguyện”  của  kinh  Vô  Lượng  Thọ  làm  kinh  văn  để  đọc 

tụng  trong  khóa  sáng,  nhằm  dụng  ý  gì?  Nguyện  như  Phật!  Dụng  ý  là  đây! 

Kinh  văn  để  tụng  vào  khóa  chiều  chọn  từ  phẩm  ba  mươi  hai  đến  phẩm  ba 

mươi  bảy  của  kinh  Vô  Lượng  Thọ  nhằm  dụng  ý  gì?  Hành  như  Phật.  Từ 

phẩm ba mươi hai đến phẩm ba mươi bảy là Như Lai hạnh, nội dung những 

phẩm ấy quý  vị đều đã biết cả rồi: Ngũ Giới, Thập Thiện, chẳng  giảng quá 

cao, quá huyền, quá diệu, rất chất phác, thành thật. Đấy là ưu điểm của kinh 

Vô Lượng Thọ, đặc biệt là bản hội tập, càng đọc, càng thích thú. 

Lão  cư  sĩ  Hạ  Liên  Cư  là  bậc  tái  lai,  chẳng  phải  người  tầm  thường! 

Không phải là tôi nói như vậy, một người có công năng đặc dị ở Mại A Mật 

(Miami),  Mỹ  quốc,  nói  như  thế  đó.  Trong  Phật  pháp,  ta  thường  nói  là  có 

thần thông, người Hoa gọi là  “công năng đặc dị”.  Vị ấy không phải là người 

Hoa, mà là người Mỹ, chưa hề gặp mặt cụ Hạ, trông thấy ảnh cụ Hạ, liền bảo 

với  mọi  người:  “Vị  này  thân  thể  trong  suốt”.  Chúng  ta  chỉ  cần  nghe  nói 

“thân thể trong suốt” thì hiểu có nghĩa là gì? Phiền não đoạn sạch rồi. Phiền 

não thuộc về vô minh, chẳng trong suốt. Thân thể trong suốt, tức phiền não 

đoạn  sạch.  Phiền  não  đoạn  sạch,  há  phải  người  tầm  thường  ư?  A  La  Hán 

đoạn  sạch  Kiến  Tư phiền  não,  nhưng  chưa  đoạn  Trần  Sa  và  Vô  Minh.  Nói 

cách khác, thân A La Hán trong suốt một phần, chẳng trong suốt hoàn toàn. 

Mức độ trong suốt của Bồ Tát phải cao hơn A La Hán, đạt đến quả địa Như 

Lai sẽ hoàn toàn trong suốt, chúng ta thường nói là giống như thủy tinh, như 

lưu ly. 

Hội  tập  chẳng  phải  là  việc  dễ  dàng  gì,  cụ  hội  tập  khéo  như  thế.  Cư  sĩ 

Vương Long Thư đời Tống là người thứ nhất soạn hội tập, cư sĩ Ngụy Mặc 

Thâm là người thứ hai, các bản hội tập ấy vẫn còn! Quý vị mở ba bản hội tập 

ra  so  sánh,  quý  vị  mới  thấy  bản  hội  tập  của  cụ  Hạ  rất  tuyệt,  đúng  là  khiến 

cho  người  đời  phải  khen  là  quán  chỉ43.  Lão  cư  sĩ  Mai  Quang  Hy  tán  thán 

khẳng  định:  “Trong  kinh,  Phật  từng  thọ  ký,  đến  lúc  Phật  pháp  diệt,  tất  cả 

 hết thảy kinh giáo  thảy đều diệt mất, kinh  Vô Lượng Thọ còn  lưu lại trong 

 thế gian này hơn một trăm năm nữa. Bản diệt sau cùng chắc chắn là bản hội 

 tập của lão cư sĩ Hạ Liên Cư”.  

Chúng tôi tin tưởng điều này! Nếu quý vị hỏi  vì  sao  tôi  tin  tưởng? 

Tôi có số  liệu thống kê để  làm căn cứ. Trong  mười  mấy  năm qua, bất  luận 

quốc nội hay quốc ngoại, chưa có ai chẳng yêu thích bản kinh này, cho thấy 

bản  này  rất  khế  cơ!  Khế  lý,  khế  cơ,  bản  này  đương  nhiên  trường  tồn  trong 

thế gian, đó là đạo lý! Bởi thế, chúng tôi hữu duyên được giảng kỹ càng bản 

này  một  lần  nữa để  lưu  lại cho  hậu  học tham khảo. Vì  vậy, chúng tôi  dùng 

bốn  mươi  tám  nguyện  làm  khóa  sáng,  dùng  một  đoạn  kinh  lớn  đức  Phật 

giảng  rất  tường  tận  về  Ngũ  Giới,  Thập  Thiện  làm  khóa  tối.  Khóa  sáng  là 

cảnh  tỉnh chính  mình: Ngày  hôm  nay  tâm  nguyện chúng ta  phải  giống  như 

Phật. Khóa tối là để phản tỉnh, phải sám hối, những gì Phật dạy ta làm, ta có 

làm  được  không?  Những  gì  Phật  dạy  chúng  ta  đừng  làm,  chúng  ta  có  vi 

phạm hay không? Phải phản tỉnh, phải kiểm điểm, sửa lỗi, đổi mới. 

Trước  khi  Hành,  nhất  định  phải  Giải,  chữ  Giải  (解)  ở  đây  hiểu  theo 

nghĩa rộng, tức là liễu giải chân tướng của nhân sanh và vũ trụ, liễu giải hết 

thảy  người,  sự,  vật,  giống  như  trí  huệ  của  Phật,  hiểu  rõ  mọi  thứ,  thấu  hiểu 

mọi thứ, đối với mọi thứ chẳng mê hoặc; xử sự, đãi người, tiếp vật chẳng sai 

lầm. Có  như vậy thì  mới có thể thực sự diễn  nói cho  người khác. Chúng  ta 

thường nghe cổ đức nói:  “Nhất niệm tương ứng nhất niệm Phật; niệm niệm 

 tương  ứng  niệm  niệm  Phật” .  Một  niệm  ấy  tương  ứng  với  gì?  Tương  ứng 

tâm,  nguyện,  giải,  hạnh  của  Phật.  Nếu  quý  vị  chẳng  biết  rõ,  chẳng  hiểu  rõ 

tâm, nguyện, giải, hạnh của Phật thì làm sao tương ứng được? Muốn hiểu rõ, 

muốn  thấu  hiểu  thì  phải  nương  vào  lời  dạy.  Bởi  thế,  khi  Thích  Ca  Mâu  Ni 

Phật còn tại thế, Ngài theo đuổi việc dạy học suốt bốn mươi chín năm. Dạy 

điều  gì? Vẫn dạy chẳng  ngoài  những  điều  “tâm như  Phật tâm, nguyện như 

 Phật nguyện, giải như Phật giải, hành như Phật hành”,  dạy những điều như 

thế. 

Chớ  lấy tri kiến của  mình  làm tiêu chuẩn, chớ  lấy cách  nghĩ, cách  làm, 

cách  nhìn  của  mình  làm  tiêu  chuẩn.  Vì  sao?  Chúng  ta  là  phàm  phu,  thành 

kiến  sai  lầm;  tư  tưởng,  kiến  giải  chẳng  chánh  xác.  Những  điều  Phật  dạy 

trong  kinh  thật  ra  cũng  là  phương  tiện  nói,  vẫn  chưa  phải  là  nói  chân  thật. 

Phật  nói:  Đợi  đến  khi  nào  quý  vị  chứng  đắc  quả  A  La  Hán  rồi,  tức  là  khi 

đoạn  được  Kiến  Tư  phiền  não  rồi,  quý  vị  mới  có  thể  tin  vào  ý  nghĩ,  cách 

nghĩ, cách nhìn của chính mình, đức Phật nói phương tiện như thế. Bây giờ 

đừng  nói  chi  quả  A  La  Hán,  ngay  Sơ  Quả  Tu  Đà  Hoàn  ta  cũng  chẳng  có 

phần, vì sao? Tu Đà Hoàn đã đoạn hết Kiến phiền não, thân kiến, biên kiến, 

kiến thủ kiến, giới thủ kiến, tà kiến, thực sự đoạn sạch. Kiến giải như Phật, 

nhưng  suy  tưởng  vẫn  chưa  giống  hệt  như  Phật.  Kiến  giải  như  Phật,  chứng 

Tiểu Thừa Sơ Quả, trong kinh Hoa Nghiêm của Đại Thừa gọi [địa vị ấy] là 

Sơ Tín Vị Bồ Tát. Ngay địa vị ấy chúng ta còn chưa đạt được, làm sao có thể 

tin vào chính mình được? 

Tu Đà Hoàn, Tư Đà Hàm, A Na Hàm, A La Hán là bốn quả Tiểu Thừa, 

quý  vị  thấy  đối  với  ba  quả  đầu,  đức  Phật  chẳng  nói:  “Các  ngươi  có  thể  tin 

vào suy nghĩ của chính mình!” Nói cách khác, đều chưa thể tin vào suy nghĩ 

của chính  mình. Tôi thường hay nói: “Phải buông xuống thành kiến, vứt bỏ 

cách nghĩ, cách nhìn, cách nói, cách làm của chính mình, tùy thuận sự giáo 

huấn của  đức  Phật”. Trong cách  nghĩ, cách  nhìn đối  với  vũ trụ, đối  với  hết 

thảy con người, sự vật, chúng ta phải coi đức Phật nghĩ như thế nào thì học 

theo như thế đó. Phật thấy như thế nào, ta phải học theo thế ấy. Như vậy là 

đúng!  Dù  đã  chứng  quả  A  La  Hán,  Tiểu  Thừa  thoát  khỏi  lục  đạo,  nhưng 

chưa  ra  khỏi  mười  pháp  giới;  dẫu  mình  là  chánh  giác,  nhưng  còn  kém  Bồ 

Tát rất xa, Bồ Tát là chánh đẳng chánh giác. Bởi vậy, tốt nhất vẫn là tiếp tục 

không  ngừng  tùy  thuận  lời  Phật  răn  dạy,  sẽ  chẳng  sai,  chúng  ta  sẽ  sớm  có 

một ngày thành Vô Thượng Đạo. 

Lời giáo huấn chân thật của chư Phật Như Lai là khuyên chúng ta niệm 

Phật cầu sanh Tây Phương Tịnh Độ; như Thiện Đạo đại sư đã nói:  “Như Lai 

 sở dĩ hưng xuất thế, duy thuyết Di Đà bổn nguyện hải” (Sở dĩ Như Lai xuất 

hiện trong thế gian chỉ nhằm nói ra biển bổn nguyện của Phật Di Đà). Chúng 

ta phải nhớ kỹ, đấy mới là giáo huấn chân thật bậc nhất. Tùy thuận lời giáo 

huấn của đức Phật là tương ứng, đấy mới là  “một niệm tương ứng một niệm 

 Phật, niệm niệm tương ứng niệm niệm Phật”.  

 “Cố  kinh  vân:  Ức  Phật,  niệm  Phật,  hiện  tiền,  đương  lai,  tất  định  kiến 

 Phật” (Bởi  thế,  kinh  dạy:  “Nhớ  Phật,  niệm  Phật,  hiện  tiền,  tương  lai,  nhất 

định thấy Phật”). Mười hai chữ ấy nằm trong kinh văn của chương Đại Thế 

Chí  Bồ  Tát  Niệm  Phật  Viên  Thông  trong  kinh  Lăng  Nghiêm.  Nhớ  Phật, 

niệm Phật là nhớ gì, niệm gì? Phải biết điều này! Nhớ tâm - nguyện - giải - 

hạnh của Phật, niệm tâm - nguyện - giải - hạnh của Phật. Đó gọi là “thực sự 

niệm  Phật”,  chẳng  phải  là  nghĩ  đến  tướng  hảo  hay  danh  hiệu  Phật.  Tướng 

hảo  và  danh  hiệu  là  phương  tiện.  Chẳng  thể  buông  bỏ  phương  tiện,  do 

phương tiện mà nhập chân thật, chân thật là tâm - nguyện - giải - hạnh. 

Chúng ta nghĩ đến tướng hảo của Phật, trông thấy tượng Phật có ba mươi 

hai  tướng,  tám  mươi  vẻ  đẹp,  trông  thấy  tượng  Phật  bèn  nghĩ  đến  tâm  - 

nguyện - giải  - hạnh của Phật. Niệm  một  câu danh  hiệu  A Di  Đà Phật phải 

nghĩ đến thực chất của danh hiệu Phật. Thực chất của danh hiệu Phật là gì? 

Phật tâm, Phật nguyện, Phật giải, Phật hạnh! Ta tự mình niệm một câu Phật 

hiệu, hoặc nghe người khác niệm một câu Phật hiệu, lập tức nhắc nhở, đánh 

thức chính mình, phải giữ tâm mình sao cho tâm giống hệt như Phật, nguyện 

giống hệt như Phật, giải giống hệt như Phật (giải là trí huệ), hạnh giống hệt 

như  Phật  (hạnh  là  đức  hạnh).  Một  câu  Phật  hiệu  chứa  đựng  thật  viên  mãn 

tâm - nguyện - giải - hạnh của Phật, không thiếu sót chút nào. 

Nếu chúng ta lại hỏi: “Có tài liệu tham khảo nào để chúng ta học tập tâm 

- nguyện - giải - hạnh của Phật hay không?” Có chứ! Đơn giản nhất là kinh 

A Di Đà. Đó là tâm - nguyện  - giải  - hạnh của Phật. Tỉ  mỉ  hơn chút  nữa  là 

kinh  Vô  Lượng  Thọ,  tỉ  mỉ  hơn  chút  nữa  là  Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa 

Nghiêm kinh. Cổ đức nói Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm kinh là đại 

bổn của kinh A Di Đà; nay chúng ta niệm kinh A Di Đà chính là niệm tiểu 

bổn kinh Hoa Nghiêm. Vô Lượng Thọ kinh là trung bổn. Ba kinh này giảng 

những điều  rộng  lược khác  nhau. Kinh  A  Di Đà  nói  lược,  nói rất đơn  giản, 

rất thiết yếu, nói lược. Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm kinh nói rộng, 

nói rất chi tiết. Toàn kinh giảng điều gì? Giảng Phật tâm, Phật nguyện, Phật 

giải,  Phật  hạnh.  Quý  vị  nghĩ  xem  có  phải  như  vậy  hay  không?  Hiểu  được 

đạo lý này, quý vị sẽ hiểu vì sao chúng tôi coi trọng nghiên cứu kinh giáo và 

nghiên  cứu  giáo  lý  đến  thế!  Chẳng  có  gì  khác  cả,  chúng  ta  học  Phật  tâm, 

Phật nguyện, Phật giải, Phật hạnh. Đó là niệm Phật, đó là nhớ Phật. 

Sau  câu  “ức  Phật,  niệm  Phật”  là  Quả:  “Hiện  tiền,  tương  lai,  tất  định 

 kiến Phật”.  Hiện tiền là hiện tại, tương lai là sau khi vãng sanh; hiện tiền là 

lúc ta chưa vãng sanh.  “Tất định” : Chúng ta thấy ngữ khí câu này rất khẳng 

định,  người  ấy  lúc  lâm  chung  thấy  Phật  đến  tiếp  dẫn,  nói  với  người  bên 

cạnh:  “Tôi  thấy  A  Di  Đà  Phật  rồi!”  Đó  là  hiện  tiền  thấy  Phật.  Kẻ  ấy  được 

thấy,  chúng  ta  cùng  ở  trong  phòng  bệnh,  chẳng  ai  thấy  cả  mà  kẻ  ấy  thấy 

được. Chuyện này chẳng phải giả, là thật đấy! 

Vào lúc ấy, người bình thường sẽ trông thấy người nhà thân quyến, bảo 

mọi người chung quanh: “Tôi thấy ông X. đến, ổng đứng ngoài cửa”. Những 

người được nhắc đến ấy đều là người nhà, thân quyến của kẻ ấy, đều đã chết 

rồi, lúc ấy kẻ sắp chết trông thấy. Đó có phải  là  người  nhà, thân quyến của 

kẻ ấy hay chăng? Kinh Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện giảng rõ sự tình này: 

Chẳng phải là người nhà, quyến thuộc của kẻ ấy, mà là ai vậy? Là oán thân 

trái  chủ.  Oán  thân  trái  chủ  biến  hiện  ra  hình  dạng  người  nhà,  quyến  thuộc 

đến để làm gì? Đến kéo kẻ ấy đi, kéo kẻ ấy đi tính sổ, trong kinh Địa Tạng, 

đức Phật dạy như vậy. 

Người niệm  Phật phải đặc biệt cẩn thận, người lâm chung nói những 

câu ấy, phải đặc biệt cảnh tỉnh kẻ ấy: “Đừng quan tâm đến! Bất luận thấy ai 

cũng  đừng  quan  tâm  đến,  cứ  nhất  tâm  niệm  Phật.  Ông  (bà)  thấy  A  Di  Đà 

Phật đến tiếp dẫn thì ông (bà) có thể theo Ngài; ngoại trừ A Di Đà Phật ra, 

Phật, Bồ Tát nào khác đến cũng chẳng được theo. Trong số đó chỉ có Quán 

Âm, Thế Chí, A Di Đà Phật, đó là Tây Phương Tam Thánh; còn tất cả Phật, 

Bồ  Tát khác,  ông  (bà)  trông  thấy  đều  chẳng  được  theo.  Vì  sao?  Ma  có  thể 

giả mạo đấy!” 

Ma  giả  mạo  Phật,  Bồ  Tát,  giả  mạo  người  nhà,  quyến  thuộc  đều  chẳng 

phạm  pháp,  nhưng  nó  chẳng  thể  giả  mạo  Bổn  Tôn.  Chúng  ta  tu  Tịnh  Độ, 

Tây Phương Tam  Thánh  là Bổn Tôn của chúng  ta. Yêu  ma quỷ quái chẳng 

thể giả mạo Bổn Tôn, giả mạo Bổn Tôn, thần Hộ Pháp bèn trừng phạt nó, nó 

chẳng dám làm vậy. Nó giả mạo Phật, Bồ Tát khác, hộ pháp thần chẳng can 

thiệp, nhất định chẳng được giả mạo Bổn Tôn. Bởi thế, mọi người đừng sợ 

hãi:  Lúc  lâm  chung  gặp  A  Di  Đà  Phật,  Quán  Âm,  Thế  Chí,  cứ  an  tâm  đi 

theo, đó là thật, chẳng giả đâu!  “Hiện tiền, tương lai, nhất định thấy Phật”.  



---o0o--- 

6.3.1.2. Y Báo diệu nghiêm 

6.3.1.2.1. Tổng thuyết y báo diệu nghiêm 

  

Chúng ta xem tiếp đoạn dưới, giảng về sự mầu nhiệm của Y Báo. Đoạn 

kinh văn này tiếp theo đoạn Tự Phần ở trên, trước hết là: 



 Xá Lợi Phất! Bỉ độ hà cố danh vi Cực Lạc?  

       舍利弗。彼土何故名為極樂。 

       (Này Xá Lợi Phất! Cõi ấy vì sao tên là Cực Lạc?) 



Còn đây là câu giải đáp: 



 Kỳ quốc chúng sanh vô hữu chúng khổ, đản thọ chư lạc, cố danh Cực 

 Lạc.  

       其國眾生。無有眾苦。但受諸樂。故名極樂。 

 (Chúng sanh cõi ấy không có các sự khổ, chỉ hưởng các sự vui, nên tên 

 là Cực Lạc).  



Vì sao thế giới ấy có tên là thế giới Cực Lạc? Câu này giải thích: Chúng 

sanh sống trong thế  giới ấy  gồm có trời,  người, Thanh  Văn, Bồ  Tát, không 

có ba ác đạo, Tây Phương Cực Lạc thế giới không có ba ác đạo. Cư dân nơi 

đó không khổ, không khổ là lạc; vì vậy thế giới ấy tên là Cực Lạc. 

Dưới đoạn  này, chúng tôi  thuyết  minh  đơn  giản  “tổng thuyết, vô chúng 

 khổ, thọ chư lạc” (nói chung, không có các khổ, hưởng các sự vui). Các khổ 

rất  ư  là  nhiều,  trong  kinh  Đại  Thừa,  đức  Phật  nói  có  vô  lượng  khổ;  lại  nói 

đến tám vạn bốn ngàn nỗi khổ. Tám vạn bốn ngàn chẳng phải là nói tùy tiện, 

quý vị hãy tra trong Phật Học Từ Điển, hoặc tra Giáo Thừa Pháp Số, [những 

sách  ấy]  sẽ  thực  sự  liệt  kê  từng  điều  cho  quý  vị  thấy  tám  vạn  bốn  ngàn  sự 

khổ! Trong  nền  giáo  học  nhà Phật, tất cả hết thảy sự khổ quy  nạp thành ba 

loại  lớn,  thường  được  nói  đến  rất  nhiều  trong  khi  dạy  dỗ.  Đại  Thừa  Phật 

pháp cũng thường gọi ba loại lớn ấy là Tam Khổ, tức là ba loại khổ lớn: Thứ 

nhất là Khổ Khổ, thứ hai là Hoại Khổ, thứ ba là Hành Khổ. Trong các từ ngữ 

này, chữ thứ nhất là động từ, chữ thứ hai là danh từ. Như Khổ Khổ, chữ đầu 

là động từ, chữ sau là danh từ. 

Gì gọi là Khổ? Nói chung là  “phiền não bức bách thân tâm”  (nay ta gọi 

là  “áp  lực”),  thân  chịu  áp  lực,  tinh  thần  chịu  áp  lực.  Thân  thể  có  áp  lực, 

chẳng tự tại, rất đau khổ,  nỗi  khổ ấy  nói  mãi chẳng  tận. Phật  lại chia  [Khổ 

Khổ] thành tám  loại  lớn. Vì thế,  Khổ  Khổ cũng  gọi  là Bát  Khổ,  tức  là tám 

thứ Khổ Khổ. Khổ Khổ, Hoại Khổ, Hành Khổ gọi là Tam Khổ; đó là ba loại 

lớn. So Bát Khổ với Tam Khổ thì Tam là ba loại lớn, còn Bát [là những sự 

khổ  nói  chi  tiết  hơn],  thuộc  về  một  loại  trong  ba  loại  [khổ  lớn].  Bát  Khổ 

thuộc về  Khổ Khổ, tám cái khổ nào  vậy?  “Sanh khổ, tử khổ, bệnh khổ,  lão 

khổ” là bốn loại lớn; “Cầu bất đắc khổ, ái biệt ly khổ, oán tắng hội ngộ khổ, 

ngũ  ấm  xí  thạnh  khổ”  (khổ  vì  cầu  chẳng  được,  khổ  vì  yêu  thương  biệt  ly, 

khổ vì chán ghét mà cứ phải gặp gỡ, khổ vì năm ấm lừng lẫy) là bốn loại lớn 

nữa,  gộp  thành  tám  loại,  gọi  là  Bát  Khổ.  Khổ  được  định  nghĩa  như 

sau:  “Phiền não bức bách thân tâm”.  

Chúng ta thấy hết thảy chúng sanh đều chẳng thể tránh khỏi tám loại khổ 

lớn ấy  như đức Thế  Tôn đã  nói. Đã ở trong  lục đạo thì phải chịu  đựng  hết. 

Đúng là người người bình đẳng. Đừng nói là đế vương, ngay cả thiên vương 

– thiên ở đây là Dục Giới. Sắc Giới thiên không có Khổ Khổ, nhưng có Hoại 

Khổ, có Hành Khổ – trong Dục Giới thiên, Khổ Khổ, Hoại Khổ, Hành Khổ 

thảy đều đầy đủ. Đúng là khổ chẳng thể nói nổi! 

Cái ải Sanh Khổ chúng ta đã trải qua, khổ đến mức nào nay đã quên hết 

rồi.  Trong  kinh  đức  Phật  đã  giảng,  chúng  ta  phải  chú  tâm  tư  duy  quán  sát 

mới hiểu được đôi chút. Chúng tôi lấy con người làm thí dụ, tất cả hết thảy 

hữu tình chúng sanh chẳng ra ngoài lệ ấy. Quý vị sanh vào thế gian này là vì 

có duyên với cha mẹ; không có duyên chẳng thể biến thành người cùng một 

nhà.  Đức  Phật  nói  những  duyên  nào?  Duyên  rất  phức  tạp!  Đức  Phật  giảng 

kinh quả thật có phương tiện thiện xảo, Ngài đem những thứ duyên phức tạp 

đó quy nạp thành bốn loại lớn, rất dễ nói. Thứ nhất là báo ân, thứ hai là báo 

oán, thứ ba  là đòi  nợ, thứ tư là trả  nợ. Người cùng  một  nhà chẳng ra  ngoài 

bốn mối quan hệ này. Nếu chẳng có bốn mối quan hệ ấy, chẳng thể trở thành 

người một nhà! 

Trong một đời quý vị, quý vị quen biết bất cứ ai, bất luận nhân vật nào 

cũng đều là bốn mối duyên ấy. Bốn mối duyên ấy sâu, cạn, dầy, mỏng khác 

nhau. Duyên sâu, duyên dầy sẽ biến thành người một nhà. Người duyên cạn, 

duyên  mỏng  hơn  một  chút  biến  thành  thân  thích,  bằng  hữu.  Cạn  hơn  nữa, 

mỏng  hơn  nữa,  sẽ  biến  thành  những  người  quen  thân.  Thậm  chí,  ngay  cả 

những người ta gặp trên đường, cười với họ, gật đầu chào nhau là duyên rất 

cạn.  Phải  có  duyên!  Không  có  duyên,  họ  chẳng  chào  quý  vị.  Thậm  chí, 

người ta bất ngờ gặp ngoài đường, vốn chẳng quen biết, người ta thấy mình 

ngứa mắt, trừng mắt một cái cũng là duyên, nhưng duyên ấy rất cạn, cũng có 

thể là những người ấy cả đời ta chỉ gặp một lần. Cổ nhân thường nói:  “Hữu 

 duyên  thiên  lý  lai  tương  ngộ,  vô  duyên  đối  duyện  bất  tương  phùng” (Hữu 

duyên ngàn dặm gặp nhau, vô duyên đối diện nhìn nhau chẳng màng). 

Vì thế, Phật, Bồ Tát, thiện tri thức thường chỉ dạy chúng ta phải kết thiện 

duyên cùng người khác, phải kết pháp duyên, điều này rất có lý. Đã hiểu bốn 

mối quan hệ giữa người với người, nếu ai trong quá khứ chịu ơn mình, họ sẽ 

đối xử hết sức tốt với ta. Lúc ta gặp gian nan, khốn khổ gì, kẻ ấy chẳng tiếc 

nuối mảy may, toàn tâm toàn lực giúp mình, báo ân mà! Còn báo oán thì kẻ 

ấy  thấy  mình  hoàn  toàn  gai  mắt,  thường  hay  lăng  nhục,  hủy  báng,  dối  trá, 

thậm  chí  làm  thương  tổn  mình,  báo  oán  đấy!  Kẻ  đến  lừa  đảo  tài  vật,  trộm 

cắp của cải của mình đều là đòi nợ. Ai đến giúp quý vị kiếm tiền, giúp cuộc 

sống quý vị được giàu có, dư dật, là trả nợ vậy! 

Chú tâm quan sát, tùy thuận lời đức Phật răn dạy, ai báo ân thì hy vọng 

đôi bên chúng ta ân đức càng sâu, chẳng những càng sâu thêm mà còn phải 

giác  ngộ,  chúng  ta  đền  đáp  bằng  cách  nào?  Phải  giúp  cho  kẻ  ấy  giác  ngộ. 

Với kẻ báo oán, muốn hóa giải oán thì phải có trí huệ, phải có phương tiện 


thiện  xảo.  Phương  pháp  không  nhất  định,  cốt  sao  vận  dụng  hết  sức  thích 

đáng, oán ấy sẽ hóa giải; nhưng nguyên tắc, cương lãnh quan trọng nhất để 

hóa giải oán kết là nhẫn nhục, nhường nhịn. 

Cổ  nhân  thường  dạy  chúng  ta  nghịch  cảnh  xảy  đến  phải  thuận  chịu,  ta 

vĩnh  viễn  gìn  giữ tấm  lòng  nhân từ,  lòng khoan dung, tha thứ, lòng báo ân. 

Người ta đến lừa dối hay đến báo oán là có ân gì với mình? Hóa giải oán kết 

là ân. Huống hồ chẳng cần biết những kẻ ấy có lý hay vô lý, họ đến lừa dối, 

hủy  báng,  khinh  nhục  mình,  không  phải  là  quý  vị  chẳng  có  khả  năng  báo 

thù,  quý  vị  có  năng  lực  ấy,  nhưng  không  báo  thù,  đó  chính  là  đức  hạnh, 

chính là giác ngộ. Trong tâm không oán hận, hiểu rõ ràng, minh bạch, sổ nợ 

của mình với họ đến đây thanh toán xong. Vui mừng, cũng như tôi ghi sổ nợ 

trong quá khứ: Tôi lừa dối anh, trong đời này, anh cũng lừa dối tôi, có đi, có 

lại là huề, rất vui mừng, xóa nợ rồi! 

Ân ở chỗ nào? Thành tựu Nhẫn Nhục Ba La Mật cho mình, Nhẫn Nhục 

Ba  La  Mật  được  hiển  thị  vào  lúc  nào?  Trong  những  lúc  ấy,  quý  vị  thấy  có 

Nhẫn  Nhục  Ba  La  Mật  hay  chăng?  Có  Bát  Nhã  Ba  La  Mật  hay  chăng?  Có 

Thiền  Định  Ba  La  Mật  hay  chăng?  Có  Trì  Giới  Ba  La  Mật  hay  chăng?  Có 

Bố  Thí  Ba  La  Mật  hay  chăng?  Nhẫn  một  điều  là  tu  trọn  sáu  Ba  La  Mật. 

Người ta giúp mình, thành tựu “lục độ đều tu” cho mình, quả là việc tốt, chứ 

không phải  việc  xấu!  Bởi  vậy, quý  vị phải  hiểu đạo  lý ấy, tự  mình thực sự 

thọ dụng, sao chẳng cảm ơn? 

Nếu quý vị chẳng tiếp nhận sự răn dạy của thánh hiền, do thói quen, nhất 

định  chúng  ta  sẽ  làm  sao?  Ôm  lòng  sân  hận,  nay  ta  chẳng  có  năng  lực  thì 

trong tương lai sẽ báo thù, nếu ta có năng lực sẽ phản kháng ngay trong hiện 

tại.  Nhất  định  là  như  vậy!  Thế  thì  oan  oan  tương  báo  đến  bao  giờ  xong? 

Chẳng phải chỉ một đời này đâu! Một đời này lầm lỗi nhỏ nhặt, đời sau càng 

nghiêm trọng hơn, cứ mỗi một đời lại càng nghiêm trọng hơn; hai bên cùng 

đau  khổ,  lầm  lạc  quá!  Bởi  thế,  phải  có  trí  huệ  cao  độ,  phải  thực  sự  nhẫn 

nhục,  hóa  giải oán kết, đôi bên cùng có  lợi. Chỉ có bậc thánh  hiền  mới dạy 

chúng  ta  như  thế,  còn  những  kẻ  tầm  thường  chẳng  thể.  Vậy  thì  bốn  mối 

duyên ấy chúng ta phải hiểu biết rõ ràng. “Sanh” chính là đến thọ sanh. Sanh 

vẫn chưa  giảng  xong, bây  giờ đã  hết  giờ rồi.  A! Ngày  mai chúng tôi  giảng 

tiếp. 



---o0o--- 

Tập 12  



Chư vị đồng học! 

Xin  xem  tiếp phần “Y báo diệu”  (y báo  mầu  nhiệm), chúng ta đọc kinh 

văn tới câu này: 



 Kỳ quốc chúng sanh, vô hữu chúng khổ, đản thọ chư lạc. Cố danh 

 Cực Lạc.  

       其國眾生。無有眾苦。但受諸樂。故名極樂。 

       (Chúng sanh cõi ấy không có các nỗi khổ, chỉ hưởng các niềm vui, nên 

 cõi ấy có tên là Cực Lạc).  



Tiết  trước,  chúng  tôi  đã  giảng  “vô  chúng  khổ”,  đã  nói  đến  Khổ  Khổ, 

Hoại Khổ, Hành Khổ. Trong Khổ Khổ, giảng tám thứ khổ: sanh, lão, bệnh, 

tử, cầu chẳng được, thương yêu chia lìa, chán ghét phải gặp gỡ, năm Ấm lẫy 

lừng.  Tám  thứ  phiền  não  ấy  bức  bách  thân  tâm,  nói  theo  kiểu  bây  giờ  là 

“thân  thể  chịu  áp  lực  rất  lớn,  tâm  tình  chịu  áp  lực  rất  lớn”.  Ở  phần  trên, 

chúng tôi đã giảng đến Sanh, tức Sanh Khổ. Thật ra, chúng tôi nói Sanh Khổ 

vẫn chưa xong. Trước hết, nói đến việc thọ sanh hay đầu thai, đầu thai (sanh 

vào thai mẹ) thì có bốn duyên: Báo Ân, Báo Oán, Trả Nợ, Đòi Nợ. 

Con  người, thật ra  là  hết thảy động  vật, xả thân thọ sanh trong  lục đạo, 

nói chung chẳng ngoài bốn duyên. Chúng ta liễu giải chân tướng của sự thật 

ấy,  nhất  định  phải  nhớ  cho  thật  kỹ:  Nhất  định  đừng  để  thiếu  nợ,  nhất  định 

chẳng nên kết oán. Hai việc ấy trọng yếu hơn bất cứ gì khác. Trong một đời 

này, chúng  ta gặp được thánh  nhân  giáo huấn  nên  hiểu biết. Nếu trong  một 

đời  này,  chúng  ta  chẳng  gặp  được  thánh  nhân  giáo  huấn  sẽ  chẳng  hiểu, 

chẳng biết, chẳng thể liễu giải đạo lý ấy, chẳng liễu giải chân tướng sự thật; 

thử hỏi có kết oán cừu với chúng sanh hay chăng? Chắc chắn là có! Có thiếu 

nợ hay chăng? Chắc chắn là có! Thiếu nợ người những gì? Chiếm tiện nghi 

của  người  ta,  đó  là  thiếu  nợ.  Thiếu  nợ  thì  phải  trả  nợ,  kết  oán  phải  bị  báo 

đền, oan oan tương báo mãi chẳng thôi. Sự tình ấy đáng sợ, đáng hoảng hốt 

hơn bất cứ chuyện gì khác. 

Con người chẳng biết chịu lép! Chịu lép là có phước, nói như vậy chẳng 

sai chút nào! Vì sao chịu lép là phước? Chịu lép thì nghiệp chướng từ trước 

bèn tiêu, tu như thế nào? Tu hành: Hành (行) là hành vi, hành vi sai lầm; Tu 

(修) là sửa cho đúng, sửa đổi cho đúng những hành vi sai lầm thì gọi là “tu 

hành”. Từ trước đến nay, chúng ta chẳng chịu thiệt; ý niệm ấy, hành vi ấy là 

sai  lầm.  Nói  chung,  khi  chúng  ta  bị  thiệt  thòi,  bị  lừa  gạt,  bèn  oán  hận,  bèn 

mong báo thù. Hễ tâm niệm ấy khởi lên thì chủng tử bèn gieo vào A Lại Da 

Thức, tương lai gặp duyên, chủng tử ấy sẽ khởi hiện hành rất phiền phức, rất 

đáng sợ! 

Phải  làm  sao  chân  chánh  giác  ngộ,  thực  sự  hiểu  thấu  suốt  giống  như 

Phật! Trong một đời này, nhất định chẳng kết oán cừu với người khác. Mình 

bị thiệt thòi chuyện chi, bị người khác lừa gạt điều gì, bị người khác hãm hại 

như  thế  nào,  trong  tâm  cảm  thấy  như  không  chuyện  gì  xảy  ra,  nhất  định 

chẳng để tâm, đó gọi là  “tu hành”.  Chẳng có tâm oán hận, chẳng có tâm báo 

thù. Sửa đổi như thế; đời sau lúc gặp lại sẽ thành bạn bè tốt. Giải được oán 

kết rồi, hóa giải rồi thì đó chính là phước. Người bị thiệt thòi trong tương lai 

nhất  định  có  phước  báo.  Chẳng  chịu  thiệt  thòi,  ôm  hận  trong  lòng,  niệm 

niệm chẳng quên, sau này gặp lại nhau, báo thù, oan oan tương báo. Báo thù 

như vậy chẳng phải  là đôi bên đều đau khổ  ư? Đó  là họa, đâu phải phước! 

Đời  đời  kiếp  kiếp,  oan  oan  tương  báo  không  xong,  quý  vị  nói  xem:  Chẳng 

phải là rất khổ ư? 

Oan gia đối đầu phải là hai bên, nếu một bên đã giác ngộ sẽ bèn hóa giải. 

Chúng  ta  chẳng  cần  đợi  người  khác  giác  ngộ,  tự  mình  hãy  giác  ngộ;  hễ  tự 

mình giác ngộ sẽ hóa giải. Cam lòng chịu thiệt, cam lòng bị lừa gạt, nhất tâm 

nhất  ý  tích  cực  nỗ  lực  tu  học,  học  tập,  nỗ  lực  niệm  Phật,  quyết  định  trong 

một  đời  này  sanh  về  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới.  Đến  Tây  Phương  Cực 

Lạc thế giới rồi, trí huệ  mở mang, đức năng, thần thông hiện tiền, thả chiếc 

bè  Từ,  lại  trở  vào  chín pháp  giới  giúp  đỡ  chúng  sanh  hữu  duyên  trong  quá 

khứ. Duyên gì vậy? Chính là những kẻ ân, oán, đền nợ, đòi nợ, họ có những 

duyên ấy cùng ta, chúng ta giúp đỡ họ, độ họ. 

Hãy  nhớ  kỹ  “Phật  chẳng  độ  kẻ  vô  duyên”,  chỉ  cần  có  duyên  là  quý  vị 

đều có thể dùng trí huệ, phương tiện thiện xảo giúp đỡ họ phá mê khai ngộ, 

chuyển phàm thành thánh. Phải hiểu đạo lý này, phải liễu giải chân tướng sự 

thật. Thành tựu người khác chính là thành tựu đức hạnh, trí huệ, thần thông, 

phước báo của chính mình. Chướng ngại, ngăn trở người khác, dù hữu ý hay 

vô  ý  gây  thương  tổn  người  khác,  ngạn  ngữ  gọi  là  “tổn  người,  lợi 

 mình”.  Nhất định chớ  nên tổn  người  lợi mình!  Nếu quý  vị  vị kỷ44,  một đời 

này  thọ  mạng  rất  ngắn,  có  thể  hưởng  nhiều  lợi ích,  thụ  hưởng  lâu  dài  ư? 

Nhưng  tội  báo  trong  tam  đồ,  trong  địa  ngục,  chẳng  biết  phải  chịu  khổ  như 

thế  gấp  trăm,  gấp  ngàn,  gấp  vạn  lần,  cớ  gì  cứ phải  làm  những  chuyện  như 

thế? 

Trước  kia,  thầy  Lý  có  kể  cho  chúng  tôi  một  câu  chuyện,  thuộc  loại 

chuyện  ngụ  ngôn,  thầy  kể  đâu  chừng  mấy  lần.  Bởi  vậy,  chúng  tôi  có  ấn 

tượng  rất  sâu.  Thầy  kể  chuyện  một  gã  thầy  lang  bất  tài  giết  người.  Chẳng 

phải là cố ý, nhưng y thuật không cao minh nên chẩn đoán sai lầm, dùng trật 

thuốc! Phàm ai để cho thầy  lang chữa bệnh, bệnh  nhẹ không sao, còn bệnh 

nặng mời gã đến, trị một cái là chết, làm chết chẳng ít người! Đến lúc chính 

gã  chết,  tiểu  quỷ  bắt  đi,  giải  đến  chỗ  vua  Diêm  La.  Gã  ta  đến  trước  điện 

Diêm La, thấy trong điện Diêm La có không ít người, đều là những người bị 

gã làm chết. Vua Diêm La phán đày gã thầy  lang  xuống 

tầng địa ngục thứ mười tám, gã tâu cùng vua Diêm La: 

- Oan uổng! Tôi đâu cố ý hại người! Vì tôi y thuật không cao minh, dùng 

sai thuốc, tôi chẳng cố ý giết hại họ! 

- Chẳng phải cố ý, nhưng mạng người nhiều như thế, mi phải gánh chịu. 

Trước hết đọa địa ngục, từ địa ngục trở ra lại phải đền mạng. Hữu ý thì hữu 

ý đền mạng, vô ý thì vô ý đền mạng, vô ý là ngộ sát. Chẳng tránh khỏi nhân 

quả, cổ nhân nói đúng đấy, chẳng giả đâu; nhân duyên quả báo tơ hào chẳng 

sai, tống hắn xuống địa ngục tầng thứ mười tám! 

Xuống  đến  địa  ngục  vẫn  kêu  oan,  chẳng  cam  lòng,  chạy  loạn  lên  trong 

địa  ngục.  Gây  náo  loạn  như  thế,  chợt  nghe  phía  dưới  có  người  nói:  “Lão 

huynh! Ông đừng chạy lung tung như thế. Ông vừa cất bước, tro bụi đều rớt 

đầy xuống người tôi!” Ông ta nghĩ: “Mình đã ở tầng địa ngục thứ mười tám, 

sao còn có tầng địa ngục thứ mười chín?” Bèn hỏi: “Lão huynh làm gì vậy?” 

- Tôi dạy học! Thầy thuốc dở làm chết người đọa tầng địa ngục thứ mười 

tám. Thầy dạy dở đọa tầng địa ngục thứ mười chín, tức là anh dạy học, dạy 

lầm con em người ta còn nặng tội hơn thầy thuốc dở làm chết người. 

Nhưng quý  vị phải biết: Một  vị thầy  giỏi  có công đức cả pháp thế  gian 

lẫn pháp xuất thế gian không gì sánh bằng được. Ở Trung Quốc, quý vị thấy 

có  ai  sánh  bằng  Khổng  lão  phu  tử  hay  chăng?  Ngài  có  công  đức  gì?  Dạy 

học!  Ông  thầy  tốt  chẳng  dạy  lầm  con  em  người  ta.  Quý  vị  thấy  Thích  Ca 

Mâu Ni Phật là vị thầy tốt, tuyệt đối chẳng dạy người lầm lạc, dạy suốt bốn 

mươi  chín  năm.  Bởi  thế,  công  đức  dạy  học  của  đức  Phật  là  bậc  nhất  trong 

mọi pháp thế gian lẫn pháp xuất thế gian. Dạy học phải gánh lấy trách nhiệm 

nhân  quả,  giống  như  thầy  thuốc  vậy.  Dạy  học  vụng  về  phải  đọa  tầng  địa 

ngục thứ mười chín! Đó là ngụ ngôn, chưa chắc là sự thật, nhưng quý vị phải 

hiểu,  như  chúng  ta  mới  vừa  đọc  trong  kinh,  tôn  giả  Châu  Lợi  Bàn  Đà  Già 

đời  xưa  kia  là  Tam  Tạng  pháp  sư:  Tuy  không  dạy  sai  lầm,  nhưng  vì  tiếc 

pháp,  dạy  cho  người  ta,  chỉ  dạy  một  nửa,  nửa  sau  không  dạy.  Vì  sao?  Sợ 

người  trong  tương  lai  hơn  mình,  đấy  là  gì?  Tâm  ghen  ghét,  tiếc  pháp!  Đọa 

địa ngục, tội báo địa ngục mãn rồi, được ra, tuy được làm thân người, nhưng 

ngu si! Tiếc pháp mắc quả báo ngu si như thế, chúng ta phải hiểu việc ấy. 

Ở  Trung  Quốc,  công  án  “dã  hồ”  (chồn  hoang)  trong  Thiền  Tông  rất 

nhiều người biết. Con chồn hoang ấy trong năm trăm năm trước là một pháp 

sư  giảng  kinh,  thuyết  pháp,  nói  sai  một  câu,  tức  là  nói  câu  chuyển  ngữ sai 

một  chữ.  Nói  sai  một  chữ  thôi,  bị  quả  báo  đọa  làm  thân  chồn  hoang  năm 

trăm  năm,  được  Bách  Trượng  đại  sư  cứu  vớt.  Nếu  chẳng  gặp  ngài  Bách 

Trượng, vẫn phải thọ tội trong đường súc sanh; nghĩa là gì? Dạy học chẳng 

thể không cẩn thận. 

Biết  thì  nói  biết,  không  biết  nói  không  biết,  chẳng  được  miễn  cưỡng 

không biết nói biết, chẳng được thể diện hão. Người ta đến hỏi  mình,  mình 

không  biết  cảm  thấy  quê  quá,  phải  dùng  đại  điều  gì  đó  để  đáp  cho  xuông, 

làm  vậy  rất  đáng  sợ!  Nếu  quý  vị  dạy  điều  gì  sai  lầm,  hãy  nghĩ  đến  chuyện 

con chồn hoang trong nhà Thiền, hãy nghĩ đến Châu Lợi Bàn Đà Già, mình 

sẽ gặp phải quả báo. Nếu nói người ta đến hỏi mình, cái gì mình cũng không 

biết thì làm cách nào đây? Niệm A Di Đà Phật là xong. A Di Đà Phật là vô 

thượng pháp môn, quyết định chẳng hại người, quyết định chẳng dối người. 

Khuyên  mọi  người  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  thù  thắng  hơn  bất  cứ  gì  khác.  Sao 

chúng  ta  không  làm  như  vậy?  Các  đại  đức,  thiện  tri  thức  xưa  kia  làm  như 

vậy  không  ít; bất  luận quý  vị  hỏi các Ngài điều  gì, các Ngài đều  niệm  một 

câu Nam Mô  A Di Đà  Phật. Ngoại trừ  một câu  A  Di Đà Phật ra, chẳng có 

câu  thứ  hai  nào  hết.  Các  Ngài  tự  mình  tu  hành  thành  công,  dạy  hết  thảy 

chúng sanh cũng thành công, đạo lý ấy hết sức sâu xa. 

Chúng tôi  giảng pháp  nhiều  năm,  nói thật  ra, cũng  nêu  lên vô lượng  vô 

biên  Phật  pháp,  nhưng  đến  cuối  cùng  đều  quy  vào  một  câu  A  Di  Đà  Phật. 

Quý vị nêu lên một câu A Di Đà Phật, đấy chính là vô thượng pháp bảo. Vạn 

pháp  quy  nhất,  nhất  là  gì?  Nhất  chính  là  một  câu  danh  hiệu,  vạn  đức  hồng 

danh.  Nhất  quy  về  đâu?  Quy  về  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới.  Đến  Tây 

Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  được  oai  thần  và  bổn  nguyện  của  A  Di  Đà  Phật 

gia trì. Tu học trong hoàn cảnh ấy, một đời chứng đắc quả Phật rốt ráo viên 

mãn  chẳng  thể  nghĩ  bàn!  Đúng  là  như trong  kinh  nói:  “Vô  hữu  chúng  khổ, 

 đản thọ chư lạc”  (không có các khổ, chỉ hưởng các vui) nên thế giới ấy tên 

là Cực Lạc, quyết định chẳng sai! 

Bởi  vậy,  chúng  ta  phải  hiểu  rõ  nhân  duyên  của  việc  đầu  thai,  giữa  con 

người  với  nhau  không  tránh  khỏi  bốn  duyên  ấy.  Sanh  là  khổ,  phần  trên  đã 

giảng rồi, chúng tôi đã nói rồi, [quý vị] quên rồi! Trong kinh đức Phật giảng 

rất  rõ  ràng,  quý  vị  đầu  thai  thì  đầu  thai  là  mê  hoặc;  nếu  quý  vị  hiểu  rất  rõ 

ràng, rất tỉnh táo, sẽ chẳng đầu thai nữa. Hữu tình đến đầu thai, đến thọ sanh 

trong lục đạo do nguyên nhân nào? Trong kinh Phật nói là vì dâm dục. Hết 

thảy  chúng  sanh  (chỉ  lục  đạo  chúng  sanh) đều  lấy  dâm  dục  làm  tánh  mạng 

chánh, đều đến đầu thai như thế. Nếu lúc đầu thai, quý vị mang thân nữ, tức 

là  quý  vị  thích  thân  nữ  bèn  mang  thân  nữ;  nếu  thích  thân  nam,  bèn  mang 

thân nam. Bởi  vậy, chẳng  đoạn  tình  dục, 

chẳng thể không đầu thai. 

Do đó, chẳng đoạn tình dục, chẳng thoát khỏi  lục đạo  luân  hồi. Vì  vậy, 

giới luật tại gia, đặt Sát làm đầu, chẳng sát sanh, chứ không phải tà dâm; còn 

trong giới luật xuất gia, chẳng dâm là điều đầu tiên. Vì sao? Xuất gia muốn 

liễu  sanh  tử,  muốn  thoát  tam  giới,  chẳng  đoạn  dâm  dục  sẽ  chẳng  thể  thoát 

tam giới được. Trong kinh Lăng Nghiêm, đức Phật nói rất tường tận: Dục là 

cội gốc của luân hồi lục đạo; chẳng nhổ tận rễ, làm sao ly khai lục đạo được? 

Bởi vậy, quý vị đầu thai, sau khi đầu thai, nằm trong bụng mẹ, đức Phật gọi 

mười  tháng  hoài  thai  ấy  là  “thai  ngục”,  trong  bụng  mẹ  chịu  nỗi  khổ  giống 

như trong địa ngục. Khi mẹ uống một chén nước lạnh, quý vị cảm thấy như 

đang ở trong địa ngục Hàn Băng. Mẹ ăn thứ gì nóng, cảm thấy như đang ở 

trong Đại Hỏa địa ngục, khổ chẳng thể nói nổi, “thai ngục” là như vậy! Bởi 

thế, mười tháng hoài thai, quên sạch sành sanh những ký ức thuộc đời trước, 

rất khổ! Chúng ta phải tin vào sự kiện này. 

Trong quá khứ, tôi có  một  người bạn  già, đứa con của ông ta độ chừng 

mười  mấy tuổi, rất  khờ khạo. Ông ta bảo  tôi: “Đứa  nhỏ  này  hồi bé  hết sức 

thông  minh,  lên  ba  bốn  tuổi  mắc  phải  một  trận  bệnh  nặng.  Lành  bệnh  rồi, 

thông  minh, ký ức đâu  mất  hết!” Một trận bệnh  nặng trong  thế gian còn có 

thể khiến ký ức bị mất, mất sạch thông minh, trí huệ. Thời gian mười tháng 

rất dài, ở trong thai, tất cả hết thảy ký ức đời trước đều quên sạch hết, đẻ ra 

không biết gì hết. Trong kinh Phật nói: Thai nhi nằm trong bụng mẹ cứ mỗi 

bảy  ngày  lại  biến  hóa,  đức  Phật  giảng  sự  biến  hóa  cách  mỗi  bảy  ngày  rất 

tường  tận,  đó  là  “khổ  chẳng  thể  nói  nổi”.  Bởi  vậy,  đứa  nhỏ  sanh  ra,  âm 

thanh thứ nhất là gì? Quý vị có chú ý chăng? Âm thanh thứ nhất là “khổ a!” 

Sanh ra là khổ, khổ suốt đời, đó là Sanh Khổ! 

Có một số nhỏ trẻ sanh ra còn nhớ được chuyện đời trước là do nguyên 

nhân  gì?  Trong  kinh,  đức  Phật  gọi  tình  trạng  đó  là  “đoạt  thai”.  Lúc  mẹ  nó 

hoài thai chẳng phải  là  hoài thai  nó,  mà  là  mang thần thức của người khác. 

Kẻ  ấy  đến  đòi  nợ,  nhưng  không  thiếu  nợ  nhiều  lắm.  Người  mẹ  mang  thai 

phải thọ  tội, phải chịu tội  hoài  thai  mười tháng, thân thể chẳng được  thong 

dong. Vừa sanh ra liền chết, tức là thần thức ly khai liền, vì sao? Hai bên chỉ 

có quan hệ đến đó mà thôi; nhưng kẻ khác có duyên đối với gia đình đó, khi 

thần thức kẻ kia vừa ly khai, thần thức kẻ này bèn dựa ngay vào thân thể đó. 

Nói cách khác  là thay đổi thần thức, trong nhà Phật  gọi chuyện ấy  là “đoạt 

thai”.  Lúc  hoài thai chẳng phải kẻ  này,  lúc sanh ra kẻ  này  mới đến. Vì thế, 

cái  gì  nó  cũng  hiểu  rõ,  chẳng  quên  một  mảy  sự  tình  đời  trước;  nhưng  hiện 

thời  biến  thành  một  đứa  trẻ  nhỏ.  Cũng  có  lúc  đứa  trẻ  [mới  sanh  ra  đã]  nói 

được,  mọi  người  chẳng  chấp  thuận,  cho  nó  là  quái  vật.  Bị  quở  như  vậy 

chẳng dám nói nữa, nhưng hiểu rành rẽ, minh bạch. Đoạt thai chỉ là một số 

ít, nhưng không phải chẳng có. Người đoạt thai như vậy không có Sanh Khổ, 

không phải ở trong thai mười tháng, chẳng chịu nỗi khổ thai ngục; nhưng đó 

chỉ là thiểu số, hết sức là ít! 

Hễ có sanh thì nhất định có lão, cho nên con người phải giác ngộ. Thích 

Ca Mâu Ni Phật vì chúng ta thị hiện: Ngài có giác tánh rất cao, hết sức linh 

mẫn,  linh  hoạt  mẫn  tiệp.  Tuy  mình  chưa  già,  nhưng  trông  thấy  người  già, 

trông thấy nỗi khổ của người già cả, lập tức nghĩ trong tương lai mình có bị 

già  hay  không?  Già  rồi  có  giống  như  người  kia  hay  không?  Cảm  thấy  rất 

hoảng  sợ.  Người  sống  trong  thế  gian  sống  nhờ  vào  ngũ  cốc  và  các  món 

lương thực, chẳng thể không sanh bệnh. Dẫu tự mình chưa sanh bệnh, nhưng 

thấy  người  khác  mắc  bệnh  khổ  sở  mọi  bề  như  thế  liền  giác  ngộ.  Những 

tướng  ấy  (sanh,  lão,  bệnh,  tử)  không  một  cá  nhân  nào  có  thể  tránh  khỏi 

được. 

Sanh - lão - bệnh - tử là tướng bày ra trước mắt ta mỗi ngày, vây bủa ta 

khắp bốn phía, thời thời khắc khắc cảnh cáo chúng ta, nhưng quý vị có nhận 

biết  hay  không?  Trong  Phật  pháp  nói  người  thiện  căn  sâu  dầy  rất  dễ  nhận 

biết. Nhận biết rồi, liền nghĩ cách giải quyết vấn đề như thế nào? Tất cả hết 

thảy phương pháp thế gian đều chẳng thể giải quyết được chuyện này! Thích 

Ca Mâu Ni Phật vứt bỏ ngôi vua, vứt bỏ sự hưởng thụ vinh hoa, phú quý, đi 

tu, đi xuất gia, để giải quyết vấn đề “tử sanh đại sự” ấy. 

Chư vị đồng tu phải nghe cho kỹ! Tôi chẳng nói “sanh tử” mà nói là “tử 

sanh”. Sanh tử là từ sanh đến tử đã xong, tử sanh không có ý nghĩa như vậy. 

Chết rồi, cách mấy ngày lại sanh ở chỗ nào đó. Tử sanh vĩnh viễn tuần hoàn, 

vĩnh  viễn chẳng  gián đoạn. Đấy  là  luân  hồi, chuyện  này  rất  rắc rối.  Nếu tử 

lẫn  sanh  đều  chẳng  có  thì  tốt  quá,  không  còn  có  chuyện  gì  nữa.  Tử  rồi  lại 

sanh,  sanh  rồi  lại  tử,  tử  rồi  lại  sanh,  phiền  phức  quá!  Trong  kinh,  đức  Phật 

nói lục đạo chúng sanh nhọc nhằn sanh tử, đều là chân tướng sự thật. Chúng 

ta có bao giờ nghĩ đến sanh - lão - bệnh - tử hay chăng? Sanh Khổ có nhân là 

dục ái, phải trừ dục ái, phải đoạn cái nhân sanh tử. Đó là điều đức Phật dạy. 

Suy  lão,  ngạn  ngữ  cổ  Trung  Quốc  nói  rất  hay:  “Ưu  năng  sử  nhân 

 lão” (Lo buồn  lo  khiến  con  người  già  cỗi).  Một  con  người  trong  đời  ưu  lự 

quá  nhiều,  vướng  mắc  quá  nhiều,  buông  không  được,  rất  dễ  dàng  suy  lão. 

Ưu  tư  khiến  con  người  già  cỗi!  Lại  nói: “Bệnh  tùng  khẩu  nhập,  họa  tùng 

 khẩu xuất” , những câu như vậy đều rất có lý. Nhiều chứng bệnh, đa phần là 

vì tham ăn, tham uống, ăn bậy bạ. Gần đây nhất, có nhiều báo cáo cho thấy 

virus  gây  bệnh  SARS  do  đâu  mà  có?  Không  ít  người  nói  do  từ  động  vật 

hoang dã. Ở phía Nam Trung Quốc, người ta thích ăn thịt động vật hoang dã 

(“dã vị”). Hiện tại, người ta truy tìm căn nguyên bệnh SARS, nghi ngờ bệnh 

này  hình  như  truyền  từ  các  món  dã  vị.  Đấy  đều  là  truy  tầm  trên  sự  tướng 

biểu hiện, thực sự đã chứng minh “họa tùng khẩu nhập” , tham ăn! Phật dạy 

chúng  ta:  Nguyên  nhân  chân  chánh  chẳng  ngoài  nhân  quả  nghiệp  báo;  nói 

như vậy mới là thực sự thấu triệt, mới giải thích minh bạch được. 

Như trong kinh  nói,  lục đạo phàm phu  trong tâm chẳng buông  Kiến Tư 

phiền não xuống được, liền phải thọ nghiệp báo. Thiện nghiệp thì được thiện 

quả nơi ba đường lành; ác nghiệp thì nhất định phải thọ báo nơi ba đường ác. 

Nhưng đối với hết thảy chúng sanh, ta chẳng tìm được người nào thuần thiện 

không ác, tìm không ra; cũng chẳng tìm được một ai thuần ác vô thiện. Hạnh 

nghiệp  của  hết  thảy  chúng  sanh  là  thiện  -  ác  lẫn  lộn,  mỗi  một  chúng  sanh 

vừa  có  thiện  vừa  có  ác,  nhưng  có  nặng  -  nhẹ,  nhiều  -  ít,  lớn  -  nhỏ  chẳng 

giống  nhau.  Vì  thế,  sau  khi  thọ  sanh,  quả  báo  chẳng  giống  nhau.  Thiện 

nhiều,  ác  ít,  trong  đời  này  sẽ  hưởng  phước  báo  nhiều,  tai  nạn  ít.  Nếu  ác 

nhiều, thiện ít, một đời này phải gặp lắm đổ vỡ; nhưng vì có chút điều thiện, 

nên  cũng  có  những  thời  gian  ngắn  rất  bình  tịnh.  Nói  chung,  chẳng  ngoài 

nhân quả báo ứng, quý vị phải thực sự hiểu được đạo lý này, liễu giải chân 

tướng  sự thật  này,  mới  hòng  bổ  cứu  trong  một  đời  này,  tức  là  có  thể  xoay 

chuyển quả báo và vận mạng. 

Thiền sư Vân Cốc dạy Viên Liễu Phàm điều này. Tiên sinh Liễu Phàm là 

người đọc sách, có trí huệ, vừa nghe bèn hiểu rõ, lại chịu làm theo. Đổi lỗi, 

hướng  lành  hết  sức  tích  cực,  thực  sự  thay  đổi  quả  báo,  thay  đổi  rất  nhanh, 

thay đổi rất hữu hiệu. Cuốn sách thứ nhất tôi đọc khi học Phật là Liễu Phàm 

Tứ  Huấn  do  lão  cư  sĩ  Châu  Kính  Trụ  tặng.  Khi  tôi  có  được  cuốn  sách  nhỏ 

đó,  xem  từ  đầu  đến  cuối  hơn  ba  mươi  lần,  hết  sức  cảm  động;  vì  tôi  lúc  trẻ 

tuổi đã phạm những tật giống như tiên sinh Viên Liễu Phàm, nhưng bất luận 

trí  huệ  hay  phước  báo  của  tôi  đều  chẳng  bằng  tiên  sinh  Liễu  Phàm,  cuộc 

sống của tôi còn đáng thương  hơn  nữa, càng khổ hơn  nữa! Có  một phương 

pháp thay đổi vận mạng như thế thì tốt quá, như gặp được vật quý báu nhất, 

tiếp nhận lời thầy răn dạy, tiếp thọ thiện tri thức chỉ dạy. 

Tôi  quen  biết  lão  cư  sĩ  Châu  Kính  Trụ,  hình  như  cụ  đã  sáu  mươi  tám 

tuổi, tôi mới hai mươi sáu. Lão cư sĩ hết sức yêu thương, che chở bọn người 

trẻ tuổi chúng tôi, nhất là thấy ai đọc thiện thư liền nẩy lòng ưa thích, có thể 

y giáo phụng hành thì cụ bèn đặc biệt yêu mến người ấy. Đúng là xem như 

con của chính mình vậy. Cụ dạy chúng tôi phải biết nhân quả báo ứng, dạy 

chúng  tôi  phải  biết  sửa  lỗi  làm  lành,  “chớ  làm  các  điều  ác,  vâng  làm  các 

 điều lành”.  Chúng tôi tiếp thọ sự giáo huấn từ bi, thiện  ý của cụ, được thật 

nhiều lợi ích, có dịp chuyển được sanh - lão - bệnh - tử của cả một đời mình. 

Đúng  là  giảm  chậm  sự  lão  hóa,  chẳng  phải  là  không  già,  nhưng  là  giảm 

chậm,  giống  như kéo dài thời  gian  vậy. Điều  này  về sau  học Phật,  mới dần 

dần hiểu ra đạo lý, đó chính là như cổ nhân nói  “ưu lự khiến con người già 

 cỗi”.  Đối với hết thảy sự trong thế gian tôi xem nhẹ hơn, chẳng còn bận lòng 

nữa. 

Từ nhỏ hiếu học, thích đọc sách, lúc tuổi trẻ sống rất khổ, thâu nhập ít ỏi. 

Vì  thế,  những  người  tuổi  trẻ  thường  tìm  đến  những  nơi  ăn  chơi,  chúng  tôi 

tuyệt đối chẳng dám la cà, gần gũi. Nguyên nhân gì? Chẳng có tiền bạc. Bởi 

thế, tuổi trẻ sanh trong nhà giàu có chưa phải là chuyện tốt. Người gia cảnh 

bần  cùng  chẳng  dám  đến  những  nơi  ăn  chơi,  suy  nghĩ  cuộc  sống  tương  lai 

của  mình  sẽ  ra  sao?  Nếu  chẳng  phát  phẫn,  chẳng  nỗ  lực,  chẳng  gắng  học 

hành giỏi giang, sau này sẽ ra sao? Bởi thế chúng tôi có quan niệm khác với 

những người tuổi trẻ. Khi họ rảnh rỗi, thường đến những nơi ăn chơi vui thú, 

tôi gần gũi những vị thầy nổi tiếng. Tôi đi đến đâu? Đến thư viện, tiệm sách, 

đấy là những nơi tôi la cà. 

Không  có  tiền  mua  sách  thì  đến  tiệm  đọc  sách.  Ở  tiệm  sách  có  lúc  giở 

sách  ra,  đọc  cả  một  hai  tiếng.  Xem  xong,  đặt  trả  sách  lên  giá,  đi  qua  tiệm 

khác  xem sách. Người thời đó rất tử tế, tôi thường  ghé tiệm sách, chủ tiệm 

quen mặt, có lúc còn giới thiệu sách hay cho chúng tôi xem. Chúng tôi muốn 

mua, không có tiền, không sao cả! Cứ lấy trước, khi nào có tiền trả sau. Chủ 

tiệm  tin  tôi,  hễ  lúc  nào  tôi  có  tiền  sẽ  mau  mắn  đem  đến  trả,  có  tín  nhiệm. 

Hầu  như mấy tiệm sách ở Đài  Bắc, tôi đến  mua sách đều có thể  ghi  nợ, có 

tín nhiệm mà! Vì tâm địa thanh tịnh, chẳng bị ngũ dục lục trần ô nhiễm, con 

người chẳng dễ bị suy lão. Sống cuộc đời đơn giản, chẳng ăn quà vặt (không 

có tiền ăn!), sống quy củ, ít đổ bệnh. 

Sau khi học Phật, phải hai ba chục năm mới hiểu ra, hết thảy chúng sanh 

vốn đều chẳng sanh chẳng diệt. Chẳng riêng gì chư Phật, Bồ Tát, mà tất cả 

hết thảy chúng sanh đều chẳng sanh chẳng diệt. Chết giống như thay một bộ 

y  phục.  Tôi  thường  nói  là  thân  thể  này  đã  già  rồi,  đã  dùng  không  ít  năm, 

dùng cũ mèm rồi, chẳng tái sử dụng được nữa, phải thay đổi, càng thay càng 

tốt, càng đổi càng thù thắng. Đó chẳng phải là chết, chỉ thay đổi thân thể mà 

thôi, giống như quần áo mặc  cũ, mặc  rách 

rồi, không cần đến nữa, bỏ đi, đổi lấy bộ mới. 

Trong sanh - lão - bệnh - tử, phải hiểu rõ, thấu hiểu lý sự thì chính mình 

mới làm chủ được! Nếu chẳng hiểu rõ lý, chẳng minh bạch sự tướng thì đối 

với bốn sự việc này, ta rất sợ sệt, ta suy nghĩ không thích đáng, xử sự chẳng 

thích đáng, càng rắc rối to! A! Bây giờ đã hết giờ rồi. 



* 



Chư vị đồng học! 

Chúng ta coi tiếp: 



 Kỳ quốc chúng sanh vô hữu chúng khổ, đản thọ chư lạc, cố danh Cực 

 Lạc.  

       其國眾生。無有眾苦。但受諸樂。故名極樂。 

 (Chúng sanh cõi ấy không có các sự khổ, chỉ hưởng các sự vui, nên tên 

 là Cực Lạc).  

  

Trong  Khổ Khổ, chúng tôi  giới thiệu đơn  giản Sanh  - Lão - Bệnh  - Tử, 

thứ năm là Cầu Bất Đắc. Hết thảy chúng sanh có ai không có dục vọng? Cá 

nhân  nào  chẳng  mong  cầu?  Dục  vọng,  mong  cầu,  hết  thảy  chúng  sanh  đều 

có; nhưng dục vọng, mong cầu chẳng có giới hạn, mong cầu phần nhiều đều 

thất  vọng, chân tướng sự thật ấy rất khổ.  Dục  vọng  nhiều, khổ càng  nhiều; 

mong  mỏi  nhiều,  thất  vọng  càng  nhiều!  Người  chân  chánh  tu  đạo  đối  với 

sanh hoạt vật chất lẫn sanh hoạt tinh thần đều tùy duyên, thế nào cũng xong, 

chẳng  mong  cầu  nên  ít  khổ.  Trong  tâm  ít  vọng  niệm,  ít  mong  cầu,  chỉ  cần 

duy trì được cuộc sống đã hết sức thỏa mãn. Người như vậy luôn luôn mạnh 

khỏe, sống lâu, thế mà rất ít người hiểu được! 

Xưa  kia,  lúc  Trung  Quốc  mới  mở  cửa,  rất  nhiều  người  đến  thăm  viếng 

du lịch, nhận thấy nội địa Trung Quốc bần cùng lạc hậu, nói như bây giờ là 

điều kiện vệ sinh, điều kiện vệ sinh gì cũng không có, thế mà dân cư sống rất 

lâu  khỏe  mạnh.  Tám  chín  mươi  tuổi  vẫn  là  trẻ,  người  một  trăm  hai  mươi, 

một  trăm  ba  mươi  tuổi  không  ít,  do  nguyên  nhân  nào?  Tôi  nghe  nói  người 

ngoại quốc đến đó khảo sát, tìm chẳng ra nguyên nhân. Nguyên nhân thực sự 

rất đơn  giản, trong kinh Phật  thường  nói  là tâm  thanh tịnh,  ít ham  muốn,  ít 

mong  cầu.  Đấy  là  nguyên  nhân  khỏe  mạnh  sống  lâu.  Biết  đủ,  thường  vui, 

chẳng có những sự phiền muộn trong tâm, chẳng có điều gì phải lo lắng, mỗi 

ngày được no bụng đã rất đẹp dạ rồi! Bởi thế, ngạn ngữ thường nói:  “Ưu lự 

 khiến  cho  con  người  già  cỗi”.  Những  quốc  gia  đã  phát  triển,  cuộc  sống 

người dân hết sức giàu có, nhưng thường ưu lự, chẳng tri túc, ngày đêm truy 

cầu hưởng thụ, theo đuổi việc nâng cao phẩm chất cuộc sống, sao không bị 

lão hóa? Rất dễ dàng suy lão, đạo lý là đây. 

Thế gian cũng có hiền thánh, vấn đề là chưa thấy ai gặp được, chưa thấy 

ai gặp được thánh nhân mà có thể tiếp nhận giáo huấn, chuyện này tùy thuộc 

phước báo của mọi người. Thánh hiền thế gian, xuất thế gian chỉ dạy chúng 

ta, ta có thể cầu được, chẳng phải là không cầu được. Trong Phật pháp càng 

nói hay hơn:  “Phật thị môn trung, hữu cầu tất ứng” (Trong cửa Phật, có cầu 

ắt  ứng).  Chẳng  có  gì  không  cầu  được,  nhưng  quý  vị  phải  hiểu  đạo  lý  và 

phương pháp để cầu! Nếu mong cầu đúng lý, đúng pháp, không gì chẳng đạt 

được. Những  gì  thiền sư Vân Cốc truyền  cho  tiên sinh  Liễu Phàm chính  là 

đạo  lý  này.  Tiên  sinh  Liễu  Phàm  nghiêm  túc  làm  theo,  quả  nhiên  có  ứng 

nghiệm, cầu công danh được công danh, cầu con cái được con cái, chứ trong 

mạng ông ta không có. 

Số mạng ông ta không có công danh, thời cổ gọi “công danh”, nay gọi là 

“học vị”, Trung Quốc vào thời cổ chẳng gọi là học vị, mà gọi là công danh. 

Công danh còn chia thành ba đẳng cấp: Thấp nhất là Tú Tài, nói thật ra, Tú 

Tài  chẳng  thể  tính  là  công  danh.  Cao  hơn  Tú  Tài  một  bậc  là  Cử Nhân,  Cử 

Nhân có thể tính là công danh. Cao nhất là Tiến Sĩ. Trên thực tế, Tiến Sĩ có 

thể sánh  với  học  vị  Bác Sĩ45 hiện tại.  Học  vị tối cao  là Tiến  Sĩ, thấp  hơn  là 

Cử Nhân, tương đương với Thạc Sĩ [hiện tại], Tú Tài tương đương Học Sĩ, 

hiện thời. Đó là ba đẳng cấp của người có học ở Trung Quốc vào thời cổ. 

Liễu  Phàm  tiên  sinh  chỉ  đậu  Tú  Tài,  trong  mạng  không  có  Cử  Nhân, 

Tiến Sĩ đương nhiên khỏi bàn tới. Quý vị thấy trong  mạng ông ta không có 

công danh, ông ta cầu công danh, quả thật ông ta đậu Cử Nhân, đỗ Tiến Sĩ. 

Trong  mạng  không  có  con  cái,  kết  quả  ông  ta  cũng  có  con  cái.  Đúng 

là  “trong  nhà  Phật,  hữu  cầu  tất  ứng”.  Mạng  ông  ta  chỉ thọ  năm  mươi  ba 

tuổi,  gần  như  kéo  dài  tuổi  thọ  hai  mươi  năm  nữa,  sống  đến  năm  bảy  mươi 

bốn tuổi, đúng là hữu cầu tất ứng! 

Thánh nhân chẳng lừa dối người, phàm muốn cầu phải  hiểu  lý  luận, 

hiểu phương pháp. Lý luận là nhân quả, gieo nhân thế nào, được quả báo thế 

ấy. Nay  trong thế  gian  này,  mong  mỏi, dục vọng đã biến  thành chuyện  lớn 

nhất  trong  tư  tưởng  con  người  hiện  tại,  cả  đời  người  theo  đuổi  phương 

hướng ấy,  hướng theo  mục tiêu ấy  liều  mạng  truy cầu. Chẳng  hiểu  lý  luận, 

chẳng  biết  phương  pháp,  cứ  cậy  vào  phiền  não  tập  khí,  tri  kiến  thế  tục  để 

phán  đoán,  cho  nên  cạnh  tranh!  Tranh  có  được  hay  chăng?  Tranh  không 

được! Tranh không được bèn dùng thủ đoạn phi pháp, tổn  người,  lợi  mình, 

xâm  phạm  người khác,  xâm  đoạt  người khác nhằm  thỏa  mãn  dục  vọng của 

chính  mình.  Có  lúc  tợ  hồ  có  hiệu  quả,  thực  sự  đoạt  được  của  cải  người  ta, 

nào biết  mình đoạt được rồi,  hưởng thụ trong  một thời  gian  ngắn,  vẫn là  vì 

trong mạng mình có. Nếu mạng mình không có, dẫu tranh cũng chẳng được, 

có  đoạt  cũng  chẳng  được.  Ví  dù  đoạt  được,  chính  mình  chẳng  thể  hưởng 

dụng được, trong mạng không có mà! Đấy mới là cái nhân chân chánh, trong 

mạng đã có, cớ gì phải tranh? 

Thoạt đầu, Liễu Phàm tiên sinh được Khổng tiên sinh đoán  mạng, đoán 

mạng  ông  ta  có  của  cải,  mỗi  năm  có  bao  nhiêu  thâu  nhập  nhất  định.  Mỗi 

năm ông ta thử thí nghiệm, chẳng sai chút nào, chẳng sai chạy chút mảy may 

nào so với lời đoán của Khổng tiên sinh. Bởi thế, ông ta tin tưởng con người 

có vận mạng chẳng thể miễn cưỡng. Vì thế, ý niệm cạnh tranh, tranh thủ đều 

buông  xuống  hết,  cũng  chẳng  cầu,  cũng  chẳng  tranh.  Vì  sao?  Cầu  không 

được,  tranh  chẳng  được,  trong  mạng  không  có  mà!  Những  vọng  niệm  ấy 

thảy  đều  không  có,  tâm  định,  nên  mới  cùng  thiền  sư  Vân  Cốc  ngồi  trong 

thiền  đường  ba  ngày  ba  đêm  không  có  một  vọng  niệm  nào.  Thiền  sư  Vân 

Cốc cảm thấy rất hy hữu, ba ngày ba đêm chẳng khởi vọng niệm, chẳng phải 

người  tầm thường  làm được  như vậy,  rất  bội phục: “Công phu tu  hành của 

ông khá quá!” 

Tiên sinh Liễu Phàm nói: 

- Chẳng phải là tôi không có vọng niệm, nhưng khởi vọng niệm cũng vô 

ích, chẳng làm được gì, nên tôi mặc kệ, không nghĩ tới nữa. 

Thiền sư Vân Cốc hỏi: 

- Tại sao? 

- Mạng tôi đã được Khổng tiên sinh đoán định rồi. Những gì tôi gặp gỡ, 

thành tựu trong một đời này, tôi đều đã biết rõ cả rồi, đều hiểu hết rồi, khởi 

vọng tưởng ích gì cơ chứ? 

Thiền sư Vân Cốc nghe xong bèn cười ha hả: 

-  Tôi  vốn  tưởng  ông  có  công  phu  tu  hành,  nào  ngờ  là  như  vậy,  phàm 

phu, phàm phu! 

Bèn khai thị cho ông ta: 

- Không sai!  Phàm  phu đúng  là có  vận  mạng, ai cũng chẳng thoát  khỏi 

vận  mạng,  vì  sao?  Chỉ  cần  ông  có  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước,  ông 

bèn  có  vận  mạng.  Ai  không  có  vận  mạng?  Người  đoạn  sạch  vọng  tưởng, 

phân biệt, chấp trước. Thánh nhân đã vượt khỏi vận mạng. 

Nói cách khác, nếu anh có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, chắc chắn 

anh  là  lục đạo chúng sanh, anh đương  nhiên bị câu thúc bởi  mạng số trong 

lục đạo, động đậy chẳng được,  “nhất ẩm, nhất trác, mạc phi tiền định”  (một 

hớp  uống,  một  miếng ăn không  gì chẳng  phải  là tiền định). Nếu anh  không 

hiểu  đạo  lý  này,  cứ  muốn  cùng  người  tranh  đoạt,  làm  bậy  làm  bạ  thì  sao? 

Tổn  hại  phước  báo  nơi  mạng.  Chẳng  hạn  như  (chúng  tôi  nêu  thí  dụ  để 

giảng), trong  mạng anh  giàu có đến  một triệu, trong  mạng anh có  như vậy, 

giàu có một ức, nhưng anh khởi tâm động niệm, toàn làm chuyện bất thiện, 

toàn làm chuyện ác, ác niệm, ác hạnh. Kết quả là một ức của cải trong mạng 

anh bị hao tổn, chỉ còn năm ngàn vạn. Anh kiếm được năm ngàn vạn tự cảm 

thấy rất phi thường, nhưng phải dùng phiền não làm như thế này như thế nọ, 

bị  giảm  bớt  rồi.  Nếu tạo  thành  ác  nghiệp  rất  nặng,  đoạt  được  tài  sản  bằng 

cách thương thiên  hại  lý,  đại khái càng bị  hao  tổn  lớn  hơn  nữa. Rất có  khả 

năng một ức tiền tài của anh biến thành một ngàn vạn. Cổ nhân Trung Quốc 

bảo “tổn phước, tổn thọ”.  Đấy là chẳng hiểu đạo lý, chẳng biết phương pháp 

chính xác, làm sai! 

Trong mạng chẳng có của cải, người ấy phải biết tích đức, tu thiện, dùng 

thiện tâm, thiện hạnh đãi người, tiếp vật, có thể bỏ mình vì người. Của cải là 

Tài Bố Thí, dẫu tự mình chẳng có tiền của, ta vẫn có một bát cơm ăn, người 

ta  không  có  gì  ăn,  mình  xẻ  nửa  bát  cho.  Đó  đều  là  cái  nhân  của  giàu  có. 

Trong  mạng đã có của cải, càng chứa, càng  nhiều, của cải  hiện tiền, phước 

báo hiện tiền, trí huệ hiện tiền. Trong mạng của tiên sinh Liễu Phàm có một 

chút của cải, chẳng nhiều, rất ít! Thiền sư Vân Cốc dạy ông ta như vậy, ông 

ta  hiểu  rõ,  hoảng  nhiên  đại  ngộ.  Mạng  do  đâu  mà  có?  Do  đời  trước  tạo, 

mạng  do  chính  mình  tạo,  tự  mình  tạo  thì  tự  mình  thay  đổi.  Bởi  thế,  hiểu 

được đạo lý, hiểu phương pháp, vấn đề bèn được giải quyết. 

Trong  kinh  luận,  đức  Phật  thường  dạy  chúng  ta  rất  nhiều,  bố  thí  được 

giàu to. Những người giàu có trong thế gian này, của cải do đâu mà có? Do 

đời trước tu Tài Bố Thí; bởi vậy, trong mạng có kho tàng dư dật đến thế, bất 

luận làm việc gì, của cải cuồn cuộn kéo tới. Tài Bố Thí càng thí càng nhiều, 

nhất định chẳng được keo lẫn. Làm nhiều việc tốt, chẳng sợ bị gạt, chẳng sợ 

người khác dối mình. Hiện tại, rất nhiều người làm việc tốt, người xấu trong 

thế gian này rất nhiều, ta làm việc tốt đều bị họ lừa gạt. Chẳng sao, cứ lừa đi, 

trong tương  lai  họ sẽ phải trả  nợ. Nhân quả thông ba đời,  mình bị  người ta 

gạt thì sao? Của cải mình lưu lại kiếp sau, trong đời sau, bọn chúng đền trả 

cho mình. Quý vị hoàn toàn chẳng bận tâm; quyết định chẳng để chuyện đó 

gây chướng ngại rồi chẳng dám làm việc tốt. 

Ví  như cứu  tai  ách,  cứu  tai  nạn,  chúng  ta  biết  quả  thật  phải  qua  tay  rất 

nhiều người lo liệu, có rất nhiều người nói phát tài nhờ tai nạn, đó là chuyện 

của họ, ai có nhân quả nấy. Có người nói: “Như vậy khác gì tôi giúp kẻ ấy 

tạo tội nghiệp đâu?” Nếu quý vị có tâm giúp kẻ ấy tạo tội nghiệp thì quý vị 

mắc  tội  báo.  Ta  không  có  tâm  đó,  nhưng  người  ta  ôm  lòng  bất  thiện,  trộm 

tiền tài để cứu tế tai nạn, nhân quả kẻ đó phải gánh! Chúng ta phát thiện tâm, 

là cứu tế tai nạn. Thiện tâm, thiện hạnh ấy của quý vị không bị hao tổn một 

chút  nào,  đó  là  chánh  lý.  Nếu  vì  có  vài  kẻ  thừa  cơ  nuốt  mất  tiền  bạc  ấy, 

người  mắc  tai  nạn  chẳng  được  hưởng,  hoặc  được  hưởng  rất  ít,  mà  quý  vị 

không  làm  thì  chính  mình  chẳng  có  phước  báo,  đã  đánh  mất  cơ  duyên  tu 

phước  báo.  Như vậy  là  không  có  trí  huệ,  là  làm  việc  theo  cảm  tình.  Người 

chân  chánh  tích  đức  tu  phước  không  có  tâm  niệm  ấy,  đối  với  ai  cũng  tin 

tưởng,  đúng  như  cổ  nhân  nói: “Nghi  nhân  bất  dụng,  dụng  nhân  bất 

 nghi” (Ngờ  người  chẳng  dùng,  dùng  người  chẳng  ngờ).  Tôi  tin  tưởng  anh, 

chính anh làm sai thì anh phải gánh lấy trách nhiệm nhân quả! 

Toàn bộ vấn đề là giáo dục, nhưng hiện tại giáo dục băng hoại, chúng ta 

chỉ có thể cảnh tỉnh, khuyên người tu phước. Quý vị phụ trách vấn đề cứu tế 

tai  ương, tất cả tiền tài  nằm trong tay quý  vị,  nếu đối  với  tiền tài ấy quý  vị 

chẳng chút tư tâm, đem đi cứu tai nạn, quý vị sẽ có phước báo rất lớn, phước 

sau này vô cùng! Quý vị nuốt mất tiền tài cứu tế tai nạn, hậu quả chẳng thể 

tưởng tượng được!  Kẻ ấy chẳng  hiểu đạo  lý đó,  ngu si, chúng ta chỉ có thể 

cảnh tỉnh kẻ  đó. Cảnh tỉnh  nhưng  hắn  vẫn cứ  làm, tương  lai  hắn đọa  lạc ta 

chẳng  lạ  gì  hết, hắn  vẫn phải cảm tạ: “Đáng tiếc khi ấy, tôi không  nghe  lời 

ông, hiện thời phải chịu khổ nạn lớn lao như thế!” 

Giáo  dục  phải  bắt  đầu  từ  lúc  nhỏ,  đã  trưởng  thành  rồi  thì  tập  khí  đã 

dưỡng  thành  thói  quen,  quan  niệm  sai  lầm  đã  ăn  sâu,  chẳng  dễ  gì  cải  biến. 

Nhưng phải nhớ kỹ:  “Trong cửa Phật, chẳng bỏ một ai” , phải có lòng nhẫn 

nại,  phải  có  trí  huệ,  phải  có  phương  tiện  thiện  xảo,  thành  tựu  chính  mình, 

thành tựu chúng sanh. Đừng sợ! Phải tin tưởng Phật, Phật dạy chúng ta càng 

thí sẽ càng nhiều. Thí tài được của cải, quý vị liên tục đem của cải bố thí cho 

hết  thảy  chúng  sanh  khổ  nạn,  vĩnh  viễn  chẳng  ngơi nghỉ.  Cuộc  sống  của 

chính mình tàm tạm là được rồi, chớ mong cầu hưởng thụ quá phận, kẻo tạo 

oan nghiệt! Người thế gian khổ rất nhiều. 

Bố  thí  Pháp  tăng  trưởng  thông  minh,  trí  huệ.  Vô  úy  bố  thí,  thường  hay 

nói  ăn  chay  là  bố  thí  vô  úy,  chẳng  sát  sanh!  Tích  cực  hơn  nữa  thì  phóng 

sanh,  bố  thí  thuốc  men,  giúp  kẻ  quan  quả  cô  độc46,  chúng  sanh  tàn  tật  đau 

khổ. Quý vị toàn tâm toàn lực giúp đỡ họ, sẽ được quả báo gì? Mạnh khỏe, 

sống lâu, vô úy bố thí sẽ được sống lâu mạnh khỏe. Quý vị phải làm! Không 

làm  là  không  đúng.  Bởi  thế,  phước  báo,  trí  huệ,  khỏe  mạnh  sống  lâu  là  do 

chính  mình  tu  được,  cầu  được,  chẳng  phải  là  không  cầu  được.  Thánh  nhân 

hiểu đạo lý, hiểu nhân quả, muốn có quả tốt thì phải tu nhân tốt. Nếu quý vị 

tạo nhân sai trái, gieo đủ  mọi nhân bất thiện, hậu quả sẽ rất khổ, khổ chẳng 

thể  nói  nổi!  Bởi  vậy, chúng tôi thấy chữ “Cầu  Bất Đắc”, đúng  là  người thế 

gian cầu chẳng được, nhưng chúng ta có cầu ắt ứng. 

Thứ  sáu  là  Ái  Biệt  Ly  (yêu  thương  phải  chia  lìa).  Phạm  vi  sự  khổ  này 

rộng  lớn  phi  thường.  Quý  vị  chẳng  thường  được  kề  cận  người  mình  yêu 

mến, đó  là  Ái  Biệt  Ly.  Những  thứ  vật  chất  quý  vị  yêu  thích  dẫu  có  thừa, 

nhưng không hưởng thụ được; điều mình ưa thích, thường hay có biến hóa. 

Phàm những gì quý vị yêu, ưa thích, nhưng chẳng dễ gì đạt được, chẳng dễ 

gì hưởng thụ được thì đều thuộc về loại này. Nhất là sanh ly tử biệt, lúc sống 

rất  ít  khi  được  đoàn  tụ,  thậm  chí  những  người  mình  rất  yêu  thích,  tuổi  trẻ 

mất sớm để lại người già buồn tủi, khổ lắm! 

Oán  Tắng  Hội  là  oan  gia  đối  đầu,  chẳng  thích  gặp,  chẳng  thích  gặp  thì 

sao? Ngày ngày chạm mặt nhau. Khi xưa, lúc tôi mới giảng kinh, giảng đến 

tám nỗi khổ, tôi nêu lên thí dụ: Khi còn đi học, đa phần là nêu những thí dụ 

trong thời gian đi học, có rất nhiều bè bạn tốt, rất ưa thích ngày ngày ở cùng 

một chỗ, rồi sao? Đến khi chia lớp, học trong những lớp khác nhau. Oan gia 

đối  đầu,  người  mình  chán  ghét  nhất  cứ  ở  gần  mình  suốt,  thầy  xếp  hai  đứa 

ghét nhau vào cùng một bàn, quý vị nói có bực hay không? Tôi nghĩ mỗi cá 

nhân chúng ta đều có kinh  nghiệm đó, đúng  là Oán  Tắng  Hội. Người  mình 

chán ghét cứ gặp mặt hoài, người mình ưa thích mong gặp không gặp được. 

Trong  nỗi  khổ  này  có  người,  có  sự,  có  vật,  cảnh  giới  rộng  lớn  không  ngằn 

mé. 

Đức Phật dạy chúng ta tất cả đều là duyên, thiện duyên hay ác duyên, 

chẳng ngoài bốn mối duyên quan hệ như phần trên đã nói: Báo oán, báo ân, 

đòi nợ, trả nợ. Làm sao lìa được nỗi khổ này? Phải giác ngộ, khổ đều do mê 

sanh khởi. Mê chấp, tình chấp, những thứ khổ ấy. Giác ngộ rồi trí huệ nắm 

quyền, trí huệ làm chủ. Bởi thế, đối với Ái nhất định chẳng tham luyến, đối 

với  Oán  tuyệt  đối  chẳng  sân  hận,  hai  thứ  khổ  đó  được  hóa  giải.  Trong  Ái 

chẳng thể không có tình chấp. Cái Ái của lục đạo phàm phu chẳng rời khỏi 

tình chấp, bởi thế mới khổ. Lòng thương yêu to lớn của chư Phật, Bồ Tát là 

đại  từ  đại bi, tâm  chân thành,  thanh tịnh,  bình đẳng  giác. Tâm ấy chẳng có 

tình chấp, bởi thế không khổ, chẳng thuộc vào loại này. 

Chúng ta phải hiểu đạo lý này, chúng ta phải chuyển biến, hóa tình chấp 

thành trí huệ. Bởi vậy lòng ái của Phật, Bồ Tát là chân thành, là thanh tịnh, 

là  bình  đẳng,  là  trí  huệ.  Phật  pháp  sợ  mọi  người  hiểu  lầm  chữ  Ái  này,  nên 

gọi bằng danh từ khác là Từ Bi, hoặc chỉ nói độc một chữ là Từ. Lòng Từ ấy 

là Ái. Trong lòng Từ Ái ấy chẳng có vọng tưởng, không có phân biệt, không 

có chấp trước, chỉ có chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, trí huệ. Ái tình của 

lũ phàm phu chúng ta chẳng bình đẳng, trong  lòng ái đó chẳng chân thành, 

vì sao không chân thành?  Lòng ái ấy biến thành  luyến, thậm chí  luyến  như 

thế nào, luyến đến mức độ nào chính mình cũng chẳng biết, không tin tưởng 

được. 

Vì  thế,  qua  lại  cùng  lục  đạo  phàm  phu,  quý  vị  phải  có  trí  huệ  cao  độ, 

giác ngộ cao độ. Vì sao? Lục đạo phàm phu như đứa trẻ lên ba, quý vị phải 

nhìn  họ  bằng  tâm  thái  ấy,  tánh  tình  họ  chẳng  ổn  định.  Vừa  mới  nói  tôi  rất 

thích anh, rất mến anh, chập sau lại chán ghét anh lắm. Chẳng nghiêm túc gì 

cả! Nếu quý vị nghiêm túc sẽ khổ đấy. Quý vị biết sao không? Họ hỷ nộ vô 

thường, biến hóa quá chừng, biến hóa không lường được. Họ sử dụng vọng 

tâm,  bị  chuyển  theo  cảnh  giới,  bị  bên  ngoài  khích  động,  tâm  tình  sanh  ra 

biến  hóa.  Vì  vậy,  chẳng  ổn  định!  Không  như  chư  Phật,  Bồ  Tát,  tâm  chư 

Phật, Bồ Tát định, chẳng bị cảnh giới bên ngoài quấy nhiễu; do vậy, lòng ái 

của các Ngài vĩnh hằng, từ bi vĩnh hằng. 

 “Từ  bi  là  gốc,  phương  tiện  là  cửa”,  thế  nào  là  phương  tiện?  Rất  nhiều 

người không hiểu. Phương (方) là phương pháp, tức là ta dùng phương pháp 

nào  để  biểu  lộ;  người  hiện  thời  gọi  là  “biến  thành  hiện  thực”.  Quý  vị  có 

phương  pháp  [làm  như  vậy].  Tiện  (便)  nghĩa  là  gì?  Tiện  là  tiện  nghi.  Nói 

cách  khác,  đó  là  phương  pháp  thích  đáng  nhất.  Phương  pháp  rất  nhiều, 

phương pháp  nào đối phương thích  nhất,  dễ dàng  tiếp  nhận  nhất, đó  là tiện 

nghi.  Mình  có  phương  pháp,  nhưng  người  ta  không  tiếp  nhận,  chẳng  hoan 

hỷ, thì phương pháp ấy không thuận tiện. Bởi vậy, phương tiện là cửa, lòng 

từ bi, trí  huệ, đức  năng của quý  vị  nếu không có phương tiện thì  hoàn toàn 

chẳng  thể  bày  tỏ  được.  Từ  bi  là  như  trong  các  buổi  giảng  tôi  thường  nói, 

trong Đại Thừa  Phật pháp, từ  bi  nhất định phải bao  gồm chân  thành, thanh 

tịnh, bình đẳng, chánh giác. Từ bi? Phương tiện! Quý vị khiến cho người ta 

thực  sự  sanh  tâm  vui  thích,  khiến  người  ta  vui  vẻ  tiếp  nhận,  y  giáo  phụng 

hành. 

Do  đây  biết  rằng,  đức  Thế  Tôn  vì  chúng  ta  thị  hiện,  dạy  dỗ  chúng  ta, 

nguyên tắc tối cao của phương tiện là vì người khác diễn thuyết; đặc biệt chú 

trọng  đến  diễn.  Diễn  là  biểu  diễn,  quý  vị  phải  thể  hiện  ra.  Nói  cách  khác, 

trước hết phải thực hiện ngay trên thân mình, áp dụng ngay trong cuộc sống 

của chính  mình, thực  hiện  ngay trong cách  mình  xử sự, đãi  người, tiếp  vật. 

Quý vị chẳng thực hiện được, há phải là phương tiện ư? Độ người trước hết 

phải  độ  mình,  cứu  người  trước  hết  phải  cứu  mình;  nói  chung,  chính  mình 

phải  niệm  niệm đều  là  gương tốt cho  xã  hội đại chúng, phải có  ý  niệm  đó. 

Hễ có  ý  niệm ấy sẽ tự  nhiên có  hành  vi ấy; không có  ý  niệm ấy, chẳng  thể 

khởi  lên  hành  vi. Đấy  là Phật tâm, đấy  là chân tâm. Trong  vọng tâm chẳng 

có! Vọng tâm  là tự lợi, khởi  tâm động  niệm  chỉ  nghĩ  đến  lợi  ích của chính 

mình! 

Phật tâm, chân tâm nghĩ lợi ích hết thảy chúng sanh trong pháp giới hư 

không giới. Nếu khởi tâm động niệm được như vậy, sẽ chẳng khác gì Phật, 

Bồ  Tát.  “Tâm bao thái hư, lượng châu sa  giới”.  Thực  hiện tám chữ  này ra 

sao? Là khởi tâm động niệm đều nghĩ đến lợi ích hết thảy chúng sanh trong 

hư không  pháp  giới,  mình  phải  giúp  đỡ  họ  như  thế  nào.  Quý  vị  có  được  ý 

niệm  ấy,  phước  báo  của  quý  vị  sẽ  chẳng  thể  nghĩ  bàn.  Lại  còn  có  những 

hành vi như thế thì phước báo của quý vị sẽ hiện tiền rất nhanh chóng. Tâm 

yêu  thương  trọn  khắp  pháp  giới,  thiện  xảo  phương  tiện  đầy  ắp  Sa  Bà.  Nỗi 

khổ Ái Biệt Ly, Oán Tắng Hội tự nhiên hóa giải. Tâm lượng càng nhỏ càng 

khổ,  người tự tư tự  lợi đáng  thương  nhất. Người tự tư tự lợi khổ  nhất, hiện 

tại đã khổ, tương lai càng khổ hơn. Vì sao nói tương lai càng khổ? Hiện tại 

tự tư tự  lợi,  việc  làm  đều  là tổn  người,  lợi  mình,  tổn  người thì chẳng tránh 

khỏi  quả  báo!  Đừng  nói  tổn  người  lợi  mình  không  sao!  Sau  này  ắt  có  quả 

báo.  Anh  hại  người  càng  sâu,  tương  lai  người  ta  báo  đền  chẳng  chỉ  có  thế 

thôi đâu mà còn gấp bội, có phiền phức hay không vậy? 

Bởi thế, có nên ở thế gian này hay chăng? Nói thật ra, chẳng thể ở được. 

Vì  sao  chẳng  thể  ở  được?  Vì  chắc  chắn  chẳng  thể  bảo  đảm  tương  lai  gặp 

được  Phật  pháp,  chẳng  thể  bảo  đảm  đời  sau  giác  ngộ.  Đời  sau  chẳng  gặp 

được  Phật  pháp,  lại  hồ  đồ  tùy  thuận  phiền  não,  chẳng  hiểu  lại  tạo  nghiệp 

nhiều  đến  đâu  nữa!  Lại  làm  bao  nhiêu  chuyện  lầm  lỗi!  Chúng  ta  phải  hiểu 

rõ,  phải  minh  bạch  lẽ  này:  Tiền  đồ  càng  ngày  càng  tệ!  Một  đời  sau  chẳng 

bằng được đời trước, đi lên rất khó khăn, đọa lạc đi xuống rất dễ dàng! 

Trong thế gian hiện tại này, các đồng học học Phật chúng ta nếu thực sự 

giác ngộ một chút sẽ bèn hiểu rõ: Trong thế giới này, làm quan lớn, đại phát 

tài, cuộc sống tợ hồ rất khiến cho người khác hâm mộ, chết đi quá nửa đọa 

trong tam đồ. Rất nhiều đồng học đều hiểu đọa tam đồ là khổ! Quý vị thấy 

người trong thế gian hưởng thụ phước báo nhân gian, hưởng được mấy năm? 

Nếu quý  vị chú tâm quan sát, có thể nói  là họ chẳng  hưởng được  ngày  nào 

cả!  Sống trong  địa  vị cao  như thế, dẫu có  tài sản  nhiều  như thế, tâm chẳng 

được tự tại! Bận tâm, lo lắng quá nhiều, lo được, lo mất, một mặt phải nghĩ 

cách  làm  sao  để  giữ  gìn,  làm  sao  kiếm  nhiều  hơn  một  chút,  thời  thời  khắc 

khắc  nhọc  lòng,  chẳng  có  một  ngày  có  thể  buông  xuống  hết  thảy  để  sống 

được một ngày thanh nhàn, chẳng bao giờ có! Vui ở chỗ nào? 

Địa vị cao nhất là làm người lãnh đạo  một quốc gia, bị kẻ dưới lừa dối, 

chẳng báo trình chân tướng sự thật, bị che giấu! Chuyện như vậy từ cổ đến 

nay thường có; có được bao nhiêu vị  minh quân chẳng bị dối gạt đâu? Văn 

võ đại thần đều lừa dối vua: “Thiên hạ thái bình, rất tốt!” Nhân dân phải chịu 

khổ  nạn  to  lớn  đến  mấy  cũng  không  cách  nào  tâu  lên  được.  Bản  thân  vua 

chẳng biết một điều gì, tự nghĩ cả đời mình là một vị thái bình thiên tử. Đâu 

đâu cũng tạo tội nghiệp như thế, chết đi đều có báo ứng. 

Lúc  tôi  còn  trẻ,  Chương  Gia  đại  sư  dạy  tôi  trì  giới,  Ngài  dạy  tôi  đừng 

dính  đến  chánh  trị.  Một  quan  niệm  lầm,  một  chánh  sách  lầm,  bao  nhiêu 

người mắc hại! Anh phải gánh lấy trách nhiệm nhân quả, có dám chắc cả đời 

anh không làm sai điều gì hay không? Cả một đời chẳng hại ai hay không? 

Có  rất  nhiều  trường  hợp  vô  ý  tổn  hại  người,  hữu  ý  càng  không  được,  tội 

càng  nặng  hơn,  đấy đâu phải  là chuyện dễ dàng. Vì  vậy, đại sư chỉ cho  tôi 

một con đường ra: “Đã muốn phát tâm giúp đỡ hết thảy chúng sanh khổ nạn, 

phục vụ hết thảy chúng sanh khổ nạn, ngài bảo tôi xuất gia tốt nhất! Hoằng 

pháp  lợi sanh, theo đuổi  việc  giảng kinh  thuyết pháp,  làm công tác dạy dỗ, 

vậy là tốt! Tôi thích đọc sách, đấy cũng là điều anh ham thích”. Ngài chỉ dạy 

tôi như vậy, tôi đi theo con đường đó. Con đường ấy do Chương Gia đại sư 

thay  tôi  chọn  lựa,  tôi  tin  tưởng  Ngài.  Vì  sao?  Ngài  hết  sức  thương  yêu  tôi. 

Ngài thương yêu tôi, tôi cũng 

tôn kính Ngài, y giáo phụng hành. Ngài chỉ cho tôi con đường chẳng lầm. 

Vậy  thì  hết  thảy  khổ  nạn  trong  nhân  gian  chẳng  dễ  dàng  lìa  thoát.  Nói 

cách khác, không có cách nào thoát được. Muốn thoát khỏi, phải ra khỏi lục 

đạo. Muốn thoát  ly, trừ Phật pháp  ra, không còn  gì  hết.  Bao  nhiêu tôn  giáo 

trong  thế  gian,  cảnh  giới  tối  cao  của  họ  là  thiên  đạo,  Dục  Giới  thiên,  Sắc 

Giới  thiên,  Vô  Sắc  Giới  thiên,  chẳng  có  cách  nào  vượt  thoát  lục  đạo,  nên 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  mới  xuất  thế.  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  nói  lời  chân 

thật,  lão  nhân  gia thân  tâm thanh tịnh:  “Nhiều thêm một việc chẳng bằng ít 

 đi  một  việc,  ít  đi  một  việc  chẳng  bằng  vô  sự”.  Nếu  có  kẻ  có  thể  giúp  cho 

chúng  sanh  trong  thế  giới  Sa  Bà  thoát  ly  luân  hồi  lục  đạo,  chắc  chắn  Ngài 

chẳng  giáng  sanh.  Ngài  đến  đây  làm  chi?  Chẳng  có  gì  để  làm  cả!  Thực  sự 

nghĩ  [chúng  sanh  muốn] siêu  việt  lục  đạo  luân  hồi  mà  chẳng  có  biện  pháp 

nào cả, quý vị nói xem Phật có cần phải vào thế gian này chăng? Ngài không 

vào không được; Ngài chẳng vào thế giới này là chẳng từ bi. Trong lục đạo, 

quả  thật có  không  ít người  giác  ngộ,  mong cầu  vượt khỏi  lục đạo  luân  hồi, 

đó là Cảm, Phật phải Ứng. Chúng sanh hữu Cảm, Phật bèn Ứng, bèn đến nơi 

đây. Phật giúp chúng ta siêu việt luân hồi, siêu việt mười pháp giới. Vì vậy, 

Phật đến trong thế gian này. 

Đấy  là  Ái  Biệt  Ly,  Oán  Tắng  Hội,  chúng  ta  phải  nhận  biết  rõ  ràng,  Ái 

chẳng được tham  luyến, Oán  nhất định phải  hiểu cách  hóa  giải. Nay đã  hết 

giờ rồi! 



Trung Phong Tam Thời Hệ Niệm 

Pháp Sự Toàn Tập Giảng Ký,  

Phần 4 hết 



---o0o--- 

Phần 5 

 Tập 13 

   

      Chư vị đồng học! 

Trong phần Y Báo giảng đến: 



 Kỳ quốc chúng sanh vô hữu chúng khổ, đản thọ chư lạc. Cố danh Cực 

 Lạc.  

其國眾生。無有眾苦。但受諸樂。故名極樂。 

 (Chúng sanh trong cõi ấy không có các nỗi khổ, chỉ hưởng các sự vui, 

 nên có tên là Cực Lạc).  



Loại thứ nhất trong  “chúng khổ”  (các khổ) là Khổ Khổ. Trong Khổ Khổ 

có tám thứ: Sanh, lão, bệnh, tử, cầu bất đắc, ái biệt ly, oán tắng hội – bảy thứ 

này là quả báo của Khổ; nỗi khổ cuối cùng là nói tổng quát, khổ rốt cuộc từ 

đâu có? Đức Phật dạy: Ngũ Ấm Xí Thạnh (năm Ấm hừng hực). Ngũ Ấm là 

Sắc, Thọ, Tưởng, Hành, Thức. Sắc là vật chất, thân thể của chúng ta là một 

phần  vật  chất  thuộc  về  Sắc,  [thân  thể  thuộc]  Sắc  pháp.  Nay  ta  gọi  Tưởng, 

Thọ,  Hành,  Thức  là  “tinh  thần”.  Tất  cả  hết  thảy  động  vật,  chúng  ta  gọi 

là “hữu tình chúng sanh”,  đều là thân Ngũ Ấm. Nói cách khác, sanh mạng là 

do tinh thần và vật chất tổ hợp thành. Vật chất là nhục thể (cái thân xác thịt); 

vì  thế,  phải  gánh  chịu  sanh  -  lão  -  bệnh  -  tử;  nơi  tinh  thần  luôn  phải  hứng 

chịu những nỗi khổ cầu bất đắc (cầu chẳng được), ái biệt ly (thương yêu mà 

bị chia lìa), oán tắng hội (chán ghét mà cứ phải gặp gỡ). 

Thọ - Tưởng - Hành - Thức, Thức là thân nhân duyên của hết thảy khổ. 

Phật pháp nói trong A Lại Da Thức chứa đựng các chủng tử tập khí, những 

chủng  tử  ấy  là  thân  nhân  duyên  của  hết  thảy  khổ,  vui.  Tưởng,  Hành  là  Sở 

Duyên Duyên, là Vô Gián Duyên47. Thọ (受) là quả báo, Thọ là gì? Quý vị 

cảm nhận, chịu khổ, chịu vui. Quý vị gây tạo thiện duyên, thiện nhân, bèn có 

lạc thọ. Nếu tạo tác ác nhân, ác duyên, những gì quý vị cảm nhận là khổ thọ. 

Toàn  bộ  tam  giới  chẳng  ra  khỏi  định  luật  này.  Nói  thật  ra,  bọn  phàm  phu 

chúng  ta  chẳng  biết  đến  đạo  lý  này,  đâu  có  hiểu  trong  thế  gian  có  chuyện 

này. Đức Phật xuất hiện trong thế gian nói cho chúng ta biết chân tướng của 

nhân sanh. 

Thực  sự  hiểu  rõ  chân  tướng  sự  thật  này,  chúng  ta  mới  hòng  được  cứu, 

mới biết mình phải nên làm gì. Hết thảy chúng sanh dù thọ sanh trong đường 

nào, cũng đều có nhân duyên. Phật pháp gọi cái dẫn ta đi đầu thai trong một 

đường  nào  là “dẫn nghiệp”. Nghiệp  lực  làm chủ tể, tự  mình chẳng  làm chủ 

được,  nghiệp  lực  lôi  ta  đi.  Nhất  định  phải  hiểu  sự  việc  này!  Phật,  Bồ  Tát 

chẳng thể  làm chủ cho chúng ta; Thượng  Đế, vua Diêm  La cũng chẳng thể 

làm chủ cho ta. Ai làm chủ tể? Nghiệp lực làm chủ tể, nghiệp chướng lôi ta 

đi! 

Quý  vị  sanh  vào  nhân  đạo,  rốt cuộc  là  do  nghiệp  lực  gì?  Đức  Phật  dạy 

chúng ta: Trong đời trước, ta đã từng tu Ngũ Giới, Thập Thiện. Nghiệp lực 

Ngũ  Giới, Thập  Thiện  dẫn ta đầu thai  vào nhân  đạo. Sanh  vào thiên đạo  là 

thượng phẩm Thập Thiện, lại còn phải có Tứ Vô Lượng Tâm: Từ - Bi - Hỷ - 

Xả;  tu  thượng  phẩm  Thập  Thiện,  do  nghiệp  lực  ấy  lôi  kéo,  sanh  vào  Dục 

Giới thiên. Dưới đó là ba ác đạo. Tâm tham không chán, nghiệp lực ấy dẫn 

sanh  vào  đường  ngạ  quỷ,  quỷ  tham  lam!  Tâm  sân  khuể  dẫn  vào  đường  địa 

ngục, ngu si dẫn vào đường súc sanh. Đó là dẫn nghiệp, dẫn quý vị sanh vào 

một đường nào đó. 

Sanh vào một đường nào đó xong, hiện nay trên thế giới này có gần bảy 

mươi  ức  người, những  người ấy sanh  vào  địa cầu  này đều được  mang thân 

người.  Nói  cách  khác,  trong  đời  quá  khứ  họ  từng  đã  tu  Ngũ  Giới,  Thập 

Thiện, đời này được thân người; nhưng được làm thân người rồi, ngay trong 

một  đời  này,  có  người  hưởng  thụ  vinh  hoa  phú  quý,  có  người  cả  đời  chịu 

khổ  thọ  nạn,  bần  cùng,  hèn  hạ,  là  do  nguyên  nhân  gì?  Đức  Phật  gọi  đó  là 

“mãn nghiệp”. Nghiệp có hai thứ: 

1) Một là dẫn nghiệp, dẫn quý vị sanh vào một con đường nào đó. 

2) Mãn nghiệp là tình trạng cuộc sống của một đời trong đường đó, tức 

cuộc  sống  tinh  thần  và  cuộc  sống  vật  chất  của  quý  vị.  Đó  là  gì?  Phật  pháp 

nói là do quý vị tu phước hay tạo nghiệp trong quá khứ. 

Điều trọng yếu nhất trong việc tu phước là Bố Thí; bởi thế, bố thí chẳng 

bị  thiệt  thòi.  Trong  đời  quá  khứ,  quý  vị  thường  thích  tu  Tài  Bố  Thí,  trong 

một  đời  này  sẽ  được  giàu  có.  Nói  cách  khác,  nhất  định  được  hưởng  cuộc 

sống vật chất rất tốt, nhưng chưa chắc quý vị thông minh, trí huệ. Thật đấy! 

Chúng ta thấy trong thế gian này có rất nhiều chủ xí nghiệp rất giàu có, thậm 

chí còn chưa học đến Trung Học, chỉ học xong Tiểu Học, hoặc tốt nghiệp Sơ 

Trung (cấp 2, Trung Học Đệ Nhất Cấp), nắm giữ gia tài ức vạn. Trong kinh, 

đức Phật giảng đó là do trong quá khứ tu phước nhưng không tu huệ, tức là 

tu  Tài  Bố  Thí,  chẳng  biết  tu  Pháp  Bố  Thí.  Có  của  cải,  nhưng  không  thông 

minh, trí huệ. 

Loại  người  thứ  hai  thông  minh,  trí  huệ tót vời,  nhưng chẳng có của cải 

gì, đời sống vật chất khá gian nan. Tôi thấy rất nhiều, các giáo sư đấy! Tiên 

sinh  Phương  Đông  Mỹ,  tiên  sinh  Hồ  Thu  Vân  đúng  là  thông  minh  tuyệt 

đỉnh,  có  đại  trí  huệ,  nhưng  chẳng  có  của  cải  gì.  Phần  lớn,  một  bộ  sách  họ 

không có tiền mua, phải sống nhờ dạy học, suốt đời phải dạy học, lãnh một 

chút lương tháng hay lương giờ. Trong kinh Phật nói những vị ấy trong quá 

khứ  chỉ  chú  trọng  Pháp  Bố  Thí,  coi  thường  Tài  Bố  Thí.  Bởi  thế,  đức  Phật 

dạy chúng ta phải nỗ lực tu tập cả hai thứ bố thí, tu phước và tu huệ thì quả 

báo mới viên mãn. 

Phước  huệ  song  tu,  phước  là  Tài  Bố  Thí,  huệ  là  Pháp  Bố  Thí;  đương 

nhiên  trong  ấy  cũng  bao  gồm  Vô  Úy  bố  thí.  Thương  xót  chúng  sanh  khổ 

nạn, tùy thời giúp đỡ chúng sanh khổ nạn, sẽ được quả báo mạnh khỏe sống 

lâu. Nếu từ kinh điển, quý vị tham cứu thấu suốt đạo lý này, sau đó lắng lòng 

quan sát  những  người chung quanh  ta, quý  vị sẽ thấy  rất rành rẽ, sẽ tự biết 

một đời này mình phải nên làm gì. 

Học Phật, quý  vị  noi theo Phật,  lúc chúng  ta niệm Tam Quy Y:  “Quy y 

 Phật, nhị túc tôn” . Nhị là hai sự việc, hai sự gì? Phước và Huệ. Túc (足) là 

trọn đủ, là viên mãn. Đức Phật viên mãn cả Phước lẫn Huệ. Tôn (尊) là tôn 

kính,  tôn  trọng,  tôn  quý.  So  với  hết  thảy  người  xuất  thế  gian  và  thế  gian, 

Phật  phước  huệ  bậc  nhất,  không  có  thể  sánh  bằng  Phật.  Vì  thế,  Phật 

là  “phước huệ nhị túc tôn”.  Từ vô lượng kiếp đến nay, đức Phật tu phước, tu 

huệ.  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  một  đời  dạy  học  suốt  bốn  mươi  chín  năm. 

Dường  như chúng ta chẳng  thấy trong kinh  nói đức  Phật Thích Ca Mâu Ni 

Phật bố thí tài vật lớn lao chi cả! Thích Ca Mâu Ni Phật đã xuất gia, toàn bộ 

tài  sản  chỉ  là  ba  y  một  bát,  tay  chẳng  cầm  đến  tiền,  mỗi  ngày  khất  thực, 

người  ta  cúng  dường  chỉ  một  bát  cơm,  chẳng  cúng  dường  tài  vật.  “Phật 

không tu Tài Bố Thí”, nếu quý vị thấy như vậy là đã thấy trật rồi! 

Tài  có  nội  tài,  có  ngoại  tài.  Ngoại  tài  là  vật  ngoài  thân,  tiền  tài  là  vật 

ngoài thân! Nay chúng tôi nói đến Tài Bố Thí, mọi người đều nghĩ đến ngoại 

tài, chẳng  nghĩ đến  nội tài. Nội tài  là  gì?  Thân thể!  Thân thể  là nội tài, nay 

chúng  ta  gọi  là  “nghĩa  công”  (làm  công  quả,  làm  việc  thiện  nguyện  - 

volunteer).  Chúng  ta  phục  vụ  người  khác  chẳng  cần  báo  đáp,  hoàn  toàn  là 

nghĩa vụ. Dùng gì? Dùng chính thân ta để bố thí, dùng sức lực và thời gian 

của mình, đó gọi là “nội tài”. So với ngoại tài, bố thí nội tài được phước còn 

lớn hơn nhiều. Ngoại tài: Quý vị có tiền bố thí một chút, đúng là không đáng 

kể  gì,  không  phải  nhọc  lòng,  chẳng  phải  mệt  sức.  Bởi  thế,  lao  tâm  lao  lực 

thuộc về Nội Tài bố thí, Tài Bố Thí đấy! 

Quý  vị  thấy  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  hằng  ngày  dạy  học,  dạy  dỗ,  giảng 

kinh, thuyết pháp,  nội dung  là pháp, dùng  thân thể biểu diễn cho đại chúng 

xem,  miệng  vì  đại  chúng  giải  thích,  thuyết  minh  tường  tận.  Trong  khi  dạy 

học, có đủ cả ba thứ bố thí. Tài  Bố  Thí  (nội tài bố thí), đức  Phật biểu diễn 

nhất cử nhất động đều nhằm khải phát sự giác ngộ cho chúng sanh, mỗi câu 

mỗi chữ trong ngôn ngữ hoàn toàn là Pháp Bố Thí, khuyên mọi người đoạn 

ác tu thiện, khuyên mọi người phá mê khai ngộ; đấy chính là Vô Úy Bố Thí. 

Đức Phật suốt đời giáo hóa chúng sanh, chẳng lấy học phí của người đời, 

chẳng  yêu  cầu  người  khác  cúng  dường,  Ngài  là  tấm  gương  tốt  nhất  cho 

chúng  ta.  Bởi  vậy,  tu  phước,  tu  huệ,  tu  trường  thọ  như  thế  đều  trọn  vẹn. 

Phàm phu chẳng biết bỏ mình vì người khác, chẳng biết tu ba thứ bố thí. Vì 

vậy, mạng vận khuyết tài, khuyết trí huệ, lại còn bị quả báo đoản mạng. Quả 

báo  đoản  mạng  là  do  đâu?  Trong  kinh,  đức  Phật  thường  nói  là  do  sát  sanh 

hại  mạng.  Vì  thế,  Ngũ  Giới  dạy  rất  rõ  rệt:  Chẳng  sát  sanh!  Chẳng  giết  sẽ 

được  khỏe  mạnh,  sống  lâu;  quả  báo  là  trường  thọ,  khỏe  mạnh;  chẳng  trộm 

cắp,  được  giàu  có  lớn;  chẳng  dâm,  được  đoan  nghiêm,  tướng  mạo  trang 

nghiêm;  chẳng  uống  rượu,  được  trí  huệ,  không  mê  hoặc,  không  điên  đảo; 

chẳng vọng ngữ, được tin cậy, lời nói được nhiều người tin tưởng, học theo. 

Mỗi  một  khoa mục  tu học  đều có  quả  báo  thù  thắng.  Phàm phu 

chẳng hiểu đạo lý này, chẳng hiểu chân tướng sự thật, cứ mê hoặc, điên đảo. 

Những  chủng  tử  trong  A  Lại  Da  Thức,  chủng  tử  thiện  chẳng  hiện  hành, 

chủng tử ác khởi hiện. Vì sao? Do gặp duyên, nghĩ đến ý niệm chẳng thiện! 

Hành vi chẳng lành, làm sao được hưởng vui ư? Tư tưởng chẳng lành, hành 

vi chẳng lành, nhất định phải chịu khổ, chẳng được vui. “Ngũ Ấm Xí Thạnh 

Khổ”. Phiền não nơi thân tâm bức bách quý vị, hiện thời gọi là “bị áp lực”, 

đó là Khổ Khổ. 

Loại  lớn  thứ  hai  là  Hoại  Khổ.  Đức  Phật  dùng  sự  kiện  này  để  cảnh  cáo 

chúng  ta:  Dẫu  cho  mãn  nghiệp  của  quý  vị  khá  lắm,  trong  đời  quá  khứ  tu 

được chút thiện  nghiệp, trong  một  đời  hiện tại  này có địa  vị, có quyền  lực, 

có quyền thế, có của cải, mãn nghiệp tốt, sung sướng nhỉ! Nhưng quý vị có 

nghĩ  tới  lời  cổ  nhân  nói:  “Lạc  cực  sanh  bi”  hay  chăng?  Niềm  vui  đạt  đến 

cùng  cực  sẽ  khó  gìn  giữ,  “bất  cửu  trụ  cố”  (chẳng  tồn  tại  lâu  dài),   “lạc  thị 

 Hoại  Khổ” (lạc  là  Hoại  Khổ).  Vì  sao  vậy?  Vui  đến  mức  cùng  cực,  bèn  có 

biến  hóa,  khổ  bèn  xảy  ra.  Chúng  ta  thường  nói  là  “lạc  cực  sanh  bi”.  Cổ 

nhân nói rất hay, nói cũng nhiều, nhưng mọi người nghe qua rồi thôi, chẳng 

lưu  tâm,  thường  hay  không  chú  ý,  coi  thường,  lúc  hưởng  lạc  bèn  tạo  ác 

nghiệp. 

Đừng  nói  gì  khác,  người  đời  coi  những  gì  là  vui?  Nói  chung,  chẳng 

ngoài tài, sắc, danh, ăn uống, ngủ nghê; những điều này dễ khiến tâm tham 

phát  khởi  nhất.  Nhất  là  sắc  dục  và  thực  dục,  ham  ăn  ngon!  Thích  ăn  ngon 

chẳng tránh khỏi sát sanh. Quý  vị sát  hại  chúng sanh, ăn thịt chúng  nó,  lúc 

đó  cảm  thấy  rất  sướng,  có  nghĩ  trong  tương  lai  sẽ  phải  đền  nợ  hay  không? 

Những lời đức Phật nói trong kinh điển đều là sự thật. Người chết thành dê, 

dê chết thành người, ăn nuốt lẫn nhau, oan oan tương báo. Mang thân dê là 

do  nghiệp  chẳng  lành,  gặp  phải  duyên  không  lành,  đọa  làm  thân  súc  sanh. 

Hôm nay gặp phải quý vị, quý vị ăn nó, nó chẳng cam tâm tình nguyện cho 

quý  vị  ăn  thịt.  Hiện  tại,  chúng  tôi  thường  nghe  có  kẻ  nói:  “Nhược  nhục 

 cường thực, thích giả sanh  tồn” (Mạnh ăn thịt yếu  là  hợp  lẽ sanh tồn).  Hai 

câu này khiến hết thảy chúng sanh lầm lạc. Ai thốt ra câu ấy phải chịu trách 

nhiệm nhân quả. Hai câu ấy là sai lầm. Nếu làm theo hai câu ấy, quý vị phải 

hiểu là còn hai câu tiếp theo nữa, nhưng quý vị không biết. Hai câu sau đó là 

gì?  “Oan oan tương báo, chẳng lúc nào xong”.  Nếu quý vị niệm cả bốn câu 

ấy,  tâm  tỉnh  giác  sẽ  được  nâng  cao;  chứ  lúc  quả  báo  hiện  tiền  mới  hối  thì 

chẳng kịp nữa. 

Ấn  Quang  đại  sư  lão  nhân  gia  suốt  đời  giáo  hóa  chúng  sanh,  Ngài  hết 

sức coi trọng nhân quả báo ứng. Nói đến nhân quả báo ứng, Ngài luôn nhắc 

đến  An Sĩ  Toàn Thư, [khen sách đó] giảng  nhân quả báo ứng rất thấu triệt, 

giảng rõ ràng nhất. Kế tiếp, Ngài còn giới thiệu, khuyên người ta nhất định 

phải đọc Cảm Ứng Thiên Vựng Biên. Đại sư khuyên người đời đọc hai cuốn 

sách ấy. Sự tình nhân quả báo ứng thiên chân vạn xác (ngàn phần đúng, vạn 

phần  chính  xác),  quý  vị  phải  lắng  lòng  quan  sát  sẽ  thấy  nhân  quả  báo  ứng 

luôn  hiển  hiện  sống  động  quanh  chúng  ta.  Những  kẻ  mê  hoặc,  điên  đảo 

không nhận thấy, hết sức đáng sợ, hết sức kinh hãi. Vì thế, người giác ngộ, 

người  hiểu  rõ  ràng,  có  đại  phước  báo,  có  đại  quyền  thế  thì  có  chịu  hưởng 

chăng? Không hưởng gì! 

Tiên  sinh  Phạm  Trọng  Yêm  là  người  được  Ấn  Quang  đại  sư  bội  phục 

nhất. Ông ta là người đời Tống, làm Tể Tướng, từng làm Nguyên Soái, đúng 

là  “xuất  tướng,  nhập  tướng”48,  đại  phú,  đại  quý.  Cuộc  sống  thường  ngày 

trong nhà ông hết sức đơn giản, chất phác. Ông đem tiền tài nuôi sống những 

gia đình bần cùng khốn khổ,  hơn ba trăm  gia đình! Nói  như bây  giờ  là “sự 

nghiệp  từ thiện”,  ông  ta  làm  việc  đó.  Chúng  ta  thấy  trong  sách  Liễu  Phàm 

Tứ Huấn, tiên sinh Liễu Phàm làm tri huyện Bảo Trì, thâu nhập khá dư giả, 

nhưng  cuộc  sống  cũng  rất  đơn  giản,  tiết  kiệm,  dùng  tiền  của  dư ra  để  giúp 

người nghèo cùng. 

Qua sách ấy, chúng ta thấy một điều: Trời mùa Đông, vợ ông ta cho con 

mặc áo bông do chính tay bà ta may, chứ không thuê người ngoài làm để đỡ 

tốn tiền  một chút. Thấy  vợ dùng bông  vải49 để  may áo bông, tiên sinh  Liễu Phàm hỏi: “Nhà mình có bông sợi rất nhiều, sao không dùng bông sợi mà lại 

dùng bông  vải?”  Bà  vợ đáp: “Bông sợi bán  hết  rồi, bông sợi đắt  tiền, bông 

vải  rẻ  hơn.  Em  bán  bông  sợi,  mua  thêm  một  tấm  bông  vải  nữa,  con  có  áo 

mặc, lại còn có thể may áo cho người nghèo mặc”. Quý vị thấy bà ta ôm tấm 

lòng gì? Niệm niệm nghĩ đến người khổ trong thế gian rất nhiều, niệm niệm 

nghĩ giúp đỡ những người đó. Tâm ấy chẳng tầm thường! Giúp người khác 

chẳng  cầu  báo  đáp;  quý  vị  giúp  những  người  nghèo  cùng,  họ  có  báo  đáp 

được chăng? Không thể được! Chẳng cầu báo đáp, tích phước đức lớn lao! 

Thời  thời  khắc  khắc,  niệm  niệm  đều  nghĩ  đến  người  khổ  sở  trong  thế 

gian,  xưa  nay  những  ai  đọc  sách  hiểu  lý  giác  ngộ  không  ai  chẳng  vậy.  Bởi 

thế  nhà  họ Phạm, tiên sinh  Phạm Trọng Yêm  một đời tích được phước đức 

lớn lao, mãi cho đến hiện tại, con cháu gia đình ở Tô Châu đều khá. Suốt đời 

Ấn  Quang  đại  sư  tôn  kính  Khổng  lão  phu  tử  nhất,  kế  đó  là  Phạm  Trọng 

Yêm;  khi  giảng  kinh,  thuyết  pháp,  Sư  thường  nhắc  đến.  Họ  đều  là  những 

tấm gương, là khuôn thước cho chúng ta. 

Nay  chúng  ta  hiểu  rõ:  Hưởng  thụ  lớn  nhất  trong  đời  người  là  gì?  Đọc 

sách. Thiện sự lớn nhất là “giảng học”. Đọc sách thánh hiền, truyền cái đạo 

của  thánh  hiền,  đấy  là  sự  nghiệp  thế  gian  bậc  nhất,  không  có  gì  thù  thắng 

bằng! Nhưng không phải ai cũng có duyên ấy, chúng ta phải hiểu, phải nhận 

thức rõ ràng. Thực sự hiểu biết rõ ràng, quý vị sẽ nỗ lực tích cực giống như 

cổ nhân, dũng mãnh tinh tấn, chẳng buông lung. 

Nghiêm  túc  đọc  sách  thì  phải  ghi  bút  ký,  đó  là  gì?  Là  thành  tích  mỗi 

ngày.  Nội  dung  bút  ký  có  thể  chia  thành  hai  bộ  phận  lớn:  Một  bộ  phận  là 

trích yếu những câu kinh điển trọng yếu. Kinh điển quá dài chẳng dễ gì nhớ, 

nhưng những câu trọng yếu nhất phải ghi vào bút ký để đọc cho nhuần. Phần 

thứ hai là tâm đắc, cảm tưởng. Mỗi ngày quý vị chỉ cần ghi hai loại này. Lâu 

ngày chầy tháng  nghiêm túc  nỗ  lực  làm  như vậy, dăm  ba  năm sẽ  đổi khác, 

không  giống  như  cũ  nữa.  Giống  như  đi  học  trong  trường,  phải  ghi  bút  ký, 

phải  viết báo cáo; trên đại  học phải  viết  luận  văn, quý  vị phải  làm thực sự! 

Nếu  chẳng  làm  theo  cách  này,  cứ  hằng  ngày  nghe,  nghe  bao  nhiêu  năm 

nhưng  cái  gì  cũng  không  biết.  Nghe  tai  này  lọt  qua  tai  khác;  bởi  thế,  lâu 

ngày chầy tháng chẳng thâu thập được gì, chẳng bằng chất phác niệm Phật! 

Quý  vị  nghĩ  xem có đúng  vậy  hay không? Chẳng thực sự đổ công  học tập, 

nhưng quý  vị thật thà  niệm  Phật, chuyên tu Tịnh  nghiệp thì cũng thành  tựu 

chẳng thể nghĩ bàn. 

Thế Tôn  nêu  lên  Hoại  Khổ,  nhằm  khiến cho chúng ta tỉnh  giác cao độ; 

đấy là chuyện kinh điển thường nói đến:  “Thế gian vô thường quốc độ nguy 

 thúy” (Thế gian vô thường, cõi nước mong manh), thường nghĩ đến Thành - 

Trụ - Hoại - Không, người hiện thời gọi là “định luật tự nhiên”. 

Loại  thứ  ba  là  Hành  Khổ.  Hành  (行)  là  gì?  Không  khổ,  không  vui. 

Không  khổ  không  vui  là  chuyện  tốt,  sao  lại  bảo  là  Khổ?  Vì  chẳng  thể  giữ 

được  lâu  dài,  vì  tánh  nó  đổi  dời,  chẳng  thể  giữ  được  vĩnh  viễn;  đó  là  khổ! 

Dục Giới khổ  nào cũng có đủ. Nếu quý  vị tu  Thiền Định, tu  Tứ Vô  Lượng 

Tâm, sanh vào Tứ Thiền Thiên của Sắc Giới. Tứ Thiền Thiên không có Khổ 

Khổ,  tức  Sanh,  Lão,  Bệnh,  Tử,  Cầu  Bất  Đắc,  Ái  Biệt  Ly,  Oán  Tắng  Hội, 

Ngũ Ấm Xí Thạnh đều không có; họ đã đoạn dục hay chưa? Thưa cùng quý 

vị: Họ chưa đoạn! Dục chưa đoạn,  làm sao  ly dục được? Công  năng Thiền 

Định  của  họ  đã  khuất  phục  dục,  khiến  dục  không  còn  khởi  tác  dụng  nữa, 

công phu Thiền Định sâu xa! Chư thiên Sắc Giới có sắc tướng, có thân thể, 

nhưng  không  cần  ăn  uống.  Vì  thế,  Sắc,  Danh,  Ăn  Uống,  Ngủ  Nghỉ  đều 

chẳng có. Họ chẳng cần ngủ nghỉ, chẳng cần ăn uống, phước báo rất lớn. Họ 

có cung điện, không có Khổ Khổ, nhưng như thế nào? Có Hoại Khổ! 

Lúc  nào  chịu  Hoại  Khổ?  Đến  khi  thọ  mạng  sắp  chấm  dứt,  thân  thể  bị 

biến đổi, hoàn cảnh cư trú cũng nẩy sanh biến hóa. Lúc ấy, họ cảm thấy rất 

khổ.  Bình thường,  họ chẳng biết đến khổ, thực sự  vui.  Người  Sắc Giới  hóa 

sanh, không bị Ái Biệt Ly, không bị Oán Tắng Hội (chán ghét  mà phải gặp 

gỡ),  vì  sao  vậy?  Người  trong  cảnh  giới  ấy  đều  tu  Định,  đều  có  công  phu 

Thiền Định, đều có  thiện  hạnh, tu  Từ - Bi - Hỷ  - Xả. Quý  vị chẳng  hội đủ 

những điều kiện ấy, chẳng thể sanh vào cảnh giới ấy được. Vì vậy, đức Phật 

đã  từng  nói  đến  ba  thứ  Thiền,  đệ  tam  Thiền  chính  là  “thế  giới  Cực 

Lạc”50 trong  thế  giới  Sa  Bà  này,  sung  sướng  lắm!  Sướng  như  thế  nào? 

Không  khổ,  nhưng  phải  nhớ  rõ,  đến  lúc hết  thọ  mạng,  Hoại  Khổ  bèn  hiện 

tiền. Bởi vậy, họ có Hoại Khổ, có Hành Khổ; trời Sắc Giới có hai mối Khổ 

sau, không có mối khổ đầu tiên (Khổ Khổ). 

Lên cao  hơn  là trời Vô Sắc Giới, Vô  Sắc Giới thiên không có thân thể. 

Không  có  thân  thể,  đương  nhiên  chẳng  cần  cung  điện  lầu  gác,  không  cần 

thiết!  Vì  thế,  Hoại  Khổ  cũng  không  có.  Họ  không  có  Khổ  Khổ,  Hoại  Khổ 

cũng không, nhưng có khổ gì? Có Hành Khổ. Hành Khổ tức là cảnh giới của 

họ  chẳng  thể  giữ  vĩnh  viễn,  nó  có  thời  gian  tánh.  Lên  tầng  trời  cao  nhất  là 

Phi  Tưởng  Phi  Phi  Tưởng  thiên,  đức  Phật  nói  thọ  mạng  của  họ  là  tám  vạn 

đại  kiếp;  nhưng  đến  khi  thọ  mạng  hết,  vẫn  phải  đọa  lạc.  Hết  lối  đi  lên  chỉ 

còn cách đọa xuống. Bởi đã đạt đến cảnh giới ấy, họ (chư thiên Vô Sắc Giới) 

đều  lầm  tưởng  mình đã thành Phật, tưởng  mình đã chứng đắc Đại  Bát Niết 

Bàn.  Thọ  mạng  còn  có  lúc  hết  là  không  được  rồi!  Cổ  thánh  tiên  hiền,  chư 

Phật, Bồ Tát dạy “bát Niết Bàn là giả”, các Ngài nói bất sanh bất diệt, vì sao 

mình còn có sanh diệt? Nguyên do như sau: Vừa khởi lên ý niệm báng Phật, 

báng  Pháp,  báng  Tăng,  hủy  báng  Tam  Bảo;  do  tội  nghiệp  ấy,  đọa  vào  địa 

ngục  A  Tỳ,  đó  gọi  là  “trèo  cao,  ngã  đau”.  Bò  lên  tới  đỉnh  điểm,  ngã  lăn 

xuống,  rớt  tõm  vào  địa  ngục  A  Tỳ.  Vì  thế,  đức  Phật  nói  “ba  cõi  đều  khổ”. 

Kinh Pháp Hoa dùng tỷ dụ:  “Tam giới hỏa trạch”  (ba cõi như nhà bốc lửa). 

Trái lại, trong Tây Phương Cực Lạc thế giới những nỗi khổ ấy đều chẳng 

có. Chúng ta phải hiểu như vậy. Từ Vân đại sư từng nói (Ngài là người sống 

vào thời Càn Long nhà Thanh):  “Cõi này (tức thế giới Sa Bà)  so với thế giới 

 Cực Lạc có mười thứ khó - dễ. Nơi thế giới của chúng ta có mười điều khó, 

 thế giới Cực Lạc có mười điều dễ”.  Bọn họ chẳng có khổ, tức là  “hưởng các 

 sự vui”.  

Thứ nhất, không có nỗi khổ tội báo. Vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế 

giới không có ác báo, vì sao không có ác báo?  Không có cơ  hội  hưởng thụ 

để  tạo  ác  nghiệp;  cũng  là  nói  người  ở  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  nhất 

định  không  có  ác  niệm,  nhất  định  chẳng  nói  lời  ác,  nhất  định  chẳng  tạo  ác 

nghiệp.  Ba  nghiệp  thân  -  ngữ  -  ý  thuần  tịnh,  thuần  thiện,  làm  sao  có  khổ 

báo? Dẫu  là đới  nghiệp vãng sanh, nhưng  đó là  mang theo chủng tử của ác 

nghiệp  trong  đời  quá  khứ.  Chúng  ta  biết  chủng  tử  nếu  chẳng  gặp  duyên  sẽ 

chẳng thể khởi  hiện. Tây Phương Cực  Lạc thế  giới chẳng có ác duyên, cho 

nên những chủng tử mang theo ấy vĩnh viễn chẳng thể hiện hành được. Tức 

là trong hoàn cảnh Tây Phương Cực Lạc thế giới, hết thảy người, sự, vật đều 

thuần thiện, thuần tịnh. Chúng ta mong mỏi vãng sanh Tây Phương Cực Lạc 

thế  giới,  chẳng  thể  không  hiểu  chuyện  này.  Phải  tu  thuần  thiện  thuần  tịnh 

ngay từ bây giờ, há còn đợi đến lúc nào nữa đây? 

Tâm thuần tịnh, tu tâm thanh tịnh, chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, từ 

bi, chẳng để mảy may bất tịnh xen tạp, quyết định chẳng vướng ô nhiễm. Tu 

tâm thanh tịnh bằng cách nào? Phải buông xuống vạn duyên. Trong thế gian 

này,  tùy  duyên  cho  qua  ngày  tháng,  không  tranh  với  người,  không  cầu  nơi 

sự, tâm quý vị mới thanh tịnh. Nếu quý vị phải tranh, phải cầu, sẽ chẳng thể 

thanh  tịnh.  Có  đồng  học  hỏi:  “Tôi  tranh  đấu  với  chính  mình  là  đúng  hay 

sai?” Tranh đấu với chính mình tâm đã chẳng thanh tịnh, huống hồ tranh với 

người khác? Tất nhiên phải buông bỏ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước của 

chính  mình,  hết  thảy  thuận  theo  sự  dạy  răn  của  đức  Phật,  tùy  thuận  những 

giáo  huấn  trong  kinh  luận  thì  mới  có  thể  thực  sự  thoát  ly  biển  khổ  Sa  Bà, 

chẳng  tạo  nghiệp  nữa.  Chẳng  những  là  không  tạo  ác  nghiệp,  mà  ngay  cả 

thiện  nghiệp  cũng  không  tạo.  Vậy  thì  chúng  ta  có  cần  đoạn  ác  tu  thiện 

không?  Cần  chứ!  Đoạn  ác  tu  thiện  chẳng  phải  là  vừa  tạo  thiện  nghiệp  vừa 

đoạn ác nghiệp hay sao? Đúng rồi, đó là Sự. Về mặt sự thì phải làm như vậy, 

nhưng trong tâm chẳng chấp trước. 

Đoạn ác chẳng phải là đoạn ác về mặt hình tướng, tu thiện chẳng phải là 

tu  thiện  trên  mặt  hình  tướng.  Tâm  quý  vị  thanh  tịnh;  tâm  tịnh  thì  cõi  Phật 

tịnh, đấy là điều kiện hết sức quan trọng để vãng sanh. Lục Tổ Đàn Kinh có 

câu:  “Vốn  chẳng  có  một  vật,  chỗ  nào  nhuốm  bụi  trần?”,  kinh  Kim  Cang 

nói:  “Phàm hữu sở tướng, giai thị hư vọng” (Phàm những gì có tướng đều là 

hư vọng). Đâu đâu cũng đều nhằm cảnh tỉnh chúng ta, khởi tâm động niệm 

là trật rồi. Chúng ta đoạn ác tu thiện, đoạn ác là tiêu nghiệp chướng, tu thiện 

là  vun  đắp  phước  huệ,  chẳng  để  lại  dấu  tích  là  vượt  thoát.  Để  lại  dấu  tích 

(chấp  trước) thì  sao?  Chẳng  thể  ra  khỏi  lục  đạo;  quý  vị  đoạn  ác  chẳng  đọa 

vào ba đường ác, tu thiện sanh vào ba thiện đạo, chẳng phải là chuyện dễ! Vì 

thế, phải thông thuộc, phải hiểu thấu tường tận kinh giáo, thì chính mình mới 

là người hiểu rõ ràng, mới thực sự có thể liễu sanh tử xuất tam giới. A! Bây 

giờ đã đến giờ rồi. 



* 



Chư vị đồng học! 

Chúng ta lại tiếp tục xem phần  “thọ chư lạc”  (hưởng các sự vui). Ở trên 

đã  nói  sanh  về  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  chẳng  những  không  tạo  ác 

nghiệp mà ngay cả ác niệm cũng chẳng sanh. Đấy chính là hoàn cảnh tốt đẹp 

ở nơi ấy, thánh hiền đông đảo, đều là thượng thiện nhân cùng họp  mặt một 

chỗ.  “Thượng  thiện”  là  Đẳng  Giác  Bồ  Tát,  bậc  Địa  Thượng  Bồ  Tát  rất 

nhiều. Những gì lục căn quý vị tiếp xúc đều là thuần thiện, thuần tịnh; vì thế, 

nhất định chẳng có ác duyên, những chủng tử tập khí mang theo trong A Lại 

Da  Thức  của  quý  vị  không  có  gì  để  dẫn  khởi  phát  xuất  cả.  Ở  nơi  ấy,  Định 

lực dần dần  thành thục,  mở  mang trí  huệ,  phiền  não tự nhiên chuyển thành 

Bồ Đề, chuyển phiền não thành Bồ Đề! 

Thứ hai, sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới chẳng thoái chuyển, dẫu 

người Hạ Hạ phẩm vãng sanh thuộc Phàm Thánh Đồng Cư độ cũng đều viên 

chứng  ba  thứ  Bất  Thoái,  “vô  cầu  tịch  diệt  chi  thoái  chuyển,  vô  tu  đạo  chi 

 chướng ngại” (không bị thoái chuyển trong việc cầu Tịch Diệt, tu đạo không 

bị  chướng  ngại).  Cầu  Tịch  Diệt:  Tịch  Diệt  là  Đại  Bát  Niết  Bàn,  thanh  tịnh 

tịch diệt, đấy là mức độ tu hành cao nhất. Quý vị sanh về Tây Phương Cực 

Lạc thế giới là thấp hơn mức độ ấy một chút, vì sao? A Duy Việt Trí Bồ Tát 

là  Vô  Sanh  Pháp  Nhẫn  Bồ  Tát.  Trong  bài  kệ  Hồi  Hướng,  ta  thường 

niệm  “hoa khai  kiến  Phật,  ngộ  Vô Sanh”,  đấy  chính  là  A  Duy  Việt  Trí  Bồ 

Tát. Cao hơn nữa là quả địa Như Lai, tức Tịch Diệt Nhẫn. Bởi vậy, cầu Phật 

quả viên mãn rốt ráo, chỉ có tiến, chứ không lùi sụt, chẳng giống như những 

thế giới khác, thế giới Sa Bà của chúng ta dĩ nhiên không cần phải nói nữa, 

tiến thì ít, lui thì nhiều, chẳng 

thể thành tựu dễ dàng! 

Nói  đến  tu  đạo,  tu  hành,  chướng  duyên  rất  nhiều.  Bao  nhiêu  người  tu 

hành chúng ta vừa phát tâm, giống như người chạy đua, nhớm chân từ mức 

xuất phát, có  người  vọt  lên dẫn  đầu, có  người tụt  lại  đằng sau, có  người bị 

loại. Do nguyên nhân nào? Quá nhiều chướng duyên chướng ngại mình. Có 

người chướng  ngại  ta, có sự chướng  ngại  ta, có vật chướng  ngại  ta, lại còn 

có  oán  thân  trái  chủ  chướng  ngại  ta,  hữu  hình,  vô  hình  rất  nhiều.  Đó  là 

chướng duyên. Ai có thể vượt khỏi tầng chướng duyên ấy? Ai có thể thành 

tựu được? Chẳng có gì khác cả! Một dạ hướng về đạo! Ngày ngày đọc kinh, 

ngày  ngày  nghiên  cứu  giáo  pháp,  không  biếng  nhác  một  ngày  nào,  tất  cả 

chướng duyên chẳng cần quan tâm đến, cốt sao tâm ta nơi đạo, hạnh ta nơi 

đạo. Tự mình chú ý quán sát, tư duy, nếu tâm hạnh mình chẳng rời khỏi đạo, 

chẳng trái nghịch sự giáo huấn của Phật, tất cả hết thảy chướng duyên chẳng 

quan tâm đến là được rồi! Ngàn vạn phần chẳng được dùng tinh thần lẫn thời 

gian  để  nghiên  cứu  cách  đối  phó  chướng  ngại.  Nếu  làm  như  vậy,  chướng 

ngại càng lớn. 

Chẳng  hạn như người ta hủy báng  mình, quý  vị  muốn tìm cách trả đũa, 

chẳng phải tự mình chuốc phiền đó ư? Lúc ấy, sẽ như thế nào? Một khi có ý 

niệm  ấy,  tâm  quý  vị  đã  trái  nghịch  đạo  nghĩa,  Phật  chẳng  dạy  chúng  ta  trả 

đũa! Đức Phật dạy chúng ta phương pháp nào? Mặc Tẫn. Mặc Tẫn nghĩa là 

gì?  Hoàn  toàn  không  đếm  xỉa  đến,  anh  hủy  báng  cứ  việc  hủy  báng,  tôi  đi 

đường  tôi.  Giống  như  anh  đấm  tôi,  tôi  không  phản  kháng,  cái  đấm  đó  như 

không. Người ta hủy báng, mình liền trả đũa. A! Vậy thì đôi bên đập lộn. Bị 

chửi không trả  miếng, bị đánh không đập lại, để tâm nơi đạo, hạnh dốc nơi 

đạo,  dũng  mãnh,  tinh  tấn,  nói  thật  ra,  việc  đó  khó  lắm!  Người  tầm  thường 

chẳng thể nhẫn được. Khó nhẫn  mà nhẫn được, khó hành  mà hành được thì 

mới  đi  xuông sẻ trên đường  Bồ Đề được!  Càng đến  gần cửa ải quan trọng, 

càng  gặp  nhiều  chướng  duyên  nghiêm  trọng,  chúng  ta  phải  dùng  những 

chướng duyên ấy để khảo nghiệm chính mình. 

Hiện  tại,  chúng  ta  đã  đạt  đến  mức  độ  công  phu  ấy  thì  phải  vượt  được 

cuộc  khảo  thí  ấy.  Bởi  vậy,  chướng  duyên  chẳng  có  gì  là  xấu.  Trong  kinh 

giáo, đức Phật thường dạy chúng ta:  Thế gian,  xuất thế  gian chẳng có  gì  là 

đúng hay sai tuyệt đối cả. Cát - hung, họa - phước do đâu? Nói thật ra, đều 

do một niệm của chính mình. Một niệm của chính mình “chánh” sẽ hóa hung 

thành cát, chuyển họa thành phước, có gì không tốt đâu? Công phu tu hành 

của  quý  vị  hữu  dụng,  khởi  tác  dụng.  Nếu  quý  vị  chẳng  thể  nhẫn,  có  một 

niệm sân hận, có một niệm báo thù, sẽ bị thoái chuyển một mức rất lớn, quý 

vị  bị  đào  thải  khỏi  đường  Bồ  Đề.  Người  như  vậy  chẳng  phải chỉ  là  chín 

mươi  chín  phần  trăm  đâu  nhé, không  phải  vậy!  Chỉ  sợ  là  trong  một  ngàn 

người,  trong  một  vạn  người,  người  thực  sự có  thể  đột  phá  chỉ  là  một  phần 

vạn; nói thật ra còn chưa được một phần vạn nữa cơ đấy! 

Quý  vị  nghĩ  xem: Người  học Phật  nếu thực sự  là  một phần  vạn  [có thể 

đột phá được] mà người học Phật chẳng ít, có đến trăm vạn, ngàn vạn; nếu là 

một phần  vạn,  thì  người thực sự có thành  tựu cũng được  vài trăm, cũng có 

thể cả ngàn người, [nhưng trên thực tế] đâu có được như vậy! Do đó, quý vị 

mới  hiểu  chuyện  này  rất  khó,  phải  hàng  phục  phiền  não  tập  khí  của  chính 

mình.  Chúng  tôi  hết  sức  may  mắn,  nếu  quý  vị  hỏi  vì  sao  chúng  tôi  có  thể 

hàng  phục  được  phiền  não  tập  khí  ư?  Chẳng  có  gì  khác  cả,  ngày  ngày  đọc 

kinh, ngày ngày giảng kinh, ngày ngày nghiên cứu, toàn bộ tinh thần tâm lực 

đều  đặt  nơi  kinh  giáo.  Do  vậy  không  có  tinh  thần,  không  có  thời  gian  để 

quan tâm đến gì khác, thực sự là như vậy. Chẳng những không có thời gian 

quan  tâm  đến  thứ  gì  khác,  mà  cũng  chẳng  có  tinh  thần.  Rất  nhiều  đồng  tu 

viết  thư  cho  tôi,  tôi  không  có  thời  gian  đọc.  Bởi  thế,  tôi  hay  khuyên  mọi 

người đừng gởi thư cho tôi, tôi thực sự chẳng muốn xem. 

Vô  tình  giở  sách  cũ  thấy  thư kẹp  trong  đó,  bì  thư chưa  xé,  mở  ra  xem, 

đại  khái  là  bảy  tám  năm  trước,  quên  bẵng  luôn!  Bởi  vậy,  tôi  hy  vọng  mọi 

người  đọc  kinh,  niệm  Phật.  Nếu  có  vấn  đề  thì  niệm  Phật  nhiều,  đọc  kinh 

nhiều sẽ tự nhiên hiểu ra. Việc tốt bậc nhất trong pháp thế gian lẫn xuất thế 

gian là đọc kinh, niệm Phật, vì người khác diễn nói, trong kinh, đức Thế Tôn 

gọi  là  “đọc  tụng  thọ  trì,  vì  người  diễn  nói”.  Đấy  chính  là  việc  tốt  lành  bậc 

nhất, thiện hạnh bậc nhất, thuần tịnh thuần thiện trong các pháp thế gian và 

xuất  thế  gian.  Pháp  thế  gian  và  xuất  thế  gian  đều  chẳng  nhiễm  trước,  đấy 

mới thực sự là đại tự tại. Dẫu chẳng đạt được tự tại, nhất định đạt được tiểu 

tự tại. Trong Tây Phương Cực Lạc thế giới, tu hành chẳng có chướng ngại, ở 

bên ấy không có chướng duyên. 

Do  vậy,  đức  Thế  Tôn  mới  giới  thiệu  cho  chúng  ta  biết  “kỳ  quốc  chúng 

 sanh” (chúng sanh trong cõi ấy), chúng sanh cõi ấy đều là những người sanh 

về  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  họ  chẳng  có  các  sự  khổ,  “đản  thọ  chư 

 lạc” (chỉ hưởng các sự vui). Những niềm vui trong các sự vui ấy rất nhiều, 

chỉ  nêu  lên  hai  điều:  Một  là  chẳng  thoái  chuyển,  hai  là  không  có  chướng 

ngại,  “cố danh Cực Lạc” (nên gọi là Cực Lạc). 



---o0o--- 

6.3.1.2.2. Địa lợi chi lạc (sự vui nơi hoàn cảnh cư trú) 



Lại xem tiếp đoạn thứ hai, đoạn thứ hai là  “địa lợi chi lạc”.  Bốn câu trên 

đây  là  nói  tổng  quát,  phần  tiếp  theo  cho  biết:  Rốt  cuộc  cõi  ấy  có  những  sự 

vui  nào.  “Địa lợi chi lạc”  là sự  vui  về  mặt cư trú, sự  vui  nơi  hoàn cảnh cư 

trú. Chúng ta hãy đọc kinh văn: 



 Hựu Xá Lợi Phất! Cực Lạc quốc độ, thất trùng lan thuẫn, thất trùng 

 la võng, thất trùng hàng thụ, giai thị tứ bảo, châu táp vi nhiễu. Thị cố bỉ 

 quốc danh vi Cực Lạc.  

又舍利弗。極樂國土。七重欄楯。七重羅網。七重行樹。皆是四寶

。周匝圍繞。是故彼國名為極樂。 

       (Lại  này  Xá  Lợi  Phất!  Cõi  nước  Cực  Lạc,  bảy  tầng  lan  can,  bảy  tầng 

 lưới mành, bảy tầng hàng cây, đều bằng bốn báu, bao quanh trọn khắp. Vì 

 thế, cõi ấy tên là Cực Lạc).  



Đoạn  này  nói  đến  địa  lợi.  “Chúng  bảo  lan  thụ”  (lan  can,  cây  cối  bằng 

các thứ báu), sự vui về mặt địa lợi. [Sách Yếu Giải viết]: “Thất trùng biểu thị 

 thất  khoa  đạo  phẩm,  hựu  biểu  viên  mãn  chi  ý,  tứ  bảo  biểu  Thường,  Lạc, 

 Ngã,  Tịnh  tứ  đức” (Bảy  tầng  biểu  thị  bảy  khoa  đạo  phẩm,  còn  biểu  thị  ý 

nghĩa viên  mãn. Tứ bảo biểu thị bốn đức Thường, Lạc, Ngã, Tịnh). Ta nhất 

định  phải  hiểu  ý  nghĩa  biểu  pháp  trong  đoạn  kinh  văn  này.  Đức  Phật  vì 

chúng  ta  giảng  kinh,  thuyết  pháp  trọn  chẳng  ngoài  những  ý  này.  Bảy  khoa 

Đạo  Phẩm  chính  là  ba  mươi  bảy  Đạo  Phẩm.  Ba  mươi  bảy  Đạo  Phẩm  chia 

thành bảy  loại  lớn,  những  môn  này các đồng  học đã biết rồi: Tứ Niệm Xứ, 

Tứ Chánh Cần, Tứ Như Ý  Túc, Ngũ Căn, Ngũ  Lực, Thất  Bồ Đề Phần,  Bát 

Chánh Đạo.  Khoa (科) là  loại, [thất khoa Đạo Phẩm] nghĩa  là ba  mươi bảy 

Đạo Phẩm xếp thành bảy loại. Những Đạo Phẩm này thông cả Đại Thừa lẫn 

Tiểu Thừa, Hiển lẫn Mật, Tông lẫn Giáo, dùng ba mươi bảy Đạo Phẩm này 

đại diện cho toàn bộ Phật pháp. 

Do đây biết rằng: Chẳng riêng  mình đức  Phật thuyết pháp,  mà sáu trần 

cũng đều thuyết pháp, biểu thị pháp mà! Biểu thị ba mươi bảy Đạo Phẩm, có 

gì không thuyết pháp? Tình và vô tình thảy đều thuyết pháp. Quý vị nghĩ thử 

xem,  trong  hoàn  cảnh  ấy,  quý  vị  có  thoái  chuyển  được  chăng?  Chẳng  thể 

được!  Không  có  chướng  duyên!  Ở  nơi  này,  người,  sự,  hoàn  cảnh  vật  chất 

thường xuyên gây chướng ngại, Tây Phương Cực Lạc thế giới chẳng vậy! Số 

Bảy biểu thị ý nghĩa viên  mãn, bởi vậy, đọc kinh này nhất định phải hiểu  ý 

nghĩa. Có rất nhiều người đọc đến đoạn kinh 

văn này, bảo tôi: 

- Thưa pháp sư! Thế giới Cực Lạc hay ở chỗ nào? Chỗ nào cũng giống 

hệt  nhau.  Đâu  đâu  cũng  là  bảy  tầng  lan  can,  bảy  tầng  lưới  mành,  chỗ  nào 

cũng  giống  vậy,  có  đẹp  mắt  gì  đâu?  Chẳng  như  thế  giới  của  chúng  ta.  Tới 

đâu cũng giống hệt nhau, chẳng ra nghĩa lý gì! Xem một chỗ xong, đâu còn 

muốn đi coi chỗ khác! 

Họ chẳng biết Bảy chẳng phải là con số, con số ấy nhằm biểu thị pháp, 

tượng trưng cho viên mãn. Điều gì viên mãn? Quý vị thích thấy như thế nào, 

[cảnh tượng]  bèn  biến  hóa  như  thế  đó  thì  mới  gọi  là  “viên  mãn”!  Thật  đó, 

hoàn cảnh cư trú của Tây Phương Cực  Lạc thế  giới thuận theo  lòng  muốn, 

quý vị nghĩ đến điều gì liền biến ra giống hệt như vậy. Y phục cũng như vậy, 

thức ăn cũng như vậy, tuyệt đối chẳng cần đến sức người lo liệu. Hoàn cảnh 

cư trú chẳng cần dùng đến sức người  xây  đắp, tạo dựng,  mà  là do biến  hóa 

ra,  tùy  thuận  lòng  muốn  nên  gọi  là  “viên  mãn”.  Quý  vị  thấy  trong  kinh  có 

nói, kinh Vô Lượng Thọ, kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật đều có nói: Quý vị 

thích  nhà cửa to, nhà cửa liền  biến ra to. Quý  vị thích  nhà cửa  hẹp, thích ở 

trong phòng nhỏ, phòng bèn rất nhỏ. Quý vị thích nhà ở trên mặt đất, liền ở 

trên mặt đất; thích nhà trên không, nhà cửa liền bay lên không trung. 

Thuận theo lòng muốn, đúng là tự tại như ý, đấy mới là sung sướng thực 

sự,  quyết  định  chẳng  trở  ngại  người  khác,  chẳng  xung  đột  quyền  lợi  với 

người khác, không  hề có!  Tây Phương Cực Lạc thế  giới chẳng có lợi - hại, 

chẳng có xung đột, chỉ có tôn trọng lẫn nhau, cùng nhau hợp tác. Chẳng có 

phiền  não,  chẳng  có  vọng  tưởng,  chẳng  có  phân  biệt,  chẳng  có  chấp  trước, 

hoàn  cảnh  sinh  hoạt  tốt  như thế  đó,  thù  thắng  như thế  đó!  Bởi  vậy,  con  số 

Bảy  ấy  biểu  thị  sự  viên  mãn.  “Bảy”  có  nghĩa  là  bốn  phương,  trên,  dưới, 

chính giữa; Bảy biểu thị điều này. Đấy chính là viên mãn, chẳng có chút nào 

khuyết hãm. 

 “Tứ bảo” (bốn món báu) cũng là biểu pháp. Báu gì vậy?  “Thường, Lạc, 

 Ngã,  Tịnh”  là  báu.  Thường:  Vĩnh  hằng  bất  biến,  chẳng  giống  như  thế  giới 

chúng  ta  vô  thường.  Hiện  thời  mọi  người  đều  biết  chuyện  này.  Lúc  nhỏ, 

chúng tôi đọc sách thấy  nói “thương hải tang điền”  (biển  xanh, ruộng dâu), 

chẳng biết nghĩa là gì! Mấy năm gần đây thiên tai nhân họa quá nhiều, một 

trận  đại  địa  chấn  (động  đất),  không  còn  núi  nữa,  ruộng  nương  cũng  không 

còn  nữa,  hồ  ao  cũng  không  còn  nữa,  đến  lúc  ấy  mới  thực  sự  hiểu  thế  nào 

là  “thương hải tang điền”.  Thuở bé, tôi sống ở nông thôn, thôn trang không 

lớn, thôn trang nhỏ thôi, chỉ có mười mấy gia đình. Trước mặt thôn trang là 

một cái hồ, lúc nhỏ chúng tôi thường chơi bên hồ, nhặt vỏ ốc, bắt cá. Chúng 

tôi xa quê nhà năm  mươi năm, lúc trở về lần thứ nhất, vừa đúng năm mươi 

năm. Lúc trở về, hồ không còn nữa, cạn khô rồi. Nay cái hồ ấy đã biến thành 

đất canh tác, biến đổi quá nhiều! Tôi ra đi năm hai mươi tuổi, trong năm đó, 

có trở về  một  lần, ở lại  hai tháng, không thấy thay đổi  gì  nhiều. Trở về  lần 

này,  hoàn  toàn  khác  hẳn,  rất  khác  với  những  gì  trong  ký  ức.  Đấy  là  vô 

thường!  Thân thích, bè bạn chơi chung  lúc nhỏ không còn ai  nữa. Thấy rồi 

vô hạn cảm khái, hơn bảy mươi năm chỉ là một cái khảy ngón tay. Nghĩ đến 

chuyện thuở xưa tợ hồ chuyện mới vừa hôm qua! Đời người há còn có bảy 

mươi năm nữa ư? Chẳng thể! Vì vậy, trong kinh đức Phật dạy chúng ta chân 

tướng  sự  thật:  “Thế  gian  vô  thường,  quốc  độ  nguy  thúy”  (Thế  gian  vô 

thường, cõi nước mong manh). Cõi nước còn mong manh, cái thân này thấm 

vào đâu? 

Quý  vị  sanh  về  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  khác  hẳn!  Tây  Phương 

Cực Lạc thế giới là chân thường, bất biến! Nếu chúng ta hỏi vì sao cõi ấy bất 

biến, còn tại sao cõi chúng ta lại biến ư? Nơi này bị biến đổi là do ta có vọng 

niệm,  ý  niệm  sanh  diệt  trong  từng  sát-na,  niệm  niệm  chẳng  trụ.  Hoàn  cảnh 

biến đổi  theo  ý  niệm;  gần đây chúng tôi càng  lãnh  hội  ý  niệm  này sâu  hơn 

qua thí nghiệm kết tinh nước của một khoa học gia Nhật Bản. Nước là một 

loại  vật  chất  thuộc  hoàn  cảnh,  biến  hóa  theo  ý  tưởng  của  chúng  ta,  trong 

từng sát-na chẳng trụ. Nếu quý vị hỏi vì sao hoàn cảnh của Tây Phương Cực 

Lạc thế giới chẳng biến đổi ư? Tất cả cư dân trong Tây Phương Cực Lạc thế 

giới, trên từ A Di Đà Phật, dưới đến những ai vãng sanh trong Hạ Hạ Phẩm 

thuộc Phàm Thánh Đồng Cư độ, đều chẳng có  vọng tưởng, phân biệt, chấp 

trước. Lìa khỏi vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, cho nên bất biến. 

Vì vậy, kinh Hoa Nghiêm nói  “duy tâm sở hiện” : Chỉ biến hiện bởi tâm. 

Chín pháp  giới chỉ do thức biến, Cực  Lạc  do tâm  hiện, chẳng phải do thức 

biến. Bởi thế, cõi ấy thường hằng là hợp lý! Do đây biết rằng: Chỉ cần chúng 

ta có ý niệm, khởi tâm động niệm sẽ chắc chắn phải biến. Lúc biến chính là 

vô thường.  Lúc  nào không có  vọng  niệm,  không có  vọng tưởng, hoàn cảnh 

bên ngoài sẽ chẳng biến đổi. Đạo lý này chúng ta có thể hiểu được. Chúng ta 

thấy Tây Phương Cực Lạc thế giới có ý niệm hay không? Nói thật ra, do oai 

thần và bổn nguyện của A Di Đà Phật gia trì, chư thượng thiện nhân làm bạn 

đạo  đồng  tham  của  chúng  ta,  chúng  ta  có  muốn  khởi  tâm  động  niệm  cũng 

không được. Nhất Chân pháp giới mà! 

 “Ngã”  (我) có nghĩa là gì? Ngã nghĩa là chủ tể, tự mình có thể làm chủ. 

Ngã có nghĩa là tự tại, tự mình được đại tự tại, tự mình làm chủ. Chúng ta ở 

đây  chẳng  thể  làm  chủ.  Chẳng  hạn  như:  Ta  không  muốn  già,  nhưng  cứ già 

dần  đi,  chẳng  làm  chủ  được!  Mình  không  muốn  sanh  bệnh,  cứ  bệnh  hoài, 

việc trái  nghịch  với tâm. Đến  Tây Phương Cực  Lạc thế  giới,  mình  làm chủ 

được. Thân thể muốn to liền biến thành cao to, muốn nhỏ một chút liền nhỏ 

đi,  làm  chủ  được!  Nhà  cửa  mình  ở  như  tôi  vừa  mới  nói,  muốn  to  bèn  to, 

mong nhỏ bèn nhỏ, nghĩ thế nào biến ra như thế nấy, thuận theo lòng muốn, 

chính  mình  làm chủ được. Qua thế  giới khác  lễ Phật, nhà cửa  mình ở cũng 

tùy thân, chẳng cần ra khỏi nhà, nhà cửa bay đi được, nhà cửa cũng là công 

cụ  giao  thông.  Đấy  chỉ  là  nói  về  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  Độ!  Đức  Thế  Tôn 

giới  thiệu  cõi  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  cho  chúng  ta,  hầu  như toàn  là 

cảnh  giới  của  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  Độ,  khiến  cho  quý  vị  thấy  nó  tốt  đẹp 

đến thế đó. 

Nếu sanh về Thật Báo Độ, Thật Báo Độ mỗi ngày đều tham phỏng mười 

phương  hết  thảy  chư  Phật  Như  Lai,  có  cần  phải  đi  qua  đó  tham  phỏng,  đi 

qua  rồi  trở  về  hay  không?  Chẳng  cần.  Vì  sao?  Đạt  đến  cảnh  giới  ấy,  thời 

gian,  không  gian  không  còn  nữa.  Chỉ  cần  quý  vị  muốn  thấy  một  đức  Phật 

nào, đức Phật ấy liền ở ngay trước  mặt. Ngài giảng kinh, thuyết pháp trong 

thế giới kia, dường như quý vị đến trong đạo tràng của Ngài, chứ thật ra, quý 

vị bất động! Không có trước - sau, không xa - gần. Không có trước - sau là 

chẳng có thời gian, quý vị có thể thưa hỏi quá khứ Phật, cũng có thể thưa hỏi 

vị lai Phật. Tam thế chư Phật đều ở ngay trước mặt, cảnh giới chẳng thể nghĩ 

bàn. Đó là Ngã! 

Tam  Học  Giới  -  Định  -  Huệ  tăng  thượng,  mỗi  ngày  trên  cầu  Phật  đạo, 

dưới hóa độ chúng sanh, khoái lạc khôn sánh! Đó là Lạc. Người thế gian có 

lạc,  nhưng  chẳng  thanh  tịnh;  người  trong  thế  giới  Cực  Lạc  có  lạc,  đại  lạc 

thanh  tịnh.  Thanh  tịnh  như  thế  nào?  Cõi  lòng  chẳng  tơ  hào  nhiễm  trước, 

chân tịnh!  Người trong  Tây Phương Cực  Lạc thế  giới có  vào trong  lục đạo 

hay chăng? Vào chứ! Thường vào để giúp đỡ lục đạo chúng sanh, chiếu cố 

lục đạo chúng sanh, giáo hóa lục đạo chúng sanh. Tâm địa thanh tịnh, quyết 

định  chẳng  tiêm  nhiễm.  Trong  thiên  đường  tuyệt  đối  chẳng  tham  luyến, 

trong  địa  ngục  quyết  định  chẳng  phiền  não.  Trong  tâm  họ,  mười  pháp  giới 

bình  đẳng.  Người  trong  lục  đạo  mười  pháp  giới  có  khổ  -  vui,  có  thọ;  Phật, 

Bồ Tát đến giáo hóa chúng sanh không có khổ hay vui. Tuy không khổ - vui, 

nhưng có lúc làm bộ tợ hồ có khổ - vui. Vì sao? Để an ủi chúng sanh; chẳng 

muốn  chúng  sanh  lấy  làm  lạ:  “Sao  Ngài  khác  với  mình?”  Nếu  như  vậy  là 

chưa khéo dạy rồi! 

Bởi Phật, Bồ Tát hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức, nói chung là 

khiến cho hết thảy chúng sanh cảm thấy Phật, Bồ Tát chẳng khác mình lắm, 

có vậy mới hòng khơi dậy chí hướng của họ: “Họ thành tựu được, sao mình 

không thể?”  Khích  động đạo tâm kẻ đó. Do đây  biết rằng:  Không  gì chẳng 

nhằm giáo hóa chúng sanh, không gì chẳng nhằm giúp đỡ chúng sanh. Thật 

ra,  chẳng  những  mảy  trần  chẳng  nhiễm,  mà  còn  chẳng  đến,  chẳng  đi,  cùng 

một lúc có thể phân thân vô lượng vô biên, cùng một lúc có thể trụ trong vô 

lượng vô biên pháp giới, chân lạc, chân tịnh. Thế gian không có bốn tịnh đức 

Thường - Lạc - Ngã - Tịnh, thế gian vô thường, ba cõi thế gian đều khổ, nào 

có vui chi? Khổ Khổ, Hoại Khổ, Hành Khổ. Thế gian vô ngã, chỉ có giả ngã, 

chẳng làm chủ, chẳng tự tại. Thế gian chẳng thanh tịnh, khởi tâm động niệm 

đều nhiễm ô, tự tư tự lợi, tham, sân, si, mạn. Đấy là chân tướng sự thật. Tiếp 

đó, [sách Yếu Giải] viết: 

 “Tự đức thâm, tha hiền biến” : [Nghĩa là] đức của chính mình ngày càng 

sâu,  ngày  càng  rộng,  đức  sâu,  trí  rộng;  đồng  học  với  mình  đều  là  thánh 

hiền.  “Thánh”  là địa thượng  Bồ Tát (Bồ Tát từ phẩm  vị Sơ Địa trong Viên 

Giáo  trở  lên).  “Hiền”  là  Tam  Hiền  (Thập  Trụ,  Thập  Hạnh,  Thập  Hồi 

Hướng).  Tất  cả  những  người  mà  quý  vị  tiếp  xúc  đều  là  Tam  Hiền  Thập 

Thánh Bồ Tát. Trong Tam Hiền Thập Thánh thì Thập Thánh chẳng cần phải 

nói nữa, địa vị Tam Hiền trong Tây Phương Cực Lạc thế giới đều là A Duy 

Việt Trí Bồ Tát, đấy là oai thần bổn nguyện của A Di Đà Phật gia trì, chẳng 

thể nghĩ bàn! Chúng ta nghĩ coi: Tìm đâu ra hoàn cảnh sinh hoạt tu học như 

thế?  Trong  các  thế  giới  của  chư  Phật  tại  mười  phương,  có  [những  thế  giới 

khác  tốt  đẹp  như  vậy]  chứ  chẳng  phải  là  không  có;  nhưng  vấn  đề  là  quá 

nhiều điều kiện, quý vị không đến đó được! 

Muốn về Tây Phương Cực Lạc thế giới chẳng khó, [để sanh vào] các thế 

giới  khác  quý  vị  phải  đoạn  Hoặc  thì  mới  đến  được.  Nói  cách  khác,  đoạn 

Kiến Tư phiền não rồi mới có thể sanh về Phương Tiện Hữu Dư Độ của các 

đức Phật khác. Phương Tiện Hữu Dư Độ là gì? Chúng ta thường nói đến Tứ 

Thánh Lục Phàm, lục đạo là Phàm Thánh Đồng Cư Độ, bốn thánh pháp giới 

là  Phương  Tiện  Hữu  Dư  Độ,  vượt  khỏi  mười  pháp  giới.  Vượt  khỏi  mười 

pháp  giới  là Nhất Chân pháp  giới. Nhất Chân pháp  giới  là  Thật Báo Trang 

Nghiêm Độ, phải là hạng người nào mới đến được? Phải đoạn Kiến Tư, phải 

đoạn Trần Sa, Vô Minh, tối thiểu là phá được một phẩm vô minh. Quý vị có 

đủ điều kiện ấy thì mới có thể sanh vào Thật Báo Độ của chư Phật trong các 

thế giới ở những phương khác. 

Tây Phương Cực  Lạc  thế  giới thù thắng ở chỗ  nào? Phàm Thánh Đồng 

Cư độ và Thật Báo Trang Nghiêm độ không hai, không khác. Đức Thế Tôn 

nói:  Trong  mười  phương  thế  giới,  chưa  từng  nghe  nói  tới  [điều  ấy].  Trong 

hết thảy các cõi Phật, chỉ có cõi nước của A Di Đà Phật là đặc biệt, bốn cõi 

cùng  hợp  lại. Các cõi Phật khác, bốn cõi  đều phân  biệt, chẳng  hợp  lại. Thế 

giới Sa Bà này của Thích Ca Mâu Ni Phật có bốn cõi: Phàm Thánh Đồng Cư 

Độ,  Phương  Tiện  Hữu  Dư  Độ,  Thật  Báo  Trang  Nghiêm  Độ,  Thường  Tịch 

Quang Độ, có  hết,  nhưng không ở cùng  một chỗ!  [Bốn cõi  Tịnh Độ  trong] 

thế  giới Cực  Lạc ở cùng  một chỗ, chúng ta phải biết  như vậy. Chúng ta  lại 

xem tiếp đoạn kế: 

 “Thị Cực Lạc chi chân thật nhân duyên” (Là nhân duyên chân thật của 

Cực Lạc). Câu này rất quan trọng, đây là tổng kết. Nhân duyên thực sự của 

cõi  Cực  Lạc  được  câu  này nêu  lên  rất  chính  xác,  hiển  thị  điều  gì?  Y  báo 

chuyển theo chánh báo. Bản thân quý vị không có phiền não, lại có đạo đức, 

có trí huệ, những người khác đều là hiền thánh, thì nói cách khác, chính quý 

vị cũng là hiền thánh. Đối với hoàn cảnh cư trú của hiền thánh, ắt quý vị có 

thể  suy  ra  biết  được  hoàn  cảnh  ấy  sẽ  biến  thành  như  thế  nào?  Biến  thành 

cảnh giới chẳng thể nghĩ bàn! Chúng ta xem tiếp đoạn dưới: 

 “Thử  đẳng  trang  nghiêm,  Đồng  Cư  thị  tăng  thượng  thiện  nghiệp  sở 

 cảm” (Đối  với  những  sự  trang  nghiêm  như  vậy,  cõi  Đồng  Cư  là  do  thiện 

nghiệp  tăng  thượng  cảm  ứng)  -  thiện  nghiệp  tăng  thượng  ở  đây  là  niệm 

Phật,  “diệc  Viên Ngũ  Phẩm Quán sở cảm” (cũng  do Ngũ  Phẩm Quán trong 

Viên  Giáo  cảm  thành).  Viên  là  Viên  Giáo,  Viên  Ngũ  Phẩm  Quán  là  Ngũ 

Phẩm  Quán  của  Viên  Giáo.  Ngũ  Phẩm  Quán  sẽ  giảng  ở  phần  dưới,  bao 

gồm  “tùy hỷ, đọc tụng, giải nói, kiêm hành lục độ, chánh hành lục độ” , đều 

là  tu  hành  cả.  Nếu  chúng  ta  thắc  mắc:  Kẻ  Hạ  Hạ  Căn  vãng  sanh,  những 

trường  hợp  như  vậy  rất  nhiều,  thời  cổ  cũng  có,  hiện  tại  cũng  có,  họ  không 

biết  chữ,  chưa  từng  đi  học,  cũng  chưa  từng  nghe  kinh,  điều  gì  cũng  không 

biết,  nhưng  như  thế  nào?  Chính  người  ấy  biết  đời  người  rất  khổ,  có  người 

bảo họ: “Niệm  A Di Đà Phật cầu sanh  Tây Phương Cực  Lạc thế  giới sẽ lìa 

khổ được vui”. Họ tin là thật, như có được món quý báu nhất, chết sạch lòng 

mong ngóng, khiêm hư sát đất, niệm một câu A Di Đà Phật. Họ thành công, 

thực  sự  vãng  sanh.  Vì  sao  vậy?  Đó  là  như  phần  trên  đã  nói:  “Tăng thượng 

 thiện nghiệp sở cảm” (Do thiện nghiệp tăng thượng cảm thành). 

Quý  vị  phải  hiểu  thế  nào  là  thiện  nghiệp  tăng  thượng?  Niệm  A  Di  Đà 

Phật là thiện nghiệp tăng thượng. Quý vị nghĩ xem: Người nhất tâm niệm A 

Di Đà Phật, Thập Thiện, Ngũ Giới đều trọn đủ, họ còn có ý niệm hại người 

hay chăng? Chẳng có ý  niệm  hại  người, há còn sát sanh ư? Chẳng thể  nào! 

Họ cũng chẳng trộm cắp, cũng chẳng dâm dục, cũng chẳng  nói dối,  họ  giữ 

được  hết  những  giới  ấy.  Họ  hoàn  toàn  buông  thế  giới  này  xuống,  không 

tham, không sân, không si. Không si là niệm một câu Phật hiệu suốt ngày từ 

sáng đến tối, họ chẳng ngu si đâu, thiện nghiệp tăng thượng đấy! 

Người  căn  tánh  trung  thượng  thì  như  Trí  Giả  đại  sư  đã  thị  hiện  cho 

chúng ta thấy: Ngài là tổ sư tông Thiên Thai, thị hiện cầu sanh Tây Phương 

Cực  Lạc thế  giới. Ngài  là pháp sư  vừa  giảng kinh thuyết pháp, lại còn  lãnh 

đạo đồ chúng,  lúc sắp  mất đồ đệ  hỏi: “Sư phụ  vãng sanh Tây Phương Cực 

Lạc thế giới, đạt phẩm vị nào nơi đó?” Ngài bảo cùng đại chúng: “Vì ta lãnh 

chúng, lãnh chúng phải lo liệu công việc, bận tâm, chẳng thể chuyên tinh; vì 

thế, chỉ vãng sanh trong Ngũ Phẩm Vị”. Ngài thị hiện vãng sanh trong Ngũ 

Phẩm Vị. Ngũ Phẩm Vị là địa vị gì? Là Phàm Thánh Đồng Cư Độ. 

Chúng ta biết Trí Giả đại sư là Thích Ca Mâu Ni Phật tái lai, chẳng phải 

là  phàm  nhân!  Ở  Nhật  Bản  cũng  nói  như  vậy.  Năm  ngoái,  tôi  sang  thăm 

Nhật  Bản, thấy người Nhật  vẫn thờ tượng  Trí Giả đại sư.  Lúc tôi tham bái, 

tôi bảo  những pháp sư Nhật: “Theo truyền thuyết của  Trung Quốc, Trí Giả 

đại sư là hóa thân của Thích Ca Mâu Ni Phật”. Họ bảo: “Người Nhật chúng 

tôi cũng nói như thế!” Thị hiện cho chúng ta xem! Vì sao? Phương pháp tu 

hành  cao  không  làm  được,  cũng  không  sao!  Tùy  hỷ  quý  vị  có  làm  được 

chăng? Chẳng khó đâu, tùy hỷ công đức mà! 

Thông thường,  “tùy hỷ”  để đối trị  một  món phiền  não rất  nghiêm trọng 

của  chúng  ta,  món  gì  vậy?  Ganh  ghét.  Nếu  quý  vị  ganh  ghét,  sẽ  không  thể 

tùy  hỷ  được.  Lúc  tùy  hỷ,  tâm  ganh  ghét  không  có.  Ganh  ghét  phát  xuất  từ 

sân khuể. Ai không có tâm ganh ghét, chắc chắn tâm sân khuể rất mỏng yếu. 

Dù  chưa  đoạn  hết,  tâm  ấy  rất  yếu  ớt.  “Đọc  tụng”  là  ngày  ngày  chẳng lìa 

Phật. Vậy thì người ấy có thể tùy hỷ, có thể đọc tụng.  “Giải nói”  là vì người 

khác diễn nói.  “Kiêm hành lục độ”  là tùy hỷ bố thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh 

tấn,  Thiền  Định,  Bát  Nhã.  “Chánh  hành  lục  độ”  là  kiêm  hành  lẫn  chánh 

hành đều có. “Chánh hành” là nhất tâm nhất ý vì chúng sanh, “kiêm hành” là 

tùy  duyên,  gặp  việc  gì  bèn  tùy  hỷ  làm,  tùy  duyên  làm,  chánh  hành  là  chủ 

động làm. 

Chẳng hạn như tu Bố Thí, trông thấy người ta làm những việc bố thí gì, 

chúng ta cũng tùy hỷ một chút, đó là Kiêm Hành. Nếu tự mình phát khởi làm 

chuyện gì tốt cho xã hội, chủ động làm, đấy là Chánh Hành. Kiêm tu, chánh 

hành  đều  phải  làm.  Chẳng  hạn  như  chính  quyền  thành  phố  Đồ  Văn  Ba 

(Toowoomba), ông thị trưởng muốn xướng xuất lập trung tâm cai nghiện ma 

túy  cho  thanh  thiếu  niên,  đó  là  chuyện  tốt,  chúng  ta  tùy  hỷ  bố  thí.  Đấy  là 

kiêm  tu  Lục  Độ.  Nếu  chúng  ta  thấy  trong  xã  hội  này  có  nhiều  thanh  thiếu 

niên lầm lạc như thế, chúng ta muốn phát động xây dựng một trung tâm cai 

nghiện, thì là chánh tu. Kiêm và Chánh có nghĩa là như vậy. Bây giờ đã hết 

giờ rồi! 



---o0o--- 

 Tập 14 



Chư vị đồng học! 

Xin  xem  tiếp  tiểu  đoạn  thứ  ba,  [sách  Yếu  Giải  viết]:  “Nhân  dân  biểu 

 nhân  duyên  sanh  pháp,  Thanh  Văn  biểu  tức  Không,  Bồ  Tát  biểu  tức  Giả, 

 Phật biểu tức Trung, viên dung vô ngại dã” (Nhân dân biểu thị các pháp do 

nhân  duyên  sanh,  Thanh  Văn  tức  là  Không,  Bồ  Tát  tức  là  Giả,  Phật  tức  là 

Trung; viên dung vô ngại vậy). Đoạn này rất trọng yếu. Trong cảnh giới Như 

Lai, chẳng những chúng sanh bình đẳng, không chỉ hữu tình chúng sanh mà 

vô  tình  báo  độ51 cũng  là  bình  đẳng.  Vì  thế,  gọi  chung  là  “Nhất  Chân  pháp 

giới”.  Trong  Nhất  Chân  pháp  giới  có  Phật,  có  Bồ  Tát,  có  chúng  sanh  hay 

chăng? Không có! Nếu vẫn còn phân biệt, chấp trước ấy thì đâu phải là Nhất 

Chân!  Trong  Nhất  Chân  có  tịnh  độ,  uế  độ  hay  chăng?  Có  bốn  cõi,  ba  bậc, 

chín  phẩm  hay  chăng?  Thảy  đều  chẳng  có  thì  mới  gọi  là  Nhất  Chân!  Đấy 

mới là chân tướng sự thật. Tâm hiện, thức biến, phải chú tâm thấu hiểu, quán 

sát lý này thì quý vị mới có thể hiểu được chân tướng. 

Đối  với  thế  giới  Hoa  Tạng  và  thế  giới  Cực  Lạc,  trong  kinh  đức  Phật 

thường  nói  “duy  Phật  nhất  nhân  cư  Tịnh  Độ” (chỉ  mình  đức  Phật  ở  Tịnh 

Độ) .  “Chỉ  một  mình  đức  Phật”  không  có  nghĩa  là  chỉ  có  một  người,  đừng 

hiểu  lầm  như  vậy!  Người  đạt  đến  Phật  quả  viên  mãn  rốt  ráo  rất  nhiều,  chỗ 

của  những  vị Phật  quả  viên  mãn rốt ráo ở gọi  là Nhất Chân pháp  giới thực 

sự. Chỗ Đẳng Giác Bồ Tát ở là Tương Tự Nhất Chân pháp giới, không phải 

là chân thật. Vì sao? Họ vẫn còn một phẩm sanh tướng vô minh chưa đoạn 

sạch, đạo lý là đây. Bốn mươi mốt địa vị Pháp Thân đại sĩ trong thế giới Hoa 

Tạng, bốn  mươi  mốt đẳng cấp ấy do đâu  mà có? Quý  vị hãy  nghĩ  xem: Vô 

minh  phiền  não  chưa  đoạn  hết.  Bốn  mươi  mốt  phẩm  vô  minh,  cứ  phá  một 

phẩm liền thăng lên một cấp, duyên do là như vậy! Nhưng quý vị phải hiểu, 

Vô Minh, Trần Sa, Kiến Tư phiền não tánh Không, trong Chân Như tự tánh 

vốn không có! 

Khởi  Tín  Luận  nói rất  hay:  “Bổn giác vốn có, bất giác vốn không”.  Vô 

minh là bất giác, phân biệt, chấp trước đều là bất giác, bất giác vốn không! 

Trong ấy há có giai cấp? Trong ấy há nào có Phật, há có chúng sanh? Trong 

cảnh  giới  ấy,  không  có  Phật,  không  có  chúng  sanh,  đó  là  Đệ  Nhất  Nghĩa. 

Phải  rơi  vào  Đệ  Nhị  Nghĩa  mới  có  Phật,  có  chúng  sanh;  trong  Đệ  Nhất 

Nghĩa không có. Trong Đệ Nhị Nghĩa có Thường Tịch Quang, có Thật Báo 

Độ, có Đồng Cư độ; trong Đệ Nhất Nghĩa không có. Đấy mới là chân tướng, 

Thật Tướng của các pháp. Nếu có những vọng tưởng, phân biệt, chấp trước 

như  vậy  thì  đều  là  tướng  hư  vọng!  Kinh  Kim  Cang  dạy:  “Phàm  sở  hữu 

 tướng, giai thị hư vọng” (Phàm những gì có tướng đều là hư vọng). Nghĩa là 

sao? Chúng sanh trong chín pháp giới, kể cả Đẳng Giác Bồ Tát, trong những 

cảnh giới của họ, tất cả những gì có tướng thì đều là hư vọng. 

Nơi Thật  Tế  Lý địa của Như  Lai, phàm  những  gì có tướng đều  là  Thật 

Tướng, kỳ diệu thay! Tuyệt diệu ở chỗ Thật Tướng và vọng tướng (tướng hư 

vọng) dung hợp thành một, chẳng thể phân ra. Vọng tướng không còn, Thật 

Tướng  cũng  không  còn.  Thật  Tướng  giống  như  thân  người,  vọng  tướng 

giống như bóng người khi ánh nắng chiếu vào thân. Quý vị nghĩ xem: Bóng 

và thân có tách rời nhau được chăng? Không tách rời được! Có trở ngại nhau 

hay  chăng?  Không  trở  ngại!  Thân  ta  chẳng  trở  ngại  bóng,  bóng  chẳng  trở 

ngại thân, lý sự vô ngại, sự sự vô ngại. Quý vị phải giác! Nếu bất giác thì bất 

giác là bậy rồi, là coi cái bóng như chính mình, quên mất chính mình. Đó là 

gì? Chúng sanh trong chín pháp giới cùng mắc phải căn bệnh này. Chân thân 

của chúng ta là thanh tịnh Pháp Thân, tứ thánh, lục phàm, y báo, chánh báo 

trang  nghiêm  đều  là bóng; kinh  Kim Cang đã chẳng  nói rất  hay đó ư? Như 

mộng, huyễn, bọt, bóng! 

Y  báo,  chánh  báo  trang  nghiêm  trong  mười  pháp  giới  là  mộng,  huyễn, 

bọt, bóng, là tương tự Thật Tướng trong Nhất Chân pháp giới, phải là quả vị 

Như Lai thì mới là Thật Tướng chân thật. Phải hiểu đạo lý này! Nếu quý vị 

chẳng hiểu, học tập tu hành sẽ không có phương hướng, chẳng có mục tiêu, 

rốt cuộc chẳng có kết quả. Nếu quý  vị  hiểu được, thấy rõ, thì ta có phương 

hướng, ta có  mục tiêu, tương  lai  ta sẽ chứng  nhập cảnh  giới ấy, đó  là cảnh 

giới Phật. Chẳng cần biết quý vị chứng đắc cảnh giới ấy sâu hay cạn, chứng 

đắc rộng, chứng đắc  hẹp, [cảnh  giới ấy] sẽ giúp  ích  rất  lớn trong  việc nâng 

cao phẩm vị khi cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới trong tương lai. Bởi 

thế, nhất định phải hiểu y báo, chánh báo trang nghiêm là mộng, huyễn, bọt, 

bóng, do đâu mà có? Do từ 

vọng tưởng của chúng ta biến hiện ra! 

Ở  đây,  nói  nhân  dân  là  “nhân  duyên  sanh  pháp”,  “nhân  duyên  sanh 

 pháp”  (pháp được sanh bởi nhân duyên) là gì? Nói cách khác, mọi người sẽ 

dễ hiểu hơn: Nhân dân là nhân quả báo ứng, điều này mọi người hiểu được. 

Pháp do nhân duyên sanh là nhân quả báo ứng, không gì chẳng sanh từ tâm 

tưởng.  Tâm  quý  vị  nghĩ  điều  lành,  được  quả  báo  lành,  y  báo,  chánh  báo 

trang  nghiêm  đều  lành.  Tâm  quý  vị  nghĩ  chuyện  chẳng  lành,  y  báo,  chánh 

báo đều bất thiện. Chẳng phải do ai khác tạo ra cho mình gánh chịu, mà là tự 

mình tạo, tự mình gánh chịu. Không hiểu lẽ “tự làm, tự chịu”, đổ thừa người 

khác,  oán  trời,  trách  người:  “Lão  trời  già  không  công  bằng,  khiến  tôi  phải 

khổ  đến  thế  này,  đối  đãi  tốt  với  người  khác  như  thế,  xử  tệ  với  tôi  dường 

này!”  Chẳng  hiểu  người  khác  tốt  lành  là  do  thiện  tâm,  thiện  nghiệp  của 

người  ấy  biến  ra,  những  điều  xấu  của  chính  mình do  tâm  bất  thiện,  nghiệp 

bất thiện của mình biến ra, chẳng liên can đến ai cả! Bởi thế, người thực sự 

giác ngộ, thấu hiểu, sẽ sửa đổi quan niệm lầm lạc ấy, chẳng oán trời, chẳng 

trách người, biết chuyện đó chẳng ăn nhập đến ai, đúng là “tự làm, tự chịu”. 

Đó là chân tướng sự thật. 

Trong  thế  giới  Cực  Lạc  có  nhân  dân,  nhân  dân  là  những  người  đới 

nghiệp  vãng  sanh  trong  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  Độ,  sanh  vào  Tây  Phương 

Cực Lạc thế giới. Thật ra, họ vẫn thuộc trong cảnh giới nhân thiên, thù thắng 

ở chỗ  nào? Điều thực sự thù thắng chẳng  thể  nghĩ bàn  là được bổn  nguyện 

oai thần của A Di Đà Phật gia trì. Được trí huệ phước báo của A Di Đà Phật 

gia trì, nâng cao [cảnh giới, phẩm vị] lên, chẳng do chính họ tu chứng. Điều 

thù thắng nhất của Tây Phương Cực Lạc thế giới chính là chỗ này! 

 “Thanh Văn tức là Không”: Thanh Văn là nói về Phương Tiện Hữu Dư 

độ,  cảnh  giới  cao,  biết  vạn  pháp  đều  là  Không:  “Nhất  thiết  vô  sở  hữu,  tất 

 cánh không, bất khả đắc” (Hết thảy pháp vô sở hữu, rốt ráo không, bất khả 

đắc). Bởi thế, tâm họ định. Dẫu có định, công phu định vẫn chưa đủ, vì sao? 

Chưa  khai  trí  huệ.  Vì  thế,  đức  Phật  bảo  họ  trụ  vào  Thiên  Chân  Niết  Bàn, 

Chân là Chân Không. Trụ Thiên Chân Niết Bàn chỉ có tự thọ dụng, không có 

tha  thọ  dụng.  Tự thọ  dụng  là  chẳng  được  tự  tại,  chẳng  viên  mãn  nơi  thanh 

tịnh tịch diệt. 

Trong kinh, đức Phật dạy: A La Hán trụ Thiên Chân Niết Bàn lâu nhất là 

hai  vạn  đại  kiếp,  nghĩa  là  họ  ở  trong  cảnh  giới  ấy  lâu  đến  như thế  bèn  hồi 

đầu,  bèn  giác  ngộ,  giác  ngộ  hồi  đầu!  Bích  Chi  Phật  thông  minh  hơn,  Bích 

Chi  Phật  cũng  trụ  Thiên  Chân  Niết  Bàn,  thời  hạn  dài  nhất  là  một  vạn  đại 

kiếp, một vạn kiếp bèn hồi đầu, Thanh Văn tối đa hai vạn kiếp mới hồi đầu. 

Chúng  ta  thường  gọi  “hồi  đầu”  là  “hồi  Tiểu  hướng  Đại”;  họ  không  còn 

mong nghỉ ngơi nữa, thời gian nghỉ ngơi đã đủ rồi, lại phải nỗ lực cầu học. 

Thiên Chân  Niết  Bàn của  Thanh Văn  giống  như lúc ta  nghỉ  học. Ví  như đi 

học đến lúc tốt nghiệp Trung Học, tốt nghiệp rồi không học nữa, tạm ngừng 

học. Ngừng học độ mấy năm, biết là chưa được, vẫn phải học, lại thi vào Đại 

Học. Đại Học giống như Đại Thừa. 

 “Bồ  Tát  tức  là  Giả”,  chữ  “tức”  ở  đây  có  nghĩa  là  “hết  thảy”.  Một  thứ 

Không, hết thảy đều Không. Một thứ giả thì hết thảy đều giả. Bồ Tát biết  y 

báo và chánh báo trang nghiêm trong mười pháp giới là giả tướng; giả tướng 

ấy chẳng trở  ngại Chân  Không. Vì thế, tâm  trụ  vào Chân  Không,  trong  giả 

tướng,  Bồ  Tát  có  thể  giáo  hóa  chúng  sanh,  giáo  hóa  không  chướng  ngại. 

Chúng ta hiện đang là phàm phu, nếu chúng ta giáo hóa chúng sanh sẽ gây ra 

chướng ngại cho tâm thanh tịnh của chính mình, tâm chẳng được thanh tịnh. 

Nếu  là Bồ  Tát thì chẳng có chướng  ngại; suốt ngày từ sáng đến tối bận bịu 

phục vụ hết thảy chúng sanh, nhưng quyết định chẳng chướng ngại cái tâm 

thanh tịnh của chính mình, quyết định chẳng chướng ngại công phu tu hành 

của  chính  mình.  Bồ  Tát  tu  lục  độ  vạn  hạnh.  Người  niệm  Phật  chúng  ta  tu 

nhất tâm bất loạn, tâm chẳng điên đảo, đó là Niệm Phật tam-muội. Bất luận 

làm  việc  gì,  bất  luận  bận  bịu  đến  thế  nào  đi  nữa,  tâm  chẳng  điên  đảo,  nhất 

tâm bất loạn. 

Tâm  của  Bồ  Tát  vĩnh  viễn  định,  chẳng  bị  cảnh  giới  bên  ngoài  xoay 

chuyển.  Phàm  phu  chúng  ta  tiếp  xúc  cảnh  giới  bên  ngoài  bèn  bị  cảnh  giới 

bên  ngoài  xoay  chuyển,  rất  đáng  thương!  Bị  cảnh  giới  bên  ngoài  xoay 

chuyển  là  gặp phải cảnh  giới  bèn  lập tức  dấy  lên  phản  ứng, chẳng có công 

năng Thiền Định. Vì thế, có thể nói là từ lúc sanh ra cho đến hiện tại, ý niệm 

ngày đêm không hề gián đoạn, niệm trước vừa diệt, niệm sau liền sanh, tốc 

độ rất nhanh, quyết định chẳng có  hai  niệm  nào  giống  nhau. Ý niệm  nhanh 

hơn thời gian, thời gian tính bằng phút, bằng giây; theo như kinh Phật nói, ý 

niệm  của  chúng  ta  khởi  lên,  diệt  mất  trong  một  phần  vạn  giây.  Nói  cách 

khác,  trong  khoảng  thời  gian  chừng  một  giây,  ý  niệm  của  chúng  ta  đã  một 

vạn lần sanh diệt. Đấy là những điều được nói trong kinh Nhân Vương. Tôi 

đã thưa cùng các vị đồng học rồi, đấy chưa phải là chân thật, chỉ là đức Phật 

phương tiện nói. Nói phương tiện mà đã phi thường lắm rồi! Vì sao? 

Theo kinh Nhân Vương, có bao nhiêu ý niệm sanh diệt trong một giây? 

Hai mươi mốt vạn sáu ngàn niệm, hai mươi mốt vạn sáu ngàn niệm sanh diệt 

đấy nhé! Bản thân ta không tự biết, điều không biết đó được gọi là “thô tâm 

đại ý”. Một niệm sanh khởi chính là hiện ra tướng trạng giống như chúng ta 

xem  phim: Tấm ảnh  vừa  lọt vào ống kính của  máy chiếu  phim  thì tấm ảnh 

đó bèn được rọi lên màn bạc. Màn bạc là hư không, là thế giới, chúng sanh 

sanh trong đó thoáng một cái rồi diệt mất. Diệt rồi lại lập tức sanh: Tấm ảnh 

thứ  hai  hiện  ra,  tốc  độ  rất  nhanh.  Chúng  ta  thấy  dường  như  là  thực  sự  có 

[một cảnh tượng đang diễn biến liên tục], chứ thật ra là từng tấm phim riêng 

rẽ, hình ảnh trong mỗi tấm lại khác nhau, tuyệt đối chẳng có hai tấm ảnh nào 

giống nhau! Đó là tướng “tương tục” (tiếp nối). 

Kinh Kim Cang nói:  “Như lộ, diệc như điển”,  Lộ (露) là sương móc. Lộ 

ví  như  tướng  tương  tục,  Điển  (電: chớp)  ví  như  chân  tướng.  Mỗi  một  tấm 

phim  được  chiếu  lên  là  chân  tướng,  bao  nhiêu  tấm  tiếp  nối  nhau  là  tướng 

tương  tục.  Vì  sao  hình  ảnh  trong  mỗi  tấm  không  giống  nhau?  Các  ý  niệm 

của chúng ta không giống nhau. Kinh Phật giảng ý niệm là “thức”, chỉ là do 

thức  biến  hiện.  Mỗi  niệm  khác  nhau  biến  hiện  tướng  trạng  cảnh  giới  khác 

nhau. Bồ Tát đã giác  ngộ, Ngài có thể hằng thuận chúng sanh, tùy  hỷ công 

đức. Công đức là gì? Công đức là bất biến, chẳng chuyển theo cảnh giới bên 

ngoài. Đó  là công đức. Chuyển theo cảnh  giới bên  ngoài thì chẳng có công 

đức, mà là phiền não, vì quý vị lệ thuộc vào cảnh giới bên ngoài. Người học 

Phật  nói  đến  “công  phu”,  vậy  công  phu  là  gì?  Là  chẳng  chuyển  theo  cảnh 

giới bên ngoài, ấy là Định; hiểu rõ rệt rành rẽ cảnh giới bên ngoài, hiểu thấu 


suốt thì  là  Huệ. Định  Huệ cùng  học cân bằng, cùng  vận dụng Định  và  Huệ 

thì chẳng thể nghĩ bàn. Cảnh giới ấy sâu lắm. 

Vì sao Bồ Tát luôn độ chúng sanh, Tiểu Thừa trụ Niết Bàn rất tự tại, sao 

Bồ  Tát chẳng trụ Niết  Bàn?  Bồ  Tát trụ trong Niết  Bàn,  nhưng Niết  Bàn ấy 

lại chẳng  trở  ngại  việc độ chúng sanh, tuyệt diệu!  Niết  Bàn  là  như như bất 

động, thanh tịnh tịch diệt. Bởi vậy, Niết Bàn chứng bởi Đại Thừa Bồ Tát gọi 

là Vô Trụ Niết Bàn, nơi quả địa Như Lai cũng giống như vậy. Thế nào là Vô 

Trụ Niết Bàn? Chẳng trụ vào sanh tử, chẳng trụ vào hai bên. Nói cách khác, 

chẳng trụ vào Niết Bàn bèn có sanh tử, chẳng trụ sanh tử chính là Niết Bàn. 

Nếu nói Niết Bàn lẫn sanh tử hai bên đều trụ cả, đều chiếu cố cả hai thì hai 

bên không xung đột, hai bên không mâu thuẫn, hai bên viên dung, hai bên tự 

tại, viên dung vô ngại! Bởi thế, đạt đến địa vị Bồ Tát thì thực hiện được điều 

đó, bởi Không - Giả - Trung hoàn toàn dung hợp, vừa là Không, vừa là Giả, 

vừa là Trung. 

Do trong cảnh giới phàm phu, vọng tưởng, phân biệt, chấp trước hết sức 

nghiêm trọng, Không - Giả - Trung chẳng thể viên dung, Không chẳng phải 

là Giả, Giả chẳng phải là Trung! Trí huệ chân chánh hiện tiền, biết chúng là 

một, một mà ba, ba nhưng một; giống như cái nắp của chén trà, chúng ta hãy 

quan sát như sau: Nếu lật ngửa lên nó bị lõm xuống; lật ngược lại, nó bèn lồi 

lên. Người chẳng liễu giải chân tướng sự thật, chỉ đứng tại một bên [để nhìn 

sự việc] ắt sẽ đôi co. Kẻ  này  nói: “Tôi thấy  nó  lõm  xuống”,  người kia bảo: 

“Tôi thấy nó lồi lên”. Hai người cãi cọ, tri kiến khác nhau, chẳng thấy chân 

tướng sự thật. Nếu lật nó lại thì mới hoảng nhiên đại ngộ: Lõm vốn là lồi, lồi 

vốn là lõm, là một, chứ không phải hai. 

Phật, Bồ Tát thông minh ở chỗ nào? Mặt nào cũng thấy cả. Phàm phu và 

Tiểu Thừa chỉ thấy được một bên, vì thế, có chấp trước. Vì chỉ thấy một bên 

nên nếu quý vị nói cái này lõm xuống, họ chẳng tin: “Rõ ràng là nó lồi lên, 

sao anh lại nói lõm xuống?” Người thấy bên kia bèn nói: “Rõ ràng là nó lõm 

xuống, sao anh bảo nó lồi lên?” Tranh luận chẳng thôi! Họ không thấy  mọi 

mặt, thấy mọi  mặt là trí huệ viên mãn. Đức Phật dạy chúng ta đối với pháp 

giới,  hư không, thế giới, chúng sanh, vi trần phải  nhìn  mọi  mặt, có như thế 

mới viên dung vô ngại. 



---o0o--- 

6.3.1.2.3. Bảo trì đức thủy (nước tám công đức trong ao báu) 

  

      Lại xem tiếp đoạn kế là  “bảo trì đức thủy”  (nước tám công đức trong ao 

báu), chúng ta đọc kinh văn một lượt. Trong đoạn này không trích đoạn sách 

Yếu Giải. 



 Hựu  Xá  Lợi  Phất!  Cực  Lạc  quốc  độ,  hữu  thất  bảo  trì,  bát  công  đức 

 thủy sung mãn kỳ trung.  Trì  để thuần dĩ kim sa bố địa, tứ biên giai đạo, 

 kim, ngân, lưu ly, pha lê hiệp thành.  

       又舍利弗。極樂國土。有七寶池。八功德水。充滿其中。池底純以

金沙布地。四邊階道。金銀琉璃。玻璃合成。 

       (Lại này Xá Lợi Phất! Cõi nước Cực Lạc có ao bảy báu, nước tám công 

 đức đầy ắp trong ấy. Đáy ao thuần dùng cát vàng trải đất. Bốn phía là bậc 

 lên, lối đi, dùng vàng, bạc, lưu ly, pha lê hợp thành).  



Trong đoạn này, vàng là một thứ, bạc là một thứ, lưu ly là một thứ, pha 

lê là một thứ, ở đây nói đến bốn thứ. Nay chúng ta gọi Lưu Ly là Phỉ Thúy 

(Jadeite),  tức  một  thứ  ngọc  màu  xanh  lá  cây;  Pha  Lê  nay  gọi  là  thủy  tinh. 

Trước  kia,  chưa  chế  ra  pha  lê  (crystal),  pha  lê  được  cổ  nhân  nói  đến  cũng 

như pha lê trong kinh Phật, đều là thủy tinh, là một chất tìm thấy trong thiên 

nhiên, hoàn toàn trong suốt. Hiện tại, chúng ta biết thủy tinh được chế thành 

rất nhiều thứ, thường thấy nhất là tròng  mắt kiếng. Mắt kiếng thủy tinh bảo 

vệ tròng mắt. Lại xem tiếp đoạn dưới: 



 Thượng hữu lâu các.  

       上有樓閣。 

       (Phía trên có lầu gác).  



Ý nói phía trên bờ ao bảy báu,  “lại có lầu gác”,  những lầu gác ấy… 



 Diệc dĩ kim, ngân, lưu ly, pha lê.  

       亦以金。銀。琉璃。玻璃。 

       (Cũng dùng vàng, bạc, lưu ly, pha lê).  

   

Lại còn thêm: 



 Xa cừ, xích châu, mã não, nhi nghiêm sức chi.  

       硨磲。赤珠。瑪瑙。而嚴飾之。 

       (Xa cừ, xích châu, mã não để trang hoàng).  



Đấy là bảy báu, nói đến bảy báu là chỉ những thứ đó. 



 Trì trung liên hoa.  

       池中蓮華。 

       (Hoa sen trong ao).  

   

Trong ao sen báu ấy lại có hoa sen. 



 Đại  như  xa  luân,  thanh  sắc  thanh  quang,  hoàng  sắc  hoàng  quang, 

 xích sắc xích quang, bạch sắc bạch quang, vi diệu hương khiết.  

       大如車輪。青色青光。黃色黃光。赤色赤光。白色白光。微妙香潔

。 

 (To  như  bánh  xe,  màu  xanh  ánh  sáng  xanh,  màu  vàng  ánh  sáng  vàng, 

 màu đỏ ánh sáng đỏ, màu trắng ánh sáng trắng, vi diệu thơm sạch).  

   

Đến đây là một đoạn. Chúng ta nói đến nước tám công đức trong ao báu, 

đã  đọc  qua  kinh  văn  rồi.  Nghĩa  thú  trọng  yếu  trong  đoạn  này  là  “không  có 

 cái  khổ  lão  -  tử”.  Dưới  đây,  chúng  tôi  chia  thành  hai  tiểu  đoạn  “thượng 

 minh trụ xứ, thử tiết minh sanh xứ” (đoạn trên nói về trụ xứ, tiết này nói về 

chỗ để vãng sanh). Các cây báu, lan can báu được nói trong phần trên chính 

là  “địa lợi chi lạc”,  tức là hoàn cảnh cư trú như hàng cây bảy báu v.v... Còn 

ao báu, nước tám công đức là nói đến “sanh xứ” (chỗ hóa sanh) của chúng ta 

khi vãng sanh thế giới Cực Lạc. Thế giới Cực Lạc chẳng giống với thế gian 

của  chúng  ta.  Trong  thế  giới  chúng  ta  là  thai  sanh,  thai  sanh  rất  khổ.  Tây 

Phương Cực Lạc thế giới là hóa sanh, hóa sanh là biến hóa. 

 “Thử độ Đồng Cư thị hữu lậu Hoặc nghiệp sở cảm” (Đồng Cư trong cõi 

này (Sa Bà) là do Hoặc nghiệp hữu lậu cảm vời) . “Thử độ”  tức là thế gian, 

là  quả  địa  cầu  của  chúng  ta,  địa  cầu  này  là  Phàm  Thánh  Đồng  Cư độ.  Cõi 

này  do  đâu  mà  có?  Trong  kinh,  đức  Phật  dạy  “do  Hoặc  nghiệp  hữu 

 lậu”.  Lậu  là  tên  khác  của  phiền  não.  Hữu  Lậu  là  có  phiền  não,  có  tập  khí. 

Chỉ  cần  quý  vị  có  phiền  não,  tập  khí,  quý  vị  không  có  cách  chi  thoát  khỏi 

luân hồi lục đạo được. Lục đạo luân hồi do Hoặc nghiệp hữu lậu cảm thành. 

Chúng ta thấy trong kinh luận, đức Phật giảng như thế rất nhiều lần, đúng là 

vô số  lần,  ngàn kinh  muôn  luận đều  giảng cho chúng ta biết chân tướng sự 

thật này. 

Lục đạo do Kiến Tư phiền  não biến hiện.  Bởi thế, đức Phật nói chỉ cần 

buông  Kiến  Tư  phiền  não  xuống  được  thì  lục  đạo  luân  hồi  chẳng  còn  nữa. 

Trong Chứng Đạo Ca, Vĩnh Gia đại sư có viết rất hay:  “Mộng lý minh minh 

 hữu  lục  thú”  (Trong  mộng  rành  rành  phân  sáu  nẻo),  “lục  thú”  chính  là  lục 

đạo.  “Giác  hậu  không  không  vô  đại  thiên”  (tỉnh  rồi,  ba  cõi  rỗng  toang 

hoang).  Lục  đạo  luân  hồi  chẳng  thật,  nó  là  cảnh  giới  trong  mộng,  do  mê 

hoặc,  điên  đảo  biến  hiện,  nhưng  quý  vị  chẳng  biết  đấy  là  mộng,  nên  phải 

chịu  đựng  trong  giấc  mộng  đó.  Bởi  thế,  quý  vị  tạo  thiện  nghiệp  sẽ  hưởng 

phước trong mộng, có lạc thọ; tạo ác nghiệp thì thọ tội trong mộng, có khổ 

thọ. Quý  vị chẳng tỉnh  giấc  mộng ấy. Đến lúc  nào  mới tỉnh?  Khi  nào đoạn 

được nghiệp nhân lục đạo, quả sẽ không còn nữa. Nghiệp nhân chính là Kiến 

Tư phiền não. 

Trong Kiến Tư phiền não có một thứ là Thân Kiến: Chấp trước thân này 

là Ta. Quý vị suy nghĩ xem: Lục đạo chúng sanh có ai không vì chính thân 

mình  hay  không?  Hành  thiện  cũng  vì  cái  thân  này,  tạo  ác  cũng  vì  cái  thân 

này,  tưởng  thân  này  là  Ta,  đó  là  sự  lầm  lạc  thứ  nhất.  Bởi  vậy,  tôi  thường 

khuyên lơn các đồng học: Nếu chúng ta thực sự mong được giác ngộ, mong 

được thấu  hiểu, thấu suốt, thì phải dụng công  nơi  đâu? Đầu tiên  là phải bỏ 

được ý niệm tự tư tự lợi mới hòng vào được cửa. Quan niệm tự tư tự lợi sai 

lầm, hành vi sai lầm ấy nếu chẳng thể triệt để buông xuống được, dù quý vị 

có  duyên  phận  tốt  tới  đâu  đi  nữa,  quý  vị  vẫn  chẳng  thể  vào  được  cửa  nhà 

Phật. “Cửa nhà Phật” nghĩa là gì? Chẳng thể tiến nhập cảnh giới Phật được! 

Lục đạo phàm phu đáng thương! Từ vô lượng kiếp đến nay lăn lóc trong 

luân hồi, thời gian trong ba đường thiện ngắn ngủi, thời gian trong ba đường 

ác dài lâu. Quý vị nói xem vì lẽ nào vậy? Vì tự tư tự lợi. Tự tư tự lợi làm hại 

quý vị, khiến quý vị đời đời kiếp kiếp phải chịu khổ báo trong tam đồ. Đức 

Phật đúng là từ bi đến cùng cực, đem toàn bộ chân tướng sự thật, nhân quả 

trước sau giảng rõ ràng, minh bạch cho chúng ta, hiềm rằng chẳng ngộ! Thế 

nào là ngộ? Buông tự tư tự lợi xuống thì người ấy liền giác ngộ! Buông tự tư 

tự lợi xuống không được, không thể giác ngộ. Nghiêm trang như tượng, nói 

đến  nỗi  hoa trời rơi  lả tả, nhưng không buông tự tư tự  lợi  xuống được,  vẫn 

chưa  thực  sự  giác  ngộ!  Kinh  giáo  gọi  kẻ  đó  là  “thế  trí  biện  thông”,  chẳng 

phải trí huệ chân thật. Kẻ trí huệ chân thật thay đổi quan niệm, đó là tu hành! 

Sửa  đổi  quan  niệm  lầm  lạc  cho  đúng,  khởi  tâm  động  niệm  là  tâm  gì?  Tâm 

chân thành, tâm thanh tịnh, tâm bình  đẳng, tâm chánh  giác, tâm từ bi; khởi 

tâm động niệm trong cuộc sống thường nhật toàn là những tâm ấy. 

Trong những tâm ấy không có tự tư tự lợi, trông thấy chúng sanh khổ sở 

bèn muốn giúp họ, toàn tâm toàn lực xả kỷ vì người. Quý vị thấy Thích Ca 

Mâu  Ni  Phật  chẳng  phải  giống  như thế  hay  sao?  Vứt bỏ  cuộc  sống  an  vui, 

giàu có của chính mình, vứt bỏ địa vị xã hội, vứt bỏ hết thảy quyền thế, dùng 

thân  thể, dùng trí  huệ của Ngài để  giúp  hết thảy chúng sanh  giác  ngộ,  giúp 

hết thảy chúng sanh đoạn ác tu thiện, giúp hết thảy chúng sanh lìa khổ được 

vui,  giúp  hết  thảy  chúng  sanh  chuyển  phàm  thành  thánh.  Những  việc  Ngài 

thị hiện suốt ngày từ sáng đến tối là vì người khác diễn nói, hy sinh, phụng 

hiến, không có chút nào tự tư tự lợi. Hành vi luôn lợi ích xã hội, lợi ích hết 

thảy  chúng  sanh.  Có  vậy  Phật  mới  có  thể  nhập  cảnh  giới  Phật.  Cảnh  giới 

Phật chính là cảnh giới của tánh đức chính mình, minh tâm kiến tánh. 

Sở  dĩ  phàm  phu,  Quyền  Tiểu  tu  hành  bao  kiếp  chẳng  thể  khế  nhập, 

nguyên  nhân  vì đâu? Chưa buông tự tư tự lợi  xuống được. Đấy chẳng phải 

chuyện  dễ!  Nói  chung,  chúng  ta  căn  tánh  hạ  liệt  rất  sâu,  phiền  não  tập  khí 

quá nặng, há dễ dàng buông xuống được ư? Phật gặp những chúng sanh như 

vậy thì làm sao? Không khuyên kẻ ấy buông xuống, vì sao? Không có cách 

chi  hết,  không  thực  hiện  được!  Khuyên  họ  làm  gì?  Khuyên  họ  tạo  thiện 

nghiệp,  chớ  tạo  ác  nghiệp,  Phật  giáo  hóa  chúng  sanh  tu  Ngũ  Giới,  Thập 

Thiện, mục đích chẳng nhằm dạy họ thoát luân hồi, mục đích là ngăn ngừa 

khỏi  bị  đọa  trong  ba  ác  đạo.  Do  tư  tưởng,  ngôn  ngữ,  hành  vi  của  quý  vị 

chẳng  lành;  chẳng  lành  thì  quý  vị  sẽ  chiêu  cảm  khổ  báo  trong  tam  đồ,  rất 

đáng  thương,  rất  thê  thảm!  Quý  vị  có  thể  đoạn  ác  tu  thiện,  quý  vị  trì  Ngũ 

Giới,  tu  Thập  Thiện  thì  đời  sau  sẽ  hưởng  phước  báo  trời  -  người.  Quý  vị 

chẳng  thể  buông  tự  tư  tự  lợi  xuống  được,  quý  vị  chẳng  thoát  khỏi  lục  đạo 

luân  hồi,  [nên  đành  phải]  giúp  cho  quý  vị  hưởng  phước  báo  trời  -  người. 

Đức Phật giáo hóa chúng sanh đúng là ứng cơ thuyết pháp (thuyết pháp ứng 

theo căn cơ), căn cơ quý vị như thế nào, nguyện vọng như thế nào, Phật đều 

thỏa mãn quý vị. Đấy là nói [về những điểm mà] thế giới Sa Bà của chúng ta 

khác với Tây Phương Cực Lạc thế giới. 

 “Bỉ  độ  nãi  vô  lậu  tịnh  nghiệp  sở  thành,  hựu  vị  A  Di  Đà  Phật  nguyện 

 hạnh  chi  sở  trang  nghiêm” (Cõi  kia  do  tịnh  nghiệp  vô  lậu  cảm  thành,  lại 

được trang nghiêm bằng nguyện hạnh của A Di Đà Phật). Câu  “được trang 

 nghiêm”  có nghĩa là gia trì. Bốn mươi tám nguyện của A Di Đà Phật, công 

đức tu hành trong vô lượng kiếp của A Di Đà Phật gia trì chúng ta. Quý vị 

muốn tu vô lậu tịnh nghiệp thì quý vị phải cầu sanh về Tây Phương Cực Lạc 

thế giới, không thể chẳng hiểu đạo lý này. Lại thưa cùng quý vị: Trong tâm 

quý  vị còn oán  hận kẻ  nào đó, vẫn còn có kẻ nào ta thấy  gai  mắt, sẽ chẳng 

đến được thế giới Cực Lạc. Vì sao? Tâm thái ấy chính là Lậu nghiêm trọng, 

chưa phải là Vô Lậu, mà là Hữu Lậu. Hữu Lậu tu Tịnh nghiệp thì nghiệp ấy 

cũng chẳng tịnh, cũng biến thành  Hoặc nghiệp.  Bởi thế,  muốn sanh  về Tây 

Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  sao  không  nhìn  vào  những  bà  cụ  già  niệm  Phật, 

lúc vãng sanh rất tự tại dường ấy? Quý vị phải chú tâm quan sát họ, lúc họ 

còn sống có oán hận ai chăng? Không có! Vì sao? Đều một nét bút sổ toẹt cả 

rồi! Tôi muốn sanh về thế giới Cực Lạc; đợi khi tôi thành Phật, tôi sẽ trở về 

độ  mấy  người.  Đó  là  một  điều  kiện  hết  sức  quan  trọng  để  được  vãng  sanh 

Tây Phương Cực Lạc thế giới. 

Tu  hành  trọng  yếu  nhất  là  phải  sửa  đổi  những  hành  vi  lầm  lạc.  Còn  có 

một  ai  chẳng  vừa  ý,  có  chuyện  gì  chẳng  khoan  khoái  thì  đều  là  những  thứ 

chướng ngại vãng sanh, tâm mình chưa thanh tịnh. Điều ấy giải thích vì sao 

vãng  sanh  khó,  một  vạn  người  niệm  Phật  chỉ  có  một,  hai  người  được  vãng 

sanh;  đạo  lý  là  đây.  Nếu  quý  vị  chưa  chuyển  được  phiền  não  thì  dùng  một 

câu  A Di Đà  Phật đè  xuống, đè chặt cho  nó khỏi khởi tác  dụng. Nếu trông 

vào vận may thì lúc lâm chung, trong hơi thở cuối cùng, không đè giữ được 

phiền não, nó bộc phát ra; bộc phát rồi bèn đọa tam đồ. 

Vì  vậy, bình thời phải dùng công phu để  chuyển biến  nó, ta không oán 

hận nữa, càng tăng thêm từ bi. Người ta đem tâm oán hận mình, mình dùng 

tâm từ bi đối đãi họ, ta dùng tâm cảm ơn đối xử với họ. Nếu quý vị hỏi: Kẻ 

ấy đối  với  ta có ân  gì  vậy?  Thành  tựu Nhẫn Nhục  Ba  La Mật cho ta, đó  là 

ân. Thành tựu Trì Giới Ba La Mật cho ta. Vì sao nói thành tựu Trì Giới? Ta 

đối với kẻ ấy chẳng báo thù, đó là Trì Giới, giới chẳng sát sanh, chẳng có ý 

niệm  báo  thù.  Chẳng  có  ý  niệm  sân  khuể  là  Nhẫn  Nhục.  Chẳng  có  ý  niệm 

báo thù  là không sát sanh, chẳng sát  là  Trì Giới.  Thành tựu sáu  Ba  La Mật 

cho  quý  vị,  đấy  chẳng  phải  là  ân  huệ  thì  là  gì?  Phiền  não  tập  khí  từ  vô  thỉ 

kiếp đến nay từ đây được hóa giải, niệm Phật như vậy sẽ chẳng chướng ngại 

vãng sanh, mới thực sự cảm được A Di Đà Phật tiếp dẫn lúc lâm chung. Bởi 

thế,  nếu  có  một  chuyện  trong  thế  gian  nào  mình  không  buông  xuống  được 

thì đều là phiền phức cả! 

Nếu  quả thật thân  tâm, thế  giới,  hết thảy  đều buông  xuống được, phiền 

não,  tập  khí  chẳng  khởi  hiện  hành,  người  ấy  niệm  Phật  vãng  sanh  hết  sức 

bình  an,  ổn  thỏa,  thích  đáng,  lúc  lâm  chung  Phật  đến  tiếp  dẫn.  Vì  thế,  thế 

giới  Cực  Lạc  hoàn  toàn  do  vô  lậu  tịnh  nghiệp  tạo  thành.  Vô  lậu  là  chuyển 

biến  được  phiền  não,  tập  khí,  câu  này  rất  trọng  yếu.  Đới  nghiệp  vãng  sanh 

chỉ có thể mang theo những chủng tử tập khí trong A Lại Da thức, chứ chẳng 

thể mang theo những nghiệp hiện hành. Hiện hành là gì? Trong hiện tại vẫn 

thường  phát  tác,  đó  gọi  là  “hiện  hành”,  những  nghiệp  ấy  không  mang  theo 

được!  Chúng  ta  mỗi  ngày  từ  sáng  đến  tối  sanh  sống,  làm  việc,  xử  sự,  đãi 

người,  tiếp  vật  đều  là  tu  hành,  sửa  đổi  hết  những  chứng  bệnh,  tập  khí  từ 

trước.  Trước  kia,  ta  hận  người,  nay  ta  yêu  thương  người;  trước  kia  mình 

chán ghét người, nay mình có thể giúp đỡ họ. Bây giờ đã đến giờ rồi. 



* 



Chư vị đồng học! 

Chúng ta xem tiếp đoạn dưới [trong sách Yếu Giải]. Phần thứ năm: 

 “Tứ sắc liên hoa, vô thai sanh khổ, vô ái biệt ly khổ” (Hoa sen bốn màu, 

không có nỗi khổ thai sanh, không có nỗi khổ ái biệt ly): Trong thế gian này, 

chúng ta là thai sanh, thai sanh có nỗi khổ mười tháng thai ngục. Thai sanh 

có duyên rất sâu với cha mẹ nên có nỗi khổ ân ái biệt ly. Đấy là điều hết thảy 

chúng  sanh  thai  sanh  chẳng  thể  tránh  khỏi  được,  trong  ấy  có  ân  tình.  Thế 

giới Tây Phương không như vậy, hóa sanh trong hoa sen. Vì thế, chắc chắn 

không  có  mười  tháng  thai  ngục,  không  có  hiện  tượng  ấy.  Sanh  về  thế  giới 

Cực Lạc hóa sanh trong hoa sen, nên không có các hiện tượng ân tình, ân ái; 

hiện tượng tình chấp cũng không có. Thế giới Cực Lạc chẳng giống như thế 

giới của chúng ta. Chúng ta lại xem tiếp đoạn dưới nói gì. 

 “Liên hoa đại tiểu quang sắc bất đồng. Kinh vân: ‘Chúng sanh phát tâm 

 tín nguyện  trì  danh,  trì  trung  tức  sanh  nhất  liên  nhụy,  tiêu  danh  ư  thượng. 

 Nhược tinh tấn niệm Phật, hoa tắc nhật đại, quang sắc nhật tiển. Như trung 

 đồ thoái tâm, hoặc tập tha pháp môn, tắc liên tiệm khô” (Hoa sen lớn, nhỏ, 

ánh sáng, màu sắc khác nhau. Kinh nói: ‘Chúng sanh phát tâm tín nguyện trì 

danh,  trong  ao  liền  sanh  một  búp  sen,  đề  tên  người  ấy.  Nếu  tinh  tấn  niệm 

Phật, hoa càng ngày càng to, ánh sáng, màu sắc ngày càng tươi tắn. Nếu giữa 

chừng ngã lòng, hoặc đổi sang tu pháp  môn khác, hoa ấy dần dần tàn khô). 

Trong Tây Phương Cực Lạc thế giới quả thật chẳng thấy có hiện tượng sanh 

- lão - bệnh - tử, chẳng trông thấy hiện tượng sanh - trụ - dị - diệt. Chẳng hạn 

như  nói  người  vãng  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  sanh  vào  Tây 

Phương Cực  Lạc thế  giới đều  là  hóa sanh, chứ không phải  là sanh  làm đứa 

bé con trong Tây Phương Cực Lạc thế giới dần dần lớn lên. Nếu là như vậy, 

sẽ  thành  ra  có  sanh  -  lão  -  bệnh  - tử.  Sanh  vào  thế  giới  ấy  sắc  thân  không 

khác gì Phật A Di Đà, chứ không phải hiện làm một đứa bé con dần dần lớn 

lên,  chẳng  phải  vậy!  Vì  thế,  họ  không  có  sanh  trưởng.  Sắc  thân  được  hiện 

không khác gì như trong bốn mươi tám nguyện đã nói, đều là thân vàng ròng 

sắc tía được giồi mài, đầy đủ tướng hảo, quang minh viên mãn. Đó là do bổn 

nguyện  oai  thần  của  A  Di  Đà  Phật  gia  trì,  chẳng  phải  chỉ  có  ba  mươi  hai 

tướng, tám mươi vẻ đẹp phụ, mà là thân có vô lượng tướng, mỗi tướng có vô 

lượng hảo, nhưng tất cả chúng sanh đều như nhau. Thế giới Cực Lạc là thế 

giới bình đẳng, rất chẳng thể nghĩ bàn! 

Chỉ riêng hoa sen trong ao là thấy có tướng sanh diệt. Hoa sen từ đâu có? 

Đúng  như  trong  Đại  Thừa  Phật  giáo  thường  nói:  “Từ  tâm  tưởng  mà 

 sanh”.  Mười  phương  ba  đời  hết  thảy  chúng  sanh,  chẳng  hạn  như  bản  thân 

chúng ta, trong tâm muốn sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới, thân cận A 

Di Đà Phật, trong ao bảy báu bên thế giới Cực Lạc bèn mọc lên một búp sen, 

“liên nhụy” (蓮蕊) là búp sen, nhưng trên búp sen ấy có ghi tên tuổi quý vị. 

Quý vị niệm Phật rất tinh tấn, tinh tấn niệm Phật, hoa sen ấy sẽ dần dần ngày 

càng  to, tinh tấn  niệm  Phật  hoa bèn to  ra.  Màu sắc  và  quang  minh  của  hoa 

hoàn toàn tương ứng với độ lớn của hoa. Ánh sáng, màu sắc tươi sáng. Đấy 

là nói niệm Phật rất tinh tấn. 

Nếu quý vị niệm một khoảng thời gian, về sau không niệm nữa, do nhân 

duyên nào khác chướng ngại quý vị, quý vị bị ảnh hưởng, đổi sang học môn 

khác,  chẳng  tu  Tịnh  Độ  nữa,  đổi  sang  học  pháp  môn  khác,  đóa  sen  ấy  của 

quý  vị dần dần bị  héo khô, không còn  nữa. Vì  vậy,  trong thế  giới Cực  Lạc 

chỉ  có  thể  thấy  hiện  tượng  sanh  diệt  nơi  hoa  sen  trong  ao  sen.  Chuyện  hoa 

sen mỗi ngày lớn lên lại vừa to vừa đẹp là có; mỗi ngày cũng thường có rất 

nhiều hoa bị khô héo đi. Chúng tôi suy tưởng: Chắc chắn là trong số các hoa 

sen, búp sen rất nhiều, nhưng những hoa thực sự nở hoa kết quả trong tương 

lai  chẳng  nhiều;  rất  nhiều  búp  sen  bị  héo  khô  đi.  Giống  như  thầy  Lý  đã 

nói:  “Một vạn người niệm Phật, chỉ có hai ba người được vãng sanh” . Đấy 

chẳng phải là nói  một vạn búp sen, chỉ có hai ba búp tương lai nở hoa, còn 

hơn  chín  ngàn  chín  trăm  búp  kia  đều  bị  héo  khô!  Nhưng  quý  vị  phải  hiểu 

đấy là hiện tượng hiện tại trong thế giới Sa Bà của chúng ta, thế giới phương 

khác không nhất định phải giống như vậy. 

Trong kinh Hoa Nghiêm, chúng ta thấy có rất nhiều thế giới thuần tịnh, 

người  trong  những  nơi  ấy  rất  khá,  rất  có  thể  là  một  vạn  người  niệm  Phật, 

một  vạn  người  vãng  sanh.  Tổ  sư  đại  đức  nói  “vạn  người  tu,  vạn  người 

 đến”,  chẳng sót một ai. Chỉ trong thế giới này của chúng ta rất tệ, các đồng 

học niệm Phật không chịu đựng nổi khảo nghiệm. Nhất là trong thời kỳ Mạt 

Pháp  hiện  tại,  tà  tri  tà  kiến  rất  nhiều,  người  chánh  tri  chánh  kiến  quá  hiếm 

hoi.  Người  tà  tri  tà  kiến  rất  nhiều,  trong  xã  hội  nhất  định  nẩy  sanh  hiện 

tượng  “sai lầm chất chứa lâu ngày trở thành đúng” . Ai nấy đều tà kiến nên 

tà  kiến  trở  thành  chánh  kiến,  người  chánh  kiến  hiếm  hoi,  chánh  kiến  biến 

thành tà kiến. Đó là khảo nghiệm nghiêm trọng đối với người niệm Phật cầu 

sanh Tịnh Độ. 

Muốn  đảm  bảo  chẳng  bị  tà  tri  tà  kiến  ảnh  hưởng,  chỉ  có  một  phương 

pháp: Hằng ngày đọc kinh, hằng ngày nghiên cứu giáo pháp, giống như đạo 

tràng của chúng ta đang duy trì. Nếu quý vị hỏi vì sao có thể duy trì ư? Mỗi 

ngày  giảng kinh,  mỗi  ngày đều  học tập, không cần biết quý  vị tích cực  hay 

không  tích  cực,  không  tích  cực  cũng  không  ăn  nhằm  gì,  cốt  sao  mỗi  ngày 

quý vị thực hành thực sự, hành lâu ngày, giả cũng biến thành chân. Dần dần, 

từ  từ,  mỗi  ngày  hiểu  một  chút,  mỗi  ngày  hiểu  một  tí,  dần  dần!  Quý  vị  tích 

lũy  mười năm, hai mươi năm, chẳng biến thành chân hay sao? Vì thế, công 

phu chẳng được gián đoạn. Chúng ta sanh trong thời đại này - trong thời đại 

của  Ấn  Quang  đại  sư  không  có  vấn  đề,  thời  đại  Ngài  thiện  căn  vẫn  rất  sâu 

dầy, vì sao? Hết thảy người đọc sách không ai chẳng đọc sách cổ, không ai 

chẳng hiểu Văn Ngôn, người niệm Phật đều có căn bản kha khá. Vì thế, lão 

nhân gia chủ trương chân chánh tu hành cầu sanh Tịnh Độ, đạo tràng chẳng 

được  lớn,  đạo  tràng  nhỏ  thôi;  đồng  học  chẳng  được  nhiều,  chẳng  được quá 

hai  mươi  người.  Thực  sự  ra,  Ngài  dạy  như vậy  quả  thật  đều  là  vì  nghĩ  đến 

chúng ta hiện tại. 

Nay  theo  đường  lối  dân  chủ,  tự  do,  cởi  mở,  tự  viện  không  có  hằng  sản 

(tài  sản  cố  định),  thâu  nhập  chẳng  ổn  định.  Đạo  tràng  lớn,  người  đông,  chi 

tiêu nhiều, chẳng dễ duy trì, quý vị phải nhọc lòng. Nếu nhọc lòng sẽ chẳng 

thể  vãng sanh,  vì tâm chẳng thanh tịnh. Vì thế, người  ít, đạo tràng  nhỏ, chi 

phí duy trì tiêu xài ít, dễ dàng duy trì, chắc chắn không cần hóa duyên, chắc 

chắn không phải quyên  góp, trong đạo tràng chẳng  làm pháp  hội, không có 

kinh  sám  Phật  sự,  không  truyền  giới,  không  giảng  kinh,  chỉ  có  niệm  Phật. 

Hằng  ngày  đả  Phật  thất,  Phật  thất  suốt  năm,  công  khóa  thường  nhật  chiếu 

theo nghi thức Phật thất phổ thông, chiếu theo cách thức tu tập tại núi Linh 

Nham  ở  Tô  Châu.  Nếu  thực  sự  có  thể  tuân  theo  lời  lão  pháp  sư  khai  thị, 

không  ai  chẳng  thành  tựu. Trong  số  hai  mươi  người  ấy,  hai  mươi  người  sẽ 

vãng sanh trong tương lai. Chính xác! Hết sức chính xác, chẳng cầu lấy náo 

nhiệt!  Cầu  lấy  náo  nhiệt  thì  đạo  tâm  và  tâm  thanh  tịnh  của  ta  ắt  bị  chướng 

ngại; đúng là dạy chúng ta thân cận A Di Đà Phật. 

Nhưng  hiện  tại  có  khó  khăn,  khó  khăn  ở  chỗ  nào?  Chúng  ta  biết  kinh 

giáo quá ít, thiện căn chẳng sâu dầy như người đời trước. Đấy là nói so với 

những  người  thuộc  năm  đầu  Dân  Quốc,  người  thuộc  lứa  tuổi  cao  hơn  một 

Giáp  Tý  (sáu  mươi  năm),  chúng  ta  không  bằng  họ,  họ  có  căn  bản  sâu  dầy 

hơn  chúng  ta.  Vì  thế,  người  hiện  tại  nếu  hiểu  rõ  Tịnh  tông  được  mấy  phần 

thì sẽ có ích rất lớn cho tín tâm và nguyện tâm của quý vị. Vì thế, chúng tôi 

tuân  thủ  mỗi  điều  tổ  Ấn  Quang  răn  dạy,  ngoại  trừ  điều  răn  “không  giảng 

kinh”, chúng tôi đổi thành “nhất định phải giảng kinh”, Giải lẫn Hạnh cùng 

coi trọng. 

Chúng ta  niệm Phật ở đây phải thực sự đảm bảo có trí  huệ, có định  lực 

mới hòng phòng chống tà tri tà kiến. Mỗi ngày tối thiểu giảng kinh hai tiếng, 

thì  quý  vị  mới  được  che  chở,  chẳng  bị  dao  động  bởi  tà  tri  tà  kiến.  Đương 

nhiên, mỗi ngày có thể giảng bốn tiếng sẽ chắc chắn an toàn. Theo tôi nghĩ, 

đạo tràng lý tưởng là mỗi ngày giảng kinh bốn tiếng, hai mươi giờ kia niệm 

Phật, một ngày hai mươi bốn tiếng đồng hồ Niệm Phật Đường không để gián 

đoạn.  Con  người  cũng  cần  phải  nghỉ  ngơi  thì  thay  phiên  nhau  nghỉ  ngơi; 

luân lưu không cần quy định. Hễ quy định bèn có áp lực, phải làm sao? Phải 

làm như cách lão hòa thượng Đế Nhàn dạy người đồ đệ vá nồi: Mệt cứ nghỉ, 

nghỉ khỏe rồi lại vào Niệm Phật Đường niệm Phật tiếp. Chẳng có mảy  may 

áp lực nào, thực sự tinh tấn. 

Người niệm Phật chân chánh niệm Phật trong Niệm Phật Đường, lúc mệt 

bèn nghỉ, tôi nói chẳng cởi áo hải thanh. Chúng ta đắp y, lúc nghỉ ngơi, phải 

cởi  y,  nhưng  không  cởi  áo  hải  thanh.  Lúc  nghỉ  khỏe  lại  đắp  y,  lập  tức  lên 

Niệm Phật Đường, có như vậy thì mới hòng thành tựu. Phần đầu kinh A Di 

Đà  có  nhắc  đến  Bất  Hưu  Tức  Bồ  Tát  và  Thường  Tinh  Tấn  Bồ  Tát  để  làm 

gương mẫu về mặt Hạnh môn cho chúng ta. Giải môn nhằm giúp cho tín tâm 

và nguyện tâm của ta sâu thêm, tăng trưởng Định - Huệ. Chúng ta có Định, 

có Huệ, có Tín, có Nguyện thì tự nhiên hết thảy tà tri tà kiến chẳng thể xâm 

nhập tâm ta, chẳng thể lọt vào tai chúng ta, khiến chúng ta có thể giữ gìn sự 

thuần tịnh thuần thiện. 

Hết thảy chuyện bên ngoài chẳng ăn nhập gì đến ta, chúng ta không hỏi 

tới. Bởi vậy, truyền hình, tạp chí, radio, nhật báo chẳng cần phải xem, nghe, 

ngày ngày thiên hạ thái bình, ngày ngày chẳng có việc gì, tâm định, tâm tịnh. 

Chỗ  như  vậy  mới  gọi  là  “đạo  tràng”,  tịnh  nghiệp  đạo  tràng.  Những  người 

đến  đạo  tràng,  chúng  ta  phải  khuyên  dạy  họ  buông  xuống  vạn duyên,  cùng 

chúng ta  niệm  Phật, cùng  nhau  nghe kinh. Hết thảy  mọi sự thế  gian rối  ren 

tạp nhạp trong  xã  hội chẳng cần bàn  đến  ở nơi đây thì  nơi đây  là  Tịnh Độ, 

nơi  đây  thiên hạ  vốn  vô  sự.  Chúng  tôi  tin  hoa  sen  trong  ao  bảy  báu  của 

những  người  phát  nguyện  cầu  vãng  sanh  trong  đạo  tràng  nhỏ  ấy  nhất  định 

mỗi ngày tăng trưởng, quang minh, màu sắc đẹp đẽ. Lại xem tiếp đoạn kế: 

 “Tín  tâm kiên cố, nhất sanh bất cải, tắc lâm mạng chung thời,  Phật  trì 

 thử hoa, tiếp dẫn vãng sanh, tức sanh thử liên trung, danh vi thác chất liên 

 thai,  thanh  tịnh  thọ  sanh.  Hoa  khai  kiến  Phật” (Tín  tâm  kiên  cố,  một  đời 

chẳng  thay  đổi,  đến  lúc  lâm  chung,  Phật  cầm  hoa  ấy  tiếp  dẫn  vãng  sanh, 

[hành  giả  Tịnh  Độ]  liền  sanh  trong  hoa  ấy,  gọi  là  ‘thác  chất  liên  thai’ (gởi 

thân  trong  hoa  sen), thanh  tịnh  thọ  sanh,  hoa  nở  thấy  Phật).  Tín  Tâm  Kiên 

Cố, bốn chữ này trọng yếu hơn hết, một đời chẳng thay đổi. Thầy Lý truyền 

bản  hội  tập  kinh  Vô  Lượng  Thọ  cho  chúng  tôi,  đó  là  sự  truyền  pháp  trong 

Tịnh  tông  chúng  ta.  Tôi  tiếp  nhận  rồi,  trong  mười  mấy  năm  hoằng  dương 

toàn thế giới. Theo con số dè dặt nhất mà chúng tôi có được, thì tối thiểu bản 

hội  tập  này  được  lưu  thông  phải  hơn  hai  trăm  vạn  cuốn  trên  toàn  thế  giới, 

phải  từ  hai  trăm  vạn  cuốn  đến  ba  trăm  vạn  cuốn  đang  lưu  thông  trên 

toàn  thế giới, rất  nhiều người  đọc tụng, thọ trì, hưởng lợi ích chân thật. 

Hai năm gần đây, kể từ tháng Mười, tháng Mười Một năm 2000 trở đi, 

chúng tôi mới bắt đầu nghe thấy những tiếng hủy báng, phản đối, công kích 

bằng lời lẽ, công kích bằng văn tự, công kích đích danh rất nhiều, đều nhắm 

vào tôi. Tôi có  ngã  lòng  hay không? Nếu tôi tín tâm chẳng kiên cố, nếu tôi 

thoái chuyển, đổi sang học tập bản khác, quý vị nghĩ xem làm sao tôi xứng 

đáng với thầy? Như vậy “tri ân, báo ân” chẳng phải là chuyện dối người hay 

sao? Thầy truyền bản ấy cho tôi, phó thác pháp môn ấy cho tôi, lúc tôi nghe 

người ta hủy báng, liền lập tức thay đổi, còn ra thể thống gì? Bởi thế, tôi đã 

từng nói với các đồng học:  “Dù người trong cả thế giới phản đối, tôi vẫn cứ 

 kiên  trì,  tôi  quyết  định  không  thay  đổi!”  Tôi  không  phụ  lòng  thầy,  thầy 

chẳng nhìn lầm tôi! 

Nếu  như tôi biến  đổi, tín tâm dao động, thầy đã  nhìn  lầm  người rồi, tôi 

chẳng xứng đáng. Tất cả những ai hủy báng, tôi đều cảm tạ. Cảm tạ chuyện 

gì? Họ khảo nghiệm xem tín tâm tôi có đủ kiên cố hay chăng? Tôi chịu đựng 

được thử thách, dùng điều đó để dạy hàng hậu học: Con người chỉ cần có tín 

tâm kiên định, bất luận tu học một pháp  môn nào, nhất định thành tựu. Bởi 

thế,  tám  chữ  sau  đây  rất  trọng  yếu:  “Tín  tâm  kiên  cố,  một  đời  chẳng 

 đổi”.  Không có áp lực lớn  lao  ngần ấy, không bị đả kích  nghiêm trọng  như 

vậy  thì  sự  kiên  định,  tín  nguyện,  định  huệ  của  quý  vị  sẽ  do  đâu  được  biểu 

hiện?  Làm  sao  biết  “Tín,  Nguyện,  Định,  Huệ”  của  mình  đạt  đến  mức  độ 

nào?  Từ  đây  vỡ  lẽ  ra:  Càng  bị  đả  kích nghiêm  trọng,  khảo  nghiệm  nghiêm 

trọng, cảnh giới của mình càng thực sự được nâng cao. 

Bởi thế, thuận cảnh, nghịch cảnh, thuận duyên, ác duyên, thuận - nghịch, 

thiện - ác không có  tiêu chuẩn,  hoàn toàn  do Định  - Huệ của chính quý  vị. 

Nếu  quý  vị  có  Định,  có  Huệ,  ác  duyên  sẽ  biến  thành  thiện  duyên,  nghịch 

cảnh  chuyển  thành  thuận  cảnh,  tự  mình  đối  với  pháp  môn  này  càng  thêm 

kiên  định,  hạnh  nguyện  càng  khẩn  thiết,  đó  là  chuyện  tốt  chứ  không  phải 

xấu. Nếu chúng ta cứ phải chống đỡ, phải biện bạch thì sai  mất rồi. Quý vị 

mắc  lỡm to rồi, đã tự trái  nghịch  lời Thích Ca Mâu Ni  Phật răn dạy.  Thích 

Ca  Mâu  Ni  Phật  răn  dạy  chúng  ta  điều  gì?  Mặc  Tẫn.  Mặc  Tẫn  có  nghĩa  là 

hoàn toàn chẳng quan tâm đến! Người ta hủy báng, tùy ý người ta, người ta 

sỉ nhục cứ để người ta sỉ nhục, quyết định chẳng đếm xỉa tới. Người ta chửi 

mình, chúng ta chẳng đáp lại  một câu nào. Người ta đánh  mình, quyết định 

chẳng đánh trả! Thích Ca Mâu  Ni Phật  dạy chúng ta  như vậy!  Như vậy thì 

chẳng phải là thiệt thòi ư? Không sai! Thiệt thòi là phước, phước về sau này! 

Chỉ  cần  quý  vị  cam  chịu  thiệt  thòi,  phước  báo  hiện  tiền,  trí  huệ  hiện  tiền, 

vĩnh  viễn  giữ  lòng  lắng tịnh, chớ  nên bộp  chộp.  Tịnh sanh  Huệ, thiện sanh 

phước, vĩnh viễn giữ được tâm hạnh thuần tịnh, thuần thiện. 

Đời  này,  chúng  ta  sanh  vào  thế  gian  này,  chúng  ta  hiểu  rõ  mục  đích  là 

“liễu sanh tử,  xuất tam  giới”. Chẳng  những  liễu sanh tử,  xuất tam  giới,  mà 

còn  là  vãng sanh Tây Phương, thân cận Di Đà. Ta sống trong thế  gian  này, 

phương  hướng  và  mục  tiêu  của  ta  là  như  vậy,  những  thứ  khác  đều  không 

phải. Ngoài ra, bất luận người ta làm chuyện gì cũng chẳng ăn nhập gì đến ta 

cả, ta đi đường mình. 

Rất  nhiều  năm  trước  (khoảng  mười  mấy  năm  trước),  tôi  ở  Đạt  Lạp  Tư 

(Dallas),  có  một  bữa,  cư  sĩ  Doãn  Kiến  Duy  hỏi  tôi:  “Nếu  đối  với  hết  thảy 

kinh, Đại Tạng Kinh bày ra ngay đây, nếu chỉ được phép chọn  một bộ kinh 

để  tu  hành,  thì  xin  hỏi  pháp  sư  sẽ  chọn  bộ  nào?”  Tôi  bảo  ông  ta:  “Tôi  sẽ 

chọn  Di  Đà  Kinh  Yếu  Giải,  chẳng  chọn  bộ  thứ  hai,  nói  thật  đấy!  Hoằng 

dương kinh Vô Lượng Thọ là vì thầy tôi phó chúc, giảng kinh Hoa Nghiêm 

là  vì  rất  nhiều  vị đại đức  xuất  gia  và tại  gia khải thỉnh.  Bản thân tôi  tu  học 

chỉ đơn giản một môn, thiết yếu, tôi không thích rắc rối, càng đơn giản càng 

hay! Di Đà Yếu Giải quá tuyệt, Ấn Quang đại sư coi trọng bản này, tôi cũng 

coi trọng bản này”. 

Nhưng tu Tịnh Độ thì kinh Vô Lượng Thọ rất trọng yếu. Kinh Vô Lượng 

Thọ  tường  thuật  cặn  kẽ  toàn  bộ  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  cho  quý  vị 

được hiểu trọn vẹn. Hiểu trọn vẹn rồi sẽ chân chánh tu hành, những chỉ dạy 

trong  sách  Yếu  Giải  là  thù  thắng  bậc  nhất.  Nói  cách  khác,  Vô  Lượng  Thọ 

kinh tiếp dẫn quý vị, giúp quý vị kiến lập tín tâm kiên cố. Giúp quý vị phát 

nguyện cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới phải nhờ vào kinh Vô Lượng 

Thọ. Có tín tâm, có chí nguyện, vậy thì tu hành như thế nào? Sách Yếu Giải 

tốt nhất! Sách Yếu Giải giúp chúng ta tu hành. 

Bởi  thế,  kiên  định,  kiên  trì  pháp  môn  này,  một  đời  chẳng  thay  đổi,  bất 

biến. Lúc lâm chung, A Di Đà Phật cầm hoa sen ấy đến tiếp dẫn; hoa sen đó 

do chính tâm tưởng của chính quý vị biến hiện. Càng tinh tấn, hoa sen càng 

to, màu sắc, quang minh càng đẹp, đấy là chỗ xuất sanh, tức là chỗ hóa sanh 

trong tương lai của quý vị nơi Tây Phương Cực Lạc thế giới, chuyện này rất 

trọng  yếu!  Bởi  thế,  bây  giờ  người  ta  nói  tới  chuyện  tranh  giành,  thì  mình 

tranh cái gì? Tranh sao cho hoa sen của mình to hơn, sáng đẹp hơn, đấy mới 

là đúng. Vì sao? Đấy là điều quý vị có thể đạt được trong tương lai, còn ngũ 

dục, lục trần, danh văn, lợi dưỡng của thế gian này là giả, không mang theo 

được gì cả .  Vì vậy, cổ nhân thường luôn cảnh tỉnh rất cao độ:  “Sanh bất đới 

 lai, tử bất đới khứ” (Sanh không mang theo gì đến, chết chẳng mang theo gì 

đi).  Bởi  vậy,  đối  với  hết  thảy  người,  sự,  vật  trong  thế  gian  này,  chẳng  lưu 

luyến mảy may, phải chuyển biến cái tâm tham luyến những thứ ấy thành cái 

tâm tham luyến hoa sen trong ao bảy báu. Lúc tâm tưởng ta biến hiện ra cái 

hoa sen ấy, hoa sen của ta phải to, quang sắc phải đẹp, phẩm vị phải cao. Ta 

chỉ  chuyên  tâm  cầu  chuyện  đó,  quyết  định  chẳng  nên  có  ý  niệm  nào  khác. 

Có ý niệm gì khác, sẽ biến thành chướng ngại. 

Do vậy, đức Phật cầm đóa hoa này tiếp dẫn vãng sanh, [hành nhân Tịnh 

nghiệp]  liền  sanh  trong  hoa  ấy,  trong  kinh  thường  gọi  là “thác  chất  liên 

 thai” , thanh tịnh thọ sanh. So với nằm trong thai mười tháng, nằm trong thai 

không thanh tịnh. Lúc quý vị nhập thai chẳng thanh tịnh, ý niệm chẳng thanh 

tịnh,  dâm  dục  mà!  Quý  vị  ở  trong  thai  mười  tháng,  tức  trụ  xứ chẳng  thanh 

tịnh, chung quanh trụ xứ của mình là ruột già, ruột non. Trong ruột già, ruột 

non có thứ gì vậy? Phẩn uế, nước tiểu bao vây quý vị, chẳng thanh tịnh. Thế 

giới Cực Lạc khác hẳn: Hoa sen thanh tịnh chẳng nhiễm mảy trần, lại còn là 

liên hoa hóa sanh. Vừa sanh vào thế giới ấy, thân thể liền cao lớn, sắc tướng 

trang nghiêm. Thế giới Cực Lạc chẳng có người già, kẻ trẻ, mỗi  một người 

hình dáng giống hệt nhau. Thế giới bình đẳng, vì thế, tâm họ bình. 

Tâm con người trong thế giới này bất bình, tướng mạo sai biệt. Người có 

phước  báo  tướng  mạo  xinh  đẹp,  tự  nhiên  có  tâm  kiêu  mạn.  Người  thiếu 

phước  báo,  nghèo  hèn,  khổ  sở,  trước  mặt  người  khác  không  ngóc  đầu  lên 

được, sanh tâm tự ty. Đấy là những hiện tượng ta thường thấy trong xã hội. 

Tây Phương Cực Lạc thế giới không có những chuyện ấy, mọi người tướng 

mạo giống hệt như nhau, thể chất giống hệt, tình trạng cuộc sống đồng nhất, 

học  tập  như  nhau,  chẳng  có  gì  bất  bình  đẳng.  Vì  thế,  họ  chẳng  sanh  khởi 

phiền não. Quý vị thấy: Phiền não ngạo mạn chẳng thể sanh khởi trong Tây 

Phương Cực Lạc thế giới, mỗi cá nhân chẳng khác gì nhau. Phiền não tự ty 

cũng chẳng thể sanh khởi được, vì mình bình đẳng với hết thảy  mọi người. 

Vì thế, dẫu vẫn có tập khí phiền não, nhưng đến nơi ấy, không có duyên lôi 

kéo,  dẫn  dụ  những  phiền  não  đó.  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  thù  thắng 

khôn  sánh  như thế  đó,  mười  phương  chư  Phật  khen  ngợi.  Cảnh  giới  chẳng 

thể nghĩ bàn như vậy đều do bổn nguyện oai thần và công đức tu hành trong 

vô lượng kiếp của A Di Đà Phật gia trì. 

Thanh tịnh thọ sanh,  “hoa nở thấy Phật, ngộ vô sanh”,  hoa nở thấy Phật 

thì cái quý vị thấy chính là báo độ của Như Lai, chúng ta thường gọi là Thật 

Báo Trang Nghiêm Độ. Phàm Thánh Đồng Cư Độ và Phương Tiện Hữu Dư 

Độ ở đâu? Thưa cùng quý vị: Ở trong hoa sen! Lúc hoa sen chưa nở, những 

cõi ấy ở ngay trong hoa sen. Chúng ta xem trong kinh Quán Vô Lượng Thọ 

Phật, vãng sanh Hạ Hạ Phẩm thuộc Phàm Thánh Đồng Cư Độ, phải bao lâu 

hoa  mới  nở?  Mười  hai  kiếp.  Đấy  là  thời  gian  dài  nhất  ở  Tây  Phương  Cực 

Lạc thế giới, sau mười hai kiếp hoa mới nở. Trong mười hai kiếp hoa chưa 

nở, tình trạng sinh  hoạt trong  hoa như thế nào? Đọc kinh  Hoa Nghiêm  mới 

hiểu, kẻ ấy ở trong hoa cảm nhận hoa là thế giới, thế giới ở trong hoa. Thế 

giới trong hoa không khác gì Tây Phương Cực Lạc thế giới. Không đọc Hoa 

Nghiêm sẽ chẳng hiểu cảnh giới này! 

Kinh Hoa Nghiêm dạy cho chúng ta biết: Đại thế giới, đại vũ trụ này và 

thế  giới  trong  một  vi  trần  không  hai,  không  khác.  Trong  một  hạt  vi  trần  là 

một  thế  giới,  vào  thế  giới  trong  vi  trần  đó  và  vào  trong  đại  thế  giới  không 

khác gì nhau, không lớn, không nhỏ. Vì vậy, thế giới trong hoa thật ra hoàn 

toàn  tương  đồng  với  thế  giới  Cực  Lạc;  về  căn  bản,  bản  thân  quý  vị  chẳng 

biết  mình đang ở trong hoa. Ở trong hoa, ngày ngày quý vị thấy Phật, ngày 

ngày cùng các vị thượng thiện nhân ở chung một chỗ. Do đây biết: Thế giới 

Cực  Lạc vô  lượng  vô biên. Nơi  mỗi  một đóa sen đã có người thác chất nơi 

liên thai thì  hoạt động trong  hoa sen ấy  và hoạt động trong cả thế giới Cực 

Lạc chẳng khác gì nhau. Đúng là ở trong hoa ấy, quý vị trưởng dưỡng thánh 

thai, tu hành trong ấy. 

Dẫu  hoa  chưa  nở,  quý  vị  muốn  đến  mười  phương  thế  giới  tham  phỏng 

chư  Phật  chẳng  bị  trở  ngại!  Theo  như  kinh  nói,  quý  vị  thấy  rất  nhiều  đại 

chúng,  mỗi  ngày  cúng  Phật,  nghe  pháp.  Cúng  Phật  là  tu  phước  báo,  nghe 

pháp mở mang trí huệ, phước huệ song tu. Nghe Bổn Sư A Di Đà Phật giảng 

kinh, thuyết pháp; đồng thời lại có thể nghe mười phương hết thảy chư Phật 

giảng kinh, thuyết pháp. Còn có nhân duyên thế gian, xuất thế gian nào thù 

thắng hơn được nữa? Tìm không thấy! Vì thế, mười phương chư Phật khen 

ngợi  A  Di  Đà  Phật  “quang  trung  cực  tôn,  Phật  trung  chi  vương” (quang 

minh cao quý nhất, vua trong các Phật). Nếu chúng ta hiểu được như vậy thì 

sau đấy tâm ta mới định, không còn có vọng tưởng nữa. 

Nếu các đồng học muốn học kinh giáo, trước hết phải nắm chắc Tịnh Độ 

rồi  mới  học  những  kinh  giáo  khác;  dẫu  có  chướng  ngại  cho  việc  nâng  cao 

phẩm  vị,  nhưng  quý  vị  quyết  định  được  vãng  sanh.  Nếu  quý  vị  chẳng  nắm 

chắc  mình  sẽ  vãng  sanh  thế  giới  Cực  Lạc,  trong  hiện  tại,  quý  vị  học  kinh 

giáo rất nhiều, tinh lực lẫn thời gian đều bị phân tán. Nói cách khác, đến lúc 

lâm chung có được vãng sanh hay không vẫn là ẩn số, vẫn là một câu hỏi bỏ 

ngỏ!  Từ  cổ  đến  nay,  rất  nhiều  pháp  sư  giảng  kinh,  nhân  vì  một  ý  niệm  sai 

lầm  nên  lầm  lỡ. Một phen  lầm  lỡ rất phiền! Đời đời kiếp kiếp  vẫn  luân  hồi 

trong  lục  đạo  y  như  cũ.  Vì  người  ấy  đời  trước  làm  pháp  sư,  giảng  kinh, 

thuyết pháp, [đấy là thực hiện] pháp bố thí và tài bố thí! Giảng kinh là nội tài 

bố thí, đổi lấy phước báo trong đời sau! 

Quý  vị  hãy  nhớ đến đồng  học của  ngài An Thế Cao. Ông ta thông  hiểu 

kinh, thích bố thí, nhưng tâm sân khuể chưa đoạn. Lòng sân khuể của ông ta 

không nghiêm trọng lắm. Ông ta đi khất thực – lúc bấy giờ còn theo chế độ 

khất  thực  –  thí  chủ  cúng  dường  ông  ta  cơm,  thức  ăn  không  ngon,  tâm  ông 

cảm thấy rất khó chịu, có một chút như vậy thôi mà đọa làm thân súc sanh! 

Đọa  vào  loài  rắn,  trở  thành  long  vương,  tức  long  vương  hồ  Củng  Đình.  Vị 

đồng  học  của  An  Thế  Cao  khi  thọ  mạng  sắp  hết,  tự  biết  mình  sẽ  đọa  địa 

ngục,  vì  sao?  Lúc  làm  long  vương,  ông  ta  đã  tạo  không  ít tội  nghiệp.  Tâm 

sân nặng nề: “Ngươi đến lễ ta, cúng dường ta, ta đối xử với ngươi rất tử tế, 

che chở  ngươi thượng  lộ bình an. Nếu  ngươi không  lễ  ta, không cung kính 

ta,  không  cúng  dường  ta,  cho  ngươi  nếm  một  chút  ma  thuật,  khiến  đường 

ngươi đi chẳng được bình an, thậm chí ngươi bị lật thuyền”; tạo rất nhiều tội 

nghiệp!  Có  thần  thông  như thế  thì  có  thể  quậy  phá  chúng  sanh,  nhưng  quả 

báo sau khi chết đi chẳng kham tưởng tượng nổi. May là An Thế Cao chưa 

đọa lạc, Ngài là một vị cao tăng khai ngộ, đắc đạo, nên long vương bèn cầu 

Sư siêu độ. 

Mẫu chuyện này được chép trong truyện ký về ngài An Thế Cao, quý vị 

đều đọc cả rồi. Vàn muôn phần chớ tạo ác nghiệp! Nhất định phải hiểu  “một 

 miếng ăn, một hớp uống, không gì chẳng phải tiền định” . Nhân quả của mỗi 

người,  người  ấy  phải  tự  gánh  vác,  không  ai  có  thể  gánh  chịu  giùm!  Ấn 

Quang  đại  sư  là  một  vị  đại  thiện  tri  thức  thời  cận  đại,  cả  đời  giáo  hóa  của 

Ngài nói thật ra chỉ là hai việc: Một là khuyên người ta niệm Phật cầu sanh 

Tịnh Độ; hai là khuyên người ta hãy chú trọng nhân quả báo ứng. Trong các 

sách  nhân  quả  báo  ứng,  Ngài  nói  sách  An  Sĩ  Toàn  Thư tốt  nhất,  kế  đến  là 

Cảm Ứng Thiên Vựng Biên; suốt đời Ngài dùng những sách này để giáo hóa 

chúng sanh. 

Nhân quả báo ứng là định luật thăng - trầm trong lục đạo luân hồi, quý vị 

làm lành nhất định cảm được thiện báo, quý vị làm ác nhất định có ác báo. 

Cát - hung, họa - phước, thiện - ác báo ứng thuộc quyền quý vị, chẳng do ai 

khác  cả!  Bị  người  khác  hãm  hại  không  sao  cả!  Nói  thật  ra,  bị  người  khác 

hãm hại mà chính ta không có tâm sân khuể, không có tâm báo thù, tai nạn 

bèn tiêu. Chính  mình trong đời quá khứ từ vô lượng kiếp đã tạo tội nghiệp, 

mọi  người  thường  nghe  nhà  Phật  nói  “tội  nặng,  báo  nhẹ”,  thế  nào  là  “tội 

nặng báo nhẹ”? Ta bị người khác sỉ nhục, bị người khác hủy báng, bị người 

khác  hãm  hại,  đấy  đều  là  quả  báo.  Rất  có  thể  tội  ta  rất  nặng,  do  những 

chuyện  ấy,  ta  trả  báo  từng  chút  một.  Ta  gặp  phải  những  chướng  nạn  ấy, 

không  có  tâm  sân  khuể,  không  có  tâm  báo  thù,  mình  phải  tự  khéo  kiểm 

điểm.  Cổ  đức  từng  nói:  “Hữu  tắc  cải  chi,  vô  tắc  gia  miễn”  (có  lỗi  bèn  sửa 

đổi, không có  lỗi  thì càng thêm cố  gắng). Nghiệp chướng  tiêu trừ, tội  nặng 

báo nhẹ! 

Bởi vậy, đối với người hủy báng, người hủy nhục, người hãm hại, ta chỉ 

cảm  ơn!  Nếu  họ  gặp  phải  chướng  nạn,  ta  sẽ  toàn  tâm  toàn  lực  giúp  đỡ  họ, 

chớ nên oán hận mảy may. Đó gọi là “học Phật”, đó gọi là “chân chánh thọ 

dụng Phật pháp, hưởng lợi ích nơi Phật pháp”. Oán kết hóa giải, oan gia nên 

mở đừng  nên buộc, chớ kết oán cùng  người.  Lúc  kết oán sẽ oan oan tương 

báo, đời  đời kiếp kiếp chẳng  xong,  hai bên cùng đau  khổ, còn  làm  liên  lụy 

người khác. Bởi thế, phải nghĩ kỹ những lý sự ấy, vì muốn tránh khỏi những 

buộc  ràng  đời  đời  kiếp  kiếp,  quý  vị  phải  hạ  quyết  tâm,  trong  một  đời  này 

nhất định phải sanh về Cực Lạc thế giới, nhất định phải thấy A Di Đà Phật! 

Chuyện gì cũng bỏ ra sau, không quan trọng, chẳng đáng kể. A! Bây giờ đã 

hết giờ rồi. 



---o0o--- 

Tập 15  



Chư vị đồng học! 

Xin xem tiếp tiểu đoạn thứ ba của phần  “hoa sen bốn màu”: 

 “Quang sắc thật vô lượng, lược ngôn tứ sắc nhĩ” (Thật ra, quang minh, 

màu  sắc  vô  lượng,  chỉ  lược  nói  bốn  màu  mà  thôi).  Trong  kinh  này  chỉ  nói 

bốn màu là xanh, vàng, đỏ, trắng; nhưng thật ra, quang minh và ánh sáng rất 

nhiều  thứ.  Bốn  màu  ấy  nay  được  gọi  là  “nguyên  sắc”    (màu  gốc)52,  bốn 

màu ấy pha chế thành vô lượng màu sắc. Điều cuối cùng: 



 Cực Lạc quốc độ, thành tựu như thị công đức trang nghiêm.  

極樂國土，成就如是功德莊嚴。 

 (Cõi nước Cực Lạc thành tựu công đức trang nghiêm như thế).  

   

Câu này tổng kết cả đoạn.  “Di Đà nhân địa, dĩ tứ thập bát nguyện, nhiếp 

 thủ nhị bách nhất thập ức Phật sát” (Lúc Phật Di Đà còn tu nhân, dùng bốn 

mươi tám nguyện nhiếp thủ hai trăm mười ức cõi   Phật) ,  chúng ta đã đọc thấy 

điều  này trong kinh Vô  Lượng  Thọ. Con số “hai trăm  mười  ức” hàm  nghĩa 

viên mãn. Trong Mật giáo - Phật pháp có Hiển giáo và Mật giáo - Hiển giáo 

thường dùng con số Bảy, con số Mười, hoặc con số Một Trăm để biểu thị ý 

nghĩa viên mãn, Mật giáo dùng con số Mười Sáu hay con số Hai Mươi Mốt 

để  biểu  thị  ý  nghĩa  viên  mãn.  Hai  Trăm  Mười  Ức  là  đại  viên  mãn!  Vì  thế, 

hai trăm mười ức không phải là con số [thực sự], vì nếu đúng là một con số 

[cố định] thì hai trăm mười ức chưa phải là nhiều lắm. Con số này biểu thị ý 

nghĩa  đại  viên  mãn,  không  sót  một  cõi  Phật  nào,  trọn  pháp  giới  hư  không 

giới không sót một cõi Phật nào. 

Chẳng những không sót một cõi Phật nào, mà như nay ta đã biết, chúng 

ta  đọc  kinh  Hoa  Nghiêm  hiểu  được  thế  giới  trùng  điệp,  trùng  trùng  vô  tận. 

Trong mỗi một vi trần đều có thế giới, trong mỗi thế giới lại có vi trần, trong 

mỗi  vi  trần  lại  có  thế  giới,  đó  là  Tánh  Đức  chẳng  thể  nghĩ  bàn!  “Hai  trăm 

mười ức” hoàn toàn bao quát, trùng trùng vô tận thế giới đều được gộp trong 

ấy. Nói cách khác, khi A Di Đà Phật còn là Bồ Tát, vô lượng vô biên trùng 

điệp cõi nước thuộc pháp giới hư không giới Ngài đều từng đến thăm. Mục 

đích  thăm  viếng  là  gì?  Lấy  ưu  điểm,  bỏ  khuyết  điểm  để  kiến  lập  một  hoàn 

cảnh tu học tối hảo, tức là thế giới Cực Lạc! 

Thế  giới  Cực  Lạc  do  đâu  mà  có?  Chẳng  phải  do  A  Di  Đà  Phật  bỗng 

dưng tưởng tượng ra. Ví như một người thực sự có trí huệ, có đại phước đức, 

mong kiến lập một quốc gia, sao cho quốc gia ấy thù thắng nhất, tốt đẹp nhất 

trong hết thảy tất cả các quốc gia trên thế giới này; chí nguyện ấy rất hy hữu, 

thực hiện bằng cách nào đây? Người ấy phải đi thăm mỗi quốc gia, đến học 

hỏi  những  ưu  điểm  của  mỗi  một  quốc  gia.  Ưu  điểm  thì  chọn  lấy,  khuyết 

điểm thì hết thảy phải sửa đổi; lẽ đương nhiên quốc gia ấy đứng đầu thế giới. 

Phải rất nghiêm túc học tập một cách không thành kiến, ngay cả những quốc 

gia  rất  lạc  hậu,  nay ta  gọi  là “quốc  gia chưa khai  hóa”,  vẫn có  những  điểm 

đáng để học hỏi. 

Chẳng hạn như mấy năm trước đây, có một vị đồng học đề nghị tôi xem 

cuốn  sách  Âm  Thanh  Hoang  Dã  do  một  người  Mỹ  viết.  Bà  ta  vào  nội  địa 

châu Úc, sống cùng thổ dân một thời gian, [trong cuốn sách ấy, bà ta] miêu 

tả  tình  hình  cuộc  sống  của  chính  bọn  họ.  Điều  đáng  quý  nhất  là  bọn  họ  có 

tâm  yêu  thương,  đoàn  kết,  niệm  niệm  luôn  quan  tâm  đến  bộ  lạc  của  mình, 

hoàn toàn quay về sống trong thiên nhiên, không tự tư tự lợi, không có dục 

vọng chiếm hữu. Quý vị nghĩ xem: Mọi người chúng ta hiện nay ai nấy đều 

chiếm  hữu, tôi sống trong căn  nhà  này  là  tôi chiếm  hữu, đất đai quanh  nhà 

tôi thuộc quyền tôi chiếm hữu! Thổ dân châu Úc không có những quan niệm 

ấy, họ cảm thấy rất lạ lùng [trước những quan niệm ấy], đất đai thuộc thiên 

nhiên,  là  của  chung  của  hết  thảy  chúng  sanh,  sao  anh  lại  có  thể  chiếm  hữu 

một khoảnh được? Quan niệm ấy hay lắm! Bởi thế, từ trước đến nay họ chưa 

hề có tranh chấp về quyền chiếm hữu, không hề có. Mọi người cùng chung 

hưởng thụ, bình đẳng hưởng thụ, hy hữu thay! 

Vậy thì quý vị nói họ không có văn tự, không có văn hóa, nhưng họ có 

rất nhiều quan niệm tốt, cách nghĩ tốt, hành trì tốt đáng cho chúng ta học hỏi, 

ta không thể coi thường  họ  được. Đặc  biệt  là  y dược, những thổ dân ấy có 

cách chữa trị riêng, chúng ta hoàn toàn không hiểu được. Có một thổ dân bị 

thương rất nghiêm trọng, bọn họ dùng  một loại thảo dược bôi lên. Mấy giờ 

sau, người ấy khôi phục, hoàn toàn bình thường; tuy trước đó bị ngã gãy lòi 

xương!  Loại  y  dược  ấy  có  đạo  lý  riêng,  chúng  ta  không  hiểu  nổi.  Kinh 

nghiệm  được  lưu  truyền  cả  mấy  ngàn  năm,  vạn  năm,  đời  đời  truyền  cho 

nhau.  Sống  ngoài  hoang  dã  gặp  phải  độc  xà,  mãnh  thú,  họ  biết  loại  dược 

thảo  nào  có  thể  giải  độc,  thực  sự  trị  được  bệnh.  Họ  chẳng  hề  có  máy  móc, 

phòng  thí  nghiệm  hóa  học,  cũng  chẳng  có  lý  luận  gì  để  bàn  thảo,  nhưng 

trong ấy có đại đạo lý. 

Bởi vậy, dẫu cho những thổ dân chưa được khai hóa, họ cũng có văn hóa 

riêng, có đặc sắc riêng. Nếu chúng ta đều học hỏi tất cả những ưu điểm, sửa 

đổi tất cả các khuyết điểm, quốc  gia của quý  vị sẽ đứng đầu thế giới.  A Di 

Đà  Phật  sử dụng  biện  pháp  ấy.  Ngài  chu  du  tất  cả  hết  thảy  cõi  nước  trong 

pháp giới hư không giới, chọn lấy ưu điểm, loại bỏ khuyết điểm, kiến lập thế 

giới Cực Lạc. Vì thế, thế giới Cực Lạc biến thành đệ nhất. 

 “Xứng  tánh  công  đức  chi  sở  thành  tựu  dã” (Được  thành  tựu  bởi  công 

đức xứng tánh): Chẳng thể nghĩ bàn bậc nhất, hoàn toàn do tánh đức lưu lộ, 

chẳng  phải  là  tuyệt  vời  ư?  A  Di  Đà  Phật  chẳng  có  mảy  may  lòng  riêng  tư, 

niệm niệm đều vì giúp đỡ rất nhiều người hữu chí học đạo trong pháp giới, 

hư không giới. Hết sức đáng tiếc là bọn họ chẳng có hoàn cảnh tu học rất tốt, 

thường  gặp  phải  chướng  ngại,  đạo  nghiệp  khó  thành  tựu.  Phật  vì  những 

người  như vậy, tạo  nên  một  hoàn cảnh tu  học  tối  hảo,  hoàn cảnh tu  học ấy 

chẳng phải  do Ngài  vắt kiệt trí óc tưởng tượng ra,  mà do tham  phỏng khắp 

pháp giới. Sau đây, chúng tôi phải nêu lên một chi tiết để các đồng học tham 

khảo. 

 “Độc kinh sử nhiếp thủ cổ nhân chi kinh nghiệm” (Đọc kinh sử để thâu 

thập  kinh  nghiệm  của  cổ  nhân).  Ngàn  vạn  phần  chớ  nghĩ  cổ  nhân  chẳng 

bằng người hiện tại, nếu nghĩ như vậy thì lầm mất rồi. Trí huệ, kinh nghiệm 

của  cổ  nhân  thường  cao  hơn  người  hiện  nay  rất  nhiều.  Đương  nhiên  người 

đời nay cũng có những phát minh, ta không thể phủ nhận được. Học hỏi từ 

cổ  nhân  thì  học  vấn  của  chúng  ta  sẽ  có  căn  bản.  “Tham  học  nhiếp  thủ  kim 

 nhân chi  thành  quả” (Tham  học, thâu  thập thành quả của  người  hiện thời). 

Cổ nhân trong nước, ngoài nước ta đều phải học, học theo A Di Đà Phật. A 

Di Đà  Phật thông  minh, tâm rỗng rang cầu  học, thâu  gom  những thành tựu 

lớn lao nơi kinh nghiệm, học thuyết trong ngoài xưa nay để kiến lập thế giới 

Cực  Lạc, đấy  đúng  là  “độc vạn  quyển thư, hành vạn lý lộ” (đọc  vạn quyển 

sách, đi vạn dặm đường), chúng ta phải  “sư pháp A Di Đà hạnh” (thờ A Di 

Đà Phật làm thầy, học theo hạnh A Di Đà Phật). Những gì A Di Đà Phật dạy 

chúng  ta  ở  đây,  chúng  ta  phải  học  tập  theo,  trọn  chẳng  coi  thường  người 

khác thì mới có thể thành tựu học vấn, đức hạnh chân chánh. 

Trung  Quốc  lần  này  bất  hạnh  gặp  phải  bệnh  truyền  nhiễm  SARS  tấn 

công. Qua lịch sử, ta có thể thấy rõ từ cổ đến nay, tại mỗi một quốc gia, khu 

vực  đều  có  ôn  dịch  phát  sanh.  Cứ  mỗi  lần  ôn  dịch  phát  sanh,  cũng  đều  có 

người  tìm  ra  cách  trị  liệu.  Chúng  ta  thấy  nhà  tiên  tri  Nặc  Tra  Đan  Mã  Tư 

(Nostradamus) người Pháp sống vào thế kỷ 16, cũng là một thầy thuốc. Ông 

ta  sanh  nhằm  thời  đại  bị  ôn  dịch  nghiêm  trọng,  ông  ta  cũng  là  danh  y, 

phương  thuốc  của  ông  chữa  trị  bệnh  dịch  ấy  rất  hữu  hiệu.  Trong  lịch  sử 

Trung Quốc cũng có  mấy  lần ôn dịch rất  nghiêm trọng, đều có  những thầy 

thuốc cao minh tìm ra phương thuốc hóa giải được những bệnh ôn dịch ấy. 

Tinh thần khoa học rất đáng tán dương, nhưng nếu tinh thần khoa học đi 

theo  hướng  thiên  kiến,  quá  khích,  hẹp  hòi,  không  bao  dung,  chẳng  thể 

nghiên cứu, học tập rộng rãi, thì khoa học chuốt nhọn sừng trâu chạy vào tử 

lộ. Chúng ta  hãy  nghĩ  xem  phương pháp  học tập của  A Di Đà  Phật có  hợp 

với  khoa  học  hay  chăng?  Ngài  cái  gì  cũng  học,  quyết  chẳng  buông  bỏ  một 

phương  diện,  lãnh  vực  nào,  cổ  kim  trong  ngoài  đều  học  hết,  thành  tựu  học 

vấn và đức năng cho chính mình, đấy là một tấm gương tốt. 



---o0o--- 

6.3.1.2.4. Thiên nhạc vũ hoa (nhạc trời, mưa hoa) 



Lại  xem  tiếp  đoạn  thứ  sáu  kế  đó,  “thiên  nhạc  vũ  hoa”.  Chúng  tôi  đọc 

đoạn kinh văn này một lượt. 



 Hựu Xá Lợi Phất! Bỉ Phật quốc độ thường tác thiên nhạc, hoàng kim 

 vi địa. Trú dạ lục thời, vũ thiên mạn-đà-la hoa. Kỳ độ chúng sanh, thường 

 dĩ  thanh  đán,  các  dĩ  y  kích,  thạnh  chúng  diệu  hoa,  cúng  dường  tha 

 phương thập vạn ức Phật, tức dĩ thực thời, hoàn đáo bổn quốc, phạn thực 

 kinh hành.  

又舍利弗。彼佛國土。常作天樂。黃金為地。晝夜六時。雨天曼陀

羅華。其土眾生。常以清旦。各以衣裓。盛眾妙華。供養他方十萬億

佛。即以食時。還到本國。飯食經行。 

 (Lại này Xá Lợi Phất! Cõi nước Phật ấy thường tấu nhạc trời, vàng ròng 

 làm đất. Ngày đêm sáu thời, tuôn mưa hoa mạn-đà-la cõi trời. Chúng sanh 

 cõi ấy, thường vào sáng sớm, ai nấy dùng y kích đựng hoa trời cúng dường 

 mười  vạn  ức  Phật  phương  khác,  chỉ  trong  thời  gian  một  bữa  cơm,  trở  về 

 nước mình, dùng cơm, kinh hành).  



Đoạn  kinh  văn  này  chúng  tôi  phải  phân  thành  mấy  tiểu  đoạn  để  giới 

thiệu. Đoạn này giảng về thiên thời, nói về sự vui về mặt thiên thời:  “Y kích 

 thạnh hoa”, “tha phương cúng Phật”, “phạn thực kinh hành” . Chúng ta đọc 

đoạn kinh  văn  này,  văn tự không  nhiều, cảnh  giới đúng  là có thể  hiển  hiện 

ngay trước mắt.  “Y kích thạnh hoa”  (giỏ hoa đựng hoa),  “y kích”  giống như 

cái người Hoa gọi là “hoa lam” (giỏ hoa), vật dụng mà người cổ Ấn Độ dùng 

để đựng hoa được gọi là “y kích”. Cũng có người nói [“y kích thạnh hoa” là] 

dùng  y  phục  túm  lại  đựng  hoa53,  điều  này  không  [có  cách  giải  thích]  nhất 

định;  bởi  lẽ,  chúng  ta  không  hiểu  rõ  phong  tục  tập  quán  thời  ấy  cho  lắm; 

nhưng để đựng hoa thì người Hoa dùng giỏ hoa đựng hoa. Đây chính là  “vô 

 Cầu  Bất  Đắc  khổ,  y  thực  hành  lạc” (không  có  nỗi  khổ  Cầu  Chẳng  Được, 

cơm  áo  sung  sướng).  Quần  áo  tự  tại,  uống  ăn  tự  tại,  trong  phần  ăn  uống 

thì  “phạn thực, kinh hành”  (dùng cơm, kinh  hành). Chủ  yếu  vẫn  là  “không 

 có nỗi khổ Cầu Bất Đắc”.  

Chúng  ta  qua  các  thế  giới  phương  khác  cúng  Phật  “cúng  dường  tha 

 phương thập vạn ức Phật” , hoa để cúng Phật. Quý vị thích loại hoa nào, trên 

không bèn rơi xuống loại hoa ấy,  “vũ thiên mạn-đà-la hoa” (mưa hoa mạn-

đà-la cõi trời). Chữ Vũ (雨) có nghĩa là từ trên rơi xuống, đọc [theo âm Quan 

Thoại] là Yù, là động từ chỉ hành động rơi xuống. Hoa trời rơi xuống, từ trên 

không  trung  rơi  xuống.  “Mạn-đà-la”  là  tiếng  Phạn,  có  nghĩa  là  gì?  Dịch 

sang  tiếng  Hán  là  Thích  Ý.  Quý  vị  thích  hoa  nào,  loại  hoa  đó  sẽ  rơi  vào  y 

kích của quý vị. 

Quý vị thích hoa sen, sẽ thấy hoa rơi xuống là hoa sen. Quý vị thích hoa 

mai, sẽ thấy hoa mai rơi xuống. Thích hoa mẫu đơn, hoa mẫu đơn rơi xuống. 

Thích  hoa  lan,  hoa  lan  rơi  xuống.  Thích  Ý  nghĩa  là  vừa  ý  mình,  tự  mình 

thích hoa gì, hoa đó bèn rơi xuống. Đó gọi là Mạn Đà La, bởi thế, Mạn Đà 

La không phải chỉ  một thứ.  “Không có nỗi khổ Cầu Bất Đắc” , đúng là tâm 

tưởng sự thành, thuận theo lòng muốn. Chuyện này trong thế gian chúng ta 

không  thể  có  được,  thế  giới  của  chư  Phật  cũng  ít  có,  thế  giới  Cực  Lạc  do 

được  Di  Đà  bổn  nguyện  oai  thần  gia  trì,  công  đức  viên  mãn  không  khiếm 

khuyết. 

 “Tha  phương  cúng  Phật”  là  “cúng  dường  tha  phương  thập  vạn  ức 

 Phật” (cúng dường mười vạn ức Phật ở các phương khác),  “đắc thần thông 

 lạc, thị Phật lạc” (niềm vui do có thần thông, niềm vui hầu nhiều đức Phật). 

Trong  thế  gian  này,  chúng  ta  muốn  thân  cận  một  đức  Phật  chẳng  dễ  dàng, 

chẳng có phước báo lớn như thế! Quý vị vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế 

giới  cũng  giống  như  vãng  sanh  hết  thảy  thế  giới  chư  Phật,  phải  hiểu  điều 

này!  Có  rất  nhiều  người  không  hiểu  đạo  lý  này!  Lúc  tôi  còn  trẻ,  có  những 

đồng tham đạo hữu hết sức ngưỡng mộ Di Lặc Bồ Tát, nhất tâm nhất ý cầu 

sanh  về  tịnh  độ  Di  Lặc.  Tịnh  độ  Di  Lặc  ở  đâu?  Trên  trời  Đâu  Suất  là  tầng 

trời thứ tư của Dục Giới. Đâu Suất thiên là Phàm Thánh Đồng Cư độ, có nội 

viện và ngoại viện. Ngoại viện là phàm phu, tức chư thiên của tầng trời thứ 

tư  trong  Dục  Giới.  Nội  viện  là  tịnh  độ  của  Di  Lặc  Bồ  Tát.  Trên  trời  Đâu 

Suất,  những  thiên  chúng  bình  phàm  của  trời  Đâu  Suất  không  thấy  được  Di 

Lặc Bồ Tát. 

Tốt!  Rất  hy  hữu!  Trong  tương  lai,  Di  Lặc  Bồ  Tát  giáng  sanh  trong  thế 

gian  này  thị  hiện  thành  Phật,  bọn  họ  đều  là  đại  đệ  tử  của  Di  Lặc  Bồ  Tát, 

giống  như  những  vị  Xá  Lợi  Phất,  Mục  Kiền  Liên  trong  pháp  hội  này  của 

Thích Ca Mâu Ni Phật. Nhưng quý  vị có  dám chắc được sanh  về Đâu Suất 

nội  viện  hay  không?  Yêu  cầu  của  Đâu  Suất  nội  viện  rất  cao,  điều  kiện  rất 

nghiêm ngặt, người bình thường chẳng đạt được tiêu chuẩn ấy, quý vị không 

có cách nào vãng sanh được! Chúng ta biết Di Lặc Bồ Tát là chuyên gia về 

Duy  Thức,  Ngài  thực  sự  là  tổ  sư  của  Pháp  Tướng  Duy  Thức  Tông,  đương 

nhiên  phải  tu học  tương  ứng  với  Ngài,  Ngài  tu  pháp  môn  nào?  Duy  Tâm 

Thức  Định.  Trong  Pháp  Tướng  Tông  có  nói tới  năm  thứ  Duy  Thức  Quán; 

quý vị phải tu thành tựu thì mới có thể vãng sanh [Đâu Suất nội viện]. Năm 

thứ Duy Thức Quán chẳng phải là chuyện dễ, khó hơn Niệm Phật rất nhiều! 

Tu Tịnh Độ Di Lặc có bao nhiêu người? Thực sự được vãng sanh về nội 

viện có  mấy  người? Chúng ta biết trong thời cận đại có  lão hòa thượng  Hư 

Vân sanh về Di Lặc nội viện. Trong Niên Phổ của Ngài, chúng tôi thấy Ngài 

đã từng nhập Định lên được trời Đâu Suất, Di Lặc Bồ Tát đang giảng kinh ở 

đấy. Tại pháp tòa, có mấy người quen biết với đại sư. Đó là những người tu 

Tịnh Độ Di  Lặc thành công  mà  lão  hòa thượng  Hư Vân quen biết, Ngài kể 

ra.  Những  người  ấy  chắc  chắn  được  sanh.  Vẫn  còn  có  rất  nhiều  người  tu 

Tịnh Độ Di  Lặc  mà  lão  hòa thượng  Hư Vân không thấy, không biết họ lưu 

lạc trong đường nào rồi! Bởi vậy, khó lắm, rất ư là khó! Tôi từng nói với các 

đồng  tham  đạo  hữu,  tôi  nói  rất  cặn  kẽ:  “Quý  vị  khéo  gắng  tu.  Nếu  quý  vị 

thực  sự  thành  tựu,  vãng  sanh  Di  Lặc  nội  viện,  tôi  có  thể  thường  đến  thăm 

quý vị”. Họ sững sờ: “Ông có bản lãnh gì mà thường đến thăm tôi?” 

Tôi nói: 

- Ông không biết đâu! Tôi tu Tịnh Độ Di Đà, sau khi tôi vãng sanh Tây 

Phương Cực Lạc thế giới, ông thấy đó  “cúng dường tha phương thập vạn ức 

 Phật” , tôi  mỗi ngày đều có thể đến Di Lặc nội viện đi chơi rong. Quý vị tu 

thành công, tu đến Di Lặc nội viện, nhưng không đến được thế giới Cực Lạc. 

Tôi có thể thường đến chỗ quý vị dạo loanh quanh, quý vị không có cách chi 

đến  chỗ  tôi  được.  Do  nguyên  nhân  nào?  Di  Lặc  Bồ  Tát  thường  đến  Tây 

Phương Cực  Lạc thế  giới, đến  làm chi? Đến để dạy  học!  Pháp  Tướng Duy 

Thức  là  môn  học  tại  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  do  Di  Lặc  Bồ  Tát  dạy, 

Ngài  là  thầy  dạy  học,  là  giáo  viên  của  thế  giới  Cực  Lạc,  chúng  tôi  là  học 

sinh. Học sinh của A Di Đà Phật thì vị Phật nào, Bồ Tát nào cũng đều rất tôn 

trọng. Chúng tôi thưa cùng Di Lặc Bồ Tát: “Hôm nay con đến nội viện Ngài 

chơi”;  chắc  chắn  Di  Lặc  Bồ  Tát  rất  hoan  nghênh:  “Đến  đi,  xin  mời!”,  cho 

nên đi được! 

Như vậy, sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới là sanh về thế giới của 

hết thảy chư Phật, Bồ Tát, bất luận một Tịnh Độ Phật, Bồ Tát nào, muốn đến 

bèn đến, chẳng thể nghĩ bàn! Quý vị muốn tu Tịnh Độ Di Lặc chưa chắc đã 

thành tựu,  nhưng tôi thực sự có thể thành  tựu. Quý  vị tu cái khó, tôi  tu cái 

dễ. Tôi “một thành, hết thảy đều thành”; quý vị có tu thành tựu thì chỉ thành 

tựu được một cái đó, chẳng thể đến thế giới chư Phật ở những phương khác 

được! Chớ nên không hiểu đạo lý này. Hiểu rõ chân tướng sự thật của đạo lý 

này,  thì  đối  với  pháp  môn  Tịnh  Độ,  quý  vị  sẽ  chết  sạch  lòng  mong  ngóng, 

khiêm hư sát đất. Bởi vậy, sanh vào thế giới Cực Lạc có sự vui hầu hạ nhiều 

đức  Phật,  mười  phương  tam  thế  hết  thảy  chư  Phật  Như  Lai,  thảy  đều  thân 

cận hết thảy Pháp Thân Bồ Tát. 

Trong  điều  thứ  hai,  giảng  về  “cúng  dường  tha  phương  thập  vạn  ức 

 Phật”,  nhất  định  phải  hiểu  ý  nghĩa  câu  “đặc  vị  thử  độ  chúng  sanh  nhi 

 thuyết” (riêng  vì  chúng  sanh  cõi  này  mà  nói).  “Ý  hiển  vãng  sanh  chi  hậu, 

 hữu  năng  lực  tùy  thời  phản  lai,  cúng  dường  Bổn  Sư,  Di  Lặc,  phổ  độ  oán 

 thân, giai bất nan nhĩ” (Nêu rõ  ý: Sau khi  vãng sanh, có  năng  lực tùy thời 

quay lại cúng dường Bổn Sư, Di Lặc, phổ độ kẻ oán người thân, đều chẳng 

khó khăn gì). Mười vạn ức cõi Phật rất gần, không phải là khoảng cách xa. 

Phàm ai vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, đều có thể cúng dường vô 

lượng vô biên các đức Phật Như Lai trong các cõi Phật phương khác, há chỉ 

mười  vạn  ức  cõi!  Mười  vạn  ức  cõi  đáng  kể  chi!  Sở  dĩ  nói  “mười  vạn  ức 

 cõi”  là vì thế giới Sa Bà chỉ cách thế giới Cực Lạc mười vạn ức cõi, nên đặc 

biệt  nói  như  vậy  với  hàm  ý:  Mười  vạn  ức  cõi  thường  có  thể  qua  lại,  ngày 

ngày đều qua lại, muốn qua là qua. 

Đó là vì có một loại chúng sanh còn lưu luyến thế giới Sa Bà [mà nói]. 

Trong  thế  giới  này  (thế  giới  Sa  Bà)  vẫn  còn  có  rất  nhiều  người  nhà  quyến 

thuộc,  vẫn còn có  bạn bè thân  thiết, thường  nghĩ tới  họ, ta  về thế  giới Cực 

Lạc rồi, có trở lại gặp họ được hay chăng? Thưa cùng quý vị: Quý vị sanh về 

thế giới Cực Lạc, bất cứ lúc nào đều có thể quay về! Nếu chúng ta hỏi: Bất 

cứ lúc nào đều có thể quay về, có ai đã vãng sanh thế giới Cực Lạc mà quay 

về đâu? Vì sao họ không quay về? Có phải là họ đã quên hết rồi hay chăng? 

Chúng ta hằng ngày nhớ đến họ, họ cũng không quay về. Phải hiểu rõ chân 

tướng  sự  thật  này,  kinh  Vô  Lượng  Thọ  giảng  rất  rõ,  người  vãng  sanh  Tây 

Phương Cực Lạc thế giới thuộc Hạ Hạ Phẩm, được bổn nguyện oai thần của 

A  Di  Đà  Phật  gia  trì,  thiên  nhãn  thấy  thấu  suốt,  thiên  nhĩ  nghe  thông  triệt, 

Tha Tâm Thông biết khắp mọi chuyện. Không hề có chuyện họ chẳng nghe 

được,  thấy  được,  chẳng  biết  được  tình  hình  chúng  ta!  Không  hề  có  chuyện 

ấy! 

Vì  sao  họ  chẳng  trở  về?  Không  trở  về  chắc  chắn  là  có  nguyên  nhân 

không  về!  Nguyên  nhân  gì  vậy?  Thiện  Đạo  đại  sư  nói:  “Nói  chung  là  gặp 

 duyên bất đồng”,  vì duyên chưa chín muồi! Hễ duyên đã chín muồi bèn đến. 

Ở trên, tôi đã nói cùng quý vị, pháp sư Giao Quang soạn Lăng Nghiêm Kinh 

Chánh Mạch, A Di Đà Phật đến tiếp dẫn Sư, thực sự có đến. Sư vì muốn chú 

giải kinh Lăng Nghiêm, xin khất lại cùng A Di Đà Phật, A Di Đà Phật chấp 

thuận, Phật liền rời đi. Sư đang mắc bệnh, bệnh liền khỏi. 

Trong  Tịnh  Độ  Thánh  Hiền  Lục,  chúng  ta  thấy  pháp  sư  Oánh  Kha  đời 

Tống, nhất tâm cầu sanh Tịnh Độ, một câu Phật hiệu niệm suốt ba ngày ba 

đêm,  thực sự  niệm được  A  Di Đà  Phật  đến.  A Di Đà Phật bảo  Sư, đúng  là 

chí thành cảm  thông,  đức Phật bảo: “Ngươi còn thọ  mười  năm  nữa.  Ngươi 

hãy khéo niệm Phật dụng công, đến mười năm sau ngươi hết tuổi thọ, ta lại 

đến  tiếp  dẫn  ngươi”.  Oánh  Kha  thông  minh:  “Con  không  cần  sống  thêm 

mười năm, con muốn theo Phật ngay bây giờ!” Thực sự buông xuống được! 

A Di Đà Phật cũng đáp ứng, bảo Sư: “Tốt! Ba ngày sau nữa ta đến tiếp dẫn 

ngươi!”  Ba  ngày  sau  quả  thật  được  vãng  sanh.  Sư  không  sanh  bệnh.  Lúc 

vãng sanh, đại chúng trong tự viện niệm Phật trợ niệm Sư. Niệm chưa được 

bao lâu, Sư bảo mọi người: “A Di Đà Phật đến rồi, đến tiếp dẫn tôi, nay tôi 

theo Ngài”. Nói xong bèn mất. 

Phàm  mọi sự ắt có thời  tiết,  nhân  duyên,  chẳng phải  họ không đến  gặp 

chúng ta, chỉ vì chính chúng ta có nghiệp chướng, nghiệp chướng của chúng 

ta sanh ra chướng ngại. Chướng ngại chẳng do nơi họ, mà do nơi chúng ta. 

Trước  kia,  Chương  Gia  đại  sư  bảo  tôi: “Chỉ  cần  tích  cực  sám  trừ  nghiệp 

 chướng, cảm ứng tùy thời hiện tiền chẳng thể nghĩ bàn”.  Bởi vậy, chúng ta 

phải hiểu rõ ý nghĩa câu  “mười vạn ức cõi Phật”  là cố ý nói với chúng sanh 

thế  giới  Sa  Bà,  tỏ  rõ  ý  nghĩa:  Sau  khi  vãng  sanh,  quý  vị  có  thần  thông,  có 

năng  lực  tùy  thời  qua  lại  như  thế,  nếu  đối  với  Bổn  Sư  Thích  Ca  Mâu  Ni 

Phật, đối với Đương Lai Hạ Sanh Di Lặc Phật vẫn còn có tình chấp, vẫn có 

lòng  tưởng  niệm,  thường  mong  đến  gặp  gỡ,  được!  Không  có  vấn  đề  gì! 

Trong  nhà  quý  vị  còn  có  cha  mẹ  anh  em,  thân  thích  bằng  hữu,  “phổ độ  kẻ 

 oán người thân”  đều chẳng khó khăn, tùy  thời đều có thể đến.  Lúc ấy, quý 

vị  có  năng  lực  quán  sát  căn  cơ,  lúc  nào  cơ  duyên  thành  thục,  lúc  nào  nên 

đến. 

 “Phạn thực kinh hành” :  Lúc ăn cơm;  “thanh đán”: sáng sớm, “thường 

 dĩ thanh đán” (thường vào sáng sớm),   [sách Yếu Giải giảng]  “cố viết tức dĩ, 

 minh kỳ thần túc bất khả tư nghị, bất ly bỉ độ, thường biến thập phương, bất 

 giả  du  thời  hồi  hoàn” (vì  thế  nói  “tức  dĩ”  (ngay  trong  lúc  ấy),  nhằm  chỉ  rõ 

Thần  Túc  Thông  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  chẳng  lìa  cõi  kia,  mà  thường  ở  khắp 

mười phương, chẳng tốn thời gian trở về). “Thần túc chẳng thể nghĩ bàn” ta 

gọi  là  Thần  Túc  Thông,  phi  hành  tự tại.  Kinh  nói  “tức  dĩ  thực  thời”  (ngay 

trong  giờ  cơm),  nghĩa  là  trong  thời  gian  ăn  một  bữa  cơm,  thời  gian  không 

lâu! Trong khoảng  thời  gian  một  bữa ăn đã đến  được  vô  lượng  vô biên cõi 

Phật tham phỏng rồi trở về. 

Tham phỏng các cõi Phật cùng  một  lúc  thì đi bằng cách  nào?  Hóa thân 

mà  đi. Một thân có  thể  hiện  vô  lượng thân. Nếu chẳng  hiện  vô  lượng  thân, 

đến  gặp  mỗi  đức  Phật,  phải  cần  không  ít  thời  gian!  Ở  chỗ  mỗi  đức  Phật 

chừng một giờ, không cần nói nhiều chư Phật Như Lai, chỉ nói mười vạn ức 

cõi như ở đây thôi, đã phải mất mười vạn ức giờ, còn nói gì được nữa! Phân 

thân đi. Đồng thời trong  mỗi cõi  Phật, trước  mỗi  một  đức Phật đều có quý 

vị. Quý vị ở đó dâng hoa, cúng dường bằng hoa, nghe Phật thuyết pháp. Quý 

vị  chẳng  lìa  thế  giới  Cực  Lạc,  vẫn  nghe  A  Di  Đà  Phật  giảng  kinh,  thuyết 

pháp, nhưng phân vô lượng thân đi cúng dường hết thảy Phật, nghe hết thảy 

chư Phật thuyết pháp. Mỗi ngày học không biết là bao nhiêu! 

Trong  thế  gian  này  của  chúng  ta,  quý  vị  ở  trong  lục  đạo,  chẳng  thoát 

khỏi  lục  đạo.  Trong  lục  đạo,  quý  vị  học  vô  lượng  kiếp,  thì  ở  Tây  Phương 

Cực  Lạc  thế  giới  chỉ  một  ngày  là  xong.  Bởi  vậy,  nghĩ  đến  chỗ  này,  cần  gì 

phải học kinh giáo siêng khổ dường ấy? Học rất khổ sở! Do đó, những người 

thông  minh  bậc  nhất  sẽ  buông  xuống  vạn  duyên,  ngay  cả  kinh  giáo  cũng 

buông luôn, vì sao? Đến thế giới Cực Lạc sẽ học tiếp; hiện thời, phải thủ đắc 

(nắm chắc) thế giới Cực Lạc một cách ổn thỏa, thích đáng cái đã! Học một 

kiếp  ở  đây  vẫn  không  bằng  học  một  ngày  trong  thế  giới  Cực  Lạc.  Vì  sao? 

Trong  khoảng thời  gian  một  ngày,  người  ta có thể đi  tham phỏng  vô  lượng 

vô biên Phật, nơi  mỗi một đức Phật chẳng cần nghe nhiều, nghe một câu là 

đã tuyệt diệu rồi! Quý vị dạo một vòng như thế nghe được vô lượng vô biên 

Phật pháp. Vì  thế, quý  vị ắt  hiểu  rõ vì sao ở Tây Phương Cực  Lạc thế  giới 

thành Phật dễ dàng dường ấy! 

Ở đây, chúng ta học rất khổ sở, gian nan ngần này, bên kia người ta học 

rất  dễ.  Đã  thế,  họ  chẳng  phải  nghe  những  pháp  sư  tầm  thường  giảng,  tuyệt 

đại đa số pháp sư chưa khai ngộ, còn là phàm phu! Còn ở bên kia, quý vị đi 

nghe  giảng  kinh  thuyết  pháp  là  nghe  từ  chư  Phật  Như  Lai,  không  phải  là 

Đẳng Giác Bồ Tát, không phải là Bồ Tát Ma Ha Tát, quý vị học trực tiếp với 

chư Phật Như Lai. Hoàn cảnh tu học như vậy quý vị tìm ở đâu ra? Ngoại trừ 

thế giới Cực Lạc, không tìm được ở đâu hết! Bởi vậy, ở đây có hai câu: “Bất 

 ly bỉ độ, thường biến thập phương” (Chẳng lìa cõi ấy, thường ở khắp  mười 

phương). Hai câu  này rất trọng  yếu. Đến Tây Phương Cực  Lạc thế  giới, do 

năng lực của Thần Túc Thông, có thể phân vô lượng vô biên thân; Tôn Ngộ 

Không chẳng thể sánh kịp! Tôn Ngộ Không chỉ có bảy mươi hai phép biến 

hóa, thua xa lắc! 

Đoạn tiếp đó viết:  “Thử văn” (Văn này), tức là đoạn kinh văn này,  “hiển 

 thị Cực Lạc thế giới, nhất thanh, nhất trần, nhất sát-na, nãi chí khoa bộ, đàn 

 chỉ, tất dữ thập phương Tam Bảo, quán triệt vô ngại” (hiển thị trong thế giới 

Cực  Lạc,  một  âm  thanh,  một  hạt  bụi,  một  sát-na,  cho  đến  cất  bước,  khảy 

ngón  tay, thảy đều quán triệt  vô  ngại  mười phương Tam  Bảo). Quý  vị  phải 

hiểu chữ “mười phương”  ở đây có nghĩa là trùng trùng vô tận mười phương 

thế giới. Trùng trùng vô tận thế giới, phải đọc kinh Hoa Nghiêm mới có một 

chút ấn tượng! Nếu không đọc Hoa Nghiêm [sẽ không hình dung được, bởi] 

các  kinh  Đại  Thừa  khác  rất  ít khi  nhắc  tới  thế  giới  trùng  trùng  vô  tận!  Hết 

thảy  chư  Phật  Như  Lai,  Bồ  Tát,  Thanh  Văn,  Tam  Bảo  ở  trong  ấy.  “Quán 

 triệt”  là thông đạt, không có chướng ngại. 

 “Hựu  hiển  thị Sa  Bà,  tắc  trược  trọng  ác  chướng,  dữ  Cực  Lạc  bất  cách 

 nhi cách” (Lại hiển thị Sa Bà do trược nặng, ác chướng [nên Sa Bà] không 

cách  ngăn  Cực  Lạc  mà  thành  ra  ngăn  cách).  Câu  này  nói  rõ  ý  nghĩa  được 

hiển thị bởi đoạn kinh văn này. Nay chúng ta là chúng sanh trong thế giới Sa 

Bà dẫu không tệ lắm, vì trong đời quá khứ từng có thiện căn, có phước đức, 

nên nghe được pháp môn này, nhưng thế giới của chúng ta đúng là ngũ trược 

ác thế, nghiệp chướng sâu nặng! Cực Lạc đúng là chẳng ngăn cách gì với ta, 

như thiền sư Trung Phong đã nói rất hay:  “Tâm ta chính là A Di Đà Phật, A 

 Di  Đà  Phật  chính  là  tâm  ta”,  “Tịnh  Độ  chính  là  phương  này,  phương  này 

 chính là Tịnh Độ”,  chẳng ngăn cách! Thiền sư Trung Phong không bị ngăn 

cách,  nhưng  chúng  ta  bị.  Vì  sao  chúng  ta  bị  cách  ngăn?  Chưa  tiêu  nghiệp 

chướng,  chưa  chuyển  được  ngũ  trược!  Ngài  chuyển  được,  ta  chưa  chuyển 

được;  Ngài  đã  tiêu  nghiệp  chướng,  chúng  ta  chưa  tiêu,  [do  vậy,  Sa  Bà  và 

Cực Lạc] chẳng ngăn cách mà thành ra ngăn cách! 

 “Tại Cực Lạc tắc công đức thậm thâm, dữ Sa Bà cách nhi bất cách, tư ý 

 cực thâm hỹ” (Trong Cực Lạc thì công đức rất sâu, tuy ngăn cách với Sa Bà 

mà chẳng ngăn cách. Ý ấy rất sâu): Ý nghĩa này rất sâu, cũng nhằm giảng rõ 

vì  sao  chúng  ta  tu  pháp  môn  này,  vì  sao  mong  cầu  Tịnh  Độ?  Đến  Tây 

Phương Cực Lạc thế giới, tất cả chướng ngại đối với chúng sanh trong tất cả 

hết thảy pháp giới không còn nữa, tất cả hết thảy chướng ngại đều bị phá trừ. 

Chẳng phải là lúc ấy quý vị có thể nói là mình nhớ được đời trước, một đời, 

hai đời, ba đời, các đời trong quá khứ,  vô  lượng đời đều  nhớ  lại  hết, ký  ức 

hoàn toàn khôi phục  ư? Thấy  hết oán thân trái chủ  trong  đời đời kiếp kiếp, 

cá nhân nào cơ duyên đã chín muồi, quý vị nhất định giúp đỡ, đến độ kẻ đó. 

Lúc đó tâm rộng mở, tâm thực sự bao trùm thái hư, lượng trọn khắp các cõi 

nhiều như cát, đối với kẻ oán người thân nghĩ là bình đẳng, người oán lẫn kẻ 

thân đều là những người có duyên với mình. Phật chẳng độ kẻ vô duyên, chỉ 

cần có duyên với ta, ta đều có phương pháp giúp đỡ kẻ ấy, thành tựu kẻ ấy. 

Quý vị nói xem có tự tại lắm hay chăng? Ý nghĩa này sâu xa lắm thay! Nay 

đã hết giờ rồi! 



* 



6.3.1.2.5. Thuyết pháp trang nghiêm 

  

Chư  vị  đồng  học  xin  xem  tiếp  đoạn  thứ  bảy  “thuyết  pháp  trang 

 nghiêm”,  chúng ta đọc qua kinh văn một lượt: 



 Phục thứ, Xá Lợi Phất! Bỉ quốc thường hữu chủng chủng kỳ diệu tạp 

 sắc chi điểu, bạch hạc, khổng tước, anh vũ, xá-lợi, ca-lăng-tần-già, cộng 

 mạng chi  điểu.  Thị chư chúng điểu  trú dạ lục thời xuất hòa nhã âm. Kỳ 

 âm  diễn  sướng  Ngũ  Căn,  Ngũ  Lực,  Thất  Bồ  Đề  Phần,  Bát  Thánh  Đạo 

 Phần, như thị đẳng pháp, kỳ độ chúng sanh, văn thị âm dĩ, giai tất niệm 

 Phật, niệm Pháp, niệm Tăng.  

       復次舍利弗。彼國常有種種奇妙雜色之鳥。白鶴。孔雀。鸚鵡。舍

利。迦陵頻伽。共命之鳥。是諸眾鳥。晝夜六時。出和雅音。其音演

暢五根。五力。七菩提分。八聖道分。如是等法。其土眾生。聞是音

已。皆悉念佛念法念僧。 

 (Lại nữa Xá Lợi Phất! Cõi ấy thường có các loài chim kỳ diệu nhiều màu 

 như  chim:  Bạch  hạc,  khổng  tước,  anh  vũ,  xá-lợi,  ca-lăng-tần-già,  cộng 

 mạng. Các loài chim ấy, ngày đêm sáu thời, hót tiếng hòa nhã. Tiếng ấy diễn 

 nói lưu loát Ngũ Căn, Ngũ Lục, Thất Bồ Đề Phần, Bát Thánh Đạo Phần, các 

 pháp  như  vậy.  Chúng  sanh  cõi  ấy,  nghe  tiếng  ấy  rồi,  thảy  đều  niệm  Phật, 

 niệm Pháp, niệm Tăng).  



Đến  đây  là  một  đoạn,  tức  là  đoạn  kinh  thuyết  minh  “chúng  điểu  hóa 

 tích”  (các  loài  chim  do  đức  Phật  hóa  hiện).  Ở  đây  chúng  ta  phải  hiểu  rõ: 

Như  trong  phần  sau  đức  Phật  sẽ  thuyết  minh,  những  loài  chim  bên  cõi  ấy 

đều là do A Di Đà Phật biến hóa ra, tuyệt đối chẳng thuộc vào súc sanh đạo. 

Vì  sao  đức  Phật  chẳng  hiện  thân  Phật  thuyết  pháp,  lại  phải  biến  ra  những 

thân chim ấy để thuyết pháp? Đó là vì Phật thương yêu, che chở chúng sanh 

không một điều cỏn con nào Ngài chẳng quan tâm. Nếu Phật hiện thân Phật 

để thuyết pháp, học trò nghe pháp sẽ nhất định cung kính, quy củ ngồi ở đó, 

chẳng  thể  không  giữ  oai  nghi.  Còn  nếu  chim  thuyết  pháp,  họ  sẽ  rất  thoải 

mái, không bị bó buộc, có thể tùy tiện một chút! Ngồi nghe cũng được, đứng 

nghe cũng xong, vừa đi vừa nghe cũng được, nằm nghe cũng chẳng sao. Đấy 

là  vì  A  Di  Đà  Phật  thương  yêu,  săn  sóc  chúng  sanh,  chúng  ta  phải  hiểu  rõ 

điều này! 

Trước kia, tôi cũng thường  nghĩ đến  đạo tràng trong thế kỷ  21. Tôi  nói 

đạo tràng của thế kỷ 21 chẳng cần phải  là tự  viện, am  đường, không  mang 

hình thức ấy. Đạo tràng tu hành của đại chúng phải giống như làng nghỉ hưu 

của Úc châu, Úc châu thực hiện làng nghỉ hưu rất tốt. Chúng tôi đã đến rất 

nhiều quốc  gia  và các  nơi trên thế  giới; mỗi  lần đến địa phương  nào, trước 

hết tôi đều tìm  hiểu sự  nghiệp phước  lợi (benefits) dành cho người  già. Tại 

Mỹ, Gia Nã Đại, tôi thường đến thăm khu chung cư dành cho người già. Tôi 

đến Úc châu, trước hết đi thăm làng nghỉ hưu của bọn họ. Tôi ghé thăm sáu 

bảy làng nghỉ hưu, tôi hết sức vui mừng, những nơi ấy đáng là đạo tràng của 

thế kỷ 21, thực sự học Phật, niệm Phật. 

Về  nghỉ  hưu,  trong  làng  nghỉ  hưu  có  giảng  đường,  có  thư  viện,  có  rạp 

chiếu  bóng,  có  thiết  bị  dạy  học  từ xa;  âm  thanh  niệm  Phật  cũng  giống  như 

bên chỗ A Di Đà Phật, học theo Ngài hóa hiện các loài chim. Nay bản thân 

chúng ta không cách gì biến hóa, chúng ta có thể đặt những cái loa nhỏ trên 

cây, âm thanh thuyết pháp từ trên cây truyền ra. Con  người  nhàn tản thong 

dong  dưới  gốc  cây,  có  thể  nghe  kinh  hay  niệm  Phật  theo.  Nếu  có  lầu,  đài, 

đình, gác, thì trong tiểu đình có thể đặt máy truyền hình dây cáp (cable TV), 

mấy người ngồi trong đình vừa nghe kinh vừa có thể thấy hình ảnh pháp sư. 

Với kỹ thuật khoa học hiện tại, có thể làm được những chuyện này. 

Mỗi  đạo  tràng  có  khóa  trình  tu  chánh  yếu,  có  thể  nói  là  mỗi  một  tông 

phái đều có thể thực hiện được. Nghỉ hưu rồi ở những nơi đó, bất luận ở bất 

cứ  chỗ  nào  trong  làng  nghỉ  hưu  cũng  là  đạo  tràng,  có  phải  rất  tự  tại  hay 

không? Đại chúng cùng tu học một chỗ, nhưng không nhất định phải tụ tập 

vào một giảng đường. Quy mô các làng nghỉ hưu ở Úc Châu đều rất lớn; vì 

thế,  mỗi  một  làng  nghỉ  hưu  giống  như  một  công  viên,  diện  tích  đất  đai  rất 

lớn. Trong ấy,  hoa cỏ cây cối, cầu  nhỏ, suối  nước, quý  vị  vào đó thăm quả 

thật rất đáng lưu luyến. Nếu có thể gắn thêm những thiết bị điện tử, tùy thời 

có thể thấy hình ảnh, nghe tiếng niệm Phật, tiếng giảng kinh, nơi đó sẽ giống 

như thế  giới Cực  Lạc. Thời thời khắc khắc đều  nhắc  nhở chính  mình đừng 

quên niệm Phật. 

 “Lục thời  diễn  pháp” (sáu  thời  diễn  pháp),  nghe  kinh,  nghe  pháp  ngày 

đêm chẳng gián đoạn, đó là  “sáu thời”,  cũng như nay ta nói là hai mươi bốn 

giờ.  Ở  đây,  nói  sáu  thời  là  theo  người  Ấn  Độ  thời  cổ.  Cổ  Ấn  Độ  chia  mỗi 

ngày làm sáu thời thần, ban ngày ba thời thần, ban đêm ba thời thần. Trong 

kinh,  ta  thường  thấy  nói  Sơ  Nhật  Phần,  Trung  Nhật  Phần,  Hậu  Nhật  Phần 

của  ban  ngày,  tức  là  mười  hai  giờ  ban  ngày.  Đêm  xuống  cũng  có  Sơ  Dạ 

Phần,  Trung  Dạ  Phần,  Hậu  Dạ  Phần;  đó  là  ba  thời  ban  đêm.  Bởi  thế,  một 

Thời của họ bằng với bốn giờ hiện thời của chúng ta. 

Lúc  đức  Phật  còn  tại  thế,  thời  gian  nghỉ  ngơi  của  Tăng  đoàn  là  Trung 

Dạ.  Trung  Dạ  là  lúc  ngủ  nghỉ.  Trung  Dạ  là  từ  mười  giờ  đêm  đến  hai  giờ 

sáng.  Bởi  vậy,  mười  giờ  đêm  đi  ngủ,  hai  giờ  sáng  thức  dậy.  Phật  dạy  mọi 

người  phải  tinh  tấn,  chẳng  được  giải  đãi,  chẳng  được  ham  ngủ,  con  người 

hiện  tại  phải  ngủ  tám  tiếng,  quá  nhiều!  Bởi  vậy,  phải  tinh  tấn,  phải  dũng 

mãnh, thời gian quý hơn bất cứ gì khác, chẳng được lãng phí thời gian. 

Nhưng  con  người  hiện  tại  nghiệp  chướng  nặng  hơn  trước,  vọng  niệm 

nhiều, chẳng ngủ nghỉ thì thể lực chẳng thể khôi phục. Vì thế, chúng ta hết 

sức  khen  ngợi  lời  răn  dạy  của  lão  hòa  thượng  Đế  Nhàn:  “Chẳng  cần  biết 

ngày  đêm,  cứ  mệt  bèn  nghỉ  ngơi,  cái  gì  cũng  buông  xuống,  nghỉ  ngơi  cho 

khỏe, nghỉ ngơi xong lại lập tức làm tiếp. Lúc nào mệt nghỉ ngơi lúc ấy, lúc 

nào  nghỉ  khỏe khoắn rồi bèn  làm  lúc ấy”. Phương pháp  này phải  nói  là đối 

với chúng ta không có áp  lực, đúng  là phương pháp tốt. Nếu công phu đắc 

lực, quý vị sẽ càng ngày càng ngủ ít, tinh thần ngày càng sung mãn. 

Sáu thời diễn pháp, ngày đêm không gián đoạn, điều này hiện thời chúng 

ta có thể làm được. Chúng ta có thể dùng băng ghi hình để giảng kinh, niệm 

Phật. Mỗi ngày giảng kinh suốt hai mươi bốn tiếng đồng hồ không gián đoạn 

bằng cách chiếu băng ghi hình. Niệm Phật cũng hai mươi bốn tiếng đồng hồ 

không  gián  đoạn,  niệm  Phật  bằng  máy.  Mỗi  chỗ  đều  có  thiết  bị,  bên  cạnh 

thiết bị có nút bấm. Quý vị muốn nghe niệm Phật, ấn nút, Phật hiệu bèn phát 

ra;  muốn  nghe  kinh,  ấn  nút  thì  màn  hình  bèn  hiện  ra  [hình  ảnh].  Nếu  ta 

chẳng  muốn  nghe  cũng  chẳng  muốn  nhìn  thì  tắt  đi,  có  phải  rất  tự  tại  hay 

không?  Nghe  kinh,  nghe  pháp  không  lúc  nào  gián  đoạn,  đó  là  “văn  chánh 

 pháp lạc” (niềm vui do  nghe chánh pháp). 

 “Tất  niệm  Tam  Bảo,  đắc  chánh  niệm  lạc,  minh  vô  tam  đồ” (Đều  niệm 

Tam Bảo, được niềm vui chánh niệm, chỉ rõ không có tam đồ), thuyết minh 

thế giới Cực Lạc không có ba ác đạo, nên chẳng có nỗi khổ đọa lạc. Những 

loài chim ấy đều do A Di Đà Phật biến hóa ra,  “đều niệm Tam Bảo”: Ở đây, 

Tam Bảo được hiểu theo nghĩa rộng, niệm Phật, niệm Pháp, niệm Tăng. Phật 

là  giác  ngộ,  giác  chứ  không  mê;  Pháp  là  chánh  tri  chánh  kiến,  chánh  chứ 

không  tà;  Tăng  là  thanh  tịnh  bất  nhiễm,  tịnh  chứ  không  nhiễm.  Tăng  còn 

biểu thị sự hòa hợp và lục hòa kính. Mười phương tam thế hết thảy chư Phật 

giảng  vô  lượng  vô biên các pháp, đều chẳng  thể  vượt khỏi ba  loại  lớn  này: 

Giác  -  Chánh  -  Tịnh  là  ba  loại  lớn.  Giác  là  Huệ  học,  Chánh  là  Định  học, 

Tịnh  là  Giới  học.  Tam  Học  Giới  -  Định  -  Huệ,  hết  thảy  chư  Phật,  Bồ  Tát 

giáo  hóa chúng sanh chẳng  ngoài  ba  loại  lớn  này. Ở đây,  lấy  Phật  - Pháp - 

Tăng  làm  đại  biểu,  quý  vị  phải  hiểu:  Nếu  dùng  Tam  Tạng  để  luận  thì  Phật 

tượng trưng cho  Luận  Tạng, Pháp  tượng  trưng cho  Kinh Tạng,  Tăng tượng 

trưng cho Luật Tạng. Tam Tạng Kinh Luật Luận, đều niệm Tam Bảo! 

Tây Phương Cực Lạc thế giới quyết định chẳng có ba ác đạo. Không có 

ba ác đạo thì rõ ràng chỉ có nhân thiên đạo. Trong Phàm Thánh Đồng Cư độ 

là nhân thiên đạo, bởi quý vị là đới nghiệp vãng sanh, đều là A Duy Việt Trí 

Bồ  Tát. A Duy Việt  Trí  Bồ  Tát chẳng phải do  quý  vị tu  được,  mà do  A Di 

Đà Phật bổn  nguyện oai thần  gia trì, khiến cho trí  huệ, thần thông, đạo  lực 

của quý vị rất giống với A Duy Việt Trí Bồ Tát. Chuyện này chẳng thể nghĩ 

bàn! Chẳng phải do quý vị tự chứng đắc! Lúc quý vị tự chứng đắc là khi hoa 

khai kiến Phật. Quý vị phải hiểu lúc “hoa khai kiến Phật” chính là lúc quý vị 

tự chứng đắc. Lúc hoa chưa nở, quý vị đã được dự vào hàng A Duy Việt Trí 

Bồ Tát là vì Phật lực gia trì, điều này hết sức chẳng thể nghĩ bàn! 

Lại  xem  tiếp  đoạn  thứ  hai:  “Cực  Lạc  phổ  nhiếp  pháp  giới  chúng 

 sanh” (Cực  Lạc  thâu  nhiếp  chúng  sanh  trọn  khắp  pháp  giới).  Câu  này  rất 

trọng yếu. “Pháp giới” là tất cả hết thảy chúng sanh trọn khắp pháp giới. Do 

vậy,  quý  vị  thấy:  Phạm  vi  giáo  hóa  chúng  sanh  trong  thế  giới  Cực  Lạc  rất 

rộng lớn, không có ngằn mé. Giống như trong một trường học, học sinh đến 

học từ rất nhiều địa phương; nhưng trường học nơi Tây Phương Cực Lạc thế 

giới có một điểm khá giống với chương trình dạy học hàm thụ hiện tại, dù xa 

đến đâu cũng không bị ngăn trở. Mười phương vô lượng vô biên thế giới đều 

thuộc phạm vi giảng dạy của trường này. Thế giới Cực Lạc không chỉ là một 

tam  thiên  đại  thiên  thế  giới,  chẳng  giống  các  cõi  Phật  khác.  Các  cõi  Phật 

đúng  là  một  trường  học,  chỉ  có  một  học  khu,  tức  là  có  phạm  vi  nhất  định. 

Chỉ  riêng  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  không  có  phạm  vi; tất  cả  hết  thảy 

trường học đều thuộc phạm vi của nó. Nghĩa là hết thảy các cõi Phật đều là 

phạm vi giáo hóa của A Di Đà Phật, quý vị nói xem: Có phải là phạm vi rất 

lớn hay chăng? 

 “Căn trần nhất nhất viên diệu” (Mỗi một căn và mỗi một trần đều viên 

mãn vi diệu). Viên là viên mãn, Diệu là vi diệu.  “Tri thủ văn diệc đặc vị thử 

 độ nhi thuyết” (Phải biết kinh  văn  này cũng chỉ  là  riêng  vì thế  giới  này  mà 

nói).  Đây  là  đức  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  nói  phương  tiện,  đặc  biệt  vì  thích 

ứng với căn cơ của chúng sanh trong thế giới Sa Bà mà nói. Phật đặc biệt vì 

chúng ta mà nói phương tiện như thế; chứ trên thực tế, phạm vi giáo hóa của 

A Di Đà Phật rộng lớn vô hạn. Bởi lẽ, đệ tử của A Di Đà Phật đến bất cứ cõi 

Phật nào, đều được hoan nghênh đặc biệt, đều được tiếp đãi như khách quý, 

được hưởng lây vinh dự của A Di Đà Phật. Người ta vừa thấy mình là đệ tử 

A Di Đà Phật, bèn đối  đãi khác  với  đệ tử của chư Phật khác. Đoạn tiếp đó 

nói về nội dung thuyết pháp: 

 “Đại Trí Độ Luận vân: Tam thập thất phẩm” (Đại Trí Độ Luận nói: ‘Ba 

mươi  bảy  phẩm’),  tức  ba  mươi  bảy  Đạo  Phẩm,  “vô  sở  bất  nhiếp,  tức  vô 

 lượng  Đạo  Phẩm,  diệc  tại  kỳ  trung” (không  gì  chẳng  nhiếp,  dẫu  cho  vô 

lượng Đạo Phẩm cũng đều được gộp trong ấy). Chúng ta nhất định phải hiểu 

điều  này;  nếu  không,  quý  vị  sẽ  thấy  phạm  vi  thuyết  pháp  của  những  loài 

chim  ấy  rất  bó  buộc,  tựa  hồ  chỉ  nói  pháp  Tiểu  Thừa.  Mọi  người  nghĩ  ba 

mươi bảy Đạo Phẩm là pháp Tiểu Thừa, có gì hiếm có, lạ lùng đâu? Đại Trí 

Độ  Luận  nói  rất  rõ:  “Ba  mươi  bảy  Đạo  Phẩm  không  gì  chẳng  nhiếp”.  Nói 

cách  khác,  nếu  triển  khai  ra  thì  tất  cả  hết  thảy  pháp  do  mười  phương  chư 

Phật đã nói, không  một pháp  nào thoát khỏi phạm  vi của ba  mươi bảy Đạo 

Phẩm; cũng có nghĩa là ba mươi bảy Đạo Phẩm là cương yếu của Phật pháp, 

là  pháp  môn  tổng  trì  của  Phật  pháp.  Mở  rộng  ra  là  hết  thảy  pháp,  hết  thảy 

pháp  quy  nạp  lại  chẳng  ngoài  ba  mươi  bảy  loại  lớn  này!  Quý  vị  phải  hiểu 

như  vậy!  Trong  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  Phật  thuyết  pháp,  Bồ  Tát 

thuyết  pháp,  các  loài  chim  thuyết  pháp  đều  là  rốt  ráo  viên  mãn.  Nói  cách 

khác, quý vị muốn học bất cứ pháp môn nào cũng đều rất dễ dàng. Bất luận 

muốn  học  một  pháp  môn  nào,  không  có  gì  chẳng  thành  tựu;  bởi  lẽ,  trong 

mười hai thời quý vị không gián đoạn. 

Đến  được  thế  giới  Cực  Lạc  rồi,  nếu  chúng  ta  hỏi  trong  Phàm  Thánh 

Đồng  Cư  độ  có  còn  phải  ăn  uống  hay  không,  có  còn  phải  ngủ  nghỉ  hay 

không? Không cần nữa! Chúng ta biết trong lục đạo của thế giới Sa Bà, Sắc 

Giới Thiên không cần ăn uống, không cần ngủ nghỉ, quý vị nghĩ xem: Rất tự 

tại! Chẳng cần ăn uống giảm bớt biết bao phiền phức! Ăn uống tốn rất nhiều 

thời gian, lãng phí biết bao tinh thần. Trong thế gian pháp, ăn uống thuộc về 

Ngũ Dục; tài, sắc, danh, ăn uống, ngủ nghỉ là dục vọng, ngũ dục đấy! Trong 

Phật pháp, chúng còn được gọi là Ngũ Cái (năm thứ che đậy), Cái (蓋) là tỷ 

dụ, ý nói chúng che đậy Tánh Đức. Cái là chướng ngại. Tài, sắc, danh vọng, 

ăn, ngủ là chướng ngại, chướng ngại Bát Nhã trí huệ sẵn có trong Tánh Đức, 

chướng  ngại  vô  lượng  đức  năng  nơi  Tánh  Đức,  chướng  ngại  tướng  hảo, 

quang minh của Tánh Đức. Đó là năm thứ chướng ngại. 

Vậy  thì  trong  Sắc  Giới  Thiên,  từ  Sơ  Thiền  Thiên  trở  lên,  dưỡng  thân 

bằng dưỡng chất  nào?  Lấy  Thiền Duyệt  làm  thức ăn, dùng  Thiền Duyệt để 

thay  thế.  Người  thế  gian  chúng  ta  cũng  có  cách  nói  giống  như  vậy:  “Nhân 

 phùng  hỷ  sự  tinh thần  sảng”  (Người  gặp  chuyện  vui  tinh  thần  sảng  khoái). 

Chư thiên Sắc Giới vui sướng trong Thiền Định, đó là chất bổ tốt nhất. Dục 

Giới Thiên không được như vậy, vẫn cần phải ăn; Sắc Giới Thiên không cần 

nữa. Nếu cật vấn ở Tây Phương Cực Lạc thế giới có cần ăn nữa hay không? 

Không cần đâu! 

Nếu không cần, sao vẫn còn có những hiện tượng ăn uống? Đó là vì tập 

khí phiền não. Ở đấy lâu ngày sẽ không còn ăn nữa. Vì sao không ăn uống? 

Tâm vừa nghĩ đến ăn, cơm bèn hiện ra. Cơm bày ngay trước  mặt, nếu nghĩ 

mình  nay  là  Bồ  Tát trong  Cực  Lạc  thế  giới  không  còn  là  phàm  phu,  chẳng 

cần đến những thứ này nữa; vừa nẩy sanh ý niệm đó, cơm và thức ăn bèn lập 

tức không còn, chúng được biến hóa ra mà! Vì thế, trong Phàm Thánh Đồng 

Cư  Độ  của  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  có  hiện  tượng  như  vậy,  trong 

Phương Tiện  Hữu Dư Độ không có. Thích Ca Mâu Ni Phật  toàn  giới  thiệu 

Phàm  Thánh  Đồng  Cư  Độ  cho  chúng  ta.  Vì  thế,  phải  hiểu  vô  lượng  đạo 

phẩm  đều  được  gộp  trong  ấy.  Tiếp  đây,  chúng  tôi  giới  thiệu  đơn  giản  bảy 

khoa của ba mươi bảy Đạo Phẩm, tức là bảy loại lớn. 

Thứ nhất là Tứ Niệm Xứ,  “dĩ trí quán cảnh” (dùng trí quán cảnh) tức là 

thấy  thấu  suốt;  vì  thế,  Tứ  Niệm  Xứ  là  trí  huệ.  Trong  thế  giới  Sa  Bà  của 

chúng ta, trong kinh điển, đức Thế Tôn thường  nói bốn phép quán chính  là 

trí huệ chân chánh. Thứ nhất  “quán thân bất tịnh”,  thứ hai là  “quán Thọ là 

 khổ”,  thứ ba  là  “quán tâm vô thường”,  thứ tư là  “quán pháp vô ngã”.  Quý 

vị phải thường quán như thế thì mới mở mang trí huệ được. 

Thân  rất  nhơ bẩn, chẳng sạch sẽ! Con  người  hiện tại không tắm rửa ba 

ngày,  thân  hôi  hám  rất  khó  chịu.  Mùi  hôi  trên  thân  do  đâu  mà  có?  Từ  bên 

trong phát xuất ra, bên trong rất dơ bẩn; các đại đức bên Thiền tông thường 

ví thân người như cái gì? Như “xú bì nang” (cái đãy da thối)! Cái đãy da này 

bên trong chứa đựng  những thứ gì? Đựng  toàn phân, tiểu,  máu,  mủ,  không 

có gì sạch sẽ cả, ba mươi sáu thứ vật bất tịnh54, trong túi da này chứa những 

thứ đó. Nếu quý  vị  giác  ngộ, thực sự thấu hiểu  rõ ràng, thấy  minh bạch, sẽ 

chẳng lưu luyến cái thân này nữa. 

Làm cách nào? Chúng ta nhờ cái thân giả này để tu chân, minh tâm kiến 

tánh  là  chân.  Chúng  ta  phải  nhờ  vào  giả  tướng  này  để  tu  chân.  Ngàn  vạn 

phần  đừng  bị  sắc  thân  này  lừa  gạt!  Yêu  tiếc  sắc  thân  này,  tham  luyến  sắc 

thân này, phải dùng các thứ chất bổ để gìn giữ sắc thân này, là trật rồi! Đức 

Phật  chẳng  nói  chúng  ta  không  cần  yêu  tiếc  thân  thể  này,  nếu  bảo  “chẳng 

cần” là hiểu lầm ý Phật mất rồi. Phật dạy ta phải thực sự nhận thức sắc thân 

này  là  gì, phải  nhận  hiểu  rõ ràng, rồi  mới  khéo  lợi dụng thân  này,  nhờ  vào 

giả để tu chân, như vậy mới là đúng! 

Thứ  hai  là  “quán Thọ”.  Thọ  (受) là  hưởng  nhận, sự cảm  nhận trong cả 

một  đời.  Bất  luận  là  thân  phận  nào,  là  phú  quý  hay  nghèo  hèn;  nói  chung, 

nếu quý  vị chú tâm  quán sát, những  gì  quý  vị  nhận  lãnh  là khổ  hay  vui? Ở 

trên,  tôi  đã  thưa  cùng  quý  vị,  sanh,  lão,  bệnh,  tử,  cầu  chẳng  được,  yêu 

thương  chia  lìa,  chán  ghét  cứ  phải  gặp  mặt,  ngũ  ấm  lừng  lẫy,  quán  Thọ  là 

khổ! Nếu quý vị nói nay ta vẫn có lạc, rất khoái lạc ư? Lạc là Hoại Khổ. Còn 

“chẳng khổ chẳng vui” thì sao? Chẳng khổ chẳng vui là Hành Khổ. Tam giới 

đều khổ! Kinh Pháp Hoa ví von [tam giới] như nhà lửa, thân giống như một 

cái  nhà,  bên  trong  bốc  lửa.  Giác  ngộ  như  vậy.  Chẳng  giác  ngộ  sẽ  không 

biết  “quán Thọ là khổ”.  

Thứ ba  là  “quán tâm vô thường”.  Tâm ở  đây  là  niệm. Niệm  sanh –diệt 

không  trụ,  bởi  nó  sanh  diệt  chẳng  ngừng  nên  nó  là  vọng  niệm.  Vô  thường, 

nói đơn giản là không có niệm nào giống niệm nào! Sanh diệt trong từng sát-

na,  biến  hóa  trong  từng  sát-na,  tự  mình  không  thể  làm  chủ  được.  Tự  mình 

không làm chủ được nên mới gọi là Vô Ngã (Ngã là chủ tể). Không làm chủ 

được!  Tự  mình  làm  chủ  được  thì  mình  không  muốn  già,  không  muốn  đổ 

bệnh, không muốn chết, có được hay không? Không được! Kinh điển không 

gọi  tâm  ấy  là  chân  tâm,  mà  gọi  là  vọng  tâm.  Vọng  tâm  là  gì?  Kinh  Hoa 

Nghiêm  giảng  là  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước.  Tâm  vọng  tưởng,  tâm 

phân biệt, tâm chấp trước, vô thường, thiên biến, vạn hóa. 

Câu  thứ tư  là  “quán pháp vô  ngã”,  có  nghĩa  là  hết thảy pháp không có 

chủ tể. Hết thảy pháp là nhân duyên sanh pháp (pháp do các nhân duyên hòa 

hợp mà sanh ra), không có chủ tể, không tự tại. 

Quý  vị có bốn pháp quán ấy, nói chung  là gần  như hiểu  “thân bất tịnh, 

 thọ  là  khổ,  tâm  vô  thường,  pháp  vô  ngã”  quý  vị  mới  hòng  thấy  thấu  suốt 

được. Thấy thấu suốt  rồi  mới có thể  buông  xuống, buông  xuống  những  gì? 

Buông xuống tự tư, tự lợi, buông xuống danh văn, lợi dưỡng, buông xuống 

ngũ dục lục trần, buông xuống tham - sân - si - mạn. Vì sao người ta không 

buông  xuống  được?  Vì  chẳng  thấy  thấu  suốt;  thấy  thấu  suốt  sẽ  tự  nhiên 

buông xuống được! 

Thế  giới  Cực  Lạc  chẳng  giống  thế  giới  chúng  ta.  Trong  thế  giới  Cực 

Lạc,  “thường  -  lạc  -  ngã  -  tịnh”  là  sự  thật,  liên  hoa  hóa  thân  nên  là  tịnh, 

chẳng phải là bất tịnh. Thân thể trong suốt, một mảy nhiễm ô cũng không có. 

Thân  thể  chúng  sanh  ở  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  trong  suốt,  không 

nhiễm  ô!  Khi  nào  chúng  ta  đoạn  sạch  được  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp 

trước,  tập  khí  phiền  não,  thân  thể  chúng  ta  sẽ  trong  suốt;  hễ  còn  một  mảy 

phân biệt, chấp trước, vọng tưởng nào thì toàn thân đen thui! 

Thế giới Tây Phương không có các sự khổ, chỉ hưởng các sự vui, thực sự 

có vui. Ở đây, chúng ta quán tâm vô thường, người ta ở bên kia  “nhất tâm bất 

 loạn” , nhất tâm bất loạn là Thường.  “Tự tại chủ tể”  chính là Ngã. Do đây biết 

rằng: Ở đây, chúng ta phải tu Tứ Niệm Xứ, đến Tây Phương Cực Lạc thế giới, 

Tứ Niệm Xứ kết quả hiển hiện, thành tựu, đến thế giới ấy sẽ được viên mãn. 

Vì  thế,  kinh  Di  Đà  chẳng  nhắc  đến  ba  khoa  trước,  mà  nói  từ Ngũ  Căn,  Ngũ 

Lực  trở  đi.  Chúng  ta  phải  tu  Tứ  Niệm  Xứ  Quán  ở  đây,  nhưng  trong  Tây 

Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  [Tứ  Niệm  Xứ]  không  được  nhắc  tới  vì  không  cần 

đến  nữa. Ở bên  đó,  họ  không có  những  vấn đề [bất tịnh, khổ,  vô thường,  vô 

ngã] ấy. 

Lại  xem  tiếp  Tứ  Chánh  Cần.  Tứ  Chánh  Cần  cũng  là  chuyện  chúng  ta 

phải tu, nhưng thế giới Cực Lạc không cần đến. Tứ Chánh Cần là “đoạn ác, 

sanh thiện”. Cần (勤) là siêng gắng, nỗ lực, Chánh (正) là chánh xác, chánh 

đáng. Trong cuộc sống thường nhật, trong hết thảy thời, hết thảy chỗ, chúng 

ta chẳng được quên, phải thực sự tu tập. Đoạn ác gồm hai câu: 

1)  “Dĩ  sanh  ác  linh  đoạn” (Ác  đã  sanh  phải  đoạn):  Đối  với  tiêu  chuẩn 

thiện - ác, Phật  dạy kẻ sơ  học dùng “Thập Thiện Nghiệp đạo”, tức  là Thập 

Thiện Nghiệp; trái với Thập Thiện nghiệp gọi là Thập Ác. Đối với những ác 

niệm đã sanh khởi và những ác nghiệp đã tạo, ta phải giác ngộ, nhanh chóng 

đoạn trừ. Sát sanh, trộm cắp, tà dâm,  vọng ngữ, nói đôi chiều, ác khẩu, nói 

thêu dệt, tham, sân, si, là ác! Những ý niệm ấy vừa sanh khởi thì phải lập tức 

đoạn trừ! 

2)  “Vị  sanh  ác  bất  sanh” (Ác  chưa  sanh  đừng  sanh):  Ta  lại  còn  phải 

không  có  những  ý  niệm  ấy.  Quý  vị  phải  nhớ  rõ:  Chẳng  được  sanh  khởi 

những ác niệm ấy. Chẳng những chúng gây tổn hại nghiêm trọng cho mình, 

mà còn gây tổn hại cho người khác. 

 “Ác đã sanh phải đoạn, ác chưa sanh đừng sanh”,  không có chuyện ác, 

không có ý niệm ác, hành vi ác cũng không có! 

Đoạn  ác  thì  phải  sanh  thiện,  “dĩ  sanh  thiện  tăng  trưởng,  vị  sanh  thiện 

 linh sanh” (thiện đã sanh phải tăng trưởng, thiện chưa sanh phải sanh). Chỉ 

có thiện! Không có ác, chỉ có thiện! Thiện - ác vẫn lấy Thập Thiện Nghiệp 

làm tiêu chuẩn, chúng ta là kẻ sơ học phải lấy những điều này làm cơ sở; sau 

đấy,  mới  nâng cao  lên, sau  đấy  mới khuếch  đại. Thập Thiện Nghiệp  là căn 

bản. Chẳng giết, chẳng trộm, chẳng dâm, chẳng nói dối, chẳng nói đôi chiều, 

chẳng  thêu  dệt,  chẳng  ác  khẩu,  không  tham,  không  sân,  không  si,  thường 

phải  sanh  khởi  những  tâm  niệm  này.  Nếu  những  tâm  niệm  này  chưa  sanh, 

phải nhanh chóng sanh khởi. Ác niệm phải đoạn, thiện niệm phải sanh; hành 

vi  ác  phải  đoạn,  hành  vi  thiện  phải  sanh.  Tâm  hạnh  của  quý  vị  phải 

là  “không  ác,  chỉ  có  thiện”  như  thế,  “tịnh  niệm  tiếp  nối,  vô  thượng  Bồ 

 Đề”,  vô thượng Bồ Đề được kiến lập từ đây. 

Bốn câu này thông hết thảy pháp, chẳng hạn như Lục Độ trong Đại Thừa 

pháp: Keo tham là ác, bố thí là thiện; ý niệm keo lẫn, ý niệm tham cầu đều 

chẳng thiện, phải đoạn. Ý niệm bố thí, hành vi bố thí, bố thí cúng dường là 

thiện,  phải  sanh.  Ác  nghiệp  là  bất  thiện,  trì  giới  là  thiện.  Sân  khuể  là  bất 

thiện, nhẫn nhục là thiện. Giải đãi là bất thiện, tinh tấn là thiện. Tán loạn là 

bất  thiện,  Thiền  Định  là  thiện.  Ngu  si  là  bất  thiện,  Bát  Nhã  là  thiện.  Nói 

chung, mười thiện nghiệp đạo là cơ sở tiêu chuẩn tối sơ (đầu tiên trước hết), 

nâng cao dần lên, nâng dần lên thành hết thảy pháp. Hết thảy pháp thế gian 

và xuất thế gian đều có hai mặt thiện và ác, đoạn ác, tu thiện. 

Đoạn thứ ba là Tứ Như Ý Túc, Túc (足) là mãn túc (trọn đủ). Mãn Túc 

(滿足) là như ý. Bởi thế, đức Phật dạy chúng ta: Nếu chúng ta làm trọn vẹn 

bốn  thứ  này,  sẽ  được  như  ý.  “Phóng  đắc  hạ,  hồi  thủ  như  ý,  hồi  đầu  thị 

 ngạn” (Buông  xuống  được,  như  ý  quay  đầu  lại,  quay  đầu  là  bờ).  Bởi  vậy, 

bốn  điều  này  là Định,  là  Phước, [Tứ Như Ý Túc  là] bốn thứ Định, bốn  thứ 

Phước. Người Trung Quốc thường nói  “hồi thủ như ý”  (cây Như Ý gập đầu 

xuống).  Quý  vị  thấy  xưa  kia  trong  tay  những  kẻ  phú  quý  thường  cầm  một 

cây Như Ý. Cầm cây Như Ý có  nghĩa  là  gì? Đầu cây Như Ý55 cong  ngược 

lại, tức  là thời thời  khắc khắc cảnh tỉnh chính  mình, bất  luận  làm  gì không 

được quá lố, phải biết hồi đầu! Chẳng biết hồi đầu rắc rối lắm, nẩy sanh mối 

loạn liền. Người bây giờ gọi là “tiết chế”, biết tiết chế! Bất luận làm chuyện 

gì cũng có một chừng mực nhất định, đến khi đó phải biết tiết chế. Cổ nhân 

Trung Quốc gọi là  “phải biết quay đầu”.  Phàm tạo tác tội lỗi, oan nghiệt đều 

là do không biết tiết chế, chẳng biết quay đầu, đúng là “mặc sức tự làm”, rắc 

rối xảy đến liền, đến khi quả báo hiện tiền, có hối cũng không kịp nữa! 

Đức Phật dạy chúng ta bốn việc, thứ nhất là Dục Như Ý Túc. Dục (欲) 

là dục vọng, nhất định phải biết tri túc, biết đủ, ắt thường vui. Điều thứ hai là 

Tinh  Tấn,  Tinh  Tấn  Như  Ý  Túc  thì  thường  vui.  Để  giải  thích  tôi  dùng  hai 

câu:  “Biết  đủ,  thường  vui,  tâm  an,  lý  đắc”.  Tôi  giải  thích  như  vậy  ắt  mọi 

người dễ hiểu. Cổ đức giải thích bốn câu này chẳng dễ hiểu, quý vị đọc lời 

giải thích của tôi, đọc xong  hiểu  liền. Việc gì sung sướng  nhất? Ngày ngày 

có tiến bộ, đúng là sung sướng, thực sự pháp hỷ sung mãn. Trong Luận Ngữ, 

Khổng phu tử nói:  “Học nhi thời tập chi, bất diệc duyệt hồ” (Học rồi thường 

tu tập theo, cũng chẳng vui ư?) Hằng ngày có tiến bộ; tinh tấn là hằng ngày 

có tiến bộ, khổ là gì? Chẳng có tiến bộ là khổ. 

 “Niệm  Như  Ý  Túc”  còn  gọi  là  “Tâm Như  Ý  Túc”.  Trong  tương  lai,  quý 

vị thấy trong Phật pháp nhắc đến Tứ Như Ý Túc, có khi dùng chữ Niệm, có 

khi  dùng  chữ  Huệ;  nhưng  cũng  có  chỗ  dùng  “Tâm  Như  Ý  Túc”  hoặc  “Tư 

 Duy  Như  Ý  Túc” .  Dùng  “niệm”  và  “tâm”  tôi  đều  đã  từng  thấy  rồi.  Trong 

kinh có những cách nói như vậy, đều là một cả! Niệm Như Ý Túc là an tâm! 

An tâm là nếu tâm quý vị biết tri túc, tâm bèn an! Tinh Tấn Như Ý Túc, hôm 

nay tinh tấn, hôm nay ta thực hiện công khóa viên mãn, luôn có tiến bộ, luôn 

thực  hiện được, thường  vui sướng.  Tinh tấn chẳng thể không tri túc; chẳng 

tri túc sẽ tinh tấn quá lố, phải quay đầu lại kẻo tổn hại thân thể! Công khóa 

một  ngày  phải thực  hiện  xong trong  một  ngày, chẳng  được trong  một  ngày 

toan tính hoàn tất công khóa của mười ngày, mất mạng đấy! 

Đức Phật không dạy người như thế, đức Phật dạy tùy theo căn tánh, trình 

độ của quý vị, dạy bảo những thứ nhất định thích hợp với căn tánh và trình 

độ  của  quý  vị.  Trước  kia,  trẻ  đi  học  trong  trường  tư,  thầy  dạy  học  trò  mỗi 

đứa mỗi khác, mức độ tiến bộ của mỗi trẻ mỗi khác. Đứa có tư chất cao, trí 

nhớ  tốt,  hiểu biết  khá, khóa trình  mỗi  ngày  (trước kia  gọi  là  “thượng thư” , 

tức  là  tốc  độ  dạy  ta  đọc),  đứa  thượng  thượng  căn  có  thể  dạy  đọc  hai  mươi 

hàng,  mỗi  hàng  gồm  hai  mươi  chữ.  Hai  mươi  hàng  là  bốn  trăm  chữ,  mỗi 

ngày nó có thể tiêu hóa được chừng ấy thì là thượng căn. Căn tánh bậc trung 

mỗi  ngày đọc được  mười  lăm  hàng, từ mười  hàng cho đến  mười  lăm  hàng. 

Căn tánh hạ đẳng rất đần, trí nhớ không tốt, dạy nó bao nhiêu hàng? Từ ba 

hàng đến năm hàng, ba hàng là ba mươi sáu chữ, năm hàng là một trăm chữ, 

phải đọc thuộc, phải học thuộc. 

Tiêu chuẩn để trắc nghiệm học trò, nói đúng ra trắc nghiệm khá dễ dàng. 

Thầy kêu học trò đọc, ví dụ như: “Ta dạy trò đọc hai mươi hàng, thử coi trò 

có  phải  là  thượng  căn  hay  không?  Mười  lần  phải  thuộc,  lấy  đó  làm  tiêu 

chuẩn!” Nếu mười biến không thuộc, được! Lập tức giảm xuống, nhất định 

mười  lần  bèn  thuộc,  thích  hợp  với  trình  độ  của  nó:  Nếu  mười  biến  không 

thuộc là [thầy đã bắt nó đọc] quá nhiều. Bởi thế, trẻ đó phải là hạ căn, dạy nó 

ba hàng tức sáu mươi chữ, đọc ba lần bèn thuộc là tốt. Đứa trẻ nào đọc một 

trăm chữ, mười lần thuộc được, tư chất nó cao hơn đứa kia một chút. Vì thế, 

cùng  dạy  một  bài  giống  nhau,  nhưng  mức  độ  tiến  bộ  của  mỗi  cá  nhân  mỗi 

khác.  Mười  lần  thuộc  rồi  thầy  bèn  đốc  thúc  trẻ,  đọc  lớn  lên,  đọc  một  trăm 

lần,  nhìn  vào  sách  lớn  tiếng  đọc,  đọc  cả  trăm  lần.  Đọc  một  trăm  lần  xong, 

xếp  sách  lại,  đọc  nhẩm  một  trăm  lần,  có  tiến  bộ!  Đó  là  bài  học  ngày  hôm 

nay, ngày mai có bài học của ngày mai. Đó là Tinh Tấn Như Ý Túc. 

Tôi  nêu thí dụ trên đây chắc  mọi  người dễ hiểu. Mỗi  ngày phải có tiến 

bộ.  Tiến  bộ  có  chừng  mực,  thích  hợp  trình  độ  và  căn  tánh  của  mình  thì 

chẳng khó khăn chút nào. Hằng ngày đều có tiến bộ, hằng tháng có tiến bộ, 

hằng  năm  có  tiến  bộ;  sao  không  vui  sướng  cho  được?  Niệm  Như  Ý  Túc 

(Tâm  Như  Ý  Túc)  tâm  an.  Huệ  Như  Ý  Túc  (Tư  Duy  Như  Ý  Túc)  là  hiểu 

thấu  suốt  minh  bạch.  Lý  giải  minh  bạch,  tâm  bèn  an,  tâm  đã  an  thì  lý  bèn 

minh bạch,  “thành tựu nhất tâm, bất thoái Bồ Đề”,  tôi nói như vậy chắc mọi 

người  hiểu  được.  Có  thể  áp  dụng  vào  cuộc  sống  thường  nhật,  áp  dụng  vào 

dạy học, áp dụng vào niệm Phật, áp dụng vào tu hành, đó là cương lãnh, là 

nguyên tắc. A! Nay đã hết giờ rồi, hôm nay chúng tôi giảng đến đây thôi! 



Trung Phong Tam Thời Hệ Niệm 

Pháp Sự Toàn Tập Giảng Ký,  

phần 5 hết 



---o0o--- 

Phần 6 

 Tập 16 

Chư vị đồng học! 

Chúng tôi giảng tiếp đoạn nhỏ thứ tư Ngũ Căn và đoạn nhỏ thứ năm Ngũ 

Lực  trong  phần  “thuyết  pháp  trang  nghiêm”.  Ngũ  Căn  và  Ngũ  Lực  có  thể 

cùng gộp lại để giảng, đó là Tín, Tấn, Niệm, Định, Huệ. 

Căn (根) có nghĩa là giống như thực vật có rễ. Rễ có thể sanh và trì. Trì 

(持) là “bảo trì” (gìn giữ), Sanh (生) là có thể sanh trưởng, chữ Căn có nghĩa 

như vậy. Căn  gồm có  năm  thứ nên  gọi  là  Ngũ Căn, tức Tín Căn, Tấn Căn, 

Niệm Căn, Định Căn,  Huệ Căn. Nói đến  đây, chúng ta phải  nhớ kỹ: Trong 

phần  đầu  [của  bảy  khoa  Đạo  Phẩm]  là  ba  khoa,  có  tổng  cộng  mười  hai 

phương  pháp  tu  học,  tức  là  Tứ  Niệm  Xứ,  Tứ  Chánh  Cần,  Tứ  Như  Ý  Túc. 

Mười  hai khoa  mục  này  hết sức  quan trọng, thông cả thế pháp  lẫn  xuất thế 

pháp. 

Tứ Niệm Xứ dạy chúng ta thấy thấu suốt, nhận thức, hiểu rõ chân tướng 

nhân sinh và vũ trụ, chẳng  mê hoặc; bởi thế, chúng thuộc về trí huệ. Chúng 

tôi nói Tứ Chánh Cần là học tập tích công lũy đức; đoạn ác tu thiện phải căn 

cứ trên những chuẩn tắc này. Ba mươi bảy Đạo Phẩm là ba mươi bảy công 

khóa siêu việt thời gian lẫn không gian, cũng như siêu việt hết thảy pháp thế 

gian lẫn xuất thế gian. Chúng là nguyên tắc, nguyên lý, giống như công thức 

trong  Toán  Học;  ứng  dụng  triển  khai  của  chúng  đúng  là  vô  lượng  vô  biên, 

không  một  pháp  nào  chẳng  dựa  theo  nguyên  lý,  nguyên  tắc  này  để  đạt  đến 

thành tựu viên mãn cả. 

Hôm nay, chúng tôi giảng đến Ngũ Căn và Ngũ Lực, kinh Di Đà chỉ nói 

bắt  đầu  từ  những  pháp  này.  Vì  sao  vậy?  Giảng  về  đại  pháp  xuất  thế  gian. 

Phần  trên  là  những  pháp  chung  cho  cả  thế  gian  lẫn  xuất  thế  gian;  nay  phải 

giảng đại pháp xuất thế gian. Chúng ta cầu điều gì? Cầu Vô Thượng Chánh 

Đẳng Chánh Giác, Phật quả viên mãn rốt ráo. Căn là gì ta phải hiểu rõ! Căn 

là tự tánh của đương nhân, đương nhân là chính mình, chính bản thân mình, 

là tự tánh của chính mình; chân tâm, bổn tánh chính là Căn. Trong Phật pháp 

thường  nói  hết  thảy  chúng  sanh  vốn  sẵn  là  Phật,  vốn  sẵn  là  Phật  chính  là 

Căn.  Trong  Khởi  Tín  Luận,  Mã  Minh  Bồ  Tát  nói: “Bản  Giác  vốn  có”,  Bản 

Giác là Căn.  “Vốn sẵn thành Phật”  và  “Bản Giác vốn có”,  hai câu này cùng 

một  ý  nghĩa,  cùng  nói  về  một  sự.  Kẻ  học  Nho  nói:  “Nhân  chi  sơ  tánh  bản 

 thiện”  (Con người lúc đầu vốn là lành),  “bản thiện”  chính là Căn. 

Trong Hệ Niệm Pháp Sự, Trung Phong đại sư nói:  “Ngã tâm tức thị A Di 

 Đà Phật, A Di Đà Phật tức thị ngã tâm” (Tâm ta chính là A Di Đà Phật, A 

Di Đà Phật chính là tâm ta) , “tâm tức thị Phật, Phật tức thị tâm” (tâm chính 

là Phật, Phật chính là tâm). Tâm và Phật là một, chẳng phải hai. Đó chính là 

Căn!  Tất cả  hết thảy thiện  pháp thế  gian  lẫn  xuất thế  gian đều sanh  từ Căn 

này. Người thế gian chẳng tin trong thế giới này có người tốt, chúng ta nghe 

rất  nhiều  người  nói:  “Tánh  con  người  đều  là  thiện”,  hay “tánh  con  người 

 đều là ác”, “người như vậy không có căn!”  Chẳng phải không có căn, kẻ ấy 

chỉ không tin chính  mình có Căn, chẳng  tin tưởng  hết thảy chúng sanh đều 

có Căn,  nên phiền  toái  rất  lớn.  Tất cả  hết  thảy ác  niệm, ác pháp, ác  nghiệp 

đều sanh từ đó, nó là gốc của hết thảy tội ác, hết thảy tai nạn. Kẻ ấy chẳng 

tin  tưởng  tánh  con  người  vốn  lành,  chẳng  tin  hết  thảy  chúng  sanh  vốn  sẵn 

thành  Phật,  chẳng  tin  “tâm  tức  thị  Phật,  Phật  tức  thị  tâm” (tâm  chính  là 

Phật, Phật chính là tâm). Chuyện này rắc rối lắm đây! 

Kẻ  ấy  chẳng  tin  tưởng,  ta  cũng  chẳng  thể  trách  móc  hắn  được!  Nho  và 

Phật giảng rất rõ ràng, rất  minh bạch; vì sao kẻ ấy chẳng tin. Tam Tự Kinh 

nói:  “Cẩu  bất  giáo,  tánh  nãi  thiên” (Nếu  không  dạy,  tánh  bèn  đổi),   “tánh 

 tương cận, tập tương viễn” (tánh vốn gần [điều thiện], nhưng do hoàn cảnh, 

huân  tập  mà  tánh  bèn  xa  dần  [điều  lành]).  Luận  trên  phương  diện  “tánh 

 người vốn lành”  thì tất cả hết thảy chúng sanh đều có bổn tánh là lành, đều 

giống hệt như nhau, vì sao trở thành khác biệt? Biến thành khác biệt là vì tập 

tánh, chứ chẳng phải là bổn tánh. Nhưng vì các chúng sanh ngỡ tập tánh là 

bổn  tánh,  hiểu  sai  lầm.  Sự  sai  lầm  ấy  đúng  là  sai  chỉ  hào  ly,  lầm  đến  ngàn 

dặm.  Chẳng  dễ  dàng  đâu!  “Cẩu  bất  giáo,  tánh  nãi  thiên” (nếu  không  dạy, 

tánh bèn thay đổi  [theo chiều  hướng  xấu]). Nếu chúng ta  gặp được thầy tốt 

dạy  dỗ,  chúng  ta  sẽ  hiểu  rõ,  sẽ  giác  ngộ.  Chúng  ta  khẳng  định  tự tánh  của 

chính  mình vốn lành, tâm mình đích xác là Phật, khẳng định chính mình có 

chân tâm. 

Tâm  của  chính  mình  đích  xác  là  chân  thành,  thanh  tịnh,  bình  đẳng, 

chánh  giác,  từ  bi,  chẳng  còn  chút  nào  nghi  ngờ;  nay  vì  sao  Tánh  Đức  ấy 

chẳng có? Do vì đối với người, đối với sự, đối với vật đều hư ngụy, nhiễm ô, 

bất bình đẳng, ngu si, tự tư, tự lợi. Vì đâu mà đến nỗi như thế? Do tập tánh, 

do  không  có  người  dạy,  chẳng  được  thầy  tốt  dạy  dỗ.  Ngày  nay  xã  hội  bất 

hảo, xã hội là một cái chum lớn dơ bẩn, trong kinh Phật gọi là  “ngũ trược ác 

 thế”,  Trược (濁) tức là nhơ bẩn.  “Kiếp trược” : Thời đại này bất hảo, là đời 

loạn.  Nói  “kiếp  trược”  thì  mọi  người  không  hiểu  lắm,  nói  “đời  loạn”  mọi 

người hiểu dễ dàng.  “Phiền não trược”: Chúng sanh đông đảo ai mà chẳng 

có phiền  não?  Ai  nấy đều phiền  não  hết sức  nghiêm trọng.  “Kiến trược”  là 

nói  đến  phiền  não  nơi  tư  tưởng  và  kiến  giải.  Tư  tưởng  hỗn  loạn,  kiến giải 

ngoắt  ngoéo; đó  là  Kiếp Trược, đấy  là  gốc của Ngũ  Trược. Nếu đối  với  vũ 

trụ và nhân sinh, đối với hết thảy người, sự, vật, quý vị nhìn lầm lạc thì đó là 

Kiến Trược. Suy nghĩ sai lầm là Phiền Não Trược. Một thứ đã trược thì hết 

thảy đều trược, phiền não cũng xảy ra liền. 

Như vậy, chúng ta hiện đang sống trong thời đại nào? Vì sao lại có thứ 

thời đại như vậy? Thời đại này không có bậc thánh hiền răn dạy, nên thành 

ra như thế. Mọi người chẳng tin tưởng lời giáo huấn của thánh hiền. Sách vở 

của thánh nhân hết sức quý báu, nhưng quý vị đâu có tin! Dẫu sách vở còn 

đó, quý vị chẳng buồn giở ra xem. Quý vị cứ cho những thứ đó là đồ cũ rích, 

chẳng  hợp  thời  nữa,  nên  không  có  cách  chi  tìm  được  căn  bản,  không  cách 

nào thấu hiểu. Đấy là sai lầm, chẳng phải là thái độ của người học vấn, tâm 

không chút cởi mở nào! 

Người thực sự có  học  vấn thì  nếu  người ta nói điều  gì  hay,  ta phải chú 

tâm tìm hiểu; ai nói thứ khác bất hảo, ta cũng phải chú tâm quan sát. Ai cũng 

nói [điều gì đó là] tốt thì ta phải biết nó tốt tại chỗ nào! Ai cũng chê không 

tốt, ta phải biết nó xấu tại chỗ nào. Đều phải nghiêm túc nghiên cứu, có như 

vậy  mới  trở  thành  học  vấn  chân  chánh.  Những  lời  trên  đây  do  tiên  sinh 

Phương  Đông  Mỹ  dạy  cho  tôi  để  làm  cơ  bản  cho  thái  độ  học  vấn,  quyết 

chẳng  đến  nỗi  thấy  người  ta  bảo  tốt  bèn  mù  quáng  hùa  theo,  người  ta  chê 

xấu mình bèn cự tuyệt. Nếu vậy là lầm lạc mất rồi. Nhất định phải đích thân 

mình  tiếp  xúc,  nghiên  cứu.  Rất  nhiều  khi  mình  nghiên  cứu  mới  phát  hiện 

những  thứ  người  khác  chê  dở  lại  thực  sự  là  hay,  có  những  điều  thực  sự  là 

tốt!  Người  ta  nói  tốt,  mình  nghiên  cứu  kỹ,  thấy  cả  trăm  điều  tệ  hại,  chưa 

chắc đã thực sự tốt. Người ta nói sao mình nghe vậy, sẽ thường hay bị mắc 

lừa, bị người ta che mắt. 

Người học vấn chân chánh vĩnh viễn khiêm hư, cung kính, thì mới có thể 

thành tựu đạo đức, học vấn thực sự được. Đạo lý này nói thật ra chẳng khó 

hiểu chi, chúng tôi cho rằng: Trong thời cổ, dường như tất cả những ai đọc 

sách đều biết đến đạo lý này; nhưng hiện nay, trong thế kỷ này, người ta lại 

không  biết.  Những  người  trẻ  tuổi,  chúng  tôi  nói  “những  người  trẻ  tuổi”  thì 

đại khái  là  những ai  vào độ tuổi  năm, sáu  chục, cả đời chưa từng  nghe đến 

chuyện  này, có đáng buồn bã chăng?  Lũ chúng tôi đã gần tám  mươi, chỉ  là 

thiểu  số  cỏn  con,  đúng  là  ít  ỏi,  sau  này  không  còn  ai  nói  đến  nữa.  Nếu  tôi 

không  nói  ra,  quý  vị  làm  sao  biết  được?  Sẽ  chẳng  nghe  được  những  thanh 

âm này. Vì thế, thiện tâm, thiện ý phải phát sanh từ sự nhận biết chính xác, 

khẳng  định  hết  thảy  chúng  sanh  tánh  vốn  lành,  khẳng  định  hết  thảy 

chúng sanh đều có Phật tánh, khẳng định hết thảy vô tình có pháp tánh, pháp 

tánh và Phật tánh chỉ là một tánh. 

Nếu quý  vị thâm  nhập Đại Thừa, quý  vị khẳng định tất cả  hết thảy  vạn 

pháp  “duy tâm sở hiện, duy thức sở biến”  thì đó là Căn, là căn cội của vũ trụ 

vạn hữu! Chúng ta tin cái căn này tương đồng, căn là bình đẳng, căn chẳng 

có  hai.  Tôi  và  anh,  tôi  cùng  người  khác,  mọi  người  chúng  ta  chẳng  giống 

nhau, đều thực sự là dòng dõi thổ dân Úc châu bị biến chất. Vì sao biến? Mê 

rồi!  Mê  mất  căn  bản.  Mê  mất  căn  bản  sẽ  trở  thành  chủng  loại  bị  biến  đổi, 

chủng loại bị biến đổi đáng thương thay! Suy nghĩ bậy bạ, làm bậy, làm càn, 

chuốc lấy rất nhiều tai nạn, tự gây, tự chịu. Người nào nhận biết Căn, hiểu rõ 

Căn, đối với hết thảy chẳng quên căn bản, cuộc đời người ấy rất mỹ mãn, rất 

hạnh phúc, hoàn cảnh sống của người ấy là Nhất Chân pháp giới, là thế giới 

Cực Lạc. Hễ có Căn bèn có Lực. Đại học vấn thế gian hay xuất thế gian đều 

đặt nền tảng trên đây. 

Quý  vị  thấy  thế  giới  ngày  nay  tranh  chấp  tưng  bừng,  người  mắt  sáng, 

Phật, Bồ Tát, đại thiện tri thức trông thấy đều cảm thán! Thật đúng như kinh 

Vô  Lượng  Thọ  nói:  “Tiên  nhân  vô  tri”: Người  đời  trước  coi  thường,  “bất 

 thức  đạo  đức,  vô  hữu  ngữ  giả” (không  biết  đạo  đức,  không  có  ai  nói):  Bọn 

họ chẳng nói với chúng ta, chẳng dạy chúng ta,  “thù vô quái dã”  (còn trách 

móc  gì được  nữa). Ngày  nay, chúng  ta tạo tác những tội  lỗi  gì, chịu  những 

khổ nạn quả báo gì, bậc thánh hiền chẳng trách móc ta. Vì sao? Vì những kẻ 

này  chưa  từng  được  dạy  dỗ!  Sự  lầm  lạc  của  họ  phải  truy  từ sự  coi  thường 

của người đời trước; đời trước đó của đời trước cũng coi thường. Chúng tôi 

truy  cứu  tối  thiểu  phải  là  hai  trăm  năm  trước;  từ  hai  trăm  năm  trước  [con 

người] đã coi thường sự răn dạy của thánh hiền. Lúc đó cũng có dạy, nhưng 

chẳng  tích  cực,  dạy  trẻ  con,  dạy  người  trẻ  tuổi  chẳng  nghiêm  khắc,  chẳng 

nghiêm  ngặt  như  thời  cổ.  Tam  Tự  Kinh  có  câu:  “Giáo  bất  nghiêm,  sư  chi 

 nọa” (Dạy chẳng nghiêm vì thầy lười) ,  cha mẹ, sư trưởng chưa tận hết trách 

nhiệm! 

Quý vị phải hiểu rõ đạo lý này, hiểu rõ chân tướng sự thật này thì quý vị 

mới biết căn nguyên lầm lỗi nằm đâu! Căn nguyên ở nơi cha mẹ, sư trưởng; 

vì thế, làm cha mẹ chẳng đơn giản!  “Dưỡng bất giáo, phụ chi quá; giáo bất 

 nghiêm, sư chi nọa” (Nuôi không dạy là lỗi cha, dạy không nghiêm do thầy 

lười). Đời sau không đi theo chánh đạo, đi theo đường tà, cha mẹ, sư trưởng 

phải chịu trách  nhiệm  nhân quả. Trách  nhiệm  nhân quả ấy  lớn  lắm.  Từ chỗ 

này chúng ta mới có thể nhận hiểu sâu xa, công đức bậc nhất, đại thiện bậc 

nhất trong thế gian và xuất thế gian là gì? Dạy học, đem chánh pháp truyền 

trao cho chúng sanh. Ở Trung Quốc thấy rõ nhất: Khổng lão phu tử dạy học 

năm  năm,  năm  năm  chuyên  tâm,  tận  hết  trách  nhiệm,  nghiêm  khắc  dạy  dỗ 

học  trò,  [nên  Khổng  Tử]  trở  thành  vị  Vạn  Thế  Sư  Biểu  (bậc  thầy  gương 

mẫu của muôn đời). 

Vì sao? Có rất nhiều người suốt đời theo đuổi công tác giáo dục, nhưng 

mười  mấy  năm  vẫn âm thầm  không có tiếng  tăm. Vì sao  Khổng  lão phu tử 

chỉ dạy học năm năm lại có thành tựu như vậy? Do tận tâm tận lực dạy, thực 

sự hy vọng đời sau có nhân tài. Học sinh thực sự giác ngộ, thực sự tu dưỡng 

đạo đức, đoạn ác tu thiện, vì nhân dân, vì quốc gia, vì chúng sanh tạo phước, 

đó  là  thành  tựu  của  thầy!  Thầy  (dùng  cách  nói  của  nhà  Phật  là  “phổ  độ 

 chúng sanh” ) phổ độ chúng sanh, khiến cho học sinh thực sự thực hiện được 

những  điều  đó.  Nếu  chẳng  thể  tận  tụy  dạy  dỗ,  học  sinh  chẳng  thể  thành 

tựu,  “chúng sanh vô biên thệ nguyện độ”  trở thành chuyện hư dối. 

Thích Ca Mâu Ni Phật vì chúng ta thị hiện: Vứt bỏ tất cả hết thảy danh 

văn, lợi dưỡng thế gian, địa vị, quyền lực đều vứt bỏ, theo đuổi công tác giáo 

dục xã hội, vì sao? Thị hiện cho chúng ta thấy sự việc này là đại sự nghiệp 

bậc  nhất  trong  thế  gian  lẫn  xuất  thế  gian.  Không  có  trí  huệ  chân  thật  sẽ 

không  thể  làm  được,  chẳng  bằng  lòng  làm!  Trí  huệ  chân  thật  chính  là  sự 

nghiệp chân thật! Xưa nay trong nước, ngoài nước, biết bao là đế vương trải 

bao  đời,  có  mấy  ai  biết  đến?  Nhưng  người  thực  sự  theo  đuổi  giáo  học  trên 

thế gian thì không ai là chẳng biết, không ai chẳng kỷ niệm! Mỗi một vị sáng 

lập tôn giáo đều là những nhà giáo dục xã hội đa nguyên văn hóa vĩ đại nhất, 

ngàn năm vạn đời, bao nhiêu người tôn kính, sùng bái, lại còn học theo. Bởi 


thế, Căn hết sức trọng yếu. Quý vị phải nhận biết gì là Căn, gì là Thiện Căn, 

gì là Ác Căn? Tùy thuận Tánh Đức là thiện căn, trái nghịch Tánh Đức là ác 

căn. 

Tín, Tấn, Niệm, Định, Huệ ai mà không có, nhưng vấn đề ở chỗ Tín của 

quý vị là gì? Theo các chú giải của cổ đức, Tín có Chánh Đạo và Trợ Đạo. 

Thế nào là Chánh Đạo, thế nào là Trợ Đạo, phải hiểu thật rõ, thật thấu suốt, 

không  thể  hàm  hồ!  Chánh  Đạo:  Vô  Thượng  Chánh  Đẳng  Chánh  Giác  viên 

mãn rốt ráo mỗi chúng sanh đều có, vốn sẵn có, nay quý vị mê mất. Thế nào 

là  Trợ  Đạo?  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  giảng  cho  chúng  ta  tám  vạn  bốn  ngàn 

pháp môn, vô lượng pháp môn, đấy là Trợ Đạo. 

Ở đây, chúng ta phải chú tâm kiểm  điểm,  quan sát pháp  môn  nào thích 

hợp với mình thì ta chọn lấy pháp môn ấy, thâm nhập một môn thì pháp môn 

ấy biến thành Chánh Đạo để ta tu học. Quý vị phải hiểu Chánh Đạo và Trợ 

Đạo  này.  Trong  Chánh  Đạo  lại  có  Chánh  Đạo  và  Trợ  Đạo;  trong  Trợ  Đạo 

cũng có Chánh Đạo và Trợ Đạo! Nay chúng ta chọn lựa pháp môn Tịnh Độ, 

kinh điển y cứ (căn cứ để lập luận, tu học) của pháp môn Tịnh tông là  “năm 

 kinh một luận”,  đó là Chánh Đạo của chúng ta. Các kinh luận khác do các vị 

tổ sư đã chọn lựa cho chúng ta, khuyên chúng ta phải xem, phải tu học để bổ 

trợ pháp môn Niệm Phật, đó là Trợ Đạo. Chúng ta phải tin tưởng điều này. 

Tin Chánh Đạo và Trợ Đạo thì phải có Căn, Căn chẳng thể biến. Lúc tin, 

lúc  ngờ,  lúc  tin,  lúc  không  tin,  tức  là  niềm  tin  của  quý  vị  không  có  Căn. 

Lòng tin có Căn, tức là lòng tin của quý vị đối với Tịnh Độ tông có Căn thì 

trong  ao  bảy  báu  bên  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  mọc  lên  một  đóa  sen, 

trên hoa có tên quý vị. Lòng tin phải có Căn, nhất định chẳng được ngờ vực. 

Hiện  tại,  nguyên  bản  và  bản  hội  tập  của  kinh  Vô  Lượng  Thọ  tổng  cộng  có 

chín bản, chớ có hủy báng, chớ có ý kiến, quý vị thích bản nào thì chọn dùng 

bản đó. Giống như ăn uống, khẩu vị  mỗi người khác biệt: chua, ngọt, đắng, 

cay,  mặn;  tôi  thích  ăn  ngọt,  chẳng  thể  ép  mọi  người  đều  ăn  ngọt  hết.  Nếu 

không như vậy, Thích Ca Mâu Ni Phật cần gì phải giảng nhiều kinh điển đến 

thế? Cần gì phải nói nhiều pháp môn như vậy? Một môn không đủ hay sao? 

Quý vị thấy đức Phật rất từ bi, rất tùy thuận nhân tình, quý vị thích điều gì, 

đức Phật dạy điều đó, chẳng miễn cưỡng mảy may! Đó là chỗ vĩ đại của đức 

Phật,  đức  Phật  đại  đức  đại  trí,  khiến  cho  hết  thảy  chúng  sanh  tôn  kính, 

ngưỡng mộ. 

Chúng ta mở xem chín bản ấy; trước kia, chúng tôi in chín bản ấy thành 

một  bộ,  tức  là  với  một  bản  Tịnh  Độ  Ngũ  Kinh  Độc  Bản  quý  vị  đọc  được 

toàn  bộ  [chín  bản  dịch  và  hội  tập  của  kinh  Vô  Lượng].  Trong  chín  bản  ấy, 

quý vị thích bản nào thì dùng bản đó, không có bản nào chẳng tốt cả! Bởi lẽ, 

chúng  đều  giới  thiệu  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  giống  như sách  thuyết 

minh hay sách  giới  thiệu, đều dạy cho quý vị phương pháp  Trì Danh Niệm 

Phật.  Kinh  dạy  chẳng  sai  một  chút  nào,  “phát  Bồ  Đề  tâm,  một  dạ  chuyên 

 niệm” .  Cả  chín  bản  đều  nói  như  vậy.  Người  niệm  Phật  tu  điều  gì?  Quý  vị 

phải biết nhé: Tu nhất tâm bất loạn, tu tâm chẳng điên đảo! Nếu đối với hết 

thảy các pháp, quý vị có nghi hoặc, làm sao tâm quý vị định được? Làm sao 

có thể thành tựu nhất tâm? Làm sao bất loạn được? Bất loạn là trí huệ, nhất 

tâm  là  Thiền Định. [Tu  nhất tâm  bất  loạn] là tu Định  - Huệ. Quý  vị có quá 

nhiều  ý  kiến,  chấp  trước  rất  nặng  là  tự  mình  chướng  ngại  mình,  không  ai 

chướng ngại quý vị cả! 

Chính  mình tuyển chọn thì có một tiêu chuẩn rất đơn giản: Thứ nhất, lý 

luận,  phương  pháp,  cảnh  giới  không  sai  lầm.  Đối  với  kinh  điển  Đại  Thừa 

chúng ta có thể so sánh không sai lạc: Kinh văn nào rõ ràng, không quá sâu, 

dễ đọc tụng, dễ hiểu, thích hợp với trình độ người hiện thời thì bản đó là bản 

kinh hay. Nay đem chín bản đó bày trước mặt, quý vị đọc mỗi bản một lượt, 

bản nào đọc hay nhất? Bản này đọc hay nhất. Bản của cụ Hạ khá lắm, là bản 

dễ đọc nhất trong chín bản, chẳng có câu nào khó khăn, trúc trắc, vậy cụ hội 

tập có sai lầm hay không? Đem năm bản dịch gốc đối chiếu tỉ mỉ thì tín tâm 

bèn trọn đủ. 

Xin thưa cùng các đồng học: Tôi không bằng mọi người, tôi chẳng bằng 

ai, mọi người tâm tư rất tế nhị, tôi không được tế nhị như vậy; nhưng tôi có 

ưu  điểm  là  tin  tưởng  thầy.  Thầy  đem  bản  này  giao  cho  tôi,  tôi  hoàn  toàn 

chẳng đối chiếu với năm bản dịch gốc, tôi chẳng làm chuyện đó; cho đến tận 

bây  giờ cũng không  làm chuyện ấy. Tôi tin tưởng thầy, thầy chẳng  hại tôi. 

Thầy học suốt đời, trí huệ, đức hạnh, giáo huấn của thầy rất đáng để tôi tôn 

kính,  tôi  chẳng  hoài  nghi  thầy  chút  nào.  Vì  thế,  thầy  dạy  gì,  tôi  bèn  tiếp 

nhận, tôi bèn y giáo phụng hành. Ai ở trước mặt tôi nói ba điều bốn chuyện, 

tôi không tiếp nhận, cũng không phản đối, vì sao? 

Tôi tuân thủ lời đức Phật răn dạy, tôi tuân thủ lời tổ sư răn dạy. Đức Phật 

dạy  chúng  ta:  Đối  với  những  tri  kiến  bất  đồng,  kiến  giải  bất  đồng  –  trong 

Đàn  Kinh,  Lục  Tổ  Huệ  Năng  đại  sư  cũng  dạy  chúng  ta  như  thế  –  nên  làm 

như thế nào? Dùng tâm tư thái độ gì? Chắp tay hoan hỷ! Tôi chẳng biện bác 

cùng  anh,  chắp  tay  cung  kính  anh;  nhưng  tôi  vẫn  đi  đường  cũ,  vẫn  dùng 

phương pháp cũ của tôi để tu hành, chẳng bị anh làm dao động. Tôi tôn kính 

anh,  tôi  không  phản  bác  anh  một  câu  nào,  Phật  dạy  chúng  ta  “mặc  tẫn”56. 

Nói thật ra, Nho Gia gọi mặc tẫn là  “kính nhi viễn chi”.  “Viễn” không phải 

là  tách  rời  ra  xa,  không  có  nghĩa  như  vậy.  “Viễn”  nghĩa  là  cách  nghĩ,  cách 

làm của anh tôi không bắt chước theo, tôi vẫn đi theo kinh luận. Nếu tự tôi 

có năng lực, tôi sẽ tuyển chọn kinh luận; nhưng tôi không có năng lực, thầy 

giúp tôi chọn kinh  luận. Những kinh  luận  tôi  học trong  một đời  này đều  là 

do thầy giúp tôi chọn lựa, đều là do thầy chỉ dạy. 

Nói  thật  ra,  bản  thân  tôi  vẫn  chưa  có  năng  lực  chọn  lựa  kinh  luận,  tôi 

thừa  nhận  mình  thuộc  căn  tánh  trung  hạ,  chẳng  phải  là  thượng  căn.  Người 

thượng căn phải có, chắc chắn có người thượng thượng căn, nhưng tôi chưa 

từng  gặp  được.  Chuyện  ấy  không  quan  hệ,  dẫu  là  hạ  hạ  căn  mà  gặp  được 

thiện tri thức, giống như người đồ đệ làm nghề vá nồi của pháp sư Đế Nhàn, 

ông ta là hạ hạ căn, gặp vị chân thiện tri thức là pháp sư Đế Nhàn dạy  một 

câu Nam-mô A Di Đà Phật niệm mệt cứ nghỉ, nghỉ khỏe lại niệm tiếp. Thực 

sự  chẳng  hoài  nghi,  chẳng  xen  tạp,  chẳng  gián  đoạn,  ông  ta  thực  sự  thành 

công.  Nếu  ông  ta  hoài  nghi  hay  xen  tạp  sẽ  chẳng  thể  thành  công.  Bí  quyết 

thành công của ông ta là “chẳng hoài nghi, chẳng xen tạp, chẳng gián đoạn”, 

nên  thành  công.  Tín  chẳng  phải  là  chuyện  dễ,  tín  phải  có  Căn.  Tín  quyết 

định  chẳng  bị  dao  động,  cả  đời  chẳng  biến  đổi,  người  như  vậy  đạo  nghiệp 

nhất định thành công! 

Thứ hai là Tấn Căn. Tấn là đối với Chánh Đạo và Trợ Đạo, cầu tiến bộ 

chẳng  ngơi, dũng  mãnh, tinh tấn, quyết định chẳng có  một  ngày  nào buông 

lung,  có  chút  khế  nhập  cảnh  giới  bèn  vui  sướng  chẳng  mệt.  “Học  nhi  thời 

 tập  chi,  bất  diệc  duyệt  hồ?”  (Học  rồi  thường  tu  tập,  cũng  chẳng  vui  sao?), 

đúng là vui sướng chẳng mệt. 

Niệm là hệ niệm nơi tâm. Điều được hệ niệm nơi tâm là Chánh Đạo và 

Trợ  Đạo.  Nay  mục  tiêu  của  người  niệm  Phật  chúng  ta  là  cầu  sanh  Tây 

Phương Cực  Lạc thế giới, thân cận  A Di Đà Phật; đấy chính  là Chánh Đạo 

và  Trợ  Đạo  của  chúng  ta  trong  giai  đoạn  này.  Trợ  Đạo  là  gì?  Đoạn  ác,  tu 

thiện, tích công lũy đức. Cổ đức thường dạy chúng ta:  “Đoạn hết thảy ác, tu 

 hết thảy thiện”.  Tự mình phải hiểu rõ, phải minh bạch tiêu chuẩn thiện - ác. 

Gì là ác? Tự tư tự lợi là ác; đại công vô tư, lợi ích xã hội, lợi ích chúng sanh 

là thiện. Có người nghe nói như thế chẳng đồng ý, làm sao mà có lợi cho bản 

thân ta  lại  là ác được cơ chứ? Với pháp thế gian  nói  như vậy thì được, chứ 

đối  với  pháp  xuất  thế  gian,  nói  như  thế  là  sai  lầm  quá  sức.  Sai  lầm  ở  chỗ 

nào? Ngã Chấp không thể phá được! Cửa ải đầu tiên của pháp xuất thế gian 

là phá Ngã Chấp. Có lợi cho mình là tăng trưởng Ngã Chấp! Kinh Kim Cang 

nói  “ngã  tướng,  ngã  kiến”  niệm  niệm  đều  chấp  trước  kiên  cố,  tăng  trưởng 

ngã tướng, tăng trưởng ngã kiến thì tới lúc nào mới có thể phá hết sạch Ngã 

Chấp được? Chẳng phá Ngã Chấp, sẽ chẳng thoát khỏi lục đạo luân hồi. Vì 

thế, đức Phật đặt điều này lên đầu. 

Chúng ta khởi tâm động niệm đúng là vô ngã. Nói cụ thể, vô ngã là nhất 

định không vì lợi ích của chính mình; bởi thế, phải triệt để buông tự tư tự lợi 

xuống. Phá Ngã Chấp bằng cách nào? Bí quyết để phá Ngã Chấp là khởi tâm 

động niệm, làm hết thảy chuyện gì đều vì xã hội, vì chúng sanh, vì để chánh 

pháp tồn tại lâu dài, nhất định không có mảy may ý niệm nào làm lợi cho cá 

nhân mình, một chút gì khiến việc vãng sanh Tây Phương thế giới bị vướng 

mắc  cũng  không  có,  ra  đi  rất  tự  tại.  Thường  xuyên  nhớ  kỹ  đức  Phật  dạy 

chúng ta phải sửa đổi, uốn nắn cách nhìn lầm lạc đối với vũ trụ, nhân sinh và 

hết thảy người, sự, vật. Kinh Kim Cang nói rất khéo:  “Phàm sở hữu tướng, 

 giai thị hư  vọng” (Phàm  những  gì  có  hình  tướng  đều  là  hư  vọng).  Vậy  thì, 

khởi  lên  một  niệm  rất  ưa  thích  một  cảnh  giới,  đó  chính  là  tâm  tham 

luyến,  “phàm  những  gì  có  hình  tướng  đều  là  hư  vọng”,  bị  một  chén  nước 

lạnh ấy hắt vào, tâm ta bèn bình tịnh. Gặp phải oan gia đối đầu rất trái mắt, 

gặp  người,  gặp  sự,  gặp  vật  trong  tâm  rất  chán  chường,  [liền  khởi  tâm 

niệm]  “phàm những gì có hình tướng đều là hư vọng”, “hết thảy pháp hữu 

 vi như mộng, huyễn, bọt, bóng” , tâm lập tức bình ngay, dấy lên một câu “A 

Di Đà Phật”, biết mình đến thế giới này là lữ du, [tạm ngụ] hai ba ngày rồi 

sẽ đi, thế giới này tốt cũng được, xấu cũng xong, ăn nhằm gì đến mình? Cớ 

chi phải nhọc lòng? Có duyên để khuyên thì khuyên người ta, khuyên người 

ta làm lành; không có duyên thì làm gương cho người ta thấy, người ta thấy 

mà  hiểu thì  họ có phước báo;  họ dẫu thấy nhưng không  hiểu thì cũng đành 

thôi.  Chẳng  cần  phải  so  lường  từng  chút!  Phật,  Bồ  Tát  thị  hiện  trong  thế 

gian, khởi tâm động niệm, nói năng, tạo tác, từng điểm, từng giọt đều nhằm 

giáo  hóa  chúng  sanh,  vì  người  khác  diễn  nói  từ  trước  đến  nay  chưa  từng 

ngưng nghỉ. 

Vì người diễn nói, “diễn” là biểu diễn, làm cho người ta thấy, “nói” 

là  thuyết  minh  cho  người  ta;  chẳng  hề  có  chút  mảy  may  danh  lợi  nào  xen 

vào đó, chẳng xen tạp một mảy nào. Vì thế, các Ngài làm nhưng không làm, 

không  làm  mà  làm,  rất  tự tại!  Xen  tạp  chính  mình  vào  đó  sẽ  phiền  lắm,  vì 

sao? Quý vị có lợi - hại, được - mất trong ấy; chỉ cần có lợi - hại, được - mất 

trong ấy. Hễ quý vị vừa khởi tâm động niệm, bèn nghĩ ngay đến lợi ích của 

chính  mình,  sẽ  thường  mắc  sai  lầm.  Người  hoàn  toàn  không  có  lợi  -  hại, 

được  -  mất  mới  có  thể  thực  sự  buông  xuống  được,  hết  thảy  thân  tâm,  thế 

gian đều buông xuống, tâm được giải thoát, trí huệ mở mang. Trừ điều này 

ra,  không  được  xen  tạp  niệm  gì,  bất  luận  niệm  gì  xen  tạp  trong  đó  cũng 

không  được.  Đúng  là  chẳng  dung  một  hào,  một  phân  bất  tịnh  nào  xen  tạp! 

Chẳng dung  một hào, một phân bất thiện nào xen tạp! Tâm phải thuần tịnh, 

thuần thiện. 

“Định”  là  nhiếp  tâm,  thâu  tâm.  Mạnh  phu  tử  nói  rất  hay:  “Học  vấn  chi 

 đạo vô tha, cẩu kỳ phóng tâm nhi dĩ” (Đạo học vấn không có gì khác, cốt sao 

thâu hồi cái tâm đã buông lung mà thôi!). Đó là công phu định lực. Tâm ta 

chẳng  còn  hướng  ra  ngoài  nắm  níu  nữa,  chẳng  những  không  nắm  níu  pháp 

thế gian, mà Phật pháp cũng chẳng nắm níu thì tâm quý vị thực sự định! Ấn 

Quang đại sư cả đời dạy chúng ta phương pháp này, chính là như trong kinh 

Đại  Tập đức Thế  Tôn đã  gọi  Trì Danh Niệm  Phật  là  “vô thượng thâm diệu 

 Thiền” . Thiền Định sâu  mầu vô thượng chính là Niệm Phật! Nhiếp tâm nơi 

Phật hiệu, trừ một câu Phật hiệu ra, niệm gì trong tâm cũng không có. Đó là 

Định Căn. Định ấy  là Niệm Phật  Tam Muội, Niệm  Phật Tam Muội có Căn 

vậy! Trừ điều này ra, cái gì cũng không có. Niệm niệm tương ứng với A Di 

Đà Phật,  niệm  niệm  tương  ứng  với kinh  giáo Tịnh tông. Đó chính  là  “nhất 

 niệm tương ứng nhất niệm Phật, niệm niệm tương ứng niệm niệm Phật”.  

Huệ Căn: Trí huệ quán chiếu, soi thấy chân tướng của hết thảy pháp thế 

gian, xuất thế gian. Quý vị có Huệ Căn, có căn thì khá lắm! Quý vị chẳng bị 

dao động, tự mình chân bước vững vàng, như như bất động, thực hiện xong 

việc  tự  độ,  lại  còn  nghĩ  giúp  cho  người  khác  được  đắc  lực.  Ngũ  Căn  tăng 

trưởng bèn đắc lực. Nói tới Lực thì thật ra chính mình phải có Căn càng sâu 

thì  mới có thể giúp người khác phá trừ nghi hoặc, giúp người khác kiến lập 

Ngũ Căn. Nay đã hết giờ rồi! 



* 

Chư vị đồng học! 

Xin tiếp về phần Ngũ Lực. Lực là đoạn nghi, thành tựu phẩm đức. Danh 

tướng  của  Ngũ  Lực  hoàn  toàn  giống  với  Ngũ  Căn:  Tín,  Tấn,  Niệm,  Định, 

Huệ. Ngũ Lực là sự tăng trưởng của Ngũ Căn. Đạo lý này đối với chúng ta 

không  khó  hiểu.  Cái  được  Huệ  Căn  tăng  trưởng  quan  trọng  nhất  là  trí  huệ, 

sau khi Huệ Căn tăng trưởng, Ngũ Căn sẽ có sức mạnh; giống như thực vật, 

nó có rễ rồi, từ rễ dần dần tăng trưởng trở thành mầm cây. Mầm cây lại dần 

dần  tăng  trưởng  trở  thành  cây  lớn,  nó  có  sức  như  vậy,  chịu  đựng  được  gió 

thổi, mưa dập vì đã trưởng thành rồi. 

Tín  Căn  tăng  trưởng  bèn  phá  được  nghi  hoặc;  quyết  định  chẳng  nghi 

hoặc  đối  với chánh pháp, chánh tri kiến.  Bởi thế,  nó có thể phá được  nghi, 

phân  biệt  tà  tri  tà  kiến;  nó  có  năng  lực  như  thế,  tất  nhiên  có  thể  làm  cho 

phiền  não  nhẹ  đi.  Chúng  sanh  trong  thế  gian  phiền  não  tập  khí  nặng  nề, 

chẳng  tin  tưởng  chánh  pháp,  chẳng  tin  vào  giáo  huấn  của  thánh  hiền.  Nếu 

chúng  ta  có  lòng  tin  sâu  xa  chẳng  nghi  đối  với  chánh  pháp,  đạo  đức,  tánh 

đức  và  giáo  huấn  của  thánh  hiền  thì  phiền  não  đã  giảm  quá  nửa!  Điều  tốt 

nhất  đối  với  chính  mình,  như  tôi  thường  hay  nói,  là  con  người  chẳng  thể 

không già, nhưng người có tín tâm kiên định sẽ lão hóa khá chậm chạp, đấy 

là  đạo  lý  nhất  định.  Vì  sao?  Kẻ  ấy  sống  cuộc  đời  sung  sướng,  có  phương 

hướng, có  mục  tiêu, chẳng  mê  hoặc chút  nào,  mỗi  ngày có tiến bộ, thường 

sanh tâm hoan hỷ! Cuộc đời người ấy rất sung mãn, rất khoái lạc, đều là do 

từ trong tâm phát sanh. Tín tâm có sức mạnh như vậy. 

Tinh  Tấn  có  sức  mạnh,  chẳng  lười  nhác.  Quý  vị  phải  biết  lười  nhác 

chính là phiền não nghiêm trọng; trong Lục Ba La Mật của Bồ Tát, Tinh Tấn 

đối trị  giải đãi. Nếu  một con  người chẳng  giải đãi, bất  luận  làm chuyện  gì, 

dù  pháp  thế  gian  hay  xuất  thế  gian,  chẳng  lẽ  nào  không  thành  tựu.  Vì  sao 

chẳng  thành  tựu?  Vì  sao  thất  bại?  Vì  giải  đãi!  Lúc  vừa  mới  làm,  tinh  thần 

đầy đủ trăm phần; làm được ít lâu bèn giải đãi, chẳng thể duy trì được, chẳng 

có  tâm  thường  hằng.  Đấy  là  nguyên  nhân  thứ  nhất  khiến  cho  rất  nhiều  sự 

nghiệp thế gian hay xuất thế gian chẳng thể thành tựu, không có cách gì gìn 

giữ  được!  Học  Phật  cũng  chẳng  phải  là  ngoại  lệ,  cổ  đức  chẳng  thường 

nói:  “Học  Phật  nhất  niên,  Phật  tại  nhãn  tiền”  (Học  Phật  một  năm,  Phật 

ngay trước mặt) đó ư? Vừa mới học Phật, bèn nhiệt tâm, bèn chân thành như 

thế,  quý  vị  phải  gìn  giữ,  cổ  nhân  nói  “thành  Phật  hữu  dư” (thành  Phật  có 

thừa), [nghĩa là] người giữ được cái tâm ban đầu thành Phật cả đống.  “Học 

 Phật lưỡng niên,  Phật tại thiên biên”  (Học Phật  hai  năm, Phật ở trên trời), 

cái  tâm  kiền  thành,  cái  tâm  tinh  tấn  đã  suy  thoái  rồi.  “Học  Phật  tam  niên, 

 Phật hóa vân yên”  (Học Phật ba năm, Phật hóa thành mây khói), không còn 

nữa!  Học  Phật  bèn  biến  thành  một  con  cáo  già,  vậy  thì  sao  vẫn  phải  học 

Phật? 

Học  Phật  có  lợi  cho  chính  mình,  chẳng  nghĩ  đến  Phật,  chẳng  nghĩ  đến 

chúng  sanh,  chỉ  nghĩ  đến  mình,  vì  có  lợi  cho  mình,  giương  chiêu  bài  nhà 

Phật,  lợi dụng chiêu bài  nhà  Phật để  lừa bịp,  mưu cầu danh  văn,  lợi dưỡng 

cho chính mình, hòng hưởng thụ ngũ dục, lục trần, vì những thứ đó mà thôi! 

Những  lợi  dưỡng  họ  đạt  được,  nói  trắng  ra,  chỉ  là  vì  trong  mạng  họ  có, 

nhưng tâm ấy là tâm chẳng lành, hành vi ấy chẳng phải là thiện hạnh, khiến 

cho  phước  báo  trong  mạng  họ  bị  tổn  thất  lớn  lao.  Chúng  tôi thường  nói: 

Phước báo một trăm phần trăm trong mạng rất có thể bị tổn hoại chỉ còn có 

hai mươi phần trăm hay ba mươi phần trăm  mà thôi! Tổn thất với một  mức 

độ  lớn,  tâm  hạnh  chẳng  lành  mà!  Người thành  công,  tu  hành  chứng  quả, 

chẳng có bí quyết chi khác, chỉ là giữ được cái tâm ban đầu, tinh tấn chẳng 

lùi, bèn thành công, có bí quyết gì đặc biệt đâu! 

Mỗi đồng học chúng ta bất luận tại gia hay xuất gia, hãy nghĩ lúc mình 

mới phát tâm là như thế nào, tâm hiện nay là như thế nào? Quý vị có thấy rõ 

vì sao mình chẳng tiến bộ hay không? Vì sao học nhiều năm như vậy mà đối 

với  việc  vãng  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  chẳng  có  một  chút  nào 

nắm chắc cả, vẫn cứ nửa tin nửa ngờ, biết làm sao được! Bởi thế, trong kinh 

luận, đức Phật thường nói thế pháp thiện căn (thiện căn trong lục đạo, thiện 

căn  nơi  thế  gian  pháp)  là  ba  thiện  căn,  không  ngoài  “chẳng  Tham,  chẳng 

Sân, chẳng Si”. Ba thiện căn này thành tựu hết thảy thiện pháp của thế gian. 

Nay chúng ta muốn thành một người lành trong thế gian thì quý vị phải nhớ 

kỹ lời Phật giáo huấn: Đối với hết thảy pháp thế gian và xuất thế gian chẳng 

tham,  chẳng  sân,  chẳng  si.  Thiện  căn  xuất  thế  gian  chỉ  có  một:  Tinh  Tấn! 

Tinh  Tấn  là  thiện  căn  duy  nhất  của  Bồ  Tát!  Bồ  Tát  có  thể  chứng  đắc  Vô 

Thượng  Bồ  Đề  chẳng  có  gì  khác  cả,  vĩnh  viễn  giữ  được  cái  tâm  ban  đầu 

chẳng biến đổi đó thôi! 

Chúng ta phải hiểu đạo lý này, ứng dụng vào pháp xuất thế gian sẽ thành 

Vô Thượng đạo, ứng dụng vào pháp thế gian sẽ thành tựu đại đức, đại nhân 

đại đức! Chúng ta giao thiệp cùng hết thảy chúng sanh, lúc mới tiếp xúc, đầu 

tiên đều hết sức khiêm hư, hết sức lịch sự, hết sức thân thiện, quý vị có giữ 

mãi được như vậy hay không? Nếu quý vị giữ mãi được như vậy thì chính là 

đại  nhân  đại đức. Thánh  nhân chẳng có  gì khác cả,  giao tiếp cùng  hết thảy 

chúng  sanh  dẫu  lâu  ngày  vẫn  không  thay  đổi,  không  lui  sụt.  Vì  sao?  Các 

Ngài  dùng  cái  tâm  chân  thành,  tâm  thanh  tịnh,  tâm  bình  đẳng,  tâm  chánh 

giác, tâm từ bi, vĩnh viễn chẳng biến đổi! Đối phương biến đổi là chuyện của 

đối phương, chẳng phải là chuyện của  mình. Ta chỉ  có thể  bảo đảm  chính 

mình, chứ không  bảo đảm cho 

người khác được! Ta thành tựu đức hạnh của chính mình. 

Chư Phật, Như Lai cũng chẳng thể thành tựu đức hạnh cho người khác. 

Nếu có năng lực thành tựu đức hạnh cho người khác thì hết thảy chúng sanh 

chẳng  cần  phải  tu  hành  nữa,  Phật,  Bồ  Tát  đại  từ  đại  bi  chẳng  làm  cho  hết 

thảy  chúng  sanh  đều  thành  Phật  hay  sao?  Làm  không  được!  Chúng  ta  phải 

hiểu điều này! Thành tựu đức hạnh của chính mình để giúp đỡ người khác, 

làm cho người khác thấy, người ta thấy mình cũng là phàm phu, mình thành 

tựu được thì họ cũng có thể thành tựu. Đó là biểu diễn, biểu diễn cho người 

khác xem. Nếu ta cả đời giữ vững chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh 

giác, từ bi bất biến, trong thuận cảnh chẳng có tâm tham luyến, trong nghịch 

cảnh cũng chẳng có tâm sân khuể,  nhất định phải  giữ  vững,  nhất định phải 

làm  được,  vĩnh  viễn  chẳng  lui  sụt;  đó  là  thanh  tịnh.  Tinh  tấn  có  thể  hoàn 

thành hết thảy mọi sự thế gian và xuất thế gian. 

Niệm Căn  tăng trưởng, tà  niệm chẳng sanh, từ  bản thân  mình thì  nói  là 

“tà niệm chẳng sanh”, từ hoàn cảnh thì nói “tà niệm chẳng nhập”. Chúng ta 

biết những tà tri tà kiến trong xã hội hiện thời có thể nói là tràn ngập cả thế 

gian, quý vị mỗi ngày hai mươi bốn giờ đều tiếp xúc với những tà tri tà kiến 

được truyền bá trong thế gian. Nếu Niệm Căn của quý vị hữu lực thì tà tri tà 

kiến  chẳng  thể  ảnh  hưởng  quý  vị.  Dù  quý  vị  mắt  thấy,  tai  nghe,  tiếp  xúc, 

cũng  không  bị  ảnh  hưởng  tí  nào!  Giống  như  các  đại  đức  trong  Tông  Môn 

thường  nói:  “Bách  hoa  tùng  trung  quá,  phiến  diệp  bất  triêm  thân”  (Qua 

rừng trăm hoa nở, mảnh lá chẳng dính thân). Vì sao vậy? Vì Niệm hữu lực! 

Có thể thành tựu hết thảy công đức chánh niệm thế gian và xuất thế gian. 

Định  Căn  tăng  trưởng,  trong  tâm  có  chủ  tể,  quyết  định  chẳng  bị  dao 

động. Nhìn trên mặt hình tướng, tối thiểu là như tiên sinh Liễu Phàm và hòa 

thượng Vân Cốc cùng ở trong Thiền Đường không khác gì nhau, ba ngày ba 

đêm  không  có  vọng  niệm.  Người  niệm  Phật  định  lực  hiện  tiền,  tối  thiểu  là 

công phu thành phiến, công phu thành phiến là Niệm Phật tam-muội, đã đạt 

được Niệm Phật tam-muội! Niệm Phật tam-muội là gì? Trong hết thảy thời, 

hết thảy nơi, trong tâm niệm của quý vị đều là A Di Đà Phật; ngoại trừ A Di 

Đà  Phật  ra,  quyết  định  chẳng  có  một  tạp  niệm  nào,  đó  là  Niệm  Phật  tam-

muội! Ngoại trừ một câu A Di Đà Phật ra, nếu vẫn còn ý niệm nào khác thì 

công phu chưa  thành phiến.  Bởi thế,  nhất  định phải  nhớ kỹ,  phải chịu thừa 

nhận  mình là kẻ sơ học. Con người quý nhất là tự biết rõ mình, quý nhất là 

tự  mình  hiểu  mình,  tự  mình  hiểu  bản  thân  là  hạng  người  nào:  Ta  là  phàm 

phu, chẳng phải là thánh nhân, ta là 

sơ học, chẳng phải tu thuần thục. 

Phàm phu sơ học thì quan trọng nhất là thâm nhập một môn, trường thời 

huân tu. Tam Tự Kinh nói:  “Giáo chi đạo, quý dĩ chuyên”  (đạo dạy dỗ, quý 

nơi  chuyên  tinh).  Thế  nào  là  chuyên?  “Thâm  nhập  một  môn,  trường  thời 

 huân tu”  là chuyên đấy!  Chẳng được tham  quá  nhiều, chẳng được quá tạp! 

Quá tạp, quá nhiều là tạp tu, loạn tu; ta đã là phàm phu lại còn sơ học, làm 

sao  thành  tựu  được?  Bởi  thế,  nếu  quý  vị  chú  tâm  suy  nghĩ  [sẽ  thấy]  bao 

nhiêu năm qua, ta đã lãng phí ngần ấy thời gian, thật đáng tiếc quá! Nếu chịu 

chuyên  tu,  chịu  buông  xuống  vạn  duyên,  dẫu  trong  nhà  Phật  có  kinh  giáo 

nào  đi  nữa  cũng  đều  chẳng  động  tâm.  Ba  năm  khéo  công  phu  sẽ  đắc  nhất 

tâm  bất  loạn;  công  phu  kém  hơn  một  chút  là  công  phu  thành  phiến.  Công 

phu thành phiến sẽ có năng lực sanh vào Phàm Thánh Đồng Cư độ, muốn đi 

lúc  nào  là  đi,  rất  tự  tại  vậy!  Nếu  đắc  Sự  nhất  tâm  bất  loạn  sẽ  sanh  vào 

Phương Tiện Hữu Dư độ. Công phu thành phiến đã có thể sanh tử tự tại thì 

Sự nhất tâm bất loạn chẳng cần phải nói nữa! 

Vì sao chúng ta chẳng đạt được mức độ ấy? Là vì cái gì cũng muốn học, 

cái gì cũng thích hết, rốt cuộc cái gì cũng chẳng thể thành tựu. Sai lầm rồi, 

lầm  quá đỗi  rồi! Phàm  những ai thành công  nơi pháp thế  gian  hay  xuất thế 

gian chẳng có bí quyết nào khác để thành công cả, chỉ chuyên nhất mà thôi! 

Toàn bộ tinh thần, ý chí, thời gian đều tập trung, sẽ thành tựu được việc ấy. 

Quý vị thấy rất nhiều các chủ nhân đại xí nghiệp, dẫu các hạng mục trong xí 

nghiệp của họ rất nhiều, nhưng nếu hỏi họ, sẽ thấy thoạt đầu chỉ là một dạng, 

một  thứ,  chuyên  môn  kinh  doanh  một  thứ.  Thành  công  rồi,  sau  khi  thành 

công  mới có tài  lực, có thừa  lực  lượng  bèn kinh doanh thêm  thứ khác, dần 

dần  mới  có  thể  phát  triển  đến  mấy  chục  thứ.  Sanh  từ  một  căn  bản,  chẳng 

phải  là  vừa  thoạt đầu đã có được bao  nhiêu thứ như thế. Có  nhiều thứ  như 

thế chắc chắn thất bại, chúng ta phải thấy rõ như vậy! 

Có người không hiểu, tính gom tiền vốn bỏ vào nhiều ngành để kiếm lời, 

làm  chưa  được  mấy  năm  công  ty  phải  đóng  cửa.  Do  nguyên  nhân  nào? 

Chẳng có căn bản. Rất nhiều người chẳng hiểu đạo lý này! Quý vị cứ chú ý 

quan sát  một đại xí nghiệp gia thực sự hay một tay công thương nghiệp lão 

luyện,  quý  vị  sẽ  thấy  họ  rất  có  căn  bản.  Nếu  chúng  ta  chú  tâm  quan  sát  về 

mặt  xuất  thế  pháp,  sẽ  thấy  chư  Phật,  Bồ  Tát  học  rộng  nghe  nhiều,  điều  gì 

cũng thông đạt là vì có cơ sở, tuyệt đối chẳng phải là vừa bắt đầu đã học quá 

nhiều  thứ.  Chẳng  phải  vậy,  họ  có  căn  bản.  Sau  đấy,  học  rộng  nghe  nhiều, 

vẫn là do căn bản ấy sanh trưởng. Dẫu căn bản khác nhau, mỗi cá nhân học 

một pháp môn bất đồng, nhưng không hề chi, pháp môn bình đẳng, không có 

cao hay thấp, quý vị phải hiểu đạo lý này. 

Biết  đạo  lý  này  thì  cái  tâm  tham  luyến,  cái  tâm  hâm  mộ  sẽ  chẳng  sanh 

khởi.  Nếu  chúng  ta  không  chuyên  học  một  môn,  cứ  mãi  mãi  hâm  mộ  rất 

nhiều  pháp  môn,  kết  quả  cuối  cùng  là  môn  gì  cũng  chẳng  thành.  Phải  chết 

chặt một môn! Chết tươi lòng mong ngóng, khiêm hư sát đất! Sau khi thành 

một  môn  rồi,  một  môn  thông  thì  hết  thảy  các  môn  đều  thông.  Một  kinh 

thông thì hết thảy các kinh đều thông! Một pháp môn thông, tất cả hết thảy 

pháp môn đều thông. Tiêu chuẩn của “thông” là gì? Là minh tâm kiến tánh. 

Mỗi một pháp môn đều có thể giúp quý vị minh tâm kiến tánh, bởi vậy, pháp 

môn  bình  đẳng,  không  có  cao  -  thấp.  Quý  vị  phải  thâm  nhập,  không  thâm 

nhập sẽ chẳng kiến tánh. Cổ nhân cầu học cũng tốt đẹp, tu đạo cũng tốt đẹp, 

chưa  đạt  đến  cảnh  giới  kiến  tánh  thì  nhất  định  chẳng  lạm  tu  pháp  môn  thứ 

hai, quý vị phải liên tục nỗ lực, không ngừng ra sức. 

Trong phương diện  Trợ Đạo, thầy dạy, đồng  học,  hoàn cảnh tu  học đều 

là duyên trợ đạo. Đức Phật giảng rất rõ bốn thứ duyên: Thân nhân duyên, sở 

duyên  duyên,  vô  gián  duyên,  tăng  thượng  duyên.  Trợ  Đạo là  tăng  thượng 

duyên.  Tăng  thượng  duyên  cũng  rất  quan  trọng,  quý  vị  phải  tin  tưởng  thầy 

dạy, phải tin vào đồng tham đạo hữu, trong nhà Phật còn gồm cả “hộ pháp”, 

đều là trợ đạo. Những vị hộ pháp dùng tài lực, vật lực giúp đỡ quý vị, khiến 

cho  quý  vị  sống  an  định,  thân  tâm  an  ổn.  Trong  kinh,  đức  Phật  thường 

nói:  “Pháp luân vị chuyển, thực luân tiên” (Pháp luân chưa chuyển, bánh xe 

ăn đã xoay trước). Nếu cuộc sống quý vị chẳng an định, làm sao quý vị yên 

lòng tu tập đạo? Giúp cho quý vị thân tâm an định, đó là hộ pháp. Hộ pháp 

có đại ân, nội hộ có đại đức, khiến quý vị thân tâm an ổn, vô ưu, vô lự, một 

lòng tu đạo dễ dàng thành tựu. 

Điều  cuối  cùng  là  Huệ  Lực,  Huệ  Căn  tăng  trưởng,  trí  huệ  hiện  tiền,  có 

năng lực phân biệt chân - vọng, có năng lực phân biệt thị - phi, thiện - ác, lợi 

- hại. Những điều  này bày  ra trước  mắt  rõ ràng, rành  rẽ,  minh bạch, không 

mê hoặc chút nào. Tư tưởng kiến giải thuần chánh, ngôn ngữ, hành vi thuần 

chánh, đoạn nghi, thành tựu đức hạnh, thành tựu đại đức đại năng của chính 

mình,  toàn  là  nhờ  vào  trí  huệ.  Trong  kinh  điển,  đối  với  ba  mươi  bảy  Đạo 

Phẩm,  đức  Thế Tôn khởi sự  nói từ Ngũ Căn, Ngũ  Lực, ba khoa trước  lược 

đi.  Trong chú sớ, chú  giải của Ngẫu  Ích đại sư  và  Liên  Trì đại sư, dẫu  đức 

Phật không nói, nhưng các Ngài đều nói thêm vào, có lợi rất lớn cho bọn sơ 

học chúng ta. 

Kế đó là tiểu đoạn thứ sáu:  “Thất Bồ Đề phần”.  Bồ Đề (Bodhi) là tiếng 

Phạn, phiên dịch sang nghĩa tiếng Hán là Giác. Bồ Đề có nghĩa là giác ngộ, 

bởi  thế  “còn  gọi  là  Thất  Giác  Phần”.  Giác  chứ  không  mê.  “Ư  nhất  thiết 

 pháp thiện năng giác liễu” (khéo có thể hiểu hết thảy các pháp), đấy là công 

phu!  Đối  với  những  khoa  mục  lớn,  chúng  tôi  đều  dùng  phương  pháp  giới 

thiệu đơn giản để nhắc nhở quý vị: Tứ Niệm Xứ là thấy thấu suốt, trước tiên 

là  phải  thấy  thấu  suốt.  Tứ  Như  Ý  Túc  là  buông  xuống,  quý  vị  phải  buông 

xuống được. Khi tôi vào cửa Phật, thân cận vị xuất gia thứ nhất, vị thứ nhất 

ấy dạy tôi  “khán đắc phá, phóng đắc hạ” (thấy cho thấu suốt, buông xuống 

được).  Thất  Bồ  Đề  Phần  là  công  phu  chân  chánh,  bảy  thứ  này  đều  là  giác 

ngộ  chân  chánh,  “Huệ  Lực  sở  phát,  vô  lậu  chánh  trí”  (do  Huệ  Lực  phát 

sanh, là chánh trí vô lậu). Ngũ Căn, Ngũ Lực, Thất Bồ Đề Phần do đâu mà 

có?  Do  Huệ  Lực  mà  có;  Thất  Bồ  Đề  Phần  cũng  phải  nương  vào  Huệ  Lực. 

Nếu Huệ Quán vô lực, nhờ vào đâu mà giác được? 

Tiếp đây sẽ giảng bảy hạng mục. Cả bảy hạng mục này đều là giác ngộ, 

trong Phật pháp gọi giác ngộ là Bồ Đề. 

Thứ  nhất  là  trạch  pháp  (chọn  lựa  pháp);  tức  Trạch  Pháp  Giác  Phần. 

Trạch pháp là  “thiện biệt”  (khéo phân biệt), “biệt” (別) là phân biệt. Quý vị 

khéo có thể phân biệt chân - vọng, tà - chánh, đúng - sai, thiện - ác, chẳng 

lấy pháp hư ngụy. Đó gọi là Trạch Pháp Giác Chi (ở đây gọi là Giác Phần). 

Người học Phật hoặc cầu học trong thế gian, tu đạo - đạo có thế gian đạo và 

xuất thế đạo. Thế gian đạo có thiên đạo, tiên đạo; xuất thế gian đạo có Thanh 

Văn đạo, Duyên Giác đạo, Bồ Tát đạo, quý vị phải biết chọn lựa. Tiêu chuẩn 

chọn lựa phải dựa vào lý, tức chánh lý. Lại phải dựa vào sự, sự là gì? Sự là 

những điều kiện bản thân ta sẵn có. Chánh pháp không phải chỉ có một loại, 

trong  Đại  Thừa  Phật  pháp  thường  nói  là  vô  lượng  pháp  môn,  trong  Tứ 

Hoằng  Thệ Nguyện có câu “pháp môn vô lượng thệ nguyện học” , vô  lượng 

pháp  môn đều  là chánh pháp. Với  những  điều kiện sẵn có của chúng  ta thì 

trong vô lượng pháp môn, hoặc nói là tám vạn bốn ngàn pháp môn, ta có thể 

học được pháp nào? 

Tôi  đã  thưa  cùng  quý  vị  đồng  tu  rất  nhiều  lần,  trong  những  buổi  giảng 

cũng đã nói rất nhiều. Tôi thích học kinh giáo, tôi thích thâm nhập một môn, 

tôi có nguyện vọng học đòi tổ sư đại đức; tôi nhớ hình như Đạo Xước đại sư 

một đời giảng Quán Kinh hơn hai trăm lần. Ngài không giảng kinh nào khác, 

chỉ giảng một loại, cũng giống như những vị thiện tri thức trong năm mươi 

ba lần tham học của Thiện Tài đồng tử: “Pháp môn vô lượng vô biên, tôi chỉ 

hiểu một môn, anh đến đây thì tôi có thể nói cho anh nghe [môn này]. Giảng 

xong, nếu anh muốn nghe pháp khác thì hãy đến chỗ vị thiện tri thức khác. 

Những  vị  đó  biết  nhiều  hơn  tôi,  tôi  chẳng  bằng  các  vị  đó.  Thành  tựu  một 

môn thôi!” 

Năm mươi ba lần tham học, năm mươi ba vị thiện tri thức, mỗi vị đều là 

“thâm  nhập  một  môn”,  đều  không  có  pháp  môn  thứ  hai.  Vì  thế,  Thiện  Tài 

tham  học: “Anh  đến đây, tôi đem  pháp  do chính  mình  tu bảo cho anh biết. 

Nếu  anh  muốn  học  rộng,  nghe  nhiều,  tôi  giới  thiệu  anh  đến  chỗ  khác”.  Tự 

mình khiêm  hư,  tán  thán  người  khác.  Đấy  đều  là  thị  hiện  để  dạy  chúng  ta! 

Căn  bệnh  lớn  của  chúng  ta  là  “khen  mình,  chê  người”,  tự  cho  mình  là  phi 

phàm,  coi  rẻ  người  khác.  Sai  rồi,  sai  lầm  quá  đỗi  rồi!  Chẳng  biết  hết  thảy 

chúng sanh vốn sẵn là Phật, hết thảy chúng sanh là cha mẹ trong quá khứ, là 

chư Phật trong vị lai, chẳng biết gì cả! Cuồng vọng tự đại. Bởi thế, trên con 

đường Bồ Đề, quý vị đi rất khổ sở, đi chẳng thành công dường ấy. Thường 

là  nửa  đường  ngã  lòng,  thất  bại  hoàn  toàn,  chẳng  phải  là  không  có  nguyên 

nhân: Tâm tư thái độ tu học của quý vị đã sai bét rồi! 

Nói thật ra, cội rễ là do chẳng biết hiếu thuận đối với cha mẹ, chẳng biết 

tôn kính sư trưởng, đã hư từ căn bản! Đạo Nho của Trung Quốc và đạo Phật 

đều kiến lập trên cơ sở Hiếu đạo, Hiếu đạo là gốc! Sư đạo (đạo thầy trò) kiến 

lập trên cơ sở hiếu đạo. Nho là sư đạo, Phật cũng là sư đạo. Tôn sư trọng đạo 

kiến  lập  trên  cơ  sở  hiếu  thảo  với  cha  mẹ.  Nếu  ai  chẳng  hiếu  thuận  với  cha 

mẹ, chẳng hiểu đạo Hiếu, làm sao kẻ ấy tôn trọng sư trưởng cho được? Bởi 

vậy,  học  tập  không  có  căn  bản,  giống  như  cất  nhà,  xây  lầu  không  có  nền 

móng, làm sao thành công được? Trong Ngũ Căn, Ngũ Lực đã giảng ở phần 

trên, tôi đặc biệt đề xuất Tín Căn, hết sức trọng yếu! Một bề tu dần dần cho 

tăng  trưởng,  trí  huệ  bèn  mở  ra,  có  năng  lực  chọn  lựa  pháp  môn;  lúc  mình 

chưa có năng lực thì thầy thay thế mình chọn lựa. 

Pháp  môn thầy đã chọn,  mình có được thay đổi  hay không? Được chứ! 

Quý vị tu học đến một giai đoạn nào đó, nhận thấy  mình còn có thể tu một 

pháp môn khác, chính quý vị đã có năng lực chọn pháp. Nếu mình không có 

năng  lực  ấy,  thì  cứ  ngoan  ngoãn  tuân  thủ  lời  thầy  chỉ  dạy  là  an  toàn,  bảo 

đảm! Nếu quý  vị thực sự  thấy rõ các pháp bình đẳng, không có cao - thấp, 

pháp  nào  thầy  chọn  lựa  cho  ta  rất  thích  hợp  với  căn  tánh,  lại  phù  hợp  với 

trình độ của mình, mà cũng thích hợp với hoàn cảnh sinh hoạt của mình thì 

đó  là  chọn  lựa  tốt!  Chết  sạch  tấm  lòng  mong  ngóng,  chụp  giựt,  thâm  nhập 

một môn, có ai chẳng thành tựu? Đến khi chính mình thực sự thành tựu, mới 

cảm  mộ  ân  đức  thầy.  Nếu  thầy  không  răn  dạy,  nếu  thầy  không  thay  mình 

chọn lựa, làm sao ta có thể thành tựu được? 

Phương  hướng chung,  mục  tiêu  lớn của cả đời tôi  là  học  Phật. Chương 

Gia  đại  sư  thay  tôi  chọn  lựa,  Ngài  dạy  tôi  bỏ  đi  các  nghề  nghiệp  khác,  đi 

theo con đường xuất gia hoằng pháp, Chương Gia đại sư dạy tôi như vậy đó. 

Ngài đã suy nghĩ rất lâu, Ngài nói: “Bất cứ sự nghiệp nào khác đều chẳng tốt 

bằng; sự nghiệp này đối với chính mình, đối với chúng sanh là trăm điều lợi, 

chẳng có  một điều tệ”. Tôi nghe dạy xong, suy nghĩ rất lâu, quyết định tiếp 

nhận  lời  thầy  giáo  huấn.  Lúc  ấy  tôi  vẫn  đang  đi  làm,  tôi  từng  hỏi  Chương 

Gia đại sư: “Nếu con  xuất  gia thì phải tu  pháp  nào?” Đại sư bảo  tôi: “Ông 

phát tâm ấy, ông không cần phải tìm pháp sư”. Ngài dạy rất hay: “Nếu ông 

cần  tìm  một  vị  pháp  sư  thế  độ  cho  ông,  nếu  vị  ấy  không  đáp  ứng,  ông  có 

sanh  phiền  não  hay  chăng?”  Tôi  thưa  có.  Chẳng  cần  tìm  thầy,  cũng  chẳng 

cần tìm đạo tràng. Tôi hỏi làm như thế nào đây? [Ngài đáp]: “Cầu Phật, Bồ 

 Tát gia trì!”  

Rồi  Ngài  dạy  tôi:  “Nếu  tâm  ông  phát  là  chân  tâm,  nguyện  là  chân 

 nguyện, Phật, Bồ Tát sẽ thay ông an bài cả một đời, ông không cần phải lo 

 lắng chi cả, đến khi duyên thành thục, ông sẽ biết ngay!”  Đấy là chuyện tốt, 

tôi  cảm  ơn  thầy.  Một  đời  chịu  ân  huệ  của  thầy!  Đúng  là  chuyện  gì  cũng 

chẳng  bận  lòng,  một  đời  tùy  duyên,  chẳng  phan  duyên.  Độ  mấy  năm  sau, 

quả  nhiên có  một  vị sư phụ  xuất gia đến tìm tôi,  mời tôi  xuất  gia. Thọ  giới 

cũng  như  thế.  Khai  giới  rồi,  tôi  rất  muốn  đến  thọ  giới,  nhưng  không  có 

duyên  phận.  Lúc  đó,  lại  có  người  đến  mời  tôi  đi  thọ  giới.  Lúc  đó  thọ  giới 

phải đóng lệ phí, khi tôi mới xuất gia cũng chẳng có cúng dường, khoản tiền 

chi phí ấy rất lớn, kiếm chẳng ra. Có người đã chuẩn bị đầy đủ mọi khoản lệ 

phí thọ giới đưa cho tôi, bảo tôi đi thọ giới, duyên chín muồi vậy! Cả đời bị 

động, chưa  hề chủ động, bất luận đến địa  phương  nào cũng đều là bị động, 

tùy duyên, chẳng phan duyên, không có vọng tưởng, cuộc sống quá sướng! 

Rất là khoái lạc, rất tự tại, thầy dạy tôi như vậy đó! 

Nếu  quý  vị  chẳng  tin  tưởng  thầy  thì  không  có  cách  nào  hết!  Tự  mình 

hằng  ngày  khởi  vọng tưởng, cuộc sống ấy chắc chắn chẳng sung sướng, tự 

tại như tôi đang được hưởng. Vì thế, tôi thường rất cảm thán nói: “Người thế 

gian hiện thời chẳng nghe lời người xưa, chịu đựng thiệt thòi trước mắt”. Tôi 

được hưởng một chút tiện nghi là nhờ tin tưởng thầy, tôi rất nghe lời. Những 

vị thầy tôi được thân cận đúng là chân thiện tri thức, thực sự có đức hạnh, có 

trí huệ, có học vấn, có tu dưỡng. Cả đời tôi có ba vị thầy, mọi người đều biết 

cả, vị tại  gia  là tiên sinh Phương  Đông Mỹ,  những  vị dạy tôi Phật pháp thì 

thứ nhất là Chương Gia đại sư, vị thứ hai là lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam. Tôi học 

với  Chương  Gia  đại  sư  ba  năm,  học  với  Lý  lão  cư  sĩ  mười  năm.  Cả  đời 

chẳng trái nghịch lời thầy dạy dỗ, những gì thầy dạy tôi đều tốt lành, đều có 

đạo lý, quyết định chẳng phải là ác pháp, hoàn toàn đúng với kinh giáo. Bởi 

thế,  tự  bản  thân  chúng  tôi  không  có  năng  lực  chọn  lựa  pháp  (trạch  pháp), 

thầy vì tôi chọn lựa pháp môn Tịnh Độ. 

Sau này, tôi đọc kinh Đại Tập, thấy Thích Ca Mâu Ni Phật khuyên dạy 

chúng sanh đời Mạt Pháp chọn lựa pháp môn này. Đức Phật dạy trong thời 

kỳ Chánh Pháp, Giới Luật thành tựu; thời kỳ Tượng Pháp, Thiền Định thành 

tựu; thời kỳ Mạt Pháp, Tịnh Độ thành tựu. Chúng ta chọn lựa pháp môn này 

đúng  với  ý  Phật,  rất  khế  hợp  căn  tánh  của  chính  mình.  Tôi  tự  chọn  Di  Đà 

Kinh  Yếu  Giải  vì  nó  khế  hợp  với  căn  tánh  của  mình  nhất.  Trước  kia,  ở 

Dallas có một vị đồng học hỏi tôi: 

-  Đại  Tạng  kinh  nhiều  như  vậy,  nếu  chỉ  cho  phép  thầy  chọn  một  môn, 

thầy chọn môn nào? 

- Tôi chọn A Di Đà kinh, nhưng trong những chú giải kinh A Di Đà, tôi 

chọn sách Yếu Giải. 

Tôi  nhớ  đã  giảng  Yếu  Giải  một  lần  ở  Gia  Châu  (California),  cư  sĩ  Lưu 

Thừa Phù ghi thành sách Di Đà Yếu Giải Thân Văn Ký. Lúc ấy, tuổi cụ đã 

rất  cao,  cụ  sống  ở  Tây  Nhã  Đồ  (Seattle).  Những  đồng  học  ở  bên  tôi  thật 

hiếm có, họ đem băng thâu âm lời giảng mỗi ngày gởi qua đó, từ băng giảng, 

cụ Lưu chép ra thành sách. 

Có  rất  nhiều  kinh  luận  được  giảng  chẳng  do  chủ  ý  của  tôi.  Vì  nguyên 

nhân gì? Trong thời đại này, pháp sư giảng kinh rất ít. Có nhiều vị đồng học 

đến  khải  thỉnh,  bất  đắc  dĩ  phải  phân  tâm  giảng  những  kinh  luận  ấy!  Nếu 

pháp sư giảng kinh nhiều, mỗi một tông phái đều có pháp sư giảng kinh thì 

quý  vị  biết  đó:  Cả  đời  tôi  chỉ  nhất  định  học  đòi  bậc  cổ  đại  đức,  một  đời 

chuyên giảng A Di Đà Kinh Yếu Giải, trở thành chuyên gia, chứ không làm 

bậc thông gia. Hiện tại thế giới to lớn như thế này, đến mỗi thành phố giảng 

một  lần,  giảng  cả  ba  trăm  năm  cũng  chưa  giảng  xong,  có  phải  là  rất  tự  tại 

hay chăng? 

Tôi  đã  thưa  cùng  thầy  Lý  chuyện  này,  thầy  cười  cười:  “Ông  rất  tự  tại, 

nhưng  những  lời sau đây rất khó  nghe: Ông chẳng thể độ chúng sanh”. Tôi 

hỏi  vì  sao?  Thầy  dạy:  “Ông  có  thấy  lúc  nào  chúng  sanh  nhờ  nghe  một  bộ 

kinh  mà  khai  ngộ,  chứng  quả  hay  chăng?”  Thực  sự  chẳng  có!  Vì  thế,  lão 

nhân  gia  dạy  thật  chánh  xác,  đúng  là  phải  giúp  đỡ  chúng  sanh,  thành  tựu 

chúng sanh, phải ở một nơi, chẳng đi cùng khắp mọi nơi được. Đấy là những 

điều thầy dạy tôi. A! Nay đã đến giờ rồi, chúng tôi giảng đến đây thôi! 



---o0o--- 

Tập 17  



Chư vị đồng học! 

Chúng ta lại xem đến phần Thất Bồ Đề Phần trong kinh. 

Trong Thất Bồ Đề phần, phần thứ nhất là Trạch Pháp: Trạch Pháp Giác 

Phần. [Sách Yếu Giải giảng]:  “Thiện biệt chân - vọng, tà - chánh, thị - phi, 

 thiện - ác, bất thủ hư ngụy pháp” (Khéo phân biệt chân - vọng, tà  - chánh, 

đúng - sai, thiện - ác, chẳng lấy pháp hư ngụy). Trong điều này, quan trọng 

nhất vẫn là dạy chúng ta phải khéo chọn lựa pháp môn. Trên thực tế, chuyện 

này chẳng dễ dàng đâu nhé! Giống như thầy lang trị bệnh, kê toa nhất định 

phải  phù  hợp  căn  bệnh.  Toa  hoàn  toàn  tương  ứng  với  bệnh  thì  uống  thuốc 

vào,  bệnh  sẽ  lành.  Muốn  hiểu  rất  rõ,  muốn  nắm  rất  chắc  căn  tánh  của  hết 

thảy chúng sanh, thì so với việc thầy lang chẩn đoán nguyên nhân gây bệnh 

càng khó  khăn  hơn rất  nhiều.  Bởi  vậy, chuyện  này  đúng  là chỉ có  Phật  với 

Phật  mới có thể  thấu  hiểu  rốt ráo;  nếu chúng sanh  gặp  được Phật  là  một  vị 

thầy thuốc tốt lành dường ấy thì không có vấn đề gì, trong kinh thường gọi 

đức  Phật  là  Đại  Y  Vương.  Ngài  có  trí  huệ  viên  mãn,  thần  thông  viên  mãn, 

đức năng viên mãn, đức Phật thấy đời đời kiếp kiếp trong quá khứ của mỗi 

cá nhân, Ngài làm được chuyện này rất tốt! 

Bởi  thế,  khi  đức  Phật  vì  chúng  sanh  thuyết  pháp,  trong  kinh  chúng  ta 

thường thấy, khi một bộ kinh chưa giảng xong, đã có khá nhiều thính chúng 

khai ngộ, chứng quả rồi. Vì sao nay chúng ta dù nghe, nhưng lại không đạt 

được  như  vậy?  Đức  Phật  biết  rõ  chuẩn  xác  căn  bệnh  của  chúng  ta,  thuyết 

pháp đúng với căn cơ. Nói trắng ra, sau khi Phật nhập diệt, đúng là hàng đệ 

tử  mỗi đời sau  kém  hẳn  đời trước. Vì sao  chư Phật, Bồ Tát chẳng đến ứng 

hóa trong thế gian? Nói đúng ra, chư Phật Bồ Tát, đúng là vẫn ứng hóa trong 

thế gian, nhưng chúng sanh căn tánh bất đồng, chẳng được như trước. Trước 

kia, chúng sanh căn tánh sâu dầy, dù đối với người, với sự, hay với vật, đều 

có  lòng  thành  kính,  hiện  thời  chẳng  được  vậy.  Ấn  Quang  đại  sư  nói  rất 

hay:  “Một  phần  thành  kính  được  một  phần  lợi  ích;  mười  phần  thành  kính 

 được mười phần lợi ích” . Hiện  nay chẳng có thành kính, dẫu cho Phật, Bồ 

Tát đến  giáo  hóa,  chúng  ta  vẫn  không  đạt  được  lợi  ích  là  vì  không  có  tâm 

cung kính! Bởi vậy, trách nhiệm hoàn toàn chính nơi bản thân chúng ta, chứ 

chẳng phải là Phật, Bồ Tát! 

Đối với Trạch Pháp, trong thời đại này chúng ta chẳng thể không lưu ý. 

Tự  mình  nhất định  phải  biết  trình  độ  của  bản  thân,  biết  căn  tánh  của  chính 

mình,  biết  hoàn  cảnh  sinh  hoạt  của  mình.  Chúng  ta  tu  tập  pháp  môn  này, 

chúng ta chiếu theo đó tu hành, trong hiện tại sẽ giảm thiểu chướng ngại đến 

mức tối thiểu, mong rằng thành tựu tu học của chúng ta càng ngày càng lớn. 

Chẳng được  nói pháp  môn  này  hay, pháp  môn  nọ  hay. Pháp  môn  nào cũng 

hay  cả,  chẳng  có  pháp  môn  nào  không  hay!  Vấn  đề  là  [pháp  môn  ấy]  có 

thích  hợp  cho  ta  tu  học,  có  thích  hợp  với  hoàn  cảnh  sinh  hoạt  hiện  tại  của 

chúng ta hay không, chuyện đó mới rất quan trọng! 

Tự chúng ta không có năng lực tuyển chọn, Phật, Bồ Tát, tổ sư đại đức 

đã ban cho chúng ta rất nhiều tài liệu tham khảo. Thích Ca Mâu Ni Phật dạy 

chúng ta chọn lấy pháp môn Tịnh Độ trong thời kỳ Mạt Pháp; chúng ta hiện 

đang sống trong thời kỳ Mạt Pháp. Kinh luận Tịnh Độ ít nhất, kể cả những 

kinh  do  các  tổ  sư  cận  đại  thêm  vào,  tổng  cộng  chỉ  có  năm  kinh  một  luận. 

Năm kinh một luận ấy thứ nào hợp với chúng ta, chỉ chọn lấy một loại là đủ. 

Tu học một thứ có thành tựu thì sẽ đạt được pháp ích (lợi ích nơi pháp). Nếu 

vẫn  còn  có  sức  thì  lại  học  thêm  một  thứ,  hai  thứ  nữa,  chẳng  được  lan  man 

quá  nhiều.  Lan  man  quá  nhiều  thì  tinh  thần,  tâm  lực  của  chúng  ta  bị  phân 

tán, rất khó thể thành tựu! 

Ở đây, câu cuối cùng rất trọng yếu:  “Bất thủ hư ngụy pháp” (Chẳng lấy 

pháp hư ngụy). Trong những pháp hư ngụy, đặc biệt là tà tri trà kiến, chẳng 

phải là chánh pháp. Chúng ta phải phân biệt chuyện này cho rõ ràng! Trong 

pháp môn Tịnh Độ, hai năm gần đây nhất, có rất nhiều người phản đối bản 

hội tập, chê bản hội tập là ngụy kinh, những lời lẽ ấy đúng là khiến những vị 

thông  hiểu  phải  phì  cười.  Thế  nào  là  ngụy  kinh?  Ngụy  kinh  là  kinh  do  tự 

mình bịa  đặt  ra,  ngụy  tạo!  Bản  hội  tập  này  không  ngụy  tạo,  từng  chữ từng 

câu đều có căn cứ, đều do chính  Phật  nói, sao gọi  là  ngụy kinh được? Nếu 

bảo  những  bản  hội  tập  đều  là  ngụy  tạo  thì  ngụy  kinh  quá  nhiều.  Hiện  tại, 

những sám nghi (nghi thức bái sám) trong tất cả đạo tràng, cho đến khóa bản 

để tụng trong khóa lễ sáng tối đều là những bản hội tập, vậy thì toàn bộ đều 

ngụy  kinh.  Vậy  thì  những  gì  Phật  pháp  thực  hành  trong  hơn  hai  ngàn  năm 

đều là tầm bậy ư? Có đạo lý ấy hay chăng? Chẳng thể nói tùy tiện như vậy 

được! Nói năng là cả một môn học vấn lớn. 

Trong nền giáo dục của Khổng lão phu tử, ngôn ngữ là khoa thứ hai, 

đức hạnh là khoa thứ nhất. Do đây biết rằng: Ngôn ngữ được coi là rất quan 

trọng. Cát - hung, họa - phước, ngôn ngữ chiếm quá nửa. Thiện ngôn, thiện 

hạnh công đức  vô  lượng. Nếu  như vọng  ngữ, nói  đôi chiều, tội  lỗi  vô biên, 

chẳng thể không cẩn thận, chẳng thể không biết. Nếu nói bản hội tập là ngụy 

kinh, chính là nhục mạ toàn bộ tổ sư đại đức trong quá khứ! Bản hội tập kinh 

Vô Lượng Thọ của ông Vương Long Thư được xếp vào Càn Long Đại Tạng 

Kinh. Trong quá khứ, những kinh điển được xếp vào Kinh Tạng, phải được 

tất cả cao tăng đại đức đương thời thẩm tra, xem xét, công nhận là không sai 

sót mới được đưa vào Kinh Tạng. Những ý kiến thẩm sát được gởi lên hoàng 

đế,  hoàng  đế  phê  chuẩn  nhập  tạng.  Bởi  thế,  “được  nhập  tạng”  (được  đưa 

vào Đại Tạng Kinh) là tiêu chuẩn tuyệt đối, ngụy kinh làm sao đưa vào Tạng 

được? 

Nói đây  là  ngụy kinh,  không phải  là  nhục  mạ toàn bộ cao tăng  đại đức 

[đã  tham  gia]  thẩm  sát  hay  sao?  Đúng  là  một  mẻ  lưới  bao  trùm  hết.  Giống 

như cho rằng hiểu Phật pháp chỉ có một mình anh thôi, ngoại trừ anh ra, mắt 

tổ  sư  đại  đức  đều  mù  hết.  Quý  vị  phải  biết  tội  đó  rất  nghiêm  trọng!  Chẳng 

biết  nhân  quả  đáng  sợ;  Phật,  Bồ  Tát  tha  thứ  cho  quý  vị,  nhưng  nhân  quả 

chẳng  tha  đâu!  Phật,  Bồ  Tát  từ  bi,  “tiên  nhân  vô  tri,  bất  thức  đạo  đức,  vô 

 hữu  ngữ  giả,  thù  vô  quái  dã” (người  đời  trước  không  biết,  chẳng  biết  đạo 

đức, chưa từng  nói  đến, chẳng có  lạ  gì). Người thực sự có  học  vấn, có đức 

hạnh  nghe  đến  những  lời  đó,  trông  thấy  chuyện  như  vậy,  chỉ  cảm  thán  mà 

thôi. Đáng tiếc anh chưa được thân cận thiện tri thức chân chánh, không ai 

dạy cho anh, đúng là tự mình nhìn lầm, chứ người khác không lầm. Chuyện 

này rốt cuộc ai đúng ai sai, tự có người đời sau phân định, chẳng phải trong 

đương thời mà lịch sử sẽ phán xét. 

Điều  thứ  hai  trong  Thất  Bồ  Đề  Phần  là:  “Tinh  tấn,  thường  cần  ư  chân 

 chánh, bất thủ vô ích khổ hạnh” (Tinh tấn là thường siêng năng chân chánh, 

chẳng giữ lấy khổ hạnh vô ích). Cả bảy điều đều dựa trên Huệ Căn, Huệ Lực 

trong Ngũ Căn, Ngũ Lực, trí huệ hiện tiền; nhưng quý vị phải hiểu Ngũ Căn, 

Ngũ  Lực  dựa  vào  đâu?  Dựa  vào  Tứ  Niệm  Xứ,  Tứ  Chánh  Cần,  Tứ  Như  Ý 

Túc ở trước đó. Ba mươi bảy Đạo Phẩm có thứ tự, nếu không có khoa trước, 

chắc chắn chẳng có khoa sau. Nay chúng ta không có năng lực chọn lựa, vì 

sao?  Không  có  trí  huệ!  Vì  sao  không  có  trí  huệ?  Không  tu  Ngũ  Căn,  Ngũ 

Lực. Vì sao chẳng thể tu thành công Ngũ Căn, Ngũ Lực? Đều vì chẳng dốc 

sức nơi Tứ Niệm Xứ, Tứ Chánh Cần, Tứ Như Ý Túc ở phần trên; chúng là 

cơ sở của những cơ sở. 

Học  nhân thời cổ, bất  luận  tại  gia  hay  xuất gia,  gặp được chân thiện tri 

thức, thầy tốt, đúng là theo thứ lớp dạy dỗ, bồi dưỡng, thành tựu. Trí huệ của 

quý vị chưa mở mang, thầy giúp đỡ. Đến khi nào chính quý vị đã mở mang 

trí  huệ, sẽ có năng  lực quyết định chọn  lựa pháp  môn.  Lúc ấy bèn tinh  tấn, 

siêng  năng chân chánh. Trong  Tịnh tông, chân chánh  là  một câu  Phật  hiệu; 

chư Phật Như Lai, cổ thánh tiên hiền dạy chúng ta phương pháp này chính là 

pháp Trì Danh Niệm Phật trong bốn cách niệm Phật. Cận đại, Ấn Quang đại 

sư cực lực đề xướng, hoằng dương, khuyên dạy chúng ta niệm Phật. 

Lão pháp sư Đế Nhàn dạy ông thợ vá nồi đừng khổ hạnh vô ích, phương 

pháp của Ngài rất hay! Một câu A Di Đà Phật ấy niệm đến khi mệt bèn nghỉ 

ngơi,  nghỉ  khỏe  rồi  lại  niệm  tiếp,  khiến  cho  thân  thể,  tinh  thần  của  quý  vị 

chẳng  hề có  mảy  may áp  lực  nào, nhưng cần phải buông  xuống  vạn duyên. 

Ta  đến  trong  thế  gian  này,  chuyện  gì  đã  qua  bèn  cho  qua  luôn,  nhất  định 

không kéo trở lại nữa, sau này ta còn có thể sống thêm được mấy năm nữa? 

Thời gian quý báu hơn bất cứ thứ gì khác, phải thực sự giác ngộ! Thân, tâm, 

thế giới, hết thảy buông xuống hết, bất cứ sự gì dù thế gian hay xuất thế gian 

đều  chẳng  ăn  nhằm  gì  đến  ta,  ta  nhất  tâm  niệm  Phật,  sống  được  một  ngày 

bèn niệm một ngày, nhất định thành công! 

Niệm Phật chẳng  thể  vãng sanh  là  vì  nguyên  nhân  nào? Vị chỉ dạy đầu 

tiên  hết  là  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát,  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát dạy  chúng  ta  phương 

pháp  “đô nhiếp lục căn, tịnh niệm tương kế” (nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm 

tiếp  nối).  Nhiếp  trọn  sáu  tâm  là  gom  cái  tâm  lại.  Đó  là  buông  xuống  vạn 

duyên!  Thâu  hồi con  mắt từ nơi Sắc  Trần  lại, thâu  hồi cái  tai từ nơi  Thanh 

Trần lại, sáu căn chớ đeo đuổi bên ngoài, thâu hồi lại, nhất tâm chuyên niệm. 

Đại Thế Chí gọi đó là  “nhiếp trọn sáu căn”,  tức là như Mạnh tử nói:  “Học 

 vấn  chi  đạo  vô  tha,  cầu  kỳ  phóng  tâm  nhi  dĩ” (Đạo  học  vấn  không  có  gì 

khác,  cốt  sao  thâu  hồi  được  cái  tâm  đã  phóng  dật  mà  thôi).  Đó  là  học  vấn 

thực  sự,  thâu  hồi  sáu  căn  lại,  chẳng  phan  duyên  nơi  cảnh  giới  lục  trần  là 

đúng. Đó gọi là “nhất tâm chuyên niệm, nhất hướng chuyên niệm”, chỉ một 

phương  hướng,  chỉ  một  mục  tiêu,  chẳng  xen  tạp!  “Bất  hoài  nghi,  bất  giáp 

 tạp,  bất  gián  đoạn”  (không  hoài  nghi,  không  xen  tạp,  không  gián  đoạn)  là 

“tịnh niệm tiếp nối”. Tịnh là không xen tạp, tiếp nối chẳng gián đoạn. 

Chín chữ  của Giác Minh Diệu Hạnh Bồ Tát đã nói có cùng một ý nghĩa 

với  lời  dạy  của  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát.  Trong  tập  sách  nhỏ  Tây  Phương  Xác 

Chỉ,  Giác  Minh  Diệu  Hạnh  Bồ  Tát  nói:  “Bất  hoài  nghi,  bất  giáp  tạp,  bất 

 gián đoạn” (Không hoài nghi, không xen tạp, không gián đoạn) rất dễ hiểu! 

Bí quyết niệm Phật là đây. Nếu thực sự làm được như thế thì gọi là chân tinh 

tấn,  vạn  người  tu  vạn  người  vãng  sanh.  Chớ  có  suy  nghĩ  bậy  bạ!  Cả  đống 

nghi vấn! Chúng tôi thường thấy các đồng tu đến hỏi, [than thở bản thân họ] 

nghiệp  chướng  sâu  nặng,  nhưng  nghiệp  chướng  nặng  nề  là  ở  chỗ  nào? 

Nghiệp chướng là như thế này đây: Lo lắng, ngờ vực quá nhiều, chẳng thật 

thà!  Tâm không  định  được!  Nếu công phu đắc  lực, chẳng  hoài  nghi, chẳng 

xen tạp, chẳng gián đoạn, người ấy tuyệt đối chẳng đến tìm tôi! Vì sao chẳng 

tìm tôi? Tôi chẳng bằng họ, họ tìm tôi để làm gì? Người ta muốn thành Phật 

ngay  lập tức, tôi tụt sau  họ,  họ tìm  những  gì ở trước chứ tìm đằng sau  làm 

gì? Họ nhất định tìm những gì cao minh hơn, chẳng thể tìm kẻ kém họ! 

Quý vị phải biết giảng kinh không bằng Niệm Phật! Niệm Phật công phu 

đắc lực đúng như lão hòa thượng Đế Nhàn nói (lão hòa thượng Đế Nhàn là 

pháp  sư  giảng  kinh),  Ngài  thấy  người  đồ  đệ  làm  thợ  vá  nồi  của  mình  vãng 

sanh,  Ngài  cảm  thán.  Ngài  nói  gì?  “Thành  tựu  của  ông  cao  hơn  phương 

 trượng  trụ  trì  các  tùng  lâm  trong  thiên  hạ  nhiều  lắm,  những  thiện  tri  thức 

 hoằng  Tông  nghiên  Giáo  (hoằng  dương  Thiền  Tông,  nghiên  cứu  Giáo  Hạ) 

 trong  thiên  hạ,  những  pháp  sư  ấy  chẳng  bằng  được  ông!”  Đúng  vậy,  nói 

không  sai,  kể  cả  chính  bản  thân  Ngài.  Người  thợ  vá  nồi  duyên  tốt,  thực  sự 

làm  được! Duyên của pháp sư  Đế Nhàn chưa được, Ngài  muốn  niệm  Phật, 

người  ta  đến  thỉnh  giáo,  người  ta  thỉnh  mình  đi  giảng  kinh,  mình  làm  cách 

nào  đây?  Người  thợ  vá  nồi  không  ai  biết  đến,  chắc  chắn  không  có  ai  tìm. 

Ông  ta  không  biết  chữ,  đó  là  duyên  thù  thắng.  Do  đây,  chúng  ta  chẳng  thể 

không hiểu rõ: Nổi danh, tiếng tăm lớn có tốt hay chăng? Không tốt đâu! 

Lúc càng nổi danh, chướng ngại càng nhiều! Người tìm đến mình nhiều 

quá, bị người ta tìm thì bận rộn, khiến cho công phu của mình bị gián đoạn, 

khiến  mình  bị  xen  tạp,  công  phu  chẳng  thuần.  Dù  có  vãng  sanh,  phẩm  vị 

cũng không cao. Nếu như quý vị thực sự hiểu được đạo lý này, quý vị có còn 

muốn tranh danh hay chăng? Tranh danh, tranh lợi chỉ khiến cho chính mình 

chuốc phiền,  những điều  này đều phải có trí huệ chân thật  mới  hiểu rõ nổi, 

không có trí huệ chân thật là không xong! Người thế gian ngỡ danh lợi là tốt, 

đối với người tu đạo, danh lợi là chướng ngại, đại chướng ngại, chướng ngại 

quý vị tinh tấn. Vì thế, phương pháp ấy của lão hòa thượng Đế Nhàn hết sức 

đáng tuân thủ. 

Trước  kia,  tôi  ở  rất  nhiều  đạo  tràng  tại  Mỹ  quốc,  tôi  đều  khuyên  mọi 

người dùng phương pháp sau đây, họ bảo tôi phương pháp này hết sức hay. 

Cùng tu  một chỗ, dẫu cùng tu chung  một chỗ  vẫn  là  mỗi  người  mỗi tu, chỉ 

có âm thanh niệm Phật, âm điệu thống nhất. Ngoài ra, đều tùy thuộc vào sự 

thuận  tiện  cho  chính  mình.  Một  Niệm  Phật  Đường  chia  thành  ba  khu  vực: 

Trong  đó  một bộ phận đối trước tượng Phật lễ Phật, đó là khu  vực  lễ  Phật. 

Hai  bên  Phật  đường,  dựa  sát  tường  là  khu  vực  tịnh  tọa.  Giữa  khu  vực  tịnh 

tọa và lễ Phật là khu vực nhiễu Phật. Anh thích nhiễu Phật thì đi nhiễu Phật 

theo  đường  đó.  Anh  nhiễu  Phật  mệt  rồi,  muốn  ngồi  xuống  nghỉ  một  chút, 

“chỉ  tịnh”  nhìn  vách,  đi  đến  bên  tường  anh  bèn  ngồi  xuống.  Chỉ  có  người 

nhiễu Phật niệm Phật ra tiếng, người tịnh tọa không niệm ra tiếng, chỉ niệm 

thầm, hoặc niệm theo lối Kim Cang Trì: Miệng động, nhưng không vang ra 

tiếng, dưỡng thần, khôi phục thể lực. Lễ Phật chẳng niệm ra tiếng, nghe âm 

thanh Phật hiệu, hoặc là cứ một câu Phật hiệu lễ một lạy, hoặc hai câu Phật 

hiệu lễ một lạy. Lễ Phật nhanh hay chậm miễn sao tiện cho chính mình. 

Phương pháp này tốt hơn bất cứ phương pháp nào khác, đúng là già trẻ 

đều thích  hợp. Người  già cả thể  lực  yếu, tốc độ lễ  Phật rất chậm,  người trẻ 

tuổi  lễ  Phật  rất  mau.  Nếu  quý  vị  muốn  gõ  dẫn  khánh,  cùng  lúc  lạy  xuống, 

cùng lúc đứng lên; có lúc người cao tuổi theo không kịp, ắt sanh phiền não. 

Bởi vậy, chúng tôi không dùng dẫn khánh, mỗi người tự lễ, hoàn toàn không 

có áp lực, hoan hỷ! Hết sức thích hợp cho xã hội hiện thời, cốt ý chẳng giữ 

những khổ hạnh vô ích. Nói thật ra, những khổ hạnh ấy đối với chúng ta vô 

ích, chúng tôi không dùng. 

Hỷ Giác Phần:  “Trụ chân pháp hỷ, bất y điên đảo chi pháp nhi hỷ” (Trụ 

vào  chân  pháp  hỷ,  chẳng  vui  theo  pháp  điên  đảo).  Chân  pháp  hỷ  thì  công 

phu tu  học đắc lực, sự  hỷ duyệt ấy từ nội  tâm  lưu  xuất;  “vui nơi pháp điên 

 đảo”  nghĩa  là  gì? Chính  là  những  gì khích động bên  ngoài! Người thế gian 

ham thích ngũ dục, lục trần, chỗ vui chơi, dạ hội trong thế gian. Lúc tôi ước 

chừng  hai  mươi  tuổi,  lúc  đó  vừa  mới  ra  trường,  từng  ở  Thượng  Hải  bốn 

tháng. Tối đến, bè bạn thường cùng nhau đi hộp đêm (nighclub) chơi, những 

hộp đêm đó là những nơi chốn “vui theo pháp điên đảo”. Những nơi ca vũ, 

những nơi hý kịch đều là  “vui do nương theo pháp điên đảo”. 

Trụ trong chân pháp hỷ, nương vào giáo huấn của thánh hiền để tu hành; 

trong tu hành có pháp hỷ, công phu đắc lực có pháp hỷ, đắc định, khai huệ. 

Nghiên  cứu  kinh  giáo  cũng  có  pháp  hỷ,  khế  nhập  cảnh  giới,  pháp  hỷ  sung 

mãn.  Thánh  hiền  thế  gian  đọc  sách  của  thánh  hiền  thế  gian  khế  nhập  cảnh 

giới,  Phu  Tử  nói  cũng  chẳng  vui  ư:  “Học  nhi  thời  tập  chi,  bất  diệc  duyệt 

 hồ?” (Học  rồi  thường  thực  hành,  cũng  chẳng  vui  ư?).  Đó  là  nương  theo 

chánh pháp mà sanh lòng hoan hỷ. Hỷ trong Thất Giác Chi chẳng phải là sự 

vui mừng thông thường, không có nghĩa như vậy. Hỷ lạc như vậy chẳng gọi 

là Giác Chi, chẳng ăn nhập, chẳng dính dáng gì tới Bồ Đề cả. Nhất định phải 

tương ứng với Giới - Định - Huệ, phải là Pháp Hỷ. 

Thứ tư là Trừ Giác Chi, Trừ (除) là đoạn trừ.  “Đoạn trừ chư kiến phiền 

 não, bất tổn chân chánh thiện căn” (Đoạn trừ các kiến phiền não, chẳng tổn 

hoại thiện căn chân chánh), phải hiểu điều này! Vừa đoạn trừ phiền não vừa 

chẳng  tổn  hoại  thiện  căn  chân  chánh  bằng  cách  nào  đây?  Chỗ  này  quý  vị 

nhất định phải hiểu. Trong kinh luận, đức Phật nói rất nhiều, chúng ta nghe 

cũng  đã  quen  tai:  “Phiền  não  tức  Bồ  Đề”.  Quý  vị  thấy  trong  Thất  Bồ  Đề 

Phần, nếu phiền não chính là Bồ Đề, phải đoạn trừ phiền não thì chẳng phải 

là  Bồ  Đề  cũng  cần  phải  đoạn  ư?  Thiện  căn  bị  tổn  thất  rồi!  “Đoạn  các  kiến 

 phiền  não” ,  các  kiến  ở  đây  là  tà  kiến,  lại  còn “chẳng  tổn  thiện  căn  chân 

 chánh”,  nghĩa  là  sao?  Chuyển  phiền  não  thành  Bồ  Đề  thì  phiền  não  không 

có nữa, phiền não biến thành Bồ Đề, duyên do là như thế. 

Chuyển như thế nào? Ở đây là giác và mê, lúc mê là phiền não, sau khi 

giác ngộ là Bồ Đề. Chúng tôi nêu thí dụ dễ hiểu nhất! Dường như trong cuộc 

đời của  mỗi  một  vị đồng  học đều  gặp phải người khác  hữu  ý  hay  vô  ý  hủy 

báng  mình,  quý  vị  nghe  xong  rất  tức  giận;  đó  là  sanh  phiền  não.  Người  ta 

hủy  báng  quý  vị,  quý  vị  tiếp  nhận.  Trong  tâm  quý  vị  sanh  sân  hận,  lại  còn 

nghĩ  cách  báo  thù,  ấy  là  sanh  phiền  não.  Nếu  quý  vị  đã  giác  ngộ,  quý  vị 

chẳng thèm để  ý. Càng  hủy  báng  nghiêm trọng, quý  vị càng  niệm  A Di Đà 

Phật,  tôi  thường  nói  quý  vị  phải  cảm  tạ  người  đó.  Vì  sao?  Người  ta  tiêu 

nghiệp chướng thay cho quý vị! Quý vị thấy đó: Phiền não chẳng có thì Bồ 

Đề  bèn  sanh  khởi!  Trong  những  thí  dụ  giống  như  vậy  đó,  thì  một  niệm  là 

giác hay mê; một niệm giác thì phiền não bèn chuyển thành Bồ Đề! 

Tai nạn nghiêm trọng nhất là như trong kinh Phật đã kể: Nhẫn Nhục tiên 

nhân gặp phải vua Ca Lợi cắt chặt thân thể. Đó là tai nạn nghiêm trọng nhất, 

đúng là oan uổng! Nhẫn Nhục tiên nhân chẳng có chút lầm lỗi gì, cớ sao vua 

Ca Lợi  lại  nổi  nóng? Vì sao  lại phát sanh  sân tâm  lớn  như thế, xử tử Nhẫn 

Nhục  tiên  nhân?  Câu  chuyện  này  được  chép  tường  tận  trong  kinh  Đại  Bát 

Niết  Bàn, kinh  Kim Cang chỉ  nhắc tới, chứ không  nói  kỹ. Vua Ca  Lợi dẫn 

theo rất nhiều đại thần văn võ và quyến thuộc trong cung đi săn, cũng đáng 

là  chuyện  rất  cao  hứng,  rất  hưng  phấn.  Những  cung  nữ được  vua  dẫn  theo 

gặp Nhẫn Nhục tiên  nhân, trông thấy  một  vị tu đạo khổ  hạnh  trong  núi,  rất 

hiếu kỳ, bèn hỏi han tiên nhân. Nhẫn Nhục tiên nhân thuyết pháp cho họ, họ 

nghe pháp hết sức hoan hỷ. Vua Ca Lợi thấy như vậy, đương nhiên [trong số 

những tùy tùng của  vua] cũng có oan  gia  đối đầu, tâu “gã  này  giả  tu  hành, 

chứ không phải thật tu, đang trêu ghẹo cung nữ”. Vua Ca Lợi nghe xong, hết 

sức giận dữ, truyền xử tử hình, xử tử bằng cách lăng trì. 

Đây  là  oan  uổng  rất  lớn,  sỉ  nhục  rất  lớn,  nhưng  Nhẫn  Nhục  tiên  nhân 

giác  chứ  không  mê,  chẳng  những  không  hận  vua,  tâm  không  oán  hận  một 

chút  nào, Nhẫn Nhục  Ba  La Mật  viên  mãn, chẳng  hề có  mảy  may tâm báo 

thù, Trì Giới Ba La Mật viên mãn, lại còn cảm tạ vua Ca Lợi, phát nguyện: 

“Trong tương lai tôi thành Phật, người thứ nhất tôi sẽ độ chính là nhà vua”. 

Đó chẳng phải là “đoạn các kiến phiền não, thành tựu Vô Thượng Bồ Đề”  ư? 

Chẳng những [thiện căn] không bị tổn, mà còn thành tựu Vô Thượng Bồ Đề! 

Chúng ta phải  nhớ kỹ,  nghịch cảnh ác duyên thường  gặp phải, khi  gặp  rồi, 

quý vị hãy nghĩ Phật, Bồ Tát thị hiện, dạy chúng ta phải xử sự trong nghịch 

cảnh, đối xử với ác duyên như thế nào, phải học theo trí huệ cao độ của Phật, 

Bồ Tát, chuyển phiền não thành Bồ Đề. 

Tiếp  đến  là  Xả  Giác  Chi.  “Xả  sở  kiến  niệm  trước  cảnh,  vĩnh  bất  truy 

 ức” (Bỏ  chấp  trước  vào  những  cảnh  đã  trông  thấy  hay  nghĩ  đến,  vĩnh  viễn 

chẳng nhớ lại) .  Giữa Xả và Trừ thì: Trừ là đối nội, bên trong ta có sân khuể, 

báo thù, thì đó là phiền não bên trong. Xả là đối với cảnh giới bên ngoài, tức 

cảnh giới ngũ dục, lục trần bên ngoài thường dụ dỗ, mê hoặc ta, ta trông thấy 

hay  nghe  thấy,  nhưng  chẳng  chấp  vào  tướng.  Đối  với  những  cảnh  giới  ấy, 

quý vị chẳng chấp tướng, cảnh nào đã qua, vĩnh viễn chớ nên hoài niệm. Cứ 

mỗi lần quý vị hoài niệm là lại gieo một chủng tử vào A Lại Da Thức, đó là 

tạo nghiệp! Khẩu không tạo, thân cũng không tạo, nhưng ý tạo nghiệp. Phải 

thường  nhớ  rằng:  “Phàm  sở  hữu  tướng,  giai  thị  hư  vọng” (Phàm  những  gì 

có  hình  tướng  đều  là  hư  vọng),  “nhất  thiết  hữu  vi  pháp,  như  mộng,  huyễn, 

 bào,  ảnh”  (hết  thảy  pháp  hữu  vi,  như  mộng,  huyễn,  bọt,  bóng);  đức  Phật 

giảng  chân  tướng  sự  thật  như thế.  Phàm  phu  rất  khó  giác  ngộ,  rất  khó  liễu 

giải.  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  giảng  kinh,  thuyết  pháp  suốt  bốn  mươi  chín 

năm,  đúng  là  thiên  ngôn  vạn  ngữ,  nhưng  Ngài  chẳng  ngừng  lập  đi  lập  lại 

những điều quan trọng nhất, chúng ta nghe đã quen tai, nhưng chẳng thể thọ 

dụng, hễ cảnh giới hiện tiền bèn mê lập tức. Vì sao biết là mê? Vọng  tưởng, 

phân biệt, chấp trước sanh khởi, vô dụng! 

Các nhà  khoa học  hiện tại  cũng rất  cần cù,  họ dùng  phương pháp 

khoa học, dùng cách suy đoán cao sâu của Toán Học để dần dần làm sáng tỏ 

đôi chút Thật  Tướng của các pháp  như đã được  nói trong kinh Phật.  Ví dụ 

như  Phật  nói  “phàm  những  gì  có  hình  tướng  đều  là  hư  vọng”,  “hết  thảy 

 pháp hữu vi như mộng, huyễn, bọt, bóng”.  Những điều này mọi người nghe 

quá quen rồi, kinh Kim Cang nói như vậy. Hiện thời, các nhà khoa học phát 

hiện (cư sĩ Chung Mậu  Sâm  hồi trước đã  từng  giảng diễn  về chuyện  này  ở 

đây) rằng dưới một điều kiện nào đó, thời gian và không gian sẽ bằng zéro. 

Kinh  Đại  Thừa  thường  nói  thời  gian  dài  vô  lượng  kiếp,  một  sát-na  là  thời 

gian ngắn ngủi. Vô lượng kiếp có thể rút ngắn thành một sát-na, một sát-na 

có thể triển khai thành vô lượng kiếp. Thời gian không còn nữa! 

Cõi Phật ở phương khác khoảng cách xa xôi, như kinh Di Đà đã nói: Sa 

Bà  cách  Cực  Lạc  mười  vạn  ức  cõi  Phật.  Trong  cảnh  giới  nào  đó,  chúng  ta 

ngồi ở đây, A Di Đà Phật ở đâu? Ở ngay trước mặt chúng ta. A Di Đà Phật 

không đến, ta cũng không đi, nhưng ở ngay trước mặt nhau, vậy là xa - gần 

không còn nữa, không gian không còn nữa. Hiện tại, do suy luận Toán Học, 

các  khoa  học  gia  thấy  dưới  một  điều  kiện  nào  đó,  không  có  không  gian, 

không  có  xa  -  gần,  không  có  quá  khứ,  hiện  tại,  vị  lai,  không  có  thời  gian. 

Kinh  Phật  nói  như  vậy,  khoa  học  gia  gật  đầu:  “Tin  tưởng  được!”  Nói  đến 

khởi nguyên của vũ trụ là như thế nào, các nhà khoa học cũng dần dần phát 

hiện giống như kinh Phật dạy: “Nhất thời đốn hiện, sát-na chẳng trụ”. Dần 

dần khoa học cũng chứng minh được những chuyện này. 

Dẫu họ chứng minh được, chứng minh trên mặt lý luận thì không có vấn 

đề  gì:  “Có  khả  năng  có  những  chuyện  như  vậy!”,  nhưng  họ  chẳng  thể  khế 

nhập  cảnh  giới  ấy.  Những  cảnh  giới  kinh  luận  dạy  cho  chúng  ta  biết  đều 

thuộc  về  định  lực  rất  sâu.  Định  lực  rất  sâu  làm  cho  vọng  tưởng,  phân  biệt, 

chấp trước của chúng ta đều bị đoạn trừ hết, chân tướng của vũ trụ hiển hiện 

rõ ràng. Trong kinh điển Đại Thừa, đức Phật thường gọi chân tướng sự thật 

là  “cảnh giới giải thoát chẳng thể  nghĩ  bàn”.  Sự  giải thoát ấy  là đại tự tại, 

đại tự tại chẳng thể nghĩ bàn, chẳng có xa - gần, chẳng có quá khứ, hiện tại, 

vị  lai,  chẳng  có  sanh  -  diệt;  tức  là  “bất  sanh,  bất  diệt,  bất  khứ,  bất  lai,  bất 

 thường,  bất  đoạn,  bất  nhất,  bất  dị”  (không  sanh,  không  diệt,  không  đến, 

không đi, không thường, không đoạn, không một, không khác); Trung Quán 

Luận  gọi  là  “bát bất”.  Cảnh  giới chẳng thể nghĩ bàn  là cảnh  giới của Pháp 

Thân  Bồ  Tát,  là  cảnh  giới  Nhất  Chân  pháp  giới.  Nhất  Chân  pháp  giới  và 

mười pháp  giới  là  một, chứ không phải  hai,  lạ lùng  lắm! Một  niệm  giác thì 

thế giới này đúng là Nhất Chân pháp giới; một niệm mê, thế giới này là ngũ 

trược ác thế. Thế giới không có giác hay mê, giác hay mê, nhiễm hay tịnh là 

do chính mình. 

Bởi vậy, như chúng tôi thường nói Xả là buông xuống, buông xuống vạn 

duyên, buông thân tâm thế giới xuống, quan trọng nhất là buông xuống vọng 

tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước.  Vì  sao?  Cảnh  giới  bên  ngoài  không  chướng 

ngại, lý sự vô ngại, sự sự vô ngại. Chướng ngại là do vọng tưởng, phân biệt, 

chấp trước phát sanh. Do đây biết rằng: Chướng ngại chẳng do cảnh giới bên 

ngoài, cảnh giới bên ngoài không chướng ngại. Phàm phu chúng ta lầm lạc, 

cứ  tưởng  chướng  ngại  ở  bên  ngoài;  đức  Phật  dạy  chúng  ta  cảnh  giới  bên 

ngoài không gây chướng ngại. 

Thứ sáu  là  Định  Giác  Phần:  “Ư  chư  Thiền  Định  cảnh  giới,  bất  sanh  ái 

 kiến vọng tưởng” (Trong các cảnh giới Thiền Định, chẳng sanh ái kiến vọng 

tưởng). Câu sau hết sức quan trọng. Cảnh giới Thiền Định hết sức khoái lạc, 

Thiền Duyệt làm thức ăn mà! Bởi thế, lắm người đắc Thiền Định chẳng thể 

nâng công phu lên  một  mức cao hơn là vì tham đắm cảnh giới Thiền Định. 

Tứ Thiền Bát Định là như vậy, họ chẳng thể ra khỏi luân hồi, đắm say  mùi 

vị Thiền Định, vị ấy là pháp vị. Chấp vào đó, chấp không chịu bỏ, trong Phật 

pháp  thường  gọi  là  “chấp  tướng”.  Do  chấp  tướng  nên  sanh  khởi  tham  ái. 

Tham ái vẫn là vọng tưởng. Bởi thế, phải đặc biệt cảnh tỉnh chính mình: Quý 

vị có trí huệ cao độ thì trong bất luận cảnh giới Thiền Định nào, quý vị cũng 

có  thể  hưởng  thụ,  nhưng  chớ  nên  chấp  trước;  vậy  mới  là  đúng,  chẳng  nẩy 

sanh một chút tác dụng phụ nào. Cảnh giới hiện tiền của chúng ta cũng như 

vậy, chúng ta có thể hưởng thụ cảnh giới ấy, nhưng chớ nên chấp trước. Nếu 

quý vị sanh khởi phân biệt, chấp trước, thì là lầm mất rồi, rắc rối xảy ra liền. 

Cuối  cùng  là  Niệm  Giác  Chi.  Niệm  Giác  Chi  là  “Định  Huệ  cân 

 bằng”.  Nếu  Định  vượt  quá  Huệ  bèn  hôn  trầm;  Huệ  vượt  quá  Định  bèn  lao 

chao. Lao chao là trong tâm vọng niệm tơi bời. Có hiện tượng vọng niệm tơi 

bời  là  Huệ  nhiều Định  ít. Hôn trầm  là Định  nhiều, Huệ  ít. Vì thế phải  luôn 

giữ cho Định Huệ quân bình, đều là thuộc về trí huệ. A! Bây giờ đã hết giờ 

rồi! 



* 



Chư vị đồng học! 

Phần trên chúng tôi đã giới thiệu Thất Bồ  Đề  Phần; bình  thường dụng 

công tu học bất cứ một pháp môn nào thì Thất Bồ Đề Phần luôn là nguyên lý 

nguyên  tắc.  Trong  cuộc  sống  thường  nhật,  xử  sự,  đãi  người, tiếp  vật,  quan 

trọng  là  phải  biết  sử  dụng  [những  nguyên  tắc  đó],  biết  tu  luyện  trong  sinh 

hoạt thường nhật, dùng sự việc để luyện tâm! Nói thật ra, trong năm mươi ba 

lần  tham học,  Thiện  Tài  đồng  tử  đã  thực  hiện  công  phu  ấy  rất  thuần  thục, 

chúng ta cũng phải học tập điều này. 

Đoạn  cuối  cùng,  “Bát  Thánh  Đạo  phần”.  “Bát  Thánh  Đạo,  hựu  danh 

 Bát Chánh Đạo, tu học thành tựu, chánh trí hiện tiền, giác bất mê dã” (Bát 

Thánh Đạo, còn gọi là Bát Chánh Đạo, tu học thành tựu, chánh trí hiện tiền, 

giác  chứ không  mê).  Bất  luận  tu  học  pháp  môn  nào,  quý  vị  nhất  định  phải 

dựa vào Căn và Lực; để có thể điều tiết thân tâm qua việc tu tập trong cuộc 

sống  hằng  ngày thì  nhất định phải có Thất Bồ Đề phần; chúng  giúp quý  vị 

biến  chuyển  cảnh  giới,  thành  tựu  công  phu  chân  thật.  Bát  Chánh  Đạo 

là  “chánh trí hiện tiền”,  quý vị mới có thể thực sự đạt đến “giác chứ không 

mê, chánh chứ không tà, tịnh chứ chẳng nhiễm”. Trong Giác - Chánh - Tịnh, 

hễ  đạt  được  một  điều  thì  hai  điều  kia  đều  đồng  thời  đạt  được.  Người  giác 

chứ không  mê nhất định chẳng tà tri tà kiến, nhất định chánh chứ không tà, 

tâm địa  nhất định thanh tịnh, tịnh chứ không  nhiễm. Nếu tâm  địa  người ấy 

nhiễm  ô  là  không  giác,  nếu  kiến  giải  bất  chánh  thì  người  ấy  cũng  không 

giác. Vì thế một mà ba, ba nhưng một, đạt được một điều bèn đạt được hết. 

Trước  hết,  chúng  ta  xem  điều  thứ  nhất  trong  Bát  Chánh  Đạo:  “Chánh 

 Kiến: Tu vô lậu hạnh quán, kiến Tứ Đế phân minh” (Chánh Kiến: Tu vô lậu 

hạnh quán, thấy Tứ Đế phân minh). Lậu (漏) là tên gọi khác của phiền não. 

Thế nào là Vô Lậu? Nói đơn giản nhất, dễ hiểu nhất thì Lậu là tên gọi khác 

của  phiền  não.  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói:  Trong  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp 

trước thì chấp trước  là  Kiến Tư phiền  não, phân biệt  là Trần Sa phiền  não, 

vọng tưởng là Vô Minh phiền não. Như vậy, nếu nói theo kinh Hoa Nghiêm 

thì mọi người sẽ dễ hiểu: Lậu là vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Vô Lậu 

là không có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Quý vị quan sát vũ trụ, nhân 

sinh,  hết  thảy sự,  hết  thảy  người,  hết  thảy  vật  trong  cuộc  sống  thường  nhật 

trọn  chẳng  xen  tạp  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước.  Đó  là  “tu  Vô  Lậu 

 Quán”.  

Kiến  giải  chính  xác,  chánh  tri chánh  kiến,  quý  vị  “thấy  Tứ  Đế  phân 

 minh” . Tứ Đế là hai thứ nhân quả. “Khổ, Tập” là nhân quả thế gian; “Diệt, 

Đạo” là nhân quả xuất thế gian. Chúng tôi thường nói: Tánh - tướng, sự - lý, 

nhân  - quả  trong  vũ  trụ  rõ ràng,  rành  mạch,  phân  minh; đó  là  Chánh  Kiến. 

Nói  theo  cách  của  người  hiện  thời  thì  là  “có  Vũ  Trụ  Quan  và  Nhân Sinh 

Quan chính xác”. Nóiđúng ra, người thế gian không hề có Vũ Trụ Quan và 

Nhân Sinh Quan chân chánh. Vì sao không có? Vì bị vọng tưởng, phân biệt, 

chấp trước  xen tạp  vào  đó, chẳng  thấy rõ rệt chân  tướng. Đức  Phật đúng  là 

tuyệt  diệu!  Đức  Phật  dạy  chúng  ta  trừ bỏ  chướng  ngại,  quan  sát  chính  xác 

thì mới thực sự thấy được chân tướng. Đó là Chánh Kiến. 

Thứ hai là Chánh Tư, còn gọi là Chánh Tư Duy.  “Bát Nhã vô tri, vô sở 

 bất  tri,  thị  Tư” (Bát  Nhã  vô  tri  nhưng  không  gì  chẳng  biết,  là  Tư).  Trong 

Yếu  Giải, Ngẫu  Ích đại sư  giảng  là  “dĩ vô lậu tâm tương ứng tư duy, động 

 phát giác tri trù lượng, vị linh tăng trưởng nhập đại Niết Bàn” (dùng sự tư 

duy  tương  ứng  với  tâm  vô  lậu  để  khởi  lên  sự  nhận  biết,  tính  toán,  ngõ  hầu 

tăng trưởng, nhập đại Niết Bàn). Đó là Chánh Tư Duy. Chúng tôi giải thích 

đơn giản hơn, dễ hiểu hơn, nhưng không trái nghịch ý nghĩa. Tôi dùng kinh 

Bát  Nhã  để  nói:  “Bát  Nhã  vô  tri”.  Vô  Tri  là  Căn  Bản  Trí,  Vô  Tri  là  Thiền 

Định  rất  sâu,  chứ  không  phải  là  chẳng  biết  gì  cả,  nó  biết  chứ!  Nhưng  nó 

không  khởi  tác  dụng,  tác  dụng  ấy  là  Tự  Thọ  Dụng,  chưa  phải  là  Tha  Thọ 

Dụng.  Hiểu  rõ  hết  thảy  nhưng  lại  như  như  bất  động,  trong  kinh  Đại  Thừa 

chúng  ta  thường  đọc  thấy:  “Tịch  mà  thường  chiếu,  chiếu  nhưng  thường 

 tịch”.  Bát Nhã vô tri là như vậy đấy. 

Tịch  là  một  niệm  chẳng  sanh,  Chiếu  là  rành  rẽ,  rõ  rệt,  minh  bạch,  tỏ 

tường. Giống  như gì? Giống  như nước,  gió im, sóng  lặng,  nước thanh tịnh, 

chẳng  ô  nhiễm  mảy  may,  giống  hệt  như  một  tấm  gương,  thường  chiếu, 

thường  tịch!  Nước  chẳng  lay  động  một  chút  nào,  chúng  ta  nghĩ  xem  trong 

cảnh  giới ấy, nước  giống  như gì? Như tâm!  Lúc tâm tịch tĩnh  bất động bèn 

chiếu,  chẳng  phải  là  không  chiếu,  tự  nhiên  chiếu,  chẳng  phải  hữu  ý  chiếu, 

cũng chẳng phải vô ý, hữu ý lẫn vô ý đều không có, nó vốn sẵn là như vậy. 

Bởi  thế,  trong  Phật  pháp  thường  nói:  “Pháp  nhĩ  như  thị”  (pháp  vốn  là  như 

thế).  “Pháp  nhĩ  như  thị”  nghĩa  là  tự  nhiên,  vốn  sẵn  là  như  thế.  Một  tấm 

gương chiếu rất rõ ràng, rành rẽ, cảnh giới ấy thuộc về quả địa của chư Phật 

Như Lai. 

Chẳng những Phật đã nhập cảnh giới ấy, chúng tôi nói mọi hàng Bồ Tát 

Tịch  Diệt  Nhẫn  cũng  đều  nhập  cảnh  giới  ấy.  Tịch  Diệt  Nhẫn  là  Pháp  Vân 

Địa Bồ Tát, những Đẳng Giác Bồ Tát đều thuộc cảnh giới ấy, cao hơn cảnh 

giới  Vô  Sanh  Pháp  Nhẫn.  Nếu  đem  Vô  Sanh  Pháp  Nhẫn  so  với  Tịch  Diệt 

Nhẫn  thì  Tịch  Diệt  Nhẫn  giống  như  nước  hoàn  toàn  lặng  yên,  chẳng  động 

chút nào; còn Vô Sanh Pháp Nhẫn vẫn còn một chút lăn tăn. Quý vị phải rất 

chú  tâm  mới  có  thể  nhận  biết;  nếu  không  chú  tâm  thì  về  căn  bản  quý  vị 

chẳng biết tâm mình đang động. Dù sóng gợn rất nhẹ, vẫn có thể chiếu được 

cảnh  giới bên  ngoài rất rõ ràng. Chúng ta  thấy  mặt  hồ  lặng  yên khi  im  gió, 

mặt hồ phản chiếu bóng núi soi ngược xuống, cảnh ấy hết sức đẹp. Nếu quý 

vị  nhìn  kỹ  vẫn  thấy  mặt  hồ  gợn  sóng  lăn  tăn,  dẫu  chẳng  phải  là  sóng  lớn, 

nhưng chưa phải là hoàn toàn bình lặng, điều đó giống như cảnh giới của Vô 

Sanh Pháp Nhẫn Bồ Tát. Cảnh giới Tịch Diệt Nhẫn dẫu chỉ một tí sóng gợn 

cũng  không  có.  Bát  Nhã  vô  tri  giống  như  thế  đó,  “không  gì  chẳng  biết”  là 

khởi tác dụng. Quý  vị đồng  học  nhất định phải  hiểu: Đối  với chư Phật,  Bồ 

Tát, đừng nói đến những Bồ Tát nào khác, hễ là Vô Sanh Pháp Nhẫn Bồ Tát 

thì phải là từ Thất Địa Bồ Tát trở lên. 

Tịch Diệt Nhẫn của Phật, Bồ Tát đúng là trọn pháp giới khắp hư không 

giới, hễ nơi nào có chúng sanh Cảm (tức là có duyên, có cảm đối với Phật, 

Bồ  Tát),  Phật,  Bồ  Tát  lập  tức  hiện  thân  thuyết  pháp  ở  nơi  đó.  Hiện  thân  là 

Ứng Hóa Thân. Đáng dùng thân nào để [người nghe pháp đắc] độ, bèn hiện 

thân  đó,  tuyệt  đối  chẳng  nghĩ  ta  phải  hiện  thân  nào!  Không  hề  có  ý  tưởng 

như vậy, hoàn toàn tự nhiên! Nếu quý vị phải nghĩ “ta muốn hiện thân nào?” 

thì quý vị là phàm phu, chẳng phải là Bồ Tát. Chúng ta nghĩ không ra [cảnh 

giới siêu việt ấy] nên nói là  “chẳng thể nghĩ bàn”.  Hiện thân hữu tình, hiện 

thân vô tình. Ba mươi hai ứng thân của Quán Thế Âm Bồ Tát thực sự chẳng 

hề khởi tâm, chẳng hề động niệm, tức là Ngài vĩnh viễn trụ trong cảnh giới 

tịch tĩnh. 

Ngài đến ứng hóa bên chúng ta, Thích Ca Mâu Ni Phật đến thế gian này 

thị hiện tám tướng thành đạo, Ngài có thực sự động niệm hay chăng? Không 

hề có! Nếu Ngài thực sự động niệm là bị thoái chuyển mất rồi, thoái chuyển 

với  một  mức  độ  rất  lớn.  Thực  sự  chẳng  khởi  tâm,  chẳng  động  niệm,  Ngài 

vĩnh viễn trụ trong Tịch Diệt Nhẫn, trong thanh tịnh tịch diệt, tự nhiên hiện 

thân.  Hiện  thân,  khởi  tác  dụng  là  “không  gì  chẳng  biết”.  “Không  gì  chẳng 

 biết”  do  đâu  mà  có?  Không  đâu  chẳng  biết  là  do  “vô  tri”  mà  có.  Bởi  đâu 

đức  Phật có trí  huệ  lớn  lao đến  như thế?  Bất  luận ai,  bất  luận  nghi  nan tạp 

chứng cỡ nào, cứ đến thỉnh giáo đức Phật, đức Phật lập tức giải đáp, chưa hề 

nghĩ  ngợi  gì, không  hề có!  Hễ  quý  vị  hỏi  là đức Phật  lập  tức đáp  ngay; tại 

sao  vậy?  Tịch  Diệt  Nhẫn  giống  như  chúng  tôi  vừa  mới  nói:  Nước  hồ  bình 

tịnh,  không  có  chút  sóng  gợn  nào,  chiếu  rất  rõ  ràng.  Nếu  quý  vị  hỏi  Phật, 

Phật có biết chăng? Đương nhiên biết rất rõ! 

Còn  quý  vị  vì  sao  không  rõ?  Vì  tâm  quý  vị  chẳng  thanh  tịnh!  Chúng 

sanh và Phật có cùng  một tâm, nhưng tâm Phật thanh tịnh chẳng khởi sóng 

mòi, tâm chúng sanh nổi ba đào vô minh. Ba đào không nhỏ đâu, bốn mươi 

mốt  phẩm  vô  minh  chẳng  phải  là  ba  đào  nhỏ  nhặt,  “phân  biệt”  là  sóng  gió 

lớn,  “chấp  trước”  là  ba  đào  đáng  kinh  hãi.  Quý  vị  thấy  chúng  ta  có  vọng 

tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  thật  phiền  quá!  Do  vậy,  cái  gì  cũng  chẳng  rõ, 

Phật,  Bồ  Tát có đến dạy ta,  ta  nghe cũng  chẳng  hiểu rõ. Các Ngài  vì ta thị 

hiện, chúng ta cũng chẳng thấy rõ. Vì nguyên nhân nào? Tâm thủy của ta ba 

đào cuồn cuộn, sóng to, gió lớn. Gió là gì? Là gió cảnh giới thổi động, chẳng 

kháng cự được sự dẫn dụ, mê hoặc của cảnh giới bên ngoài. Mắt thấy sắc, tai 

nghe  tiếng  lập  tức  khởi  tâm  động  niệm,  một  chút  công  phu  định  lực  cũng 

chẳng có. Không có công phu định lực thì một tí trí huệ cũng chẳng thể có! 

Huệ do đâu mà có? Huệ từ Định mà có, chúng ta nhất định phải hiểu đạo 

lý này. Bởi thế, đức Phật có Chánh Tư Duy, Pháp Thân Bồ Tát có Chánh Tư 

Duy, minh tâm kiến tánh. Các Ngài có Chánh Tư Duy, nghĩa là các Ngài suy 

nghĩ đúng đắn,  như phần trên đã  nói đến  Chánh  Kiến (kiến  giải đúng đắn), 

tư  duy  như  vậy  là  chánh  tri.  Trong  nhà  Phật  thường  nói  “chánh  tri  chánh 

kiến”, chánh tri là Chánh Tư Duy, chánh kiến chính là Chánh Kiến trong Bát 

Chánh Đạo. Cách nghĩ, cách nhìn của quý vị không sai lầm, hoàn toàn là trí 

huệ. Tôi nói như vậy chắc quý vị dễ hiểu. 

Thứ  ba  là  Chánh  Ngữ:  “Trừ  tứ  tà  mạng,  nhiếp  chư  khẩu  nghiệp,  danh 

 Chánh  Ngữ” (Trừ  bốn  thứ  tà  mạng,  nhiếp  các  khẩu  nghiệp  gọi  là  Chánh 

Ngữ).  Thế  nào  là  bốn  thứ  Tà  Mạng?  Trong  Chú  Giải  có  giải  thích,  trong 

Phật Học Đại Từ Điển và Giáo Thừa Pháp Số cũng có nói. Bốn thứ này quá 

nửa  nói  về  người  xuất  gia,  nhưng  hiện thời kẻ tại  gia cũng phạm bốn bệnh 

này. 

1) Thứ nhất là Phương Khẩu Thực (方口食): 

Trong cuộc sống thường nhật, chúng ta thích bợ đỡ kẻ quyền quý, giống 

như thời cổ gọi là “thuyết khách”, du thuyết tứ phương để hưởng danh văn, 

lợi dưỡng. Ở đây, phải đặc biệt chú ý một điều: Vì làm lợi cho chính mình, 

vì đạt danh văn, lợi dưỡng cho chính mình. Mục đích là như vậy! Từ đây mà 

khởi  tâm  thì  gọi  là  Tà  Mạng.  Nếu  chánh  tri  chánh  kiến,  tuyệt  đối  chẳng  vì 

bản thân mình, mà vì an toàn xã hội, nhằm lợi ích cho chúng sanh, thì lại là 

cứu khổ cứu nạn, đại từ đại bi. Đó là Chánh Ngữ. 

Phương Khẩu Thực như trong thời cổ có Tô Tần, Trương Nghi, bọn họ 

hoàn toàn vì bản thân, vì công danh phú quý của bản thân, nên du thuyết nơi 

các chư hầu [của nhà Châu], nơi quý nhân hiển đạt, mưu cầu địa vị cao sang 

bất ngờ, chẳng phải vì quốc gia, dân tộc, chẳng vì lợi ích của chúng sanh, mà 

vì lợi ích cá nhân. Vì thế, họ chẳng phải là thánh nhân, mà là phàm phu. Đó 

là một loại. Chúng ta phải hiểu (chỉ sợ quý vị hiểu lầm): Nếu người ta thực 

sự cần quý  vị,  nếu quý  vị  quả thật có trí  huệ, có duyên phận,  vì an  toàn  xã 

hội,  vì  lợi  ích của chúng sanh  mà có thể làm chút  việc  gì đó,  nhưng quý  vị 

không làm thì trật mất rồi! Bởi vậy, ở đây một đằng là vì bản thân, một đằng 

là vì người khác. Vì người khác là Chánh Ngữ; vì bản thân thì là Tà Mạng. 

2) Loại thứ hai là Duy Khẩu Thực (維口食): 

Thật  ra  chữ  Thực  ở  đây  nếu  nói  như  bây  giờ  thì  chính  là  “cách  kiếm 

sống”.  Duy  Khẩu  Thực  là  dùng  chú  thuật,  xủ  quẻ,  đoán  mạng,  xem  tướng, 

xem  Phong  Thủy.  Dùng  những  phương  cách  kiếm  sống  ấy  để  được  chúng 

sanh cung phụng thì gọi là Duy Khẩu Thực. 

3) Loại thứ ba là Ngưỡng Khẩu Thực (仰口食): 

Ngưỡng  Khẩu  Thực  bây  giờ  gọi  là  “dự  ngôn”.  Ngửa  trông  tinh  tú  tiên 

đoán tốt - xấu, họa - phước, cũng nhằm để được người ta cung phụng, nuôi 

nấng. Từ xưa đến nay, xưa nay trong ngoài nước đều có [những hạng người 

này]. Nói chung, chúng sanh đều mong “xu cát tỵ hung” (hướng lành, tránh 

dữ);  bởi  thế,  đối  với  những  dự  ngôn  cũng  rất  quan  tâm,  xem  trọng.  Trước 

mỗi  năm  đầu  tiên  của  một  thế  kỷ,  xưa  nay  trong  nước  ngoài  nước  luôn  có 

những dự ngôn tiên đoán lúc đó ắt có tai nạn lớn, thậm chí những kinh điển 

viết  về  ngày  tận  thế:  Vào  những  lúc  ấy  có  rất  nhiều  tai  nạn  xảy  ra!  Những 

kiểu như vậy thuộc loại Ngưỡng Khẩu Thực. 

4) Loại thứ tư là Hạ Khẩu Thực (下口食): 

Hạ  Khẩu  Thực  là  tự  mình trồng  trọt.  Đức  Phật  quy  định  đệ  tử xuất  gia 

phải  khất  thực,  tự  mình  chẳng  gieo  trồng.  Vì  sao?  Gieo  trồng  ắt  có  thâu 

hoạch,  ắt  có  sản  phẩm,  dễ  khởi  tâm  tham.  Phật  chế  định  phương  thức  như 

vậy đều nhằm đoạn trừ tham - sân - si - mạn. Mỗi ngày đi khất thực, người 

ta  cho  gì  ăn  nấy,  chẳng  có  tâm  tham,  chẳng  có  phân  biệt,  kiêu  căng,  ngạo 

mạn chắc chắn không khởi lên được. Tự mình trồng trọt sản xuất, ta có thâu 

hoạch,  khởi  tâm  tham,  khởi  ngạo  mạn:  “Năm  nay  ta  trúng  mùa  nhiều,  các 

ngươi coi ta thâu hoạch hơn bọn ngươi nhiều lắm” nên dẫn khởi phiền não. 

Đức  Phật  chẳng  hứa  khả,  chỉ  chấp  nhận  cho  ta  khất  thực,  những  phương 

thức sanh sống khác đức Phật đều không cho. Đó là bốn thứ Tà Mạng. 

Vì  những  phương  thức  sanh  sống  này  đều  liên  quan  đến  khẩu  nghiệp, 

chúng  ta gọi  là  ỷ  ngữ (nói thêu  dệt),  hoa  ngôn  xảo  ngữ, trong ấy chẳng thể 

tránh khỏi vọng ngữ, lưỡng thiệt (nói đôi chiều). Ỷ ngữ nhằm đánh động tâm 

người khác, hy vọng người khác cung phụng, châu cấp, đó đều là Tà Mạng, 

đều là sai trái. Do đây, chúng ta cũng thấy được chỗ dụng tâm của đức Thế 

Tôn  nhằm  làm  cho  chúng  ta  chẳng  khởi  phiền  não,  thường  sanh  chánh 

niệm.  “Nhiếp  các  khẩu  nghiệp” :  Khẩu  nghiệp  là  vọng  ngữ,  lưỡng  thiệt,  ỷ 

ngữ,  ác  khẩu,  quyết  định  chẳng  có,  không  vọng  ngữ,  không  lưỡng  thiệt, 

không ỷ ngữ, không ác khẩu. Đó là Chánh Ngữ. 

Thứ tư  là Chánh Nghiệp:  “Trừ thân  nhất thiết tà nghiệp” (Trừ  hết thảy 

tà nghiệp nơi thân). Nghiệp là tạo tác, chính đang trong lúc tạo tác thì gọi là 

Sự. Quý vị làm chuyện gì, đang trong lúc tạo tác thì gọi là Sự, làm xong việc 

thì kết quả của nó gọi là Nghiệp. Bởi thế, người thế gian thường nói gom lại 

là “sự  nghiệp”. Sự là  đang trong  lúc tạo tác, Nghiệp  là kết quả của tạo tác. 

Hết thảy những nghiệp nào trái nghịch trí huệ chân thật thì những nghiệp đó 

chẳng  phải  là  Chánh  Nghiệp.  Nói  cách  khác  cho  mọi  người  dễ  hiểu  hơn: 

Quý vị theo đuổi một sự nghiệp nào, kể cả việc học Phật, tu hành, nếu trong 

đó xen tạp vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thì những nghiệp ấy đều là tà 

nghiệp,  chẳng  phải  là  Chánh  Nghiệp!  Chánh  Nghiệp  chẳng  xen  tạp  vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước thì mới là Chánh Nghiệp. 

Nói  “trụ thanh tịnh chánh thân nghiệp”  cũng là nói quý vị theo đuổi bất 

cứ việc gì, hạnh nghiệp tốt đẹp đến đâu thì dù là xuất gia hay tại gia đều như 

nhau, quý vị nhất định phải tương ứng với chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, 

chánh giác, từ bi thì mới là Chánh Nghiệp! Chẳng tương ứng với những điều 

trên thì là tà nghiệp. Hàng xuất gia giảng kinh, thuyết pháp, mục đích giảng 

kinh  thuyết  pháp  là  gì?  Mục  đích  nhằm  nâng  cao  danh  tiếng,  hy  vọng  mọi 

người tôn kính mình, hy vọng mọi người cúng dường mình, đó là tà nghiệp, 

chẳng  phải  chánh  nghiệp.  Giảng  kinh  thuyết  pháp  nhằm  tiếp  nối  huệ  mạng 

của  Phật,  vì  hoằng  pháp  lợi  sanh,  vì  giúp  chúng  sanh  phá  mê  khai  ngộ, 

chuyển phàm thành thánh, chuyển ác thành lành, tuyệt đối chẳng có xen tạp 

mảy may lợi ích cho bản thân vào đó, đấy là Chánh Nghiệp. Nói cách khác, 

có chút xíu vọng tưởng, phân biệt, chấp trước nào xen tạp vào đó thì Chánh 

Nghiệp biến thành tà nghiệp, chánh - tà do đây mà phân định! 

Thứ  năm  là  Chánh  Mạng:  “Trừ  tam  nghiệp  trung  ngũ  chủng  tà  mạng, 

 trụ thanh tịnh chánh mạng” (Trừ khử năm thứ tà  mạng  nơi tam  nghiệp, trụ 

trong chánh mạng thanh tịnh). Mạng ở đây là sanh  mạng, phàm phu đều hy 

vọng sống lâu hơn một chút, mạng tốt hơn một chút. Ở trên, trong phần Ngữ 

Nghiệp  (tức  phần  Chánh  Ngữ)  đã  nói  đến  bốn  thứ  Tà  Mạng  là  những 

phương thức sanh sống; năm thứ Tà Mạng nói ở đây rất gần với bốn thứ Tà 

Mạng  ấy,  nhưng  vẫn  có  sai  biệt.  Chánh  Mạng  không  chỉ  có  nghĩa  là  sống 

đúng lý, mà chữ Chánh trong Bát Chánh Đạo có nghĩa là “vô lậu huệ, nương 

 vào trí huệ chân thật”. Trong trí  huệ chẳng  xen  tạp  vọng tưởng, phân biệt, 

chấp trước thì  gọi là Vô Lậu Huệ, 

nói như vậy thì quý vị dễ hiểu hơn. 

Trong  trí  huệ  xen  tạp  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước,  hoặc  nói  dễ 

hiểu hơn nữa là trí huệ xen tạp tự tư tự lợi, xen tạp lòng mong cầu danh văn, 

lợi dưỡng cá nhân, xen tạp tham - sân - si - mạn thì hết thảy đều bất chánh, 

đều biến thành tà. Không xen tạp, trọn chẳng xen tạp tự tư tự lợi, trọn chẳng 

xen tạp danh văn, lợi dưỡng, trọn chẳng xen tạp tham - sân - si - mạn thì là 

trí huệ chân chánh, hết thảy đều chánh. Trong ba nghiệp thân - khẩu - ý, bốn 

thứ  Tà  Mạng  nói  ở  trên  toàn  là  khẩu  nghiệp;  ở  đây  bao  gồm  cả  thân  và  ý, 

phạm vi của năm thứ Tà Mạng này càng lớn hơn nữa. 

Loại  Tà  Mạng  thứ  nhất  là  “trá  hiện  dị  tướng  kỳ  đặc” (dối  hiện  tướng 

tướng  lạ đặc biệt), tâm thuật bất chánh, cố ý  làm  ra  vẻ khác  người,  thời cổ 

cũng có! Tu khổ hạnh: Khổ hạnh là điều được tôn giáo Ấn Độ cổ xưa kính 

ngưỡng,  Phật  pháp  cũng  hết  sức  tôn  trọng.  Tu  hành  khổ  hạnh  nhằm  mục 

đích  gì?  Mục  đích  nhằm  làm  cho  người  khác  nẩy  sanh  lòng  tin,  sanh  tâm 

cung  kính,  cúng  dường  mình,  mục  đích  là  như  vậy.  Tâm  thuật  bất  chánh, 

như tôi vừa mới nói “xen tạp danh văn, lợi dưỡng, xen tạp tự tư tự lợi”. Do 

chẳng có đức hạnh chân chánh nên dùng những phương pháp ấy. Đó là loại 

thứ nhất. 

Thứ  hai  là  tự  mình  khen  công  đức  của  chính  mình,  “vị  lợi  dưỡng,  tự 

 thuyết  công  đức” (vì  lợi  dưỡng  nên  tự  nói  công  đức  của  mình).  Mục  đích 

nhằm  dẫn  dụ  người  khác,  vẫn  là  mong  cầu  danh  văn,  lợi  dưỡng  cho  chính 

mình, vì danh văn, lợi dưỡng nên tự khoe công đức. 

Thứ  ba  là  “chiêm  tướng  cát  hung” (xem  tướng  tốt  xấu),  vì  người  khác 

thuyết  pháp,  nhưng  trong  khi  thuyết  pháp  lại  xen  tạp  bói  toán,  xem  tướng, 

đoán  mạng,  xem  Phong  Thủy,  dạy  người  ta  xu  cát  tỵ  hung  (hướng  lành, 

tránh dữ) như thế nào, mục đích đều là vì tham lam, tham cầu lợi dưỡng. 

Thứ tư là  “cao thanh hiện oai, linh nhân úy kính” (lớn tiếng ra oai khiến 

cho  người  ta  nể  sợ).  Dùng  đủ  mọi  phương  pháp  đều  nhằm  cùng  một  mục 

đích:  Tự  mình  không  có  oai  đức  bèn  dùng  những  phương  thức  khác  [để  ra 

oai], với hy vọng thỏa dục vọng, thỏa tư lợi của chính mình. 

Thứ  năm  là  “thuyết  sở  đắc  cúng  dường” (khoe  những  thứ  mình  được 

cúng  dường),  nói  người  này  cúng  dường  bao  nhiêu,  người  nọ  cúng  dường 

bao nhiêu, cốt ý dụ dỗ người khác làm theo. Những kiểu như vậy chắc chắn 

không thể chấp nhận được! 

Năm thứ này, đức Phật đều gọi là dùng những ý niệm thiếu chánh đáng 

để  đoạt lấy danh văn,  lợi dưỡng’ nhờ vào đó  để nuôi thân nên gọi 

là năm thứ Tà Mạng. Phật pháp nhất định không chấp nhận! 

 “Thanh  tịnh  chánh  mạng”,  câu  này  nghĩa  là  sao?  Người  học  Phật,  bất 

luận xuất gia hay tại gia, nhất định phải tuân thủ sự giáo huấn của đức Phật. 

Đối với của cải, đức Phật đã nói rất rõ, bất luận tại gia hay xuất gia, bố thí là 

chánh nhân của giàu có. Quý vị chịu tu bố thí thì làm sao cuộc sống vật chất 

của quý vị thiếu hụt cho được? Hết thảy cúng dường bố thí chẳng cầu mà tự 

nhiên có, vì nguyên nhân nào? Do mình thường tu bố thí cúng dường. Tín đồ 

cúng  dường  bố  thí  nhiều  quá,  chính  mình  chẳng  dùng  hết,  liền  đem  bố  thí 

cho người khác, thay họ tu phước, phước của mình cũng nằm trong đó. Quý 

vị thấy đó: Người ta cúng dường mình, mình đem cúng dường bố thí lại cho 

người khác, mình có phước, người ta cũng có phước, mình lẫn người đều có 

phước.  Nếu  mình  chẳng  chịu  bố  thí,  muốn  tham  cầu  hưởng  thụ,  tự  mình 

chẳng  có  phước  báo  gì,  người  cúng  dường  mình  cũng  chẳng  được  phước. 

Không  gieo  được  phước  thì  sao?  Nhà  Phật  thường  nói:  “Kim  sanh  bất  liễu 

 đạo; phi mao đới giác hoàn”  (Đời này chẳng liễu đạo, mang lông, đội sừng 

đền),  tương  lai  vẫn  phải  trả  nợ.  Người  ta  bố  thí  cúng  dường  quý  vị  bao 

nhiêu, tương lai quý vị phải trả lại bấy nhiêu, lại còn phải trả thêm tiền lời, 

phiền phức lắm! 

Vì  thế,  người có trí  huệ không tích cóp,  hễ thấy trong thế  gian chỗ  nào 

cần thiết bèn  nhanh chóng  bố thí.  Kinh  luận  thường  nói bố  thí cúng dường 

phước vô biên! Tà mạng đều là mê hoặc điên đảo, thiếu trí huệ, tâm tự tư tự 

lợi quá nặng. Tâm hạnh ấy là tạo nghiệp, có phước ở chỗ nào? Dùng những 

thủ đoạn dối trá để đối phó người khác, lầm lẫn quá lớn. 

Thứ sáu, Chánh Tinh Tấn:  “Cần hành tinh tấn, tu Niết Bàn đạo” (Siêng 

hành tinh tấn, tu đạo Niết Bàn). Do vậy, mọi thứ đều nương theo trí huệ chân 

thật. Nay Chánh Tinh Tấn của chúng ta là gì? Niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ! 

Cầu  sanh  Tịnh  Độ  là  đạo  Đại  Niết  Bàn.  Trong  một  đời  này,  chúng  ta  nhất 

định phải thực hiện viên mãn, có thành tựu được hay không toàn là do quý vị 

có tinh tấn hay không? Nếu quý vị vẫn biếng nhác, vẫn buông lung, tinh thần 

ý  chí  chẳng  thể  tập  trung  thì  rất  khó  nói.  Đời  này  quý  vị  kết  thiện  duyên 

cùng  A  Di  Đà  Phật,  nhưng  đời  này  chưa  về  được.  Vì  sao?  Chẳng  phù  hợp 

điều  kiện  thành  cư  dân  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  đơn  giản  vậy  thôi! 

Quý vị chẳng đạt yêu cầu, yêu cầu quan trọng nhất là  “tâm tịnh thì cõi nước 

 tịnh”,  tâm quý vị chẳng thanh tịnh! 

Vì sao tâm chẳng thanh tịnh? Vì xen tạp vọng tưởng, phân biệt, chấp 

trước.  Điều  này  thực  sự  là  quan  trọng  nhất,  vọng  niệm  quá  nhiều.  Bởi  thế, 

chúng  tôi  thường  hay  nói:  “Chúng  ta  không  bằng  những  bà  cụ  già,  không 

bằng những kẻ ngu si, cái gì họ cũng không hiểu, chữ cũng không biết luôn, 

nhưng họ có đức hạnh thực sự. Đức hạnh của họ là gì? Họ không ngạo mạn, 

luôn  khiêm  tốn  nhún  nhường,  trong  hết  thảy  lúc,  hết  thảy  chỗ  chẳng  dám 

đứng  trước  người  khác.  Khiêm  nhường!  Đó  là  đức  hạnh.  Chất  phác  là  đức 

hạnh của  họ,  họ không  mong  mỏi  điều  gì  xa  xỉ, không có bất cứ mong cầu 

gì, chất phác, thật thà niệm Phật. Vọng tưởng gì cũng chẳng sanh, đều buông 

xuống hết, niệm mấy năm bèn thành công”. Chúng ta cậy mình thông minh, 

tự  cho  mình  là  phi  phàm  nên  chẳng  thể  vãng  sanh.  Chúng  ta  coi  những 

người ấy không ra gì, chẳng thèm để vào mắt, nhưng họ thành Phật rồi, bọn 

họ chánh tinh tấn! Còn bọn chúng ta loạn tấn, tạp tấn, cái gì cũng muốn học, 

chuyện gì cũng không buông xuống được, tệ hại là vì vậy! 

 “Chánh Niệm: Niệm chánh đạo cập trợ đạo pháp” (Chánh Niệm: Niệm 

pháp chánh đạo và trợ đạo). Trong pháp  môn  này, Chánh Đạo  là  gì?  “Phát 

 Bồ Đề tâm, một dạ chuyên niệm”  là chánh đạo! Trợ đạo là gì? Đoạn hết thảy 

ác,  tu  hết  thảy  thiện,  tích  công  chứa  đức,  hồi  hướng  Tịnh  Độ.  Chúng  ta  tu 

Ngũ  Giới,  tu  Thập  Thiện,  tu  Lục  Độ,  tu  Tứ  Nhiếp,  tu  ba  mươi  bảy  Đạo 

Phẩm đều gọi là pháp Trợ Đạo. [Những gì] giúp chúng ta dứt tập khí, đoạn 

phiền  não, giúp chúng ta kiên định tín  nguyện,  giúp chúng ta  nhất tâm tinh 

tấn thì là pháp trợ đạo. Đó là Chánh Niệm. 

Cuối cùng là Chánh Định:  “Dĩ vô lậu huệ tương ứng nhập Định” (Dùng 

vô  lậu  huệ tương ứng để  nhập Định). Tâm phải định, kinh Di Đà nói  “nhất 

 tâm  bất  loạn”  chính  là  Chánh  Định;   “tâm  chẳng  điên  đảo”  là  Chánh  Huệ. 

Nhất tâm  bất  loạn  là đã khuất phục được phiền  não của chính  mình  (chúng 

tôi không nói “diệt” hay “đoạn phiền não” vì công phu ấy rất sâu, chúng ta 

chưa thể làm được). Một câu A Di Đà Phật niệm cho khéo, tín tâm, nguyện 

tâm,  tâm  niệm  Phật  khiến  cho  tất  cả  phiền  não  tập  khí,  tức  là  vọng  tưởng, 

phân  biệt,  chấp  trước  đều  bị  khuất  phục,  đè  nén  được  chúng,  chẳng  cho 

chúng  khởi  hiện  hành,  đó  là  bước  đầu  của  Niệm  Phật  tam-muội,  chúng  ta 

thường  gọi  là  “công  phu  thành  phiến”.  Công  phu  thành  phiến  là  như  thế 

nào? Là như thế này đây: Phiền não tập khí chưa đoạn, nhưng chẳng thể hiện 

hành. 

Sáu  căn  của  chúng  ta  tiếp  xúc  với  cảnh  giới  sáu  trần  bên  ngoài,  nhưng 

chấp  trước  chẳng  khởi,  phân  biệt  chẳng  khởi,  vọng  tưởng  chẳng  khởi  thì 

chính là “công phu thành phiến”. Đó là Niệm Phật tam-muội sơ cấp. Quý vị 

đạt được Niệm Phật tam-muội, chắc chắn vãng sanh Phàm Thánh Đồng Cư 

độ  là  chuyện  nắm  chắc!  Chúng  ta  thấy  sắc  nghe  hương  mà  vẫn  khởi  vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước thì quý vị phải nhớ kỹ: Chưa có công phu chân 

thật, vẫn bị cảnh giới bên ngoài xoay chuyển. Dù có niệm Phật, vẫn chưa đạt 

được công phu thành phiến. Chẳng đạt được công phu thành phiến thì không 

thể đoan chắc sẽ vãng sanh . Quý vị nghĩ xem: Việc này lớn lao lắm, trọng 

yếu lắm! 

Kinh  nói  đến  “vô  lậu  huệ”,  tức  là  trong  trí  huệ  không  xen  tạp  vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước. Quý vị phải nhớ thật kỹ câu này: Xen tạp vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước thì vô lậu huệ không còn nữa, kinh Phật gọi cái 

trí  huệ quý vị có đó  là “thế trí biện thông”, không phải  là trí  huệ chân thật, 

mà là thế trí biện thông! Thế trí biện thông khác với trí huệ chân thật ở chỗ 

này:  Một  đằng  có  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước;  một  đằng  không  có 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước là 

thế trí biện thông; không có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước là trí huệ chân 

thật,  là  “vô  lậu  huệ”.  Tâm  định  rồi,  “dùng  vô  lậu  huệ  tương  ứng  nhập 

 Định”.  Tốt!  Tám  điều  danh  tướng  đã  giới  thiệu  cùng  quý  vị  xong  rồi.  Bây 

giờ đã hết giờ rồi. 



---o0o--- 

Tập 18  



Chư vị đồng học! 

Xin  xem  tiếp  phần  “thuyết  pháp  trang  nghiêm”,  đoạn  cuối  cùng  là  Bát 

Chánh Đạo. 

Tám  điều  này  trong  lần  trước  chúng  tôi  đã  giới  thiệu  danh  tướng  và  ý 

nghĩa  đại  lược  cùng  quý  vị;  nhưng  chúng  ta  biết  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp 

môn, vô lượng pháp môn đều tương ứng với cương lãnh, nguyên tắc dạy dỗ 

của  đức  Thế  Tôn,  nhưng  trong  mỗi  pháp  môn  bất  đồng  bèn  có  cách  giải 

thích  bất  đồng,  quý  vị  nhất  định  phải  hiểu  điều  này  thì  sự tu  học  hiện  tiền 

của chúng ta mới đạt lợi ích, mới hòng đạt được mong cầu. Ngày nay chúng 

tôi cùng các đồng tu học pháp môn Tịnh Độ; nay trong pháp môn Tịnh Độ, 

Bát Chánh Đạo được giải thích bằng cách nào? Nhất định phải biết điều này. 

 “Chánh Kiến”: Chúng ta thấy y báo và chánh báo trang nghiêm của Tây 

Phương Cực Lạc thế giới như đức Thế Tôn đã dạy trong kinh bèn tin chắc, 

chẳng hoài nghi; đó là Chánh Kiến. Chánh Kiến của chúng ta chẳng do trực 

tiếp thấy được thế giới Tây Phương, mà là do được nghe đức Thế Tôn giới 

thiệu.  Đối  với  đức  Thế  Tôn,  chúng  ta  có  tín  tâm  kiên  định.  Lão  nhân  gia 

tuyệt đối chẳng lừa dối chúng ta, lời lão nhân gia quyết định giống như kinh 

Kim Cang đã nói:  “Như Lai thị chân ngữ giả, thật ngữ giả, như ngữ giả, bất 

 cuống ngữ giả” (Như Lai là bậc chân ngữ, thật ngữ, như ngữ, bậc chẳng nói 

lừa dối). Chúng ta tin tưởng mỗi câu mỗi chữ trong lời Phật đều là chân thật. 

Chánh Kiến của chúng ta được kiến lập trên Tịnh Độ tam kinh, tin sâu chẳng 

nghi. Đó là Chánh Kiến của Tịnh Độ Tông. 

Chánh Tư Duy của Tịnh Độ Tông là như Đại Thế Chí Bồ Tát dạy chúng 

ta:  “Ức Phật, niệm Phật, hiện tiền đương lai, tất định kiến Phật” (Nhớ Phật, 

niệm Phật,  hiện tiền, tương  lai,  nhất định thấy Phật), đó  là Chánh  Tư Duy! 

Để  nghĩ  nhớ  y  báo  và  chánh  báo  trang  nghiêm  của  thế  giới  Cực  Lạc,  cũng 

phải  đọc  thuộc  kinh  điển,  phải  thường  nghĩ  tới  y  báo  và  chánh  báo  trang 

nghiêm  của  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  được  nói  trong  kinh  điển,  phải 

thường  nhớ  tưởng!  Chánh  Kiến  vừa  nói  ở  trên  là  Tín  tâm,  còn  ở  đây  là  tư 

duy, thường xuyên nghĩ đến. Vì sao? Nếu chẳng nghĩ đến Tây Phương Cực 

Lạc  thế  giới  sẽ  suy  nghĩ  loạn  xạ  liền!  Suy  nghĩ  loạn  xạ  là  nghiệp  luân  hồi. 

Trong tâm suy nghĩ bậy bạ chính là tạo nghiệp luân hồi, trong tương lai phải 

chịu  quả  báo  luân  hồi.  Bởi  vậy,  chúng  ta  phải  chuyển  cái  tâm  luân  hồi, 

chuyển  ý  niệm  luân  hồi,  chuyển  cái  nghiệp  luân  hồi  thành  tịnh  nghiệp  Tây 

Phương. Chúng ta nghĩ đến thế giới Cực Lạc, nghĩ đến y báo và chánh báo 

trang nghiêm dạy trong kinh Vô Lượng Thọ, nghĩ đến bốn mươi tám nguyện 

của  A  Di  Đà  Phật,  nghĩ  cách  thực  hiện  những  điều  đó  trong  cuộc  sống 

thường nhật như thế nào, chúng ta nghĩ như vậy thì ý nghĩ ấy tốt lành! 

Thế  nào  là  Chánh  Ngữ của  Tịnh  Độ  học  nhân?  Chánh  Ngữ  là  một  câu 

“Nam-mô A Di Đà Phật”, câu ấy là Chánh Ngữ của chúng ta. Bởi thế, chúng 

ta chào hỏi nhau đều chắp tay “A Di Đà Phật”; người ta gọi tên mình, mình 

đáp A Di Đà Phật. Chúng ta nhận điện thoại, cầm điện thoại lên bèn “A Di 

Đà  Phật”,  Chánh  Ngữ  của  chúng  ta  là  như  vậy.  Thời  thời  khắc  khắc  niệm 

niệm chẳng quên A Di Đà Phật. 

Chánh Nghiệp của chúng ta là ý nghiệp tưởng A Di Đà Phật, thân nghiệp 

lễ bái A Di Đà Phật, khẩu nghiệp niệm A Di Đà Phật, đó là tam nghiệp của 

Tịnh tông. 

Chánh Mạng:  Tùy theo cái  nghiệp báo thân của chính  mình, sống được 

một ngày thì suốt ngày đó niệm A Di Đà Phật, y giáo phụng hành. Ba nghiệp 

thân  -  ngữ  -  ý  diễn  nói,  vì  người  khác  diễn  nói;  lúc  lâm  chung  tâm  chẳng 

điên  đảo, rõ ràng rành  rẽ,  minh bạch, phân  minh, không bị bệnh  khổ, đứng 

mà  mất,  ngồi  mà  mất,  biểu  diễn  cho  người  khác  thấy,  chẳng  dễ  dàng  đâu! 

Con người có ai không chết? Ai nấy đều phải chết, nhưng ai ra đi tự tại, tiêu 

sái,  rõ  ràng  minh  bạch  như  thế  được?  Phải  là  người  niệm  Phật!  Đó  là  vì 

người  khác  biểu  diễn,  vì  người  khác  diễn  nói,  vô  cùng  có  sức  thuyết  phục. 

Những  chuyện  ấy  khoa  học  không  thể  giải  thích,  vì  đó  là  siêu  khoa  học! 

Khoa học là hữu hạn, có hạn cục, có giới hạn, thế nhưng vẫn có một nền học 

vấn không có hạn cục, không có giới hạn mà khoa học chưa phát hiện được. 

Chúng ta nhất định phải biết điều này. 

Thế  giới  tâm  linh siêu  việt  khoa  học,  nói  cách  khác,  phạm  vi  của  khoa 

học chỉ thuộc nhân đạo (thế giới loài người). Nhân đạo chỉ là một pháp giới 

trong  mười  pháp  giới,  pháp  giới  này  hữu  hạn,  chẳng  có  biện  pháp  đột  phá 

không gian nhiều chiều, chẳng thể thích hợp cho mười pháp giới. Nhất định 

phải hiểu đạo lý này, nếu không hiểu, quý vị sẽ bị hạn chế trong phạm vi của 

lục đạo luân hồi, chẳng thể ra khỏi lục đạo luân hồi! Không ra khỏi lục đạo 

luân hồi thì nói cách khác: Đúng như sự thật đã được giảng trong kinh Phật, 

thời gian quý vị ở trong tam ác đạo dài lâu, thời gian trong ba thiện đạo ngắn 

ngủi. 

Phật pháp  nói đến  giác  và  mê;  nói đến  mê tín  thì  nói đúng  ra  là  mê tín 

tôn  giáo,  mê  tín  cổ  thánh  tiên  hiền.  Nếu  chúng  ta  rất  lắng  tịnh,  rất  khách 

quan quan sát thì những niềm mê tín ấy so ra có lợi hơn nhiều so với mê tín 

khoa  học.  Vì  sao?  Cổ  thánh  tiên  hiền,  tôn  giáo  nói  đến  không  gian  nhiều 

chiều vượt ngoài nhân gian, nó có thật, chứ chẳng phải không có. Linh giới 

(thế  giới tâm  linh) thực sự tồn tại,  hiện  nay có không  ít  những  người trong 

giới  khoa  học  chấp  trước  cứng  ngắc  vào  khoa  học,  nhưng  khi  tiếp  xúc  với 

những  “linh  môi”  (Medium:  Những  người  có  khả  năng  giao  tiếp  với  cõi 

âm57), họ bèn tin tưởng. Từ kinh nghiệm bản thân, [họ nhận thấy] quả đúng 

là  có  linh  giới.  Những  nhà  khoa  học  này  cả  mấy  chục  năm  mê  muội  khoa 

học, rốt cục tin tưởng. Họ viết rất nhiều báo cáo, gần đây được in thành sách, 

quý vị hãy tự tìm đọc. 

Ở  Trung  Quốc  và  ngoại  quốc  có  rất  nhiều  người  quay  đầu  tin  tưởng, 

khẳng định sự tồn tại của linh giới. Chữ  “linh giới”  là phiếm chỉ, nói chung, 

chín  pháp  giới  ngoài  pháp  giới  của  con  người  ra  đều  gọi  là  “linh 

 giới”.  Linh58 có  cao  thấp  khác  nhau,  trong  tất  cả  các  tôn  giáo  thì  Phật  giáo 

giảng rõ ràng  nhất,  giảng thấu triệt  nhất.  Chẳng  những  giảng chánh báo  rất 

rõ rệt,  mà  ngay  cả  y  báo  cũng  được  giảng  hết  sức  rõ  ràng:  “Y  chánh  trang 

 nghiêm”  (y  báo,  chánh  báo  trang  nghiêm).  Bởi  thế,  nghiệp  là  những  gì  tạo 

tác bởi thân - ngữ - ý. Nếu không trái nghịch kinh giáo thì là Chánh Nghiệp, 

trái nghịch kinh giáo là tà nghiệp, là sai lầm. 

Thế nào là Chánh Mạng? Ấn Quang đại sư giảng rất hay: Nhất tâm niệm 

Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  không  hóa  duyên,  không  làm  pháp  hội,  không  làm 

kinh  sám  Phật  sự,  mỗi  ngày  đều  giống  như  đang  tu  Phật  thất.  Học  hội  và 

Tịnh  Tông  Học  Viện  của  chúng  ta  thêm  vào  một  môn  công  khóa  nữa  là 

giảng kinh, giải hạnh tương ứng. Đó là Chánh Mạng của chúng ta, chúng ta 

lấy  đó  làm  mạng  sống.  Đạo  tràng  hiện  thời  không  có  hằng  sản,  không  có 

nguồn  kinh  tế  cố  định,  chúng  ta  không  hóa  duyên  thì  sống  bằng  cách  nào? 

Chuyện  này  không  một  ai  phải  lo  ngại  cả.  Tôi  không  quan  tâm,  vì  sao  tôi 

không quan tâm? Chương Gia đại sư dạy tôi:  “Nhất tâm hướng về đạo, nhất 

 tâm  vì  pháp,  vì  chúng  sanh,  Phật,  Bồ  Tát  sẽ  an  bài  cả  đời  này  cho  mình, 

 mình không cần phải nhọc lòng”.  

Hôm nay không có gì ăn, nhịn đói một ngày cũng là Phật, Bồ Tát an bài, 

không một chút gì phải bận lòng cả! Phật, Bồ Tát an bài cho  mình chịu đói 

một  ngày  thì  cái  ngày  nhịn  đói  ấy  chắc  chắn  có  cái  hay,  chẳng  dở  đâu. 

Huống hồ chúng ta mỗi ngày  “vì người khác diễn nói”  là tu bố thí, tôi đã nói 

điều  này  rất  nhiều.  Tuy  chúng  ta  không  có  Tài  Bố  Thí  (ngoại  tài  bố  thí), 

nhưng chúng ta nội tài bố thí, mỗi ngày diễn nói cho mọi người xem. Nội tài 

bố thí, pháp bố thí, vô úy bố thí ngày ngày chẳng gián đoạn nên quả báo rất 

thù thắng, cái gì cũng không thiếu, chẳng cầu mà có. 

Năm  mươi  năm  nay đích  thân  chúng  tôi  thể  nghiệm  đúng  thật  là  như 

vậy,  tôi  không  hoài  nghi  chút  nào,  quyết  chẳng  vì  cuộc  sống  vật  chất  mà 

sanh khởi vọng niệm, không hề có. Quý vị có tín tâm ấy hay không? Quý vị 

có  thể  tin  nổi  hay  không?  Đạo  tràng  có  thần  hộ  pháp  hộ  trì,  ngoài  Phật  hộ 

niệm ra còn được thần hộ pháp hộ trì, quý vị dốc tâm nơi đạo, hạnh nơi đạo, 

thần  hộ  pháp  cũng  phải  chiếu  cố.  Nếu  tâm  hạnh  của  quý  vị  trái  nghịch  với 

đạo,  thế  nào  là  đạo?  Đạo  là  những  đạo  lý,  những  phương  pháp  được  giảng 

trong kinh điển, chúng ta luôn tuân thủ thì là “tâm và hạnh đều ở nơi đạo”. 

Nếu chúng ta không tuân thủ thì tâm và hạnh đã tách rời khỏi đạo. Tách khỏi 

đạo thì Phật, Bồ Tát không còn cảm ứng nữa, thần hộ pháp cũng bỏ đi luôn, 

chẳng còn chiếu cố nữa. 

Khi nào quý vị sanh tâm sám hối: “Tôi lầm, tôi quay đầu”, Phật, Bồ Tát 

lại đến, thần hộ pháp cũng quay lại. Thần hộ pháp, Phật, Bồ Tát chẳng giận, 

tâm và hạnh của quý vị tương ứng với đạo, các Ngài bèn đến, trái nghịch với 

đạo, họ bèn đi. Bởi vậy, phải tương ứng mới tốt. Ngày ngày niệm kinh vì cớ 

gì?  Cầu  cho  kiến  giải,  tư  tưởng,  ngôn  hạnh  của  chính  mình  tương  ứng  với 

kinh điển, chẳng trái  nghịch. Mục đích  và dụng  ý chân chánh của  việc đọc 

tụng kinh điển là ở chỗ này. Sống như thế gọi là Chánh Mạng. 

Chánh  Tinh  Tấn:  Thâm  nhập  một  môn,  trường  thời  huân  tu,  nhất  định 

không biếng nhác. Trước hết là thành tựu “công phu thành phiến” của chính 

mình. Công phu thành phiến sẽ hoàn toàn khống chế được vọng tưởng, phân 

biệt,  chấp  trước.  Đúng  là  những  thứ ấy  chưa  đoạn,  nhưng  chúng  chẳng  thể 

phát tác. Trong nghịch cảnh và ác duyên cũng chẳng sanh phiền não, chẳng 

sanh  tâm  nóng  giận.  Trong  thuận  cảnh  thiện  duyên  cũng  chẳng  khởi  tham 

luyến, đó là công phu thành phiến, quý vị khuất phục được chúng. Phật, Bồ 

Tát dạy chúng ta: Công phu như vậy mới bảo đảm vãng sanh, nhưng quý vị 

nhất định phải giữ được công phu ấy mãi mãi, chẳng thể hờ hững, xem nhẹ 

được. Phải biết: Tập khí phiền não rất nặng, thời gian tích lũy tập khí phiền 

não rất dài. Nếu chúng ta lãng ý một chút, chúng lại bùng phát liền, rắc rối 

to! Bởi thế, thời thời khắc khắc đều phải đề cao cảnh giác, chẳng dám lơ là 

chút nào. 

Đạt  đến  Sự  Nhất  Tâm  sẽ  hoàn  toàn  khống  chế  được  chúng,  chẳng  cần 

phải tác ý nó vẫn bị khống chế. Đạt đến Lý Nhất Tâm là tốt nhất, chuyển hết 

những phiền não ấy thành Bồ Đề, đấy thực sự là đoạn phiền não. Cảnh giới 

Lý  Nhất  Tâm  hoàn  toàn  tương  đồng  với  “minh  tâm  kiến  tánh”  của  Tông 

môn,  thường  gọi  là “phá  một phẩm  vô  minh, chứng  một phần Pháp Thân”. 

Niệm Phật đạt đến Lý Nhất Tâm Bất Loạn chính là cảnh giới này. Cảnh giới 

ấy không phải cá nhân nào cũng đều có thể chứng được, nhưng đối với công 

phu thành phiến có thể nói là nếu mỗi người chịu dụng công, tuân thủ những 

điều kinh điển răn dạy, y giáo phụng hành, ai cũng đều có thể đạt được công 

phu thành phiến. 

Đạt  được  mức  ấy  thì  như  chúng  tôi  vừa  nói  đó,  trong  thuận  cảnh  thiện 

duyên  chẳng  khởi  tham  luyến,  trong  nghịch  cảnh  ác  duyên  chẳng  sanh  sân 

khuể, hết sức tự nhiên, chẳng phải là cố ý khống chế, cố ý đè nén! Nếu phải 

cố ý đè nén thì quý vị còn đang trong giai đoạn tu học, chưa đạt được công 

phu thành phiến. Thực sự đạt được công phu thành phiến thì chẳng cần phải 

tác  ý,  mà  là  tự  nhiên,  phản  ứng  rất  tự  nhiên,  cảnh  giới  tốt  đẹp  mà!  Không 

khó! Điều này mọi người thực sự có thể làm được. Từ Tịnh Độ Thánh Hiền 

Lục  và  Vãng  Sanh  Truyện,  chúng  ta  thấy  những  người  niệm  ba  năm  đạt 

được cảnh giới này rất nhiều. Vì sao người khác đạt được, mình không  làm 

được? Do vậy,  ta phải  sanh tâm 

hổ thẹn! 

Luyện công phu tại đâu? Trong cuộc sống thường ngày, trong xử sự, đãi 

người, tiếp vật. Người này đối xử tốt với tôi, tôi đối xử tốt hơn; cứ hễ tôi gặp 

người ấy, tôi  nhất định  xử tốt với  người ấy  hơn  người ấy  xử tốt  với tôi, tôi 

báo đáp người ấy, như câu nói:  “Thọ nhân trích thủy chi ân, thường tư dũng 

 tuyền vi báo” (Nhận cái ơn nhỏ bằng giọt nước của người, thường nghĩ dùng 

cả mạch suối để báo đáp). Thế nhưng người ấy chẳng ở trước mặt tôi, trong 

tâm rỗng rang, chẳng lưu lại dấu tích gì, đó là trí huệ, quyết định không tham 

luyến. Hễ gặp mặt bèn báo ân, tâm cảm kích tự nhiên sanh khởi. Đó mới là 

đúng,  chẳng  phải  là  tình  thức  mà  là  trí  huệ,  tâm  địa  vĩnh  viễn  thanh  tịnh, 

bình đẳng, giác. 

Cũng  có  những  đồng  học  hỏi  tôi,  có  rất  nhiều  người  hỏi  tôi,  Quán 

Trưởng đã mất nhiều năm như vậy, sao thầy vẫn còn tưởng niệm bà ta mãi? 

Đúng  vậy! Đấy có phải  là  tham  luyến  hay chăng? Nếu thuộc  vào tình thức 

thì  là  tham  luyến,  nếu  thuộc  vào  chánh  trí  thì  là  giáo  học.  Ở  đây  chúng  ta 

dựng một Kỷ Niệm Đường kỷ niệm Quán Trưởng, đó là giáo dục, giáo dục 

xã hội, dạy đại chúng trong xã hội biết ân, báo ân. Trong quá khứ, bà ta đối 

xử tốt đối với chúng ta, chúng ta niệm niệm chẳng quên, biết ân, báo ân mà! 

Đấy  chính  là  giáo  dục  xã  hội  đa  nguyên  văn  hóa,  đặc  biệt  là  trong  xã  hội 

hiện thời. Xã hội hiện thời “biết ân, báo ân” rất ít, toàn là vong ân phụ nghĩa. 

Quả báo của vong ân phụ nghĩa là tam đồ, quả báo của tri ân báo ân là nhân 

thiên. Làm thế nào để giúp hết thảy chúng sanh chẳng đọa tam đồ, lại còn có 

thể  hưởng phước báo nhân thiên, công đức giáo dục ấy rất to  lớn. Nếu  làm 

được như vậy mà tâm địa vẫn giữ được thanh tịnh bình đẳng giác sẽ siêu việt 

lục đạo  luân  hồi. Những điều đó ở đây gọi là Chánh Nghiệp, Chánh Mạng; 

vì thế, quý vị phải hiểu ý nghĩa này. 

Đối  với  người  oán  hận,  kẻ  oan  gia  đối  đầu,  trong  tâm  chớ  nên  có  chút 

sân khuể, chớ nên có mảy may ý niệm báo thù. Chẳng những không có, mà 

còn thời thời khắc khắc phải chú ý, hễ khi nào họ gặp phải khó khăn, mình 

đến  giúp  đỡ,  thường  biết  oan  gia  phải  hóa  giải.  Túc  oán  quá  khứ,  oán  kết 

hiện tại đều phải hóa giải hết,  “oan gia nghi giải, bất nghi kết” (oan gia nên 

gỡ,  không  nên  buộc).  Trong  lúc  kẻ  ấy  gặp  khó  khăn,  ta  toàn  tâm  toàn  lực 

giúp đỡ, mặc kệ tỵ hiềm xưa kia, oan kết bèn hóa giải. Phật pháp có vai trò 

gì trong thế gian? Chẳng thể không biết điều này, Phật pháp có mặt trong thế 

gian  là  để  giáo  hóa chúng sanh,  không  một  mảy  may  nào không  nhằm  dạy 

dỗ Giác - Chánh - Tịnh, dạy dỗ Bát Chánh Đạo. 

Thứ bảy là Chánh Niệm, niệm ở đâu tâm bèn ở đó, Đại Thế Chí Bồ Tát 

dạy  chúng  ta:  “Ức  Phật,  niệm  Phật,  hiện  tiền  đương  lai,  tất  định  kiến 

 Phật” (Nhớ Phật, niệm Phật, hiện tiền tương lai nhất định thấy Phật). Đó là 

Chánh  Niệm.  Trong  mười  hai  thời  chấp  trì  danh  hiệu  là  Chánh  Niệm.  Hết 

thảy ngôn hạnh hoàn toàn tương ứng với những điều kinh luận dạy dỗ là Trợ 

Niệm. Chánh - Trợ song tu nhất định được vãng sanh, nhất định được thấy A 

Di Đà Phật, tương ứng với Phật. 

Chánh Định: Một đời một kiếp này, ta tu hành pháp môn này, quyết định 

chẳng  thay  đổi,  nương  theo  kinh  điển  này,  quyết  chẳng  dao  động,  đó  là 

Chánh Định. Bát Chánh Đạo của Tịnh Độ Tông là như thế đó! 

Chúng  ta  lại  xem  tiếp  câu  kế:  “Bát  Chánh  Đạo  do  Trạch  Pháp  Giác 

 Phần” , tức là điều thứ nhất trong Thất Bồ Đề Phần,  “bất y thiên tà, cố nhập 

 Chánh  Đạo” (chẳng  nương  theo  [những  kiến  giải,  tư  tưởng,  quan  niệm, 

hành vi] lệc lạc, tà vạy, nên vào được Chánh Đạo): Chọn lựa dứt khoát pháp 

môn  ta  tu  học  cả  đời.  “Vô  lậu  thánh  pháp”  là  Chánh,  “năng  thông  Niết 

 Bàn” (có thể thông với Niết Bàn) là Đạo, Tịnh tông thực sự là chánh đạo của 

mọi  chánh  đạo.  Thế  giới  Cực  Lạc  và  phương  pháp  vãng  sanh  thế  giới  Cực 

Lạc  là  Chánh!  Sanh  về  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  trong  một  đời  nhất 

định thành tựu viên mãn Vô Thượng Bồ Đề, đó là Đạo, đại đạo đấy! 

 “Tam thập thất phẩm, thâu pháp tuy tận” (Tuy ba mươi bảy phẩm gồm 

thâu trọn hết mọi pháp), ba mươi bảy môn này là đại cương, bao quát tất cả 

những pháp do  mười phương ba đời hết thảy chư Phật đã nói, đã tu, không 

có  pháp  nào  ra  khỏi  ba  mươi  bảy  phẩm  này;  nhưng  quý  vị  phải  biết  “cơ 

 duyên  bất  đẳng” (cơ  duyên  chẳng  giống  nhau):  Cơ  (機)  là  cơ  hội,  Duyên 

(緣) là  duyên  phận;  duyên  phận,  cơ  hội  của  mỗi  cá  nhân  trong  từng  đời 

chẳng  giống  nhau.  Vì  thế,  “tác  chủng  chủng  khai  hợp” (tạo  thành  các  thứ 

pháp  môn mở rộng hay gộp lại [ba mươi bảy Đạo Phẩm này]), Khai (開) là 

triển khai, Hợp (合) là gộp lại. Triển khai [ba mươi bảy môn Đạo Phẩm] sẽ 

thành vô lượng vô biên pháp môn. Nếu quy nạp lại, gộp lại thì chẳng ngoài 

Giác - Chánh - Tịnh, chẳng ngoài Giới - Định - Huệ, thảy đều bao gồm trong 

ấy. 

 “Danh nghĩa bất đồng, vô bất diễn sướng” (Danh nghĩa sai khác, không 

gì chẳng diễn bày, giải nói thông suốt): Diễn (演) là chư Phật, Bồ Tát ngày 

ngày làm như vậy cho chúng ta thấy. Quý vị phải thực sự hiểu hữu tình lẫn 

vô tình đều là biểu diễn. Chư Phật Như Lai biểu diễn ở chánh diện, biểu diễn 

mặt  Giác,  lục  đạo  chúng  sanh  biểu  diễn  mặt  Mê.  Chúng  ta  ngồi  dưới  sân 

khấu xem diễn kịch, thấy rất rõ ràng: Bên Giác thì sáng sủa, bên Mê thì tối 

tăm; hành thiện được thiện quả, hành ác mắc ác báo, khắp pháp giới trọn hư 

không giới vốn là một sân khấu lớn. Chúng ta vừa là diễn viên, vừa là khán 

giả trong ấy. Nơi sàn diễn thông thường thì diễn viên chẳng phải là khán giả, 

khán  giả chẳng phải  là diễn  viên. Chúng  ta tuyệt  vời  lắm, tuyệt  vời đến tột 

bậc!  Vừa  là  diễn  viên,  vừa  là  khán  giả,  đã  là  khán  giả,  lại  là  diễn  viên.  Vì 

thế, pháp này gọi là “diệu pháp”. 

Người  tu  hành  chân  chánh,  người  tu  Giác  -  Chánh  -  Tịnh,  cái  gì  cũng 

quan sát, cái gì cũng nhìn, thấy toàn thể vũ trụ đều là diễn viên. Ở trong ấy, 

họ thành tựu Giới - Định - Huệ, thành tựu Giác - Chánh - Tịnh, không pháp 

nào chẳng rõ. Mười pháp giới y báo, chánh báo trang nghiêm, tánh tướng, sự 

lý,  nhân  quả  vằng  vặc  phân  minh  là  Huệ.  Trong  Bát  Nhã  không  gì  không 

biết; tuy không gì chẳng biết nhưng trong tâm thanh tịnh chẳng nhiễm  mảy 

trần,  như  như  bất  động,  đó  là  Đại  Định!  Đại  Định  ấy  là  chân  tâm,  Huệ  là 

chân tâm sanh khởi tác dụng. Tâm là tịch diệt, nhất định phải hiểu điều này. 

Qua  danh  hiệu,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  đã  dạy  rõ:  “Mâu  Ni”  (Muni)  là 

thanh tịnh tịch diệt. Đối với bản thân chúng ta, nhất định phải tu thanh tịnh 

tịch  diệt.  “Diệt”  là  diệt  phiền  não,  diệt  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước. 

Sáu  căn  đối  với  cảnh  giới  sáu  trần  không  có  phân  biệt,  vọng  tưởng,  chấp 

trước, đó chính là tướng tịch diệt. Tâm đúng là như vậy, đã thế, lại còn hết 

sức  từ  bi:  Năng  Nhân.  Thích  Ca  (Śākya)  là  Năng  Nhân:  Sống  động  chứ 

không  chết  cứng,  năng  lượng  và  thông  tin  từ  cảnh  giới  bên  ngoài  đưa  vào 

bèn lập tức có phản ứng. Phản ứng ấy sanh khởi từ lý thể của Tịch Diệt, nhất 

định  không  có  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  xen  tạp  trong  ấy;  đấy  là 

Phật,  là  Pháp  Thân  Bồ  Tát.  Nếu  chúng  ta  không  liễu  giải,  không  hiểu  rõ, 

không  minh bạch  cảnh  giới  ấy,  làm  sao  có  thể  tu  được?  Phải  hiểu  rõ,  phải 

minh bạch, hiểu Phật, Bồ Tát là như vậy. Chúng ta phải khéo học theo, thực 

sự nhập pháp giới vô chướng ngại. Năng Nhân: Phổ độ hết thảy chúng sanh, 

nhưng  quý  vị  thấy  đó,  chẳng  hề  trở  ngại  sự  thanh  tịnh  tịch  diệt  của  chính 

mình, lý sự vô ngại, sự sự vô ngại. Nay chúng ta mới biết chướng ngại phát 

sanh  từ  đâu?  Chướng  ngại  phát  sanh  từ  phân  biệt,  vọng  tưởng,  chấp  trước; 

lìa được vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thì sự sự vô ngại. 

Bởi vậy, đến cuối cùng sách Yếu Giải tổng kết:  “Vô bất diễn sướng, cố 

 linh  văn  giả  niệm  Tam  Bảo,  phát  Bồ  Đề  tâm,  phục  diệt  phiền  não 

 dã” (Không  gì  chẳng  diễn  bày  thông  suốt,  nên  khiến  cho  người  nghe  niệm 

Tam  Bảo, phát  Bồ Đề tâm, chế phục, diệt  trừ phiền  não). Chế phục  và diệt 

trừ là hai giai đoạn. Trong công phu niệm Phật của chúng ta, thấy rất rõ rệt: 

Công phu thành phiến là chế phục, Sự nhất tâm bất loạn là chế phục, Lý nhất 

tâm bất loạn là diệt, phiền não bị chuyển hết, chuyển phiền não thành Bồ Đề. 

Phải  là  Lý  nhất  tâm  mới  có  thể  chuyển  được.  Do  đây  biết  rằng:  Công  phu 

thành phiến không ra khỏi lục đạo vì nó là công phu trong lục đạo; Sự nhất 

tâm bất  loạn siêu  việt  lục đạo  vì thuộc  về tứ thánh pháp  giới,  nhưng  vẫn  là 

chế phục; đến khi phá một phẩm vô minh, chứng  một phần Pháp Thân mới 

chuyển, mới thực sự diệt phiền não. 

Chúng ta lại xem tiếp đoạn kế đó:  “Tam Bảo lược thích”  (giải thích Tam 

Bảo một cách sơ lược). Tam Bảo nói đơn giản thì có “biệt tướng Tam Bảo” , 

có  “nhất thể Tam Bảo”,  danh tự Tam Bảo là Phật, Pháp, Tăng. 

1)  Phật  có  ba  thân  Pháp,  Báo,  Ứng  Hóa:  Pháp  Thân  Phật,  Báo  Thân 

Phật, Ứng Hóa Thân Phật. Đó là chuyện thường nghe nói. 

2) Pháp có bốn thứ: giáo pháp, lý pháp, hành pháp, quả pháp, tức là Giáo 

- Lý - Hành - Quả. Quý vị phải hiểu: Mỗi một bộ kinh bất luận lớn - nhỏ như 

thế nào, bất luận kinh văn sâu hay cạn thế nào, thảy đều đầy đủ Giáo - Lý - 

Hành - Quả. Nếu một bộ kinh chẳng có đủ bốn ý nghĩa ấy, kinh ấy chẳng thể 

gọi là kinh Phật được! Hễ là kinh Phật thì nhất định phải có đủ bốn phần sau 

đây: Giáo - Lý - Hành - Quả. 

3) Tăng,  “Tam thừa thánh hiền”: Thanh Văn thừa, Duyên Giác thừa, Bồ 

Tát thừa. Trong ấy có hiền, có thánh, thánh khác  với  hiền. Trong địa  vị  Bồ 

Tát,  hiền  nhân  là  từ  Sơ  Trụ  Bồ Tát đến  Thập  Hồi  Hướng, thánh  nhân  là từ 

Sơ Địa cho đến Đẳng Giác, tam hiền thập thánh59, đó là hiền thánh nơi địa vị 

Bồ Tát. Hiền thánh trong Tiểu Thừa: Tứ Quả là Thánh, Tứ Hướng là Hiền. 

Sơ Quả Hướng là Hiền, Tu Đà Hoàn tính là Thánh. Nhị Quả Hướng là Hiền, 

Tư Đà Hoàn là Thánh. Trong  mỗi một tầng cấp của Tam Hiền, Hiền Thánh 

lại khác nhau! Hiền là còn đang trong địa vị tu học, Thánh là đã chứng quả. 

Giống như chúng ta đi học trong nhà trường vậy! Quý vị còn đi học chưa tốt 

nghiệp, đang còn  học  là Hiền,  học  xong, tốt nghiệp là  Thánh, lấy được học 

vị  rồi  thì  là  Thánh.  Giống  như  quy  chế  trong  các  trường  đại  học  hiện  tại 

trong thế  gian, còn đang  học trong  đại  học là  Hiền, ngày  nào đó quý  vị  lấy 

được bằng Học Sĩ (Cử Nhân) bèn thành Thánh, tiểu thánh! Tiếp tục học theo 

ban Thạc Sĩ (Cao Học), sinh viên ban Thạc Sĩ là Hiền, sinh viên đều là Hiền. 

Tốt nghiệp chương trình Thạc Sĩ, giành được học vị Thạc Sĩ (Master) gọi là 

Thánh, trung thánh. Nếu học tiếp theo chương trình Tiến Sĩ thì sinh viên của 

ban  Tiến  Sĩ  là  Hiền,  tốt  nghiệp  Tiến  Sĩ,  lấy  được  học  vị  Tiến  Sĩ  là  thượng 

thánh. Thượng - trung - hạ, tam thừa hiền thánh giống như vậy đó. 

Trong  Đàn  Kinh,  Lục  Tổ  Huệ  Năng  đại  sư  của  Thiền  Tông  vào đời 

Đường chẳng  nói đến Phật - Pháp - Tăng, Sư  nói đến Giác - Chánh - Tịnh. 

Lúc tôi  mới đọc Đàn  Kinh, tôi cứ suy  nghĩ  vì sao Ngài  lại  nói  như thế?  Ai 


cũng  nói  là  Phật  -  Pháp  -  Tăng  Tam  Bảo,  sao  Ngài  lại  nói  Giác  -  Chánh  - 

Tịnh? Nhất định phải có duyên cớ. Rất có khả  năng  là  vào đời Đường, đối 

với  khái  niệm  Phật  -  Pháp  -  Tăng  người  ta  khá  hồ  đồ,  chỉ  biết  danh  hiệu, 

chẳng  biết  ý  nghĩa  được  bao  hàm  trong  danh  từ.  Nói  cách  khác,  chưa  thọ 

dụng  được.  Lục  Tổ  đại  sư có  trí  huệ,  đại  từ,  đại  bi,  Ngài  đem  ý  nghĩa  của 

Tam  Bảo  chỉ  rõ  ra,  khiến  cho  chúng  ta  dễ  hiểu  hòng  thọ  dụng  được.  Ngài 

truyền trao Tam Quy, chẳng nói là quy y Phật, quy y Pháp, quy y Tăng, Ngài 

không làm vậy! Lúc Ngài truyền trao Tam Quy bèn nói  “quy y Giác, quy y 

 Chánh, quy y Tịnh”.  Ngài truyền trao như vậy, quý vị đọc Đàn Kinh sẽ thấy, 

rồi mới giải thích:  “Phật là Giác, Pháp là Chánh, Tăng là Tịnh”.  

Bởi thế, nếu  với Phật - Pháp - Tăng Tam  Bảo, chúng tôi thêm  vào  mấy 

chữ  nữa,  mọi  người  càng  nhận  hiểu  rõ  ràng.  Thế  nào  là  Phật?  Giác  chứ 

không mê là Phật. Thế nào là Pháp? Chánh chứ không tà là Pháp. Thế nào là 

Tăng?  Tịnh  chứ  không  nhiễm  là  Tăng.  Giải  thích  như  vậy  mọi  người  đều 

hiểu  rõ  rệt,  chẳng  còn  nói  Phật  Giáo  là  mê  tín  nữa!  Nếu  không,  người  ta 

chẳng hiểu rõ ý nghĩa này, quý vị nói đến Phật, người ta nghĩ đến tượng Phật 

bằng đất nặn hay gỗ khắc thành; quý vị nói đến Pháp, người ta nghĩ đến kinh 

điển; quý vị nói đến Tăng, người ta tưởng là người xuất gia. Nói cách khác, 

hoàn toàn chấp  vào tướng, chỉ chấp vào tướng chẳng biết đến  ý  nghĩa!  Bởi 

thế, xã hội đại chúng đâm ra hiểu lầm Phật giáo là mê tín! 

Lục Tổ đại sư thuyết pháp  như vậy  thì quan  niệm sai  lầm ấy  lập tức bị 

hóa giải. Như vậy, người ta hỏi quý vị Phật giáo là gì, quý vị cứ đem lời của 

Lục Tổ đại sư bảo với họ: Phật giáo là giác chứ không mê, chánh chứ không 

tà, tịnh chứ không nhiễm. Lấy mười hai chữ ấy để giới thiệu Phật giáo  một 

cách đơn  giản cho  người  ta, chánh pháp đấy!  Đó  là  thường thức, đó  là  học 

vấn đấy! A! Bây giờ đã hết giờ rồi. 



* 

Chư vị đồng học! 

Chúng  ta  tiếp  tục  xem  phần  “Tam  Bảo  lược  thích”.  Ở  trên,  tôi  đã  giới 

thiệu  đơn  giản  cùng  quý  vị  Biệt  Tướng  Tam  Bảo,  tiếp  theo  đây  là  nói  về 

Nhất Thể Tam Bảo. 

Trong  Nhất  Thể  Tam  Bảo,  Phật  có  nghĩa  là  gì?  “Trạm  nhiên  trí  chiếu, 

 linh minh giác liễu” (trí chiếu soi thanh tịnh, bất động, linh thông, sáng suốt, 

hiểu  biết  trọn  vẹn)  chính  là  Phật.  Trong  tự  tánh  vốn  có  sẵn  đức  năng,  nói 

theo  thuật  ngữ  khoa  học  hiện  thời,  [đức  năng]  là  năng  lượng.  Năng  lượng 

chẳng phải từ bên ngoài mà có, cũng chẳng do tu thành, mà từ tự tâm. Chân 

tâm ta  vốn sẵn có, kinh  Phật  thường  gọi  những  gì sẵn có  là  “pháp nhĩ như 

 thị” (pháp vốn là như vậy). Chuyện ấy chẳng liên quan gì đến tu chứng, bất 

sanh, bất diệt, không đến, không đi. “Bất sanh, bất diệt” là không có sanh tử, 

“không  đến,  không  đi”  là  chẳng  có  không  gian  lẫn  thời  gian;  “không  tăng, 

không  giảm”  là  khi  mình  giác  ngộ,  tâm  ấy  chẳng  tăng  thêm,  khi  đang  mê 

hoặc, tâm ấy chẳng giảm thiểu, cho nên thường nói:  “Tại thánh không tăng, 

 tại phàm chẳng giảm”,  tánh đức mà! Hết thảy chúng sanh ai nấy đều có đủ, 

hoàn  toàn  bình  đẳng.  “Trạm  nhiên”  là  thanh  tịnh,  xưa  nay  chưa  hề  dao 

động, đó là bản thể của tự tánh chân tâm, không có hình tướng, nhưng không 

đâu chẳng tồn tại. Hư không, pháp giới, cõi nước, chúng sanh do đâu mà có? 

Kinh  Hoa  Nghiêm  nói  rất  rõ:  “Duy  tâm  sở  hiện,  duy  thức  sở  biến”  (chỉ  do 

tâm hiện, chỉ do thức biến). Đây là nói theo mặt Thể. Chân tâm, bổn tánh là 

bản thể của vũ trụ, nhân sinh, ta - người, là một chẳng phải hai. 

Pháp Bảo  là  gì?  “Thật Tướng lý thể thanh tịnh viên diệu”, đấy  là Pháp. 

Thật Tướng  là chân tướng của vũ trụ  và nhân sinh. Tướng chân thật chỉ do 

tâm hiện, đó là Thật Tướng!  “Thanh tịnh viên diệu”.  Tướng ấy đúng là mảy 

trần  chẳng  nhiễm,  vi  diệu  viên  mãn,  hoặc  có  thể  nói  là  vi  diệu  viên  dung! 

Diệu  là  chúng  ta  không  có  cách  gì  tưởng  tượng  được,  chẳng  thể  nghĩ  bàn! 

Đó chính là Pháp Bảo trong Nhất Thể Tam Bảo. Trên thực tế, Phật - Pháp - 

Tăng  là  một,  chẳng  phải  hai,  một  nhưng  ba,  ba  nhưng  một,  chẳng  thể  tách 

lìa, chỉ tùy theo quý vị nhìn từ góc độ nào mà thôi. Như vậy, Phật là nhìn từ 

Thể;  Pháp  là  nhìn  từ  Tướng;  Tăng  là  nhìn  từ  Dụng,  tức  là  nhìn  từ  mặt  tác 

dụng. 

Tăng Bảo:  “Lý Trí bất nhị, hòa hợp vô vi” (Lý - Trí không hai, hòa hợp 

không chống trái). Quý vị phải thực sự tham thấu, hiểu rõ: Vũ trụ là cả một 

khối  hòa  đồng  lớn.  Văn  hóa  Nhật  Bản  từ  Trung  Quốc  truyền  qua.  Tổ  tiên 

người  Nhật  rất  thông  minh,  họ  gọi  dân  tộc  mình  là  “dân  tộc  Đại 

 Hòa” (Yamato  Minzoku). Ý  tưởng  Đại  Hòa  ấy  chính  là  tinh  tủy  (tinh  hoa, 

cốt tủy) của Nho và Đạo của Trung Quốc và Phật pháp; tổ tiên dùng điều đó 

để  dạy  dỗ  con  cháu  đời  sau.  Nếu  con  cháu  đời  sau  hiểu  được  ý  nghĩa  này, 

đều có thể thực hiện được thì Thiên Hoàng60 của Nhật Bản sẽ chính là Kim 

Luân Thánh Vương như trong kinh Phật nói, là lãnh tụ của toàn thế giới, chứ 

chẳng  phải  chỉ  của  một  quốc  gia  hay  một  dân  tộc  nào.  Vì  sao?  Ông  ta  cổ 

động hòa bình, hòa bình cho thế giới, cả thế giới là một nhà. Mình yêu người 

nhà mình, ta yêu dân tộc ta, ta yêu quốc gia ta, ta yêu toàn thế giới như yêu 

chính người nhà ta, đại hòa rồi! 

Tuy  tổ  tông  xướng  xuất,  con  cháu  chẳng  làm  được!  Chúng  ta  chớ  coi 

thường  tổ  tông,  đừng  nghĩ  trong  thời  tổ  tông  không  có  khoa  học  kỹ  thuật, 

tinh thần văn minh của họ bọn hậu nhân chúng ta thực sự không có cách gì 

tưởng  tượng  được  đâu!  Trí  huệ,  học  vấn,  tâm  tư,  kiến  thức  của  họ  thực  sự 

đều là rộng lớn, tinh tường, sâu thẳm, tương ứng với pháp tánh. Phật pháp là 

văn  hóa  Ấn  Độ,  Nho  và  Đạo  là  văn  hóa  Trung  Quốc,  là  chân  lý  tích  tụ  cả 

ngàn vạn năm, kẻ trí cạn tuyệt đối chẳng thể trộm nhìn [mà thấu hiểu] được. 

Đó là Nhất Thể Tam Bảo. 



---o0o--- 

6.3.1.2.6. Hàng thụ diễn pháp (hàng cây diễn pháp) 



Đoạn kế tiếp là  “hàng thụ diễn pháp”,  chúng tôi đọc kinh văn một lượt. 

Chúng ta đọc tiếp đoạn kinh văn sau: 



 Xá Lợi  Phất!  Nhữ  vật  vị  thử  điểu  thật  thị  tội  báo  sở  sanh.  Sở  dĩ  giả 

 hà? Bỉ Phật quốc độ vô tam ác đạo.  

 Xá Lợi  Phất! Kỳ  Phật  quốc độ  thượng vô ác đạo chi danh, hà  huống 

 hữu  thật?  Thị  chư  chúng  điểu,  giai  thị  A  Di  Đà  Phật  dục  linh  pháp  âm 

 tuyên lưu biến hóa sở tác.  

 Xá Lợi Phất! Bỉ Phật quốc độ, vi phong  xuy động chư bảo  hàng thụ, 

 cập  bảo  la  võng,  xuất  vi  diệu  âm.  Thí  như  bách  thiên  chủng  nhạc  đồng 

 thời  câu  tác.  Văn  kỳ  âm  giả,  tự  nhiên  giai  sanh  niệm  Phật,  niệm  Pháp, 

 niệm Tăng chi tâm.  

舍利弗。汝勿謂此鳥。實是罪報所生。所以者何。彼佛國土。無三

惡道。舍利弗。其佛國土。尚無惡道之名。何況有實。是諸眾鳥。皆

是阿彌陀佛。欲令法音宣流。變化所作。舍利弗。彼佛國土。微風吹

動諸寶行樹。及寶羅網。出微妙音。譬如百千種樂。同時俱作。聞是

音者。自然皆生念佛念法念僧之心。 

 (Này Xá Lợi Phất! Ông chớ có nói những con chim ấy thực sự do tội báo 

 sanh ra. Vì cớ sao vậy? Cõi nước Phật ấy không có ba đường ác.  

 Này Xá Lợi Phất! Cõi nước Phật đó còn không có cái tên ba đường ác, 

 huống  hồ  có  thật?  Các  loài chim  ấy  đều  do  A Di  Đà  Phật  muốn  cho  pháp 

 âm được tuyên lưu bèn biến hóa ra.  

  Này Xá Lợi Phất! Cõi nước Phật ấy gió nhẹ thổi động các hàng cây báu 

 và  lưới  mành  báu,  phát  ra  âm  thanh  vi  diệu,  ví  như  trăm  ngàn  loại  nhạc 

 cùng lúc hòa tấu. Nghe âm thanh ấy tự nhiên đều sanh lòng niệm Phật, niệm 

 Pháp, niệm Tăng).  

   

Đoạn  này  là  “hàng  cây  diễn  pháp”.  Cây  và  gió  trỗi  nhạc.  Gió  lùa  qua 

cây  báu.  Chúng  ta  biết  cây  cối  trong  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  do  các 

thứ  báu  hợp  thành,  gió  thổi  qua,  cành,  nhánh,  hoa,  lá  cọ  vào  nhau  phát  ra 

những  âm  thanh  giống  như  những  cái  phong  linh  (wind  chime)  chúng  ta 

thường  dùng  trong  thế  gian  này.  Hiện  tại  ở  ngoại  quốc,  chúng  tôi  cũng 

thường thấy phong linh; chúng tôi treo ngoài cửa, lúc gió thổi qua, tự nhiên 

nó  vang  ra những âm thanh rất  vi diệu. Tây Phương Cực  Lạc thế giới càng 

chẳng  cần  phải  nói  nữa,  cây  báu  quá  nhiều,  giống  như  nay  ta  gọi  là  “nhạc 

giao hưởng”, mỹ diệu cùng cực. Gió thổi cây tấu nhạc, chẳng do con người 

chế tác. Những âm thanh do chúng phát ra, quý vị phải nhớ kỹ: Trong kinh 

luận  Phật thường dạy:  “Y báo tùy trước chánh báo chuyển”  (Y báo chuyển 

theo chánh báo). 

Chuyện gần đây nhất là chúng tôi thấy tiến sĩ Giang Bản Thắng của Nhật 

Bản làm thí nghiệm kết tinh nước, ông ta thí nghiệm suốt tám chín năm, rất 

có thành tích. Chúng tôi đã xem những tấm ảnh do ông ta chụp, đọc sách của 

ông  ta,  chứng  thực  điều  Phật  đã  nói  trong  kinh:  “Y  báo  chuyển  theo  chánh 

 báo”,  chứng minh pháp tánh, chân tâm pháp tánh  “trạm nhiên trí chiếu, linh 

 minh  giác  liễu”,  kinh  Lăng  Nghiêm  gọi  điều  này  “kiến  văn  giác  tri”  (thấy, 

nghe,  hay,  biết).  Chân  tâm  và  bổn  tánh  của  quý  vị  có  đầy  đủ  bản  năng 

(những  năng  lực  sẵn  có),  người  hiện  tại  gọi  [những  năng  lực  sẵn  có  ấy]  là 

“năng lượng”. Năng lượng vốn sẵn có, có thể thấy, có thể nghe, có thể cảm 

nhận, có thể biết. Tất cả hết thảy vạn vật đều có năng lượng đó! Bởi vậy, thí 

nghiệm trên nước đã chứng minh nước có thể thấy, có thể nghe, có thể cảm 

nhận,  có  thể  biết.  Chúng  ta  cung  cấp  thông  tin  nào  cho  nó,  nó  lập  tức  có 

phản  ứng.  Nếu  thông  tin  ấy  tốt  lành  thì  phản  ứng  hết  sức  đẹp.  Đó  là  phản 

ứng chúng ta thấy được qua sự kết tinh của nước. 

Cũng có những người luyện Khí Công. Hiện thời, luyện Khí Công cũng 

rất thịnh hành. Trắc nghiệm nơi những đứa trẻ nhỏ từ bảy tám tuổi cho đến 

mười  bốn  tuổi  trở  xuống,  chưa  từng  bị  nhiễm  ô  gì,  tâm  địa  rất  thanh  tịnh. 

Những  trẻ  nhỏ rất  thiên chân ấy chỉ cần  huấn  luyện  một  giờ, chúng bèn có 

thể sờ được chữ, nhận được mặt chữ bằng đầu ngón tay. Quý vị viết một số 

chữ, viết từ một cho đến một trăm, cả trăm chữ, không cho chúng nhìn thấy, 

chỉ cho chúng lấy tay sờ vào chữ, rồi bảo chúng nó đọc ra chữ gì, chúng bèn 

nói được. Thí nghiệm mấy chục lần chẳng trật một lần nào, nói lên điều gì? 

Tay  nhìn  được.  Kinh  Đại  Thừa  thường  gọi  chuyện  này  là  “lục  căn  hỗ 

 dụng”  (sáu  căn  dùng  thay  thế  lẫn  nhau).  Tâm  phải  thanh  tịnh  thì  mới  có 

năng lực ấy. 

Nhưng có một điều rất kỳ quái, điều gì vậy? Quý vị viết danh hiệu Phật, 

Bồ Tát, danh hiệu quỷ thần, những chữ ấy chúng không biết, nhưng có cảm 

giác.  Nếu  quý  vị  viết  chữ  “Phật”,  trẻ  nói  chữ  ấy  phóng  ra  ánh  sáng  màu 

vàng,  phóng  kim  quang,  mở  ra  xem  là  chữ  “Phật”.  Có  trẻ  lúc  sờ  chữ,  nói 

chữ  này  phóng  quang,  trong  ấy  lại  có  mùi  thuốc,  mở  ra  xem  thì  thấy 

viết  “Dược  Sư  Phật”.  Chỉ  những  khi  viết  những  chữ  thuộc  về  linh  giới, 

chúng  nhận  không  ra  mặt  chữ,  nhưng  có  thể  mô  tả  hình  tượng  rất  rõ  ràng. 

Những  người  ấy  làm  thí  nghiệm,  kiếm  những  trẻ  nhỏ  làm  thí  nghiệm,  đại 

khái  là  trong  một  trăm  đứa,  có  chừng  mười  mấy  đến  hai  mươi  đứa  thí 

nghiệm  thành  công.  Lúc  nhiều  nhất  là  trong  một  trăm  đứa  trẻ  tham  gia  thí 

nghiệm,  gần  như  hơn  bốn  mươi  đứa  thành  công,  đó  là  con  số  tối  đa.  Tối 

thiểu  thì  không  ít  hơn  mười  đứa  bé  tuổi  từ  bảy  tuổi  đến  mười  bốn  tuổi. 

Trong những thí nghiệm khoa học ấy, ta không có cách nào giải thích được 

cả, chứng minh thực sự có thể thấy được bằng cách lấy tay sờ. 

Bởi vậy, trong Tây Phương Cực Lạc thế giới gió và cây tấu nhạc [là vì] 

người  ở  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  tâm  đều  tịnh,  đều  thiện,  thuần  tịnh 

thuần thiện, âm  thanh của âm  nhạc bên  ngoài  và tâm  linh của  họ khởi cảm 

ứng đạo giao trở thành khúc nhạc du dương nhất, chẳng do ai soạn, tự nhiên 

mà! Nói thật ra, gió và cây ở ngay cõi chúng ta đây, hết thảy âm thanh cũng 

đều có  nhạc khúc, thuận  theo chúng sanh  đang sống trong thế  gian  này, do 

tâm niệm của họ mà phản ứng, vang ra âm thanh. Người trong thế gian tâm 

bất thiện, tâm chẳng thanh tịnh, vì thế, âm thanh nghe rất đáng sợ, khiến cho 

ta nghe không cảm thấy an toàn, gió dữ, mưa cuồng! Nhớ kỹ, nhất định phải 

nhớ kỹ, đức Phật dạy:  “Y báo chuyển theo chánh báo”.  Chánh báo là gì? Ý 

niệm của chúng ta, khởi tâm  động  niệm  là chánh báo. Tất cả  hết thảy  hoàn 

cảnh vật chất, mỗi một tế bào trên thân thể chúng ta đều chẳng phải ngoại lệ, 

đều  là  vật  chất.  Bởi  thế,  tâm  và  vật  gắn  liền,  chẳng  thể  phân  ly,  chẳng  thể 

xem như hai việc được! 

Trong kinh Lăng Nghiêm, đức Phật nói:  “Nhất thiết nhân quả, thế giới, 

 vi  trần,  nhân  tâm  thành  Thể” (Hết  thảy  nhân  quả,  thế  giới,  vi  trần  đều  do 

tâm mà thành Thể). Câu này thuyết minh hết thảy các pháp, lớn như thế giới, 

nhỏ như vi trần, vật chất và tâm gắn liền, nhất định chẳng thể tách rời được. 

Nếu  có  thể  tách  rời  thì  làm  sao  có  cảm  ứng  được?  Chẳng  thể  có  cảm  ứng! 

Bản  thể  của  chúng  là  Chân  Tâm,  là  pháp  tánh.  Pháp  tánh  tự  nhiên  đầy 

đủ  “linh  minh  giác  liễu”,  kinh  Lăng  Nghiêm  gọi  [điều  này]  là  “kiến  văn 

 giác tri” (thấy, nghe, hay biết). Đó là bản năng của nó, lẽ đâu nó chẳng thể 

nghe,  chẳng  thể  thấy?  Quý  vị  phải  biết:  Chúng  ta  khởi  tâm  động  niệm,  hết 

thảy hành vi, bất cứ điều gì núi, sông, đại địa cũng thấy hết, ta còn che mắt 

ai  được?  Chúng  ta  nói  năng  gì,  nói  khẽ  cách  mấy,  chúng  cũng  nghe  được. 

Nhất  là  hiện tại dùng điện  thoại cầm  tay  (cell phone),  nhờ  vào  làn sóng  vô 

tuyến điện, những lời lẽ của quý vị truyền đi khắp cõi hư không. Đối phương 

phải cầm cell phone  mới  nghe được quý  vị; chứ chúng sanh trong  linh  giới 

chẳng cần đến điện thoại, họ nghe trọn vẹn. Chân tướng sự thật đấy! 

Cổ  thánh  tiên  hiền  thường  dạy  chúng  ta  phải  cẩn  thận,  mỗi  người  phải 

cẩn thận, như thường nói:  “Thập thủ sở chỉ, thập mục sở kiến” (Mười cánh 

tay  chỉ  vào,  mười  mắt  nhìn  vào),  giống  như  thường  có  mười  ngón  tay  chỉ 

vào mình, có mười con mắt nhìn mình, nay chúng ta hiểu không phải chỉ có 

thế!  Vô  lượng  vô  biên  con  mắt  nhìn  vào  mình,  vô  lượng  vô  biên  ngón  tay 

đang chỉ mình, đâu phải chỉ mười! Nếu nói theo ý nghĩa biểu thị pháp trong 

Phật pháp thì con số Mười biểu thị ý nghĩa viên mãn, nghe rất hợp lý. Tất cả 

hết thảy sinh vật (nay chúng ta gọi là sinh vật), [ngoài ra] còn có những loài 

phi sinh vật, sinh vật là hữu tình chúng sanh, phi sinh vật là thực vật, khoáng 

vật, kể cả hư không, toàn bộ đều thấy được, toàn bộ đều nghe được. 

Con người chớ nên khởi  ác niệm, chớ nói lời ác, chớ làm chuyện ác, 

tất cả hết thảy chúng sanh, thiên địa quỷ thần thảy đều thấy biết, điều này đã 

được  khoa  học  hiện  đại  dần  dần  chứng  thực.  Trước  kia,  chúng  ta  chỉ  thấy 

những  điều  này  được  ghi  trong  sách  vở  cổ,  người  hiện  tại  cho  là  mê  tín, 

người tin  vào khoa học cho đó  là  mê tín,  nay khoa  học chứng thực thực sự 

có  những  chuyện  đó.  Tất  cả  hết  thảy  vạn  vật  đều  có  linh  tánh;  trong  Phật 

pháp  nói  là  “hết  thảy  vạn  vật  đều  có  pháp  tánh”.  Pháp  tánh  vốn  có  đủ  linh 

minh giác tri, nhà khoa học Nhật Bản cũng phát hiện điều sau đây: Chúng có 

thể  thấy,  có  thể  nghe,  có  thể  cảm  nhận,  có  thể  biết.  Trong  kinh  Lăng 

Nghiêm, đức Phật gọi [khả năng ấy] là  “kiến văn giác tri” . Đấy là bản năng, 

là  tự  tánh,  pháp  tánh  vốn  sẵn  trọn  đủ  năng  lượng  phân  bố  khắp  hư  không 

pháp giới, phân bố trong hết thảy chúng sanh. 

Đoạn kế tiếp  là  “phong thụ tác nhạc, vi diệu pháp âm, văn chánh pháp 

 lạc” (gió và cây tấu nhạc, pháp âm vi diệu, [đó là] niềm vui do nghe chánh 

pháp). Nghe những pháp âm ấy đều mở mang trí huệ, khiến cho cõi lòng của 

quý  vị  càng  thêm  thanh  tịnh,  tự  nhiên  bèn  niệm  Giác,  niệm  Chánh,  niệm 

Tịnh  “tự  niệm  Tam  Bảo,  đắc  chánh  niệm  lạc  dã” (tự  niệm  Tam  Bảo,  đạt 

được niềm vui Chánh Niệm) . “Thử trung hiển hóa cầm, vi phong, thụ, võng 

 đẳng  âm,  nãi  nhất  thiết  y  chánh  giả  thật” (Đoạn  này  thể  hiện  những  âm 

thanh của  loài chim  biến  hóa,  gió  nhẹ, cây cối,  lưới  mành  v.v… chính  là  y 

chánh  giả  - thật).  “Y”  là  y  báo,  “chánh”  là  chánh  báo;  Giả  là  Tướng  Phần, 

tức là cái được biến hiện (sở biến), còn Thật là pháp tánh năng biến (chủ thể 

thực  hiện  hành  vi  biến  hiện).  Pháp  tướng  được  biến  hiện  ra  là  giả,  vì  sao? 

Chúng sanh diệt trong từng sát-na, pháp tánh năng biến là chân.  “Đương thể 

 tức  thị  A  Di  Đà  Phật  tam  thân  tứ  đức,  hào  vô  sai  biệt  dã” (Bản  thể  của 

chúng  là  ba  thân,  bốn  đức  của  A  Di  Đà  Phật,  không  mảy  may  sai  biệt), 

[những giả tướng như các loài chim được biến hóa, gió nhẹ, hàng cây v.v..] 

là  do  A  Di  Đà  Phật  biến  hiện  ra.  Ba  thân  của  A  Di  Đà  Phật  là  Pháp  Thân, 

Báo Thân, Ứng Hóa Thân; bốn đức là Thường, Lạc, Ngã, Tịnh. 

Không những kinh này dạy những con chim ấy không phải là súc sanh vì 

Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  không  có  ba  ác  đạo,  mà  ngay  cả  đến  những 

tên gọi ba ác đạo cũng đều không có, huống là có thật, toàn là A Di Đà Phật 

biến  hóa  ra  đó  thôi!  Phải  biết  những  chuyện  biến  hóa  này  chỉ  thuộc  Phàm 

Thánh Đồng Cư độ, vì sao? Người thuộc Phàm Thánh Đồng Cư độ là những 

người  mới  vừa  vãng  sanh,  phàm  tình  còn  chưa  đoạn  hết.  Vì  thế,  A  Di  Đà 

Phật rất từ bi, đúng  là  hằng thuận chúng sanh, tùy  hỷ công đức biến  hóa ra 

những  sự ấy.  Từ  chỗ  này,  chúng  ta  có  thể  thấy  đúng  là  đức  Phật  từ  bi  đến 

cùng cực, A Di Đà Phật thực sự là một vị thầy tốt, khéo ra rả khuyên dụ. 

Tiếp đó là  “tình dữ vô tình, đồng tuyên diệu pháp, tứ giáo đạo phẩm, vô 

 lượng pháp môn, đồng thời diễn thuyết, tùy loại các giải, năng linh văn giả, 

 niệm Tam Bảo dã” (hữu tình và vô tình cùng tuyên nói diệu pháp, [ba mươi 

bảy]  Đạo  Phẩm  trong  bốn  giáo  (Tạng,  Thông,  Biệt,  Viên),  vô  lượng  pháp 

môn đồng thời diễn nói, tùy mỗi loại đều hiểu, có thể khiến cho người nghe 

thấy  đều  niệm  Tam  Bảo  vậy).  Vì  sao  nghe  xong  tự  nhiên  ai  nấy  khởi  lòng 

niệm Phật, niệm Pháp, niệm Tăng? Do hoàn cảnh quá tốt. Hoàn cảnh ấy do 

A Di Đà Phật biến hóa ra. Ở nơi đây, nếu chúng ta muốn thiết kế một hoàn 

cảnh  tốt  đẹp,  chúng  ta  phải  dùng  rất  nhiều  tâm  tư  để  thiết  kế,  phải  tưởng 

tượng mới thiết kế được! 

Chúng ta biết ở Trung Quốc vào thời cổ, có rất nhiều khu vườn rừng do 

sức người tạo thành.  Tại Tô Châu, Dương Châu,  Hàng Châu, Bắc  Kinh, có 

rất nhiều chỗ, thuở xưa kia, quốc vương, đại thần, trưởng giả giàu có lớn lập 

ra những hoa viên trong nhà họ với quy mô rất lớn. Có lẽ cái hoa viên mọi 

người quen thuộc nhất (do đọc bộ tiểu thuyết Hồng Lâu Mộng) là vườn Đại 

Quan trong Hồng Lâu Mộng, nó được dụng tâm thiết kế tinh vi. Tây Phương 

Cực  Lạc  thế  giới  là  vườn  Đại  Quan  thực  sự  chẳng  dùng  đến  thiết  kế,  tự 

nhiên  biến  hóa  ra.  Cõi  đó  vi  diệu  đến  mức  cùng  cực,  không  có  cách  nào 

tưởng tượng có một thế giới tốt đẹp đến thế! Cõi ấy do tánh đức tự nhiên lưu 

lộ.  Nếu  quý  vị  thực  sự  đạt  đến  cảnh  giới  thuần  thiện  thuần  tịnh,  khôi  phục 

hoàn toàn tự tánh, thì trong tự tánh sẽ hết sức tự nhiên lưu lộ những thứ tốt 

đẹp như vậy, một tí xíu khuyết hãm tìm cũng chẳng ra. 

Do nhân công thiết kế thì dù khéo đến đâu vẫn có sai sót, vẫn có khuyết 

hãm,  không có cách  gì thập toàn thập  mỹ  được. Do tự tánh  lưu  lộ  thì chân 

thiện, thuần thiện, trong đó, tình  và  vô tình  (“tình”  là  những con chim, “vô 

tình” là cây cối hoa cỏ) đều thuyết pháp. Ở đó, lúc chim hót nếu quý vị nghe 

kỹ  sẽ  thấy  là  tiếng  thuyết  pháp.  Khi  gió  lùa  qua  lá,  cây  toàn  là  cây  báu,  lá 

cây chạm vào nhau, phát ra những âm thanh cũng là thuyết pháp. Âm thanh 

thuyết pháp trong  Tây Phương Cực  Lạc thế giới trọn khắp  pháp  giới, trong 

hết thảy thời, hết thảy nơi không hề gián đoạn. 

Nội  dung  thuyết  pháp  là  “Đạo  Phẩm  thuộc  bốn  giáo,  vô  lượng  pháp 

 môn,  đồng  thời  diễn  nói” .  Đồng  thời  diễn  nói  há  chẳng  phải  là  nghe  thành 

tiếng  loạn xạ ư? Chẳng phải  vậy. Quý  vị  muốn  nghe pháp  môn  nào, quý  vị 

sẽ nghe pháp  môn đó được  nói.  Hai  người chúng ta cùng  ngồi  một chỗ, tôi 

muốn nghe kinh A Di Đà, lắng nghe toàn thấy là kinh Di Đà; anh ngồi bên 

cạnh tôi, anh thích nghe kinh Hoa Nghiêm, những gì anh nghe được toàn là 

kinh  Hoa  Nghiêm.  Tuyệt  diệu!  Đấy  thực  sự  chính  là  như  trong  Phật  pháp 

thường  nói:  “Phật  dĩ  nhất  âm  thanh  thuyết  pháp,  chúng  sanh  tùy  loại  các 

 đắc  giải” (Đức  Phật  dùng  một  âm  thanh  thuyết  pháp,  mỗi  loại  chúng  sanh 

đều hiểu). Vô lượng vô biên pháp môn, quý vị muốn nghe pháp môn gì liền 

được nghe pháp môn ấy. 

Trong thế gian hiện tại này của chúng ta chẳng thể làm được chuyện ấy! 

Ví dụ như với những thiết bị ta hiện đang có như thế này, chúng ta có phòng 

phát  âm,  chúng  ta  đem  mấy  chục  bộ  kinh  điển  thậm  chí  mấy  trăm  bộ  kinh 

điển  (quá  nhiều  cũng  không  được)  cùng  phát  trên  các  băng  tần  (phát  trên 

mấy  chục  băng  tần,  hay  mấy  trăm  băng  tần  khác  nhau),  đồng  thời  phát  đi. 

Quý vị muốn nghe một loại kinh nào, vẫn phải vặn nút này nút nọ, bắt đúng 

tần  số  mới  nghe  được,  không  đúng  tần  số  chẳng  nghe  được!  Hai  người 

chúng  ta  ngồi  cùng  một  chỗ,  mỗi  người  có  một  cái  máy  thâu  âm  nhỏ,  tôi 

nghe  kinh  Hoa  Nghiêm,  tôi  vặn  sang  tần  số  kinh  Hoa  Nghiêm;  bạn  nghe 

kinh Di Đà, bạn phải vặn sang tần số kinh Di Đà. 

Ở  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  không  cần  phải  phiền  phức  như  vậy, 

chẳng có băng tần chi hết, mà cũng chẳng cần đến máy móc gì. Thuận theo 

lòng  muốn,  muốn  nghe  gì  liền  được  nghe  thứ  đó,  muốn  thấy  gì  bèn  thấy 

những  hình  ảnh  đó,  thật  chẳng  thể  nghĩ  bàn!  Nếu  như đang  ở  Tây  Phương 

Cực  Lạc  thế  giới  mà  đột  nhiên  nghĩ:  Ta  từ  thế  giới  Sa  Bà  đến  đây,  những 

thân thích bè bạn của ta trong thế giới Sa Bà hiện thời ra sao? Ý niệm ấy vừa 

khởi  lên,  thế  giới  Sa  Bà  liền  hiện  ngay  trước  mắt  quý  vị,  đều  thấy  rõ  hết, 

chẳng thể nghĩ bàn! Bởi vậy, đến được thế giới Cực Lạc là thực sự đạt được 

đại  viên  mãn,  không  giả  chút  nào.  Nay  chúng  tôi  nói  như  vậy,  người  tin 

tưởng  ngày  càng  nhiều  hơn,  vì  sao?  Khả  năng  tánh  (possibility)  ấy  được 

khoa học thừa nhận, được những nhà khoa học gần đây phát hiện ra. 

Cư  sĩ  Chung  Mậu  Sâm  đã  từng  báo  cáo  với  chúng  ta  ở  đây.  Mấy  hôm 

trước,  ông  ta  gọi  điện  thoại  cho  tôi:  Lần  báo  cáo  trước  ông  ta  chưa  thỏa  ý 

lắm, ông ta muốn báo cáo lại. Được chứ! Tôi hoan nghênh ông ta lên núi bất 

cứ  lúc  nào để báo cáo tường tận  lần  nữa tại  xưởng phát  hình của chúng ta. 

Nội dung bản báo cáo lần này của ông ta gồm ba sự kiện: 

1)  Phát  hiện  thứ  nhất:  Dưới  một  điều  kiện  nào  đó,  thời  gian  và  không 

gian không còn nữa. Thời gian và không gian bằng zéro. Nếu nói không có 

thời gian thì không có xa - gần, Tây Phương Cực Lạc thế giới ở đâu? Ở ngay 

nơi  đây,  A  Di  Đà  Phật  đối  diện  với  chúng  ta,  giống  như  kinh  Phật  đã  nói. 

Thời  gian  không  còn  nữa  thì  quý  vị  có  thể  thấy  được  quá  khứ,  có  thể  thấy 

được  vị  lai.  Quá  khứ,  hiện  tại,  vị  lai  không  còn  nữa,  biến  thành  một.  Kinh 

Phật thường ghi:  “Như thị ngã văn: Nhất thời...” (Tôi nghe như thế này: Một 

thời…). “Một thời” có nghĩa là như vậy, thời gian và không gian bằng zéro. 

Đấy là điều phát hiện thứ nhất của khoa học. 

2) Phát hiện thứ hai: Trong Không sanh ra Có. Kinh Bát Nhã đã nói vậy, 

Mọi  người  thường  đọc  Tâm  Kinh:  “Sắc  chính  là  Không,  Không  chính  là 

 Sắc. Sắc chẳng khác Không, Không chẳng khác Sắc”  đủ chứng minh đạo lý 

này. Dưới một điều kiện nào đó, trong Không sẽ sanh ra Có; dưới một điều 

kiện nào đó, Có trở thành Không. Có lại quy về Không! 

3) Điều thứ ba được báo cáo là khởi nguyên của vũ trụ. Khởi nguyên của 

vũ trụ là “nhất thời đốn hiện”, chứ không phải là tiến hóa (phát triển dần dần 

tốt hơn).  Trước  kia  mọi  người  tin  tưởng  vào  thuyết  tiến  hóa,  nay  khoa  học 

tiến  bộ  hơn,  phát  hiện  vũ  trụ  không  phải  là  tiến  hóa,  mà  là  nhất  thời  đốn 

hiện. Điều này hoàn toàn tương đồng với những gì kinh Phật đã giảng. Cho 

thấy kinh Phật không phải là ngụ ngôn, chẳng phải là thần thoại. Người xưa 

thiện căn sâu dầy, họ tin tưởng! Người hiện tại thiện căn chẳng sâu dầy như 

thế, cứ phải dùng chứng cứ khoa học để chứng  minh thì mới chịu tin. Điều 

này cho thấy tiền nhân so với con người chúng ta hiện tại, nếu nói một cách 

thông  tục,  họ  lợi  hại  hơn  chúng  ta.  Trí  huệ  của  họ  cao  hơn  chúng  ta,  thiện 

căn sâu dầy hơn chúng ta. 

Nếu  ngày  nay  không  có  những  chứng  thực  khoa  học  ấy,  chúng  ta  sẽ 

dùng  hai chữ “mê  tín” để  gạt bỏ sạch, có phải  là đáng tiếc quá  hay không? 

Chúng là chân lý, là sự thật chân chánh mà trong một đời này ta bỏ lỡ mất. 

Vì thế, nay chúng ta đọc được những điều này, đọc đến những cảnh giới như 

kinh  điển  đã  nói,  có  khoa  học  giúp  phần  chứng  minh  thì  tín  tâm  càng  sâu 

thêm hơn, tư duy càng thêm rộng mở; do đấy, phát sanh lòng tin, sanh khởi 

ý muốn vãng sanh, có nguyện vọng cầu được chứng. Nếu quý vị mong được 

vãng sanh, mong được cầu chứng thì hãy hành theo những phương pháp dạy 

trong kinh điển, quý vị sẽ chứng thực. 

Phần sau, [sách Yếu Giải] có  một đoạn tổng kết  nhỏ, tổng kết về  y báo 

trang  nghiêm:  “Linh  thâm  tín nhất  thiết  trang  nghiêm,  giai Đạo  Sư  nguyện 

 hạnh  sở  thành,  Chủng  Trí  sở  hiện” (Làm  cho  [người  nghe  kinh]  tin  tưởng 

sâu xa rằng hết thảy sự trang nghiêm đều do nguyện hạnh của đấng Đạo Sư 

tạo  thành,  do  Chủng  Trí  hiện  ra).  Đây  là  nói  về  Phật  lực  gia  trì  khiến  cho 

người  học tin sâu, đúng  là chẳng dễ dàng! Bởi  vậy, trong kinh  đức Phật đã 

nói  [pháp  môn  Tịnh  Độ]  là  “pháp  khó  tin”.  Nếu  không  có  khoa  học  làm 

chứng cho chúng ta thì đúng là trong một vạn người tìm không ra được một 

người [thực sự tin tưởng]. Đối với hiện thời thì phải nói ra sao? Phải nói đến 

một ức người. Chỉ sợ trong một ức người, chỉ tìm được có một người! Trên 

thế  giới  hiện thời có  gần bảy  mươi ức  người (bảy  mươi tỷ); như vậy, trong 

toàn thế giới, người thực sự thâm tín chỉ có khoảng bảy mươi người là cùng, 

họ nhất định vãng sanh, quý vị thấy tỷ lệ ấy không cân xứng! Trong một ức, 

tức là trong một vạn vạn người (một trăm triệu), chỉ có một người. Hy vọng 

với luận chứng khoa học này, chúng ta phổ biến tuyên dương cho mọi người 

đều biết, khiến cho người tin tưởng kinh giáo sâu xa càng ngày càng nhiều. 

Vì sao? Có chứng cứ khoa học, không phải mê tín, đó là chuyện thật, chẳng 

phải giả đâu! 

Hôm qua tôi nghe nói ở Trung Quốc Đại Lục xây đập nước trên Trường 

Giang, ngày hôm qua bắt đầu ngăn nước. Đại khái, mực nước trong hồ chứa 

trong tương lai sẽ cao hơn  một trăm bảy mươi (170) mét. Rất nhiều cổ tích 

hai bên bờ sông đều bị ngập dưới nước. Rất nhiều thần miếu, ngay cả thành 

Phong  Đô  (thành  Phong  Đô61 là  Quỷ  Thành)  trứ  danh  trong  lịch  sử  Trung 

Quốc cũng bị chìm  mất. Một giải Trường Giang có rất nhiều  miếu thờ long 

vương,  miếu  long  vương  lớn  nhỏ  gì cũng  bị chìm  ngập  hết. Chúng tôi  xem 

bản  tin  đó,  có  người  fax  cho  chúng  tôi  xem,  cho  biết  họ  thông  cáo  những 

quỷ thần bên bờ sông, kể cả những  yêu  ma quỷ quái sống ở  hai bờ Trường 

Giang,  khuyên  họ  phải  dọn  nhà,  càng  quan  trọng  hơn  là  khuyên  họ  phải 

niệm Phật cầu sanh về Tịnh Độ. 

Hoàn  cảnh  cư  trú,  đạo  tràng  hương  hỏa  của  bọn  họ  nay  hoàn  toàn  bị 

nước  nhận  chìm,  nhất  định  chẳng  thể  trách  móc  cư  dân  trong  lưu  vực 

Trường Giang, hy vọng những quỷ thần ấy hiểu đạo lý, phát tâm từ bi, di cư 

đến  chỗ  đất  báu  tốt  đẹp  hơn,  quyết  chẳng  giáng  tai  ương  xuống  đầu  quần 

chúng. Mọi người cho là  mê tín, hoàn toàn không hợp khoa học, thế nhưng 

hiện  thời  có  rất  nhiều  khoa  học  gia  tin  tưởng  linh  giới  quả  thật  tồn  tại.  Họ 

gởi những tin tức ấy cho chúng tôi, tôi nói: “Rất tốt! Làm như vậy rất là hay, 

thực sự có cảm ứng”. 

Mẹ bà cư sĩ họ Hồ vãng sanh trong ngày thứ Sáu, ngày hôm đó đạo tràng 

chúng ta phát khởi Tam Thời Hệ Niệm để siêu độ bà. Đến ngày hôm sau, ở 

chỗ chúng ta có cảm ứng, có đồng tu bảo tôi: “Mẹ bà ta đến chỗ chúng tôi”. 

Có  thật  đấy,  chẳng  giả  đâu!  Tuy  Hàn  quán  trưởng  vãng  sanh  đã  hơn  năm 

năm rồi, không ít người cảm nhận bà ta đến các đạo tràng của chúng ta để hộ 

trì, chẳng hề rời khỏi. Rất nhiều đồng tu chúng ta không hoài nghi, đều biết 

chuyện đó. Bởi  vậy, những  điều đó khiến  chúng  ta càng phải  tin sâu chẳng 

nghi,  hết  thảy  sự  trang  nghiêm  trong  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  là  do 

hạnh  nguyện của  A Di Đà  Phật tạo thành, do Chủng  Trí  hiện  ra, do trí  huệ 

Bát Nhã trong tự tánh biến hiện. Đó là nói về phía Phật. 

Đoạn  kế  tiếp  là:  “Giai  ngô  nhân  tịnh  nghiệp  sở  cảm,  duy  thức  sở 

 biến” (Đều  do  tịnh  nghiệp  của  chúng  ta  cảm  vời,  chỉ  do  thức  biến),  chẳng 

phải  là  hoàn  toàn  do  Phật  hiện,  không  liên  quan  gì  đến  chúng  ta.  Tâm, 

nguyện,  giải,  hạnh  của  chúng  ta  phải  tương  ứng  với  Phật  thì  cảnh  giới  ấy 

đồng thời hiện tiền. Nếu tâm - nguyện - giải - hạnh của chúng ta hoàn toàn 

trái  nghịch,  chúng  ta  chẳng  thấy  được  cảnh  giới  do  đức  Phật  đã  hiện.  Phải 

tương ứng thì mới thấy được!  “Đều do tịnh nghiệp của chúng ta cảm vời”  là 

nói  về  người  niệm  Phật  vãng  sanh.  Chúng  tôi  thường  nói:  Tâm  -  nguyện  - 

giải - hạnh của người niệm Phật vãng sanh tương ứng với A Di Đà Phật; bởi 

vậy,  đến  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  họ  thấy  được  cảnh  giới  ấy,  có  thể 

thọ dụng! 

 “Phật tâm, sanh tâm hỗ vi ảnh chất” (Tâm Phật và tâm chúng sanh làm 

ảnh chất cho nhau): Ảnh chất là gì? Chất (質) là thực chất, ảnh (影) là huyễn 

ảnh; giống như thân một người đứng dưới bóng mặt trời, thân ta đây là chất, 

tức thực chất, mặt trời chiếu xuống có bóng, có bóng của chúng ta, cái bóng 

đó là huyễn ảnh. A Di Đà Phật là thực chất, chúng ta là huyễn ảnh; chúng ta 

là  thực  chất,  A  Di  Đà  Phật  là  huyễn  ảnh:  “Hỗ  vi  ảnh  chất” (làm  ảnh  chất 

cho  nhau).  Chẳng  thể  nói  nhất  định  A  Di  Đà  Phật  là  thực  chất,  bọn  phàm 

phu chúng ta là huyễn ảnh, không thể nói như vậy được! Nói như vậy là bất 

bình đẳng,  nói  như vậy không phải  là chân  tướng sự thật, phải  là “làm ảnh 

chất  cho  lẫn  nhau”.  Chúng  sanh  -  Phật,  ảnh  -  chất  là  một,  không  phải  hai, 

chẳng thể nghĩ bàn! 

Tiếp  đó,  sách  lại  nêu  một  tỷ  dụ:  “Như  chúng  đăng  chiếu,  các  biến  dĩ 

 nhất” (Như các ngọn đèn chiếu sáng, ánh sáng mỗi ngọn đèn chiếu khắp mọi 

nơi, giống như là ánh sáng của một ngọn đèn), giống như chúng ta thắp rất 

nhiều đèn trong một gian nhà, ngọn đèn nào cũng thắp hết, quý vị thấy giống 

như chỉ có  một ánh sáng; thật ra,  ngọn  nào tỏa sáng  ngọn đó. Vì sao? Nếu 

chúng ta thổi tắt đi, ánh sáng của ngọn đèn ấy không còn nữa, trọn chẳng trở 

ngại  các  ngọn  đèn  khác.  Thắp  lên,  nó  lại  sáng  bừng,  hòa  lẫn  ánh  sáng  với 

những ngọn khác. Thật ra, mỗi ngọn tỏa sáng riêng, ánh sáng của mỗi ngọn 

đều rọi khắp cả phòng, ánh sáng rọi lẫn nhau, tợ hồ như một, nhưng không 

phải là một, không phải là một mà dường như là một. 

 “Toàn  lý  thành  sự,  toàn  sự  tức  lý,  toàn  tánh  khởi  tu,  toàn  tu  tại  tánh, 

 diệc  bất  khả  thâm  tư  hỹ” (Toàn  bộ  lý  trở  thành  sự,  toàn  bộ  sự chính  là  lý, 

dùng toàn bộ tánh ấy để khởi tu, cũng chẳng thể không suy nghĩ sâu xa vậy). 

Đấy  mới  là  chân  tướng  của  sự thật,  chân  tướng  của  nhân  sinh  và  vũ  trụ  là 

như  vậy,  thế  giới  Cực  Lạc  là  như  vậy,  mà  tình  trạng  hiện  tại  của  địa  cầu 

chúng ta trong thế giới Sa Bà này cũng là như vậy. Bất đồng là vì tâm nhiễm 

- tịnh bất đồng,  hạnh có thiện  - ác bất đồng.  Tây Phương Cực  Lạc thế  giới 

tâm thuần tịnh, hạnh thuần thiện. Ở nơi chúng ta đây, nhiễm nhiều, tịnh ít, ác 

nhiều,  thiện  ít!  Bởi  vậy,  trong  thế  giới  này  tai  nạn  nhiều,  khổ  nạn  nhiều, 

nguyên nhân là vì đây. Nay đã hết giờ rồi! 



Trung Phong Tam Thời Hệ Niệm 

Pháp Sự Toàn Tập Giảng Ký,  

phần 6 hết 



---o0o--- 

Phần 7 

 Tập 19 

   

Chư vị đồng học! 

Xin  xem  tiếp  đoạn  cuối  cùng  của  phần  “hàng  cây  diễn  pháp”.  Để  tổng 

kết kinh văn, đức Phật bảo: 



 Xá  Lợi  Phất!  Kỳ  Phật  quốc  độ  thành  tựu  như  thị  công  đức  trang 

 nghiêm.  

       舍利弗。其佛國土。成就如是功德莊嚴。 

       (Này  Xá Lợi  Phất! Cõi nước  Phật  ấy thành tựu công đức trang nghiêm 

 như thế).  

Ở phần trên, tôi đã thưa cùng quý vị đại ý của đoạn tổng kết. Nói chung, 

đức Thế Tôn kỳ vọng chúng ta sẽ sanh lòng tin sâu đậm chẳng nghi ngờ đối 

với hết thảy sự trang nghiêm trong thế giới Tây Phương, chúng được thành 

tựu bởi  hạnh  nguyện của  A Di Đà Phật, cũng  như do  “tịnh nghiệp của mỗi 

 hành nhân vãng sanh Tịnh Độ cảm thành, chỉ do Thức biến”.  Tâm  Phật  và 

tâm chúng sanh dung hợp thành một thể, cảnh giới chẳng thể nghĩ bàn! Cuối 

cùng, chúng tôi  nói:  “Toàn Lý thành Sự, toàn Sự tức Lý, toàn tánh khởi tu, 

 toàn tu tại tánh” (toàn bộ Lý chính là Sự, toàn bộ Sự chính là Lý, hoàn toàn 

khởi tu nơi tánh, toàn bộ tánh dốc hết nơi tu). Bốn câu này bàn luận đến mức 

cùng tuyệt, tức là  “Tánh và Tu không hai”,  Tánh Đức và Tu Đức dung hợp 

thành một Thể. Đạo lý này hết sức sâu xa, nhưng nếu luận trên mặt sự tướng 

tu  học  của  Tịnh  Độ  thì  lại  vô  cùng  “thiển  hiển”  (rõ  ràng,  dễ  hiểu).  Nói  tới 

chỗ này chính là thâm - thiển bất nhị (sâu và cạn chẳng hai). 

Câu cuối cùng chính là lời cảm thán thiết tha của đại sư Ngẫu Ích:  “Nại 

 hà, ly thử Tịnh Độ, biệt đàm duy tâm Tịnh Độ, cam đọa thử tức điểu không 

 chi tiếu dã” (Sao lại lìa Tịnh Độ này để bàn riêng lẽ duy tâm Tịnh Độ, cam 

chịu  tiếng  chê  ‘thử  tức  điểu  không’).  Hết  sức  cảm  thán!  Đây  là  lời  trách 

những kẻ chẳng chất phác, thật thà niệm  Phật, coi rẻ pháp  môn Niệm Phật, 

thích  “đàm  huyền  thuyết  diệu”  (bàn  luận  những  chuyện  huyền  diệu).  Nếu 

bảo là Có thì thật ra, kẻ ấy chưa hiểu được lý Diệu Hữu. Nếu nói là Không, 

kẻ ấy cũng chẳng biết đạo lý Chân Không; toàn là nghe lỏm nói mò đó thôi! 

Nói  chung,  không  thoát  khỏi  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước!  Cuối  câu 

nói  trên  đây,  Tổ  nêu  thí  dụ:  “Thử  tức”  là  tiếng  chuột  kêu,  “điểu  không”  là 

chim bay trên không chẳng lưu lại dấu tích. Dùng những hình ảnh này để tỷ 

dụ:  Dùng  Thử  Tức62 để  tỷ  dụ  những  kẻ  nói Có  nhưng  chẳng  biết  lý  Diệu 

Hữu; dùng Điểu Không để tỷ dụ những kẻ ưa thích nói Không, nhưng thực 

sự chẳng hiểu thế nào là Chân Không. Chân Không và Diệu Hữu là một, chứ 

không phải hai. 

Trong  kinh  điển  Đại  Thừa,  đức  Phật  thường  giảng:  “Tướng  có,  tánh 

 không; từ trong Không sanh ra Có, Có trở về Không” , sanh ra rồi quay về, 

trong  thực  tế,  chúng  ta  không  có  cách  gì  hiểu  được,  tốc  độ  [diễn  biến] quá 

nhanh.  Vì  thế,  đức  Phật  nói  là  “bất  sanh, bất  diệt”.  Trong  kinh  Kim  Cang, 

đức  Phật  dạy:  “Như  lộ,  diệc  như  điển,  ưng  tác  như  thị  quán” (Như  sương 

cũng  như  chớp,  nên  thường  quán  như  vậy).  Kinh  Lăng  Nghiêm 

giảng:  “Đương  xứ  xuất  sanh,  tùy  xứ  diệt  tận” (Ngay  chỗ  này  xuất  sanh, 

ngay  nơi  này  diệt  mất).  Sanh  -  diệt  hầu  như  đồng  thời,  bởi  thế  gọi  là  “bất 

 sanh,  bất  diệt”.  Niệm  thứ  nhất  vừa  diệt,  niệm  thứ  hai  bèn  sanh  tiếp  theo 

ngay.  Niệm  thứ  hai  vừa  diệt,  niệm  thứ ba  liền  sanh  tiếp  theo  ngay.  Tốc  độ 

nhanh  chóng,  chẳng  những  phàm  phu  không  thể  biết,  kinh  Đại  Thừa  nói 

ngay  cả  hàng  Thất  Địa  Bồ  Tát cũng  không  biết,  từ  Bát  Địa  Bồ  Tát  trở  lên 

mới thấy được. Dùng công phu định lực rất sâu như vậy thì Bát Địa Bồ Tát 

mới thấy được cái tướng Động cực kỳ  vi tế ấy (tướng Động ấy chính  là  vô 

minh, là nghiệp tướng vô minh). 

Hiện tại các nhà khoa học đã từ phương pháp suy luận Toán Học tìm ra 

đạo lý này; họ nói Hữu từ đâu mà có? Hữu từ Không sanh ra,  “vô trung sanh 

 hữu”.  Hữu  lại trở  về  Không trong  từng sát-na. Chúng ta  nói  là từng sát-na, 

chứ  thật  ra  thời  gian  tính  bằng  sát-na  vẫn  còn  dài  lắm!  Không  có  cách  gì 

diễn tả được hết! Người “luận Không, bàn Có” chẳng tách khỏi ý thức; nói 

cách  khác,  hoàn  toàn  không  rời  được  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước, 

giống  như  chuột  kêu,  như  chim  bay  trên  không,  chẳng  tìm  được  dấu  tích. 

Đại  Sư  cảm  thán  cho  những  kẻ  có  duyên  phận  gặp  được  pháp  môn  này, 

nhưng chẳng chịu thật thà tu tập, thật đáng tiếc! 

Đàm  huyền  thuyết  diệu  là  những  ai?  Những  hạng  người  trong  Tông 

Môn, Giáo  Hạ, đặc biệt  là trong thời Mạt  Pháp  này. Chúng  ta biết  niên đại 

của đại sư Ngẫu  Ích cách chúng ta không  xa, Ngài sanh  vào  niên  hiệu Vạn 

Lịch 26 đời Minh (tức năm 1598), tính ra Ngài là người thuộc thế kỷ 16. Lão 

nhân  gia  viên tịch  nhằm  năm  Thuận  Trị 11 đời  Thanh  (tức  năm 1654). Đại 

Sư trụ thế năm mươi bảy năm, không lâu! Ngài vãng sanh lúc năm mươi bảy 

tuổi. Thành tựu của Ngài chẳng thể nghĩ bàn, là một vị nhất đại tông sư của 

Tịnh  Tông.  Ấn  Quang  đại  sư  tán  thán  bộ  Yếu  Giải  như  sau:  “Dẫu  cho  cổ 

 Phật  tái lai chú giải kinh Di Đà  một lần nữa, cũng chẳng thể hay hơn bản 

 này được”.  Lời khen này chẳng sai một tí nào. Chúng ta biết Ấn Quang đại 

sư là Đại Thế Chí Bồ Tát tái lai. Đại Thế Chí khen ngợi đại sư như thế, thì 

Ngẫu  Ích  đại  sư  là  ai?  Chúng  tôi  nghĩ  nếu  không  phải  là  A  Di  Đà  Phật  thì 

cũng phải là Quán Thế Âm Bồ Tát, chứ chẳng phải ai khác nên Đại Thế Chí 

Bồ Tát mới tán thán như thế. 

Thời  gian Phật,  Bồ Tát ứng  hóa trụ trong thế  gian dài  hay  ngắn đều do 

duyên cảm ứng của chúng sanh. Chúng sanh có Cảm, Phật, Bồ Tát liền Ứng. 

Không còn duyên  nữa,  Phật,  Bồ  Tát bèn đi.  Ẩn  hiện  vô  thường, ẩn  hiện tự 

tại, đúng là  “thiên xứ hữu cầu thiên xứ ứng”  (ngàn chỗ mong cầu, ngàn chỗ 

ứng). Nay chúng ta xem tiếp đoạn tiếp theo. 



---o0o--- 

6.3.1.3. Chánh báo mầu nhiệm 



Đoạn  tiếp  theo  nói  về  chánh  báo  mầu  nhiệm.  Trước  hết,  chúng  ta  hãy 

đọc kinh văn một lượt: 



 Xá Lợi Phất! Ư nhữ ý vân hà? Bỉ Phật hà cố hiệu A Di Đà?  

       舍利弗。於汝意云何。彼佛何故號阿彌陀。 

       (Này  Xá  Lợi  Phất!  Ý  ông  nghĩ  sao?  Đức  Phật  ấy  vì  sao  hiệu  là  A  Di 

 Đà?) 



Đây là lời đức Thế Tôn hỏi tôn giả Xá Lợi Phất. Tiếp đó, đức Phật giải 

đáp. 



 Xá Lợi Phất! Bỉ Phật quang minh vô lượng chiếu thập phương quốc, 

 vô sở chướng ngại. Thị cố hiệu vi A Di Đà.  

       舍利弗。彼佛光明無量。照十方國。無所障礙。是故號為阿彌陀。 

 (Này Xá Lợi Phất! Đức Phật ấy quang minh vô lượng chiếu các cõi nước 

 mười phương không bị chướng ngại. Vì thế, Ngài hiệu là A Di Đà).  



Chúng ta đọc tiếp luôn đoạn dưới. 



 Hựu  Xá  Lợi  Phất!  Bỉ  Phật  thọ  mạng  cập  kỳ  nhân  dân,  vô  lượng  vô 

 biên A-tăng-kỳ kiếp. Cố danh A Di Đà.  

又舍利弗。彼佛壽命。及其人民。無量無邊阿僧祇劫。故名阿彌陀

。 

       (Lại này Xá Lợi Phất! Thọ mạng của đức Phật ấy và nhân dân của Ngài 

 là vô lượng vô biên A-tăng-kỳ kiếp, nên tên là A Di Đà).  



Chúng  ta  phải  đọc  đến  đây  mới  thấy  ý  nghĩa  chung  của  cả  đoạn.  [Sách 

Yếu  Giải  nhận  định]:  “Thử  kinh  đích  thị  trì  danh  diệu  hạnh,  cố  đặc  trưng 

 thích danh hiệu, dục nhân thâm tín vạn đức hồng danh bất khả tư nghị, nhất 

 tâm chấp trì, vô phục nghi nhị dã” (Kinh này chỉ bày đích xác diệu hạnh Trì 

Danh;  vì  thế  đặc  biệt  trình  bày,  giải  thích  danh  hiệu,  ngõ  hầu  làm  cho  con 

người tin sâu vào vạn đức hồng danh chẳng thể nghĩ bàn, nhất tâm chấp trì, 

không còn nghi ngờ gì nữa). Trước hết, phải hiểu đức Phật dạy điều gì trọng 

yếu nhất trong kinh này? Chính là dạy chúng ta “chấp trì danh hiệu”. Trong 

bốn cách niệm Phật thì thuận tiện nhất, dễ dàng nhất, thù thắng nhất không 

pháp  nào  hơn  được  Trì  Danh.  Bốn  pháp  Niệm  Phật  là  Thật  Tướng  Niệm 

Phật,  Quán  Tưởng  Niệm  Phật,  Quán  Tượng  Niệm  Phật,  Trì  Danh  Niệm 

Phật.  Kinh  này  chủ  trương  Trì  Danh  Niệm  Phật,  hoàn  toàn  có  cùng  chủ 

trương  với kinh Vô  Lượng Thọ. Bởi  vậy, danh  hiệu rất trọng  yếu! Đặc biệt 

muốn nêu bật danh hiệu, nên đức Phật kêu Xá Lợi Phất để hỏi: “Ý ông nghĩ 

sao? Đức Phật trong Tây Phương Cực Lạc thế giới vì lý do gì hiệu là A Di 

Đà?” 

 “A  Di  Đà”  là  tiếng  Phạn,  “chánh  phiên  Vô  Lượng” (dịch  thành  Vô 

Lượng).  A  là  Vô,  Di  Đà  là  Lượng.  Dịch  theo  mặt  chữ  là  Vô  Lượng.  “Bổn 

 bất  khả  thuyết” (vốn  chẳng  thể  nói),  vô  lượng  như  thế  nào?  Không  có  gì 

chẳng phải là vô lượng, điều gì cũng vô lượng, đó là ý nghĩa của danh hiệu. 

Hết thảy pháp thế gian và xuất thế gian, bất cứ pháp nào cũng đều vô lượng, 

vì sao? Xứng tánh! Trong Thiền Tông, lão hòa thượng phải khảo sát coi học 

trò  có  đại  triệt  đại  ngộ  hay  không.  Trong  rất  nhiều  công  án Thiền  Tông, 

chúng ta  thường thấy  lão  hòa thượng khảo học  trò: “Ngươi thực sự  hiểu à? 

Vậy thì cầm lấy một pháp đưa cho ta xem”  .  Học trò đúng là tùy tiện lấy một 

pháp, cầm một phiến lá, cầm một nhánh cỏ, giơ một ngón tay, nghĩa là sao? 

Chúng ta không hiểu gì hết. Lão hòa thượng gật đầu, ấn chứng. Chúng ta chỉ 

biết là nhiệm mầu không thể nói nổi! 

Bất  cứ  một  pháp  nào  cũng  đều  là  vô  lượng;  trong  Chân  Như  bổn  tánh 

không có dài - ngắn, chẳng có sanh - diệt, chẳng có đến - đi, chẳng có trước 

- sau. Nói thật ra, không có cách gì để giảng chữ A Di Đà cả, chẳng thể nghĩ 

bàn! Vậy thì ở đây đức Phật dùng hai nghĩa quang  minh và thọ mạng trong 

[những sự vô lượng ấy],  “Bổn Sư dĩ quang thọ nhị nghĩa, thâu tận nhất thiết 

 vô lượng” (Bổn Sư dùng hai nghĩa quang minh và thọ mạng để gồm thâu hết 

thảy  vô  lượng).  Quang  minh  và  thọ  mạng  biểu  thị  pháp,  Quang  biểu  thị 

không  gian,  Thọ  biểu  thị  thời  gian.  “Quang  thị  hoành  biến  thập  phương, 

 Thọ  thị  thụ  cùng  tam  tế” (Quang  là  chiếu  khắp  mười  phương  theo  chiều 

ngang,  Thọ  là tột cùng  ba đời  (tam tế) theo chiều dọc). “Tam  tế” (三際) là 

quá khứ, hiện tại,  vị  lai.  “Hoành thụ giao  triệt” (cùng khắp cả chiều  ngang 

lẫn chiều dọc) ,  tức là  “pháp giới thể”.  A Di Đà Phật là gì? A Di Đà Phật là 

pháp giới thể. “Cử thử Thể tác Di Đà thân độ” (Nêu lên cái Thể này để làm 

thân và cõi của A Di Đà Phật): Thân A Di Đà Phật là pháp giới, tức là pháp 

giới thể. Cõi nước Cực Lạc cũng là pháp giới thể. 

 “Diệc tức cử thử Thể tác Di Đà danh hiệu” (Cũng chính  là  nêu  lên cái 

Thể này để tạo thành danh hiệu A Di Đà). Như vậy thì danh hiệu A Di Đà là 

gì? Chính là danh hiệu của tự tánh, danh hiệu của Chân Như bổn tánh. Niệm 

một câu A Di Đà Phật là niệm Tự Tánh Phật. Nếu chúng ta thắc mắc: Trong 

Tây Phương Cực Lạc thế giới có A Di Đà Phật hay không? Có chứ! Không 

những  có,  mà  còn  thực  sự có.  Có  tướng  ấy,  Tánh  và  Tướng  là  một,  không 

hai.  Chẳng  những  Tánh  và  Tướng  là  một,  không  hai;  mà  tự  -  tha  cũng  là 

một, không hai. Toàn thể vũ trụ và ta là một, không hai. Sự kiện này ai hiểu 

được?  Càng  nói  chúng  ta  càng  mê  hoặc,  nhưng  đó  là  sự  thật.  “Trọn  pháp 

 giới  hư  không  giới  là  một  con  mắt  của  Sa-môn”,  đây  là  một  công  án  nổi 

tiếng  trong  nhà  Thiền,  rất  nhiều  người  nói  được.  Toàn  là  lời  thật,  lời  của 

những người thực sự khế nhập cảnh giới. 

Bởi  thế, sách Yếu Giải  viết tiếp:  “Tức chúng sanh bổn giác lý tánh, trì 

 danh tức Thỉ Giác hợp Bổn” (Chính là bổn giác lý tánh của chúng sanh, Trì 

Danh là Bổn Giác hợp cùng Thỉ Giác). Pháp này nhiệm  mầu đến cùng cực! 

Chúng ta  niệm  một câu  A Di  Đà Phật  là  Thỉ  Giác  hợp  với Bổn Giác. A Di 

Đà là Bổn Giác, tức là Bổn Giác nơi tự tánh [của mỗi hành nhân Tịnh Độ], 

nay chúng ta phát tâm niệm một câu A Di Đà Phật thì cái tâm niệm ấy là Thỉ 

Giác. Thỉ Giác và Bổn Giác là một, không phải hai.  “Thỉ, Bổn bất nhị, sanh 

 - Phật bất nhị”  (Thỉ Giác và Bổn Giác chẳng hai; chúng sanh và Phật không 

hai). “Sanh” là chúng sanh, là chính chúng ta. Bản thân chúng ta và A Di Đà 

Phật bất  nhị,  Thỉ  Giác  và Bổn Giác bất nhị.  “Cố nhất niệm tương ứng nhất 

 niệm  Phật, niệm niệm tương ứng niệm niệm  Phật. Niệm  Phật nhân bất khả 

 bất  tri  thử  nghĩa  dã” (Vì  thế,  một  niệm  tương  ứng  một  niệm  Phật,  niệm 

niệm  tương  ứng  niệm  niệm  Phật.  Người  niệm  Phật  chẳng  thể  không  biết 

nghĩa lý này). Người niệm Phật chúng ta hiện nay rất nhiều, có mấy ai hiểu 

được ý nghĩa này? Chẳng hiểu ý nghĩa này! Chẳng hiểu ý nghĩa này thì niệm 

Phật không tương  ứng,  nên chỉ  là  “miệng  có, tâm không”.  Nếu quý  vị  hiểu 

được  nghĩa  lý  này thì sẽ biết  niệm,  người  biết  niệm  Phật sẽ chẳng thể  nghĩ 

bàn. 

Nghĩa là sao? Kinh Lăng Nghiêm, Đại Thế Chí Bồ Tát Niệm Phật Viên 

Thông Chương đã  giảng rất  hay:  “Ức  Phật, niệm  Phật, hiện tiền tương lai, 

 tất định kiến Phật” (Nhớ Phật, niệm Phật, hiện tiền tương lai, nhất định thấy 

Phật). Tâm tự được khai, “tâm khai” là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. 

Dùng pháp môn Niệm Phật để minh tâm kiến tánh, minh tâm kiến tánh là Lý 

nhất tâm bất loạn. Vì vậy, có người niệm Phật đắc Lý nhất tâm, có người đắc 

Sự nhất tâm, có người đắc công phu thành phiến, có người cái gì cũng không 

đạt, tâm  vẫn  là  một  mớ  lộn  xộn. Vấn đề chính  là quý  vị  niệm có biết  niệm 

hay không, có tương  ứng  hay  không tương ứng  mà thôi! Do đây biết  rằng: 

Kinh  giáo  này  chẳng  chỉ  dạy  điều  chi  khác,  chỉ  là  kinh  Vãng  Sanh!  Trong 

những  kinh  Vãng  Sanh,  tối  thiểu  phải  hiểu  kỹ  kinh  A  Di  Đà.  Vì  sao?  Nếu 

thực sự hiểu rõ, minh bạch thì Phật hiệu sẽ tương ứng chẳng thể nghĩ bàn. 

Nếu  chẳng  hiểu  lý,  chẳng  rõ  cảnh  giới,  phương  pháp  cũng  mơ  hồ,  dẫu 

thời  gian  niệm  Phật  dài  lâu  cũng  khó  lòng  thành  tựu.  Bởi  lẽ,  quý  vị  niệm 

Phật chẳng tương ứng, chẳng tương ứng với tự tánh, tự tánh là Phật. Không 

tương ứng với tự tánh thì ta và A Di Đà Phật (chúng tôi thường nói là tâm - 

nguyện của A Di Đà Phật,  “tâm - nguyện - giải - hạnh”  của A Di Đà Phật, 

chúng tôi hay nói bốn chữ này) chẳng tương ứng. Trong mỗi niệm đều tương 

ứng  với  tâm  -  nguyện  -  giải  -  hạnh  của  A  Di  Đà  Phật  là  Đệ  Nhị  Nghĩa.  Ở 

đây,  sách  Yếu  Giải  nói  đến  Đệ  Nhất  Nghĩa.  Đệ  Nhất  Nghĩa  rất  khó  đạt, 

tương  ứng  với  Tánh - Thể  là  Lý nhất tâm  bất loạn. Đệ Nhị Nghĩa chưa đạt 

đến Lý nhất tâm bất loạn, nhưng có thể đạt đến Sự nhất tâm bất loạn, tương 

ứng  với  tâm  -  nguyện  -  giải  -  hạnh  của  A  Di  Đà  Phật.  Nếu  quý  vị  chẳng 

thông giáo nghĩa, sẽ rất khó khăn! 

Nếu  như có ai  vặn  hỏi: “Từ cổ đến  nay, chúng  ta thấy có rất  nhiều ông 

già bà cả niệm Phật, chưa từng đi học, chẳng biết chữ, xưa nay chưa hề nghe 

[giảng]  giáo  nghĩa,  cái  gì  cũng  không  biết,  cứ  niệm  một  câu  A  Di  Đà  Phật 

đến cùng, sao họ vẫn thành công?” Chớ nên coi thường hạng người bậc nhất 

ấy! Thiện căn, phước đức, nhân duyên của họ đã chín muồi, không có vọng 

niệm,  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  thảy  đều  không  có,  nên  tự  nhiên 

tương ứng với một câu Phật hiệu. Chính bản thân họ cũng không biết chính 

mình  đã tương ứng! Dẫu thiện căn của  họ  sâu hay cạn, công phu siêng  hay 

lười,  vẫn  có  thể  thực  sự  thành  công  vãng  sanh.  Sanh  về  cõi  Đồng  Cư  là 

người thiện căn, công phu nông cạn. Sanh về cõi Phương Tiện là hạng người 

thiện  căn,  công  phu  sâu  hơn  một  bậc  nữa.  Người  tối  thượng  thừa,  tâm  địa 

thanh tịnh chẳng nhiễm mảy trần, tâm địa chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, 

từ bi thật hiếm có. Vừa sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới, hoa sen liền 

nở gặp Phật ngộ Vô Sanh, chớ nên xem thường! 

Ngày  nay chúng ta  gặp chướng  ngại,  tập  khí phiền  não quá  nặng,  vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước không buông xuống được. Vọng niệm quá sức 

nhiều, dùng bất cứ phương pháp  gì cũng không  ngưng dứt được, chẳng thể 

không  biết  điều  này.  Người  thực  sự  dụng  công  phải  tìm  ra  phương  pháp 

ngưng  dứt  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước,  thực  sự  sám  hối,  khẩn  thiết 

cầu Phật gia trì. Phật trên mặt Lý là có, mà trên mặt Sự cũng có. Thực sự có 

Tây Phương Cực Lạc thế giới, thực sự có A Di Đà Phật, không giả chút nào 

hết! Chúng ta nghiệp chướng nặng dường ấy, làm cách nào đây? Không cầu 

Phật gia trì sẽ không thể giải quyết vấn đề ấy. Phải cầu Phật, khẩn thiết cầu 

Phật! 

Trước kia, thầy Lý dạy tôi  “chí thành cảm thông”: Chân thành đến cùng 

cực thì sự cảm ứng sẽ hiện tiền. Quý vị nói mình rất chân thành, nhưng trong 

sự chân thành ấy vẫn xen tạp vọng tưởng, phân biệt, chấp trước; chỉ cần xen 

tạp  một  tí  tẹo,  lòng  chân  thành  đã  bị  phá  hoại  rồi.  Chỉ  là  thành,  chứ  chưa 

phải  chân  thành,  vì  còn  xen  tạp  vọng  niệm,  xen  tạp  nghi  hoặc:  “Mình  cầu 

như vậy có đúng  hay không? Phật có thực sự đến  hay không? Cầu suốt  hai 

ba ngày  mà sao Phật vẫn không đến?” Không chân thành! Vẫn còn xen tạp 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước,  xen tạp dục  vọng, chẳng tương  ứng!  Vì 

thế, chẳng thể không biết ý nghĩa này. Có hiểu ý nghĩa này rồi thì quý vị mới 

hiểu [vì sao] chẳng thể không tu pháp sám hối. 

Lúc chúng tôi mới học Phật, còn chưa xuất gia, xin nghỉ việc, nghĩ muốn 

đi xuất gia; lão cư sĩ Châu Kính Trụ giới thiệu cho tôi làm quen với pháp sư 

Sám Vân, đến tiểu thảo xá của pháp sư Sám Vân ở Phố Lý, sống trong tiểu 

thảo  xá  ấy  để  làm  công  quả.  Gian  tiểu  thảo  xá  đó  chỉ  có  năm  người,  ba  vị 

xuất  gia  là  pháp sư  Sám  Vân,  pháp  sư  Đạt  Tông,  và  pháp  sư  Bồ  Diệu;  hai 

người  cư  sĩ  là  lão  cư  sĩ  Châu  Kính  Trụ  và  tôi.  Lúc  đó  cụ  Châu  bảy  mươi 

tuổi, tôi nhỏ tuổi nhất, hình như ba mươi mốt tuổi. Tôi làm công quả ở thảo 

xá,  dọn  dẹp  vệ  sinh,  mỗi  ngày  nấu  hai  bữa  (thảo  xá  chỉ  ăn  Ngọ,  không  ăn 

chiều,  nấu  hai  bữa  thôi),  giặt  quần  áo.  Đun  bếp  trên  núi  phải  đi  nhặt  củi, 

không  cần  chẻ  củi.  Trên  núi  cây  khô,  cành  nhánh  lá  cây  rụng  xuống  rất 

nhiều;  mỗi  ngày đi  nhặt, nhặt củi  về đun bếp; trồng rau trên  núi, đó  là việc 

của tôi. 

Ngoài ra, pháp sư Sám Vân dạy tôi phương pháp tu hành: Lễ Phật! Quy 

định công khóa lễ bái mỗi ngày là tám trăm lạy, hay lắm! Thực sự đắc lực, lễ 

Phật  để  sám  trừ nghiệp  chướng.  Buổi  sáng  lễ  ba  trăm  lạy,  buổi  chiều  lễ  ba 

trăm  lạy.  Buổi  trưa  ăn  cơm  xong  liền  nhiễu  Phật  kinh  hành  khoảng  chừng 

nửa giờ, nhiễu xong, lễ Phật hai trăm lạy nữa. Còn dư một chút thời gian thì 

pháp sư Sám Vân chỉ định công khóa của tôi là xem chú giải kinh A Di Đà, 

Ngài  trao  cho  tôi  ba  bản  chú  giải:  Sớ  Sao  của  Liên  Trì  đại  sư,  Viên  Trung 

Sao  của  U  Khê  đại  sư,  và  Yếu  Giải  của  Ngẫu  Ích  đại  sư.  Tôi  tự xem,  thầy 

chẳng dạy, chẳng giảng, bảo tôi phân tích thành biểu giải. 

Hoàn  tất  ba  bộ  công  khóa  ấy  xong,  đọc  xong  rồi,  thầy  bảo  tôi  đọc  Ấn 

Quang  Đại  Sư Văn  Sao,  tôi  lên  núi  đọc  sách,  đọc  rất  nhiều  thứ.  Ba  bộ  chú 

giải  kinh  A  Di  Đà,  Văn  Sao  của  Ấn  Quang  đại  sư.  Lúc  đó  Ấn  Quang  Văn 

Sao mới chỉ có bộ Chánh Biên và Tục Biên. Ở Đài Loan lúc đó, Văn Sao in 

thành  một bộ bốn cuốn, mang tựa đề Văn Sao Chánh Tục Biên. Tôi lên núi 

học suốt năm tháng rưỡi. Trong năm tháng rưỡi, lạy mười mấy vạn lạy, đúng 

là tiêu  nghiệp chướng. Trong  lúc  lễ  Phật, tâm không tạp  niệm, chỉ có  A Di 

Đà Phật,  niệm  A Di Đà Phật,  nghĩ đến  A  Di Đà Phật. Nay  người  mới  xuất 

gia không có được phước khí như vậy. Tôi vào thảo xá chăm sóc ba vị pháp 

sư, một vị lão cư sĩ, mình tôi làm công quả để tu phước! Tôi một chút phước 

báo  cũng  không  có,  phước  báo  là  do  tu  tại  nơi  đó,  nhờ  đó  mới  bắt  đầu  tu 

phước. Lễ Phật sám hối tiêu nghiệp, đọc chú giải kinh A Di Đà và Ấn Quang 

Văn Sao để  mở  mang trí huệ, phước huệ song tu. Quý vị phải thực sự  thực 

hành mới được, chớ có sợ khổ. 

Lúc ấy, lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam sáng lập một Đồ Thư Quán (thư viện) ở 

Đài Trung, tức là Từ Quang Đồ Thư Quán; phỏng chừng Đồ Thư Quán xây 

cất chẳng bao lâu sẽ xong, tôi bèn rời Phố Lý đến Đài Trung, phát tâm học 

kinh giáo với thầy Lý. Tôi đến phục vụ trong Đồ Thư Quán. Lúc đó, tại Đồ 

Thư Quán có ba người, nếu tính cả người chuyên môn nấu bếp thì tổng cộng 

là  bốn  người,  làm  công  quả  có  bốn  người.  Công  việc  rất  nhẹ  nhàng.  Công 

việc cũng không có gì nhiều, tối thiểu là tôi không phải giặt quần áo cho mọi 

người,  không  phải  nấu  cơm;  có  người  khác  nấu  rồi!  Chỉ  giặt  quần  áo  của 

mình rất tiện, có nhiều thời gian đọc sách. Lúc mới đến Đài Trung, tôi vẫn lễ 

Phật,  mỗi  ngày  lạy  ba  trăm  lạy,  theo  mọi  người  tụng  công  khóa  sáng,  buổi 

sáng lễ  một trăm lạy, giữa trưa lễ một trăm lạy, buổi chiều lễ một trăm lạy. 

Giữ được  như vậy trong  một thời  gian  rất  lâu, phải  thực sự làm  nghe! Vừa 

mới  vào cửa Phật thì khổ  hạnh  là phương  pháp tu  học đắc lực nhất. Không 

chịu được khổ, chẳng chịu làm thì không có cách chi hết. 

Chúng  tôi  thường  khuyến  khích  mọi  người  phải  lễ  Phật,  lễ  Phật  tiêu 

nghiệp  chướng.  Lúc  lễ  Phật  tâm  phải  định.  Quý  vị  muốn  tìm  phương  pháp 

ư?  Lễ Phật  là phương pháp, Niệm Phật  là  phương pháp, tịnh tọa  là phương 

pháp,  đọc  kinh  nghiên  cứu  giáo  pháp  cũng  là  phương  pháp.  Phương  pháp 

nào có hiệu quả cho quý vị thì mỗi người không giống nhau, mỗi người căn 

tánh khác biệt. Bản thân tôi khi nhiếp tâm thấy vọng niệm nhiều quá, làm thế 

nào để  vọng  niệm bớt đi  một chút đây? Đối  với tôi, phương pháp  hữu  hiệu 

nhất chính là lễ Phật và nghiên cứu kinh giáo, trong những lúc làm như vậy 

bèn không có vọng tưởng. Vì thế, sau này tôi đi theo con đường giảng kinh, 

thời  gian  lễ  Phật  ngày  càng  ít  hơn,  nhưng  tăng  thêm  thời  gian  đọc  kinh 

nghiên  cứu  giáo  lý.  Mỗi  ngày  phải  đọc,  lúc  đọc  bèn  khuyên  hay  chấm63, 

những chỗ quan trọng tôi dùng bút màu khoanh lại, viết ghi chú hay tóm tắt 

đơn giản bên cạnh. Tập trung tinh thần, ý chí, không vọng tưởng; hễ có vọng 

tưởng là trật rồi! 

Lúc lễ Phật không được có vọng tưởng, có vọng tưởng thì làm sao? Hễ 

có  vọng  tưởng  sẽ  quên  mất  mình  đã  lễ  bao  nhiêu  lạy.  Vì  thế,  lúc  ấy  chẳng 

thể khởi vọng tưởng, lễ được bao nhiêu bèn ghi nhớ rất rõ ràng. Lễ ba trăm 

lạy  rõ  ràng.  Hễ  khởi  vọng  tưởng  là  nhầm  lẫn  liền.  Hễ  nhầm  lẫn  thì  sao? 

Nhầm  lẫn  thì  lạy  trở  lại  từ  đầu.  Vì  thế,  tinh  thần,  ý  chí  nhất  định  phải  tập 

trung.  Tự  mình  phải  tìm  ra  cách  đối  trị  phiền  não  tập  khí  của  chính  mình; 

phiền  não  tập  khí  nghiêm  trọng  nhất  là  vọng  niệm.  Phải  làm  thế  nào  để 

ngưng  dứt  vọng  niệm?  Thấu  triệt,  liễu  giải  Lý  là  tốt  nhất,  quý  vị  đã  ở  một 

mức độ sâu rồi. Chẳng liễu giải Lý cũng không sao, trước hết phải chế ngự 

được  vọng  niệm,  đối  với  người  mới  học  điều  này  quan  trọng  hơn  hết.  Sau 

này công phu đắc lực, bất luận tụng kinh hay là nghe giảng, trong nhà Phật 

gọi là  “thính giáo, độc kinh”;  đọc kinh hay nghe giảng đều có chỗ ngộ, đều 

nhờ vào tâm thanh tịnh. Tâm không thanh tịnh thì một tí biện pháp gì cũng 

không có. 

Tiêu  chuẩn  của  tâm  thanh  tịnh  là  phân  biệt,  chấp  trước  ít; càng  ít càng 

hay. Lại còn một việc các đồng học chúng ta phải nên nhớ kỹ: Sự chẳng liên 

quan đến  mình đừng  tìm  hỏi, trong cả đời tôi [thái độ  này] rất đắc  lực. Tôi 

tuyệt đối không nghe chuyện họ Trương giỏi, họ Lý dở, tôi không chịu nổi, 

từ  nhỏ  tôi  đã  tập  quen  như  vậy,  không  có  cái  thói  quen  ấy.  Tôi  tuyệt  đối 

chẳng hỏi tới chuyện của người khác! Người khác có đem những chuyện thị 

phi như “họ Trương giỏi, họ Lý tệ hại” đến kể với tôi, tôi cũng không nghe; 

nhiều lắm là nói lấy lệ mấy câu, tuyệt đối chẳng lưu tâm. Đương nhiên càng 

chẳng thể kể lại. Đó là thói quen được huân dưỡng từ nhỏ, đối với việc học 

Phật  sau  này  thực  sự  rất  hữu  ích,  tâm  dễ  chuyên  chú.  Đấy  cũng  thực  sự  là 

một nhân tố khiến cho sức lý giải được sâu hơn một chút. 

Lại  xem  tiếp  đoạn  dưới  [trong  sách  Yếu  Giải]:  “Tâm  tánh  tịch  nhi 

 thường chiếu, cố vi quang minh. Kim triệt chứng tâm tánh vô lượng chi Thể, 

 cố  phóng  vô  lượng  quang  minh,  cụ  hữu  nhiếp  thọ  gia  bị  chi  công,  trừ 

 chướng khai trí chi đức” (Tâm tánh tịch  nhưng thường chiếu, nên  là quang 

minh. Nay chứng thấu triệt cái Thể của tâm tánh là vô lượng, nên phóng ra 

vô  lượng  quang  minh,  có  đủ  công  năng  nhiếp  thọ,  gia  bị,  có  đức  tánh  trừ 

chướng, khai trí  huệ). Câu  này  giảng  về  vô lượng quang. Quang  từ đâu  mà 

có?  Tâm  tánh  vốn  sẵn  có  quang  minh:  Bát  Nhã  quang  minh,  trí  huệ  quang 

minh, vốn sẵn có! Vốn sẵn có, nhưng sao nay chúng ta không có, trí huệ lẫn 

quang  minh  đều  không  có,  quang  gì  cũng  đều  không  có?  Vì  sao  không  có 

quang? Vì chúng ta mê mất tâm tánh. Vì sao mê? Tâm ta động. Quý vị phải 

biết: Tâm vốn chẳng động, làm sao động được! Nếu cái tâm thực sự động thì 

tâm ấy là vọng tâm, chẳng phải chân tâm. Thưa cùng quý vị: Chân tâm vĩnh 

viễn bất động. Xác thực vì chúng ta mê mất chân tâm, chẳng biết chính mình 

có chân  tâm  nên  bèn tưởng cái  gì  là chân  tâm?  Tưởng  ý  niệm  là chân tâm, 

tưởng “tâm ta có thể suy nghĩ, ta có thể phân biệt là chân tâm”. [Thật ra], đó 

là Duyên Lự Tâm, tức là gì? Trong Phật pháp, [Duyên Lự Tâm] được gọi là 

Thức. 

Quý vị thấy chỉ do Thức biến, Thức tâm (vọng tâm) đầu thai trong luân 

hồi  lục  đạo.  Ai  đi  đầu  thai?  Thức  tâm.  Trong  Phật  pháp  thường  nói:  “Tiên 

 lai hậu khứ, tác chúa công”  (Đến trước, đi sau, làm chúa tể). Thức thứ tám 

là  A  Lại Da Thức đến đầu thai,  nó đến trước hết. Khi con  người chết đi, A 

Lại  Da  Thức  rời  đi  sau  cùng.  Vì  thế  nói  “đến  trước  hết”,  nhưng  ra  đi  sau 

cùng  hết, “đến trước, đi sau,  làm  ông chủ”. Nó chính  là  nguyên tố chủ  yếu 

của luân hồi lục đạo. Nó là vọng tâm, không phải chân tâm. Coi vọng tâm là 

chân  tâm  thì  hỏng  rồi!  Vọng  tâm  không  có  trí  huệ,  chân  tâm  có  trí  huệ; 

nhưng chân tâm và vọng tâm vĩnh viễn ở chung một chỗ, chẳng thể tách lìa, 

chân  và  vọng  hòa  hợp.  Ở  nơi  đâu?  Ở  ngay  trong  thân  thể  chúng  ta.  Kinh 

Lăng  Nghiêm  lấy  thí  dụ  con  mắt:  Con  mắt  nhìn  lần  thứ  nhất,  cái  thấy  đầu 

tiên là chân tâm, ý niệm thứ hai tiếp theo ngay sau đó là vọng tâm. Bây giờ 

đã  hết  giờ rồi,  trong tiết sau chúng tôi sẽ  dựa theo tình  hình chung  mà báo 

cáo đơn giản cùng quý vị. 



* 



Chư vị đồng học! 

Phần trước nói đến chân tâm và vọng tâm. Chân tâm “tịch nhưng thường 

chiếu”  là  quang  minh,  “chiếu  nhưng  thường  tịch”  là  vô  lượng  thọ.  Thế 

nhưng chúng ta chẳng thọ dụng được vì chúng ta toàn dùng vọng tâm. Vấn 

đề này rất nghiêm trọng. Trong hội Lăng Nghiêm, Thích Ca Mâu Ni Phật đã 

cùng A Nan luận về chân tâm và vọng tâm. Thích Ca Mâu Ni Phật lấy tánh 

Thấy  làm  thí  dụ.  Điều  này  chúng  ta  phải  chú  tâm  một  chút  mới  hòng  thấu 

hiểu được. Chúng ta mở mắt ra bèn thấy, cái thấy đầu tiên khi mở mắt ra, lúc 

đó không phân biệt cũng như không có chấp trước, đó là “tâm tánh thấy”, đó 

là chân. Đó  là cái thấy bởi  tâm tánh. Đến  niệm thứ hai bèn  khởi phân  biệt, 

bèn khởi chấp trước, lập tức biến thành “thức thấy”. 

Quý vị phải hiểu Thức có phân biệt, chấp trước; Tánh không có. Tánh có 

thể  hiện, còn Thức có thể biến. Chư Phật, Bồ  Tát dùng tánh  Thấy  để  nhìn, 

bởi  vậy  các  Ngài  thấy  được  Nhất  Chân  pháp  giới.  Chúng  sanh  trong  chín 

pháp  giới  dùng  năm  mươi  mốt  Tâm  Sở  trong  tám  Thức  để  thấy,  cho  nên 

những  gì  họ thấy đều biến thành chín pháp giới. Chín  pháp  giới do đâu  mà 

có? Đều là từ mức độ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước sai khác mà có; phải 

hiểu  điều  này!  Mê  càng  sâu  thì  trong  chín  pháp  giới  càng  xuống  thấp  hơn, 

đọa lạc càng thấp hơn; mê cạn thì lên cao hơn. Nếu chuyển được tám Thức 

thành  bốn  Trí  sẽ  vượt  khỏi  mười  pháp  giới,  chẳng  còn  thuộc  trong  mười 

pháp  giới  nữa,  nhà  Phật  gọi  [những  người  ấy]  là  Pháp  Thân  Bồ  Tát.  Pháp 

Thân Bồ Tát đã chuyển tám Thức thành bốn Trí, các Ngài chẳng dùng Thức, 

đã kiến tánh rồi. 

Bởi  thế,  ở  con  mắt  thì  Chân  Tánh  hay  Chân  Như  bổn  tánh  hoặc  Chân 

Tâm được gọi là tánh Thấy, tại tai gọi là tánh Nghe, tại mũi gọi là tánh Ngửi, 

tại  lưỡi  gọi  là  tánh  Nếm.  Nếu  nói  gộp  lại,  nói  đơn  giản  hơn  một  chút  thì 

là  “kiến  văn  giác  tri”  (thấy,  nghe,  hay,  biết).  Kiến  là  mắt  thấy,  Văn  là  tai 

nghe,  nơi  mũi,  lưỡi,  thân  cảm  nhận  là  Giác,  nơi  ý  là  Tri.  Vì  thế,  kiến  văn 

giác tri là căn tánh của sáu Căn. Căn tánh vốn sẵn đủ năng lượng đó, nhưng 

trong ấy nhất định chẳng có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Vì thế, nó là 

chân, chẳng phải giả. Đó là chân tâm, là bổn tánh, trong kinh Phật gọi nó là 

“tâm tánh”. Nó  “tịch nhưng thường chiếu, chiếu nhưng thường tịch” , ở ngay 

trên thân chúng ta, chứ không phải ở ngoài. Vì thế đức Phật nói:  “Nhất thiết 

 chúng  sanh  bổn  lai thành  Phật” (hết  thảy  chúng  sanh  vốn  sẵn  thành  Phật), 

câu này là thật, chứ không phải giả. Xác thực là vốn sẵn thành Phật, chỉ cốt 

sao  sáu  Căn  kiến  văn  giác  tri  tiếp  xúc  với  cảnh  giới  sáu  Trần  bèn  lìa  được 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. 

Quý  vị  phải  biết  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  là  vọng  tâm.  Vọng 

tưởng  là thức  A  Lại Da thứ tám, phân biệt là Ý thức thứ sáu, chấp trước  là 

thức thứ bảy. Trong tám thức, thực sự khởi tác dụng là ba thức này; năm thứ 

đầu chỉ nghe theo lệnh mà làm, chẳng làm chủ được, kẻ làm chủ chính là ba 

thức này. Chẳng dùng đến ba thức này thì chẳng phải là chuyển Thức thành 

Trí hay sao? Chuyển A Lại Da Thức thành Đại Viên Kính Trí, chuyển Mạt 

Na  thành  Bình  Đẳng  Tánh  Trí,  chuyển  thức  thứ  sáu  thành  Diệu  Quán  Sát 

Trí.  Quý  vị  có  chuyển  được  hay  chăng?  Không  được!  Thật  đấy!  Mắt  thấy 

sắc,  lập  tức  khởi  phân  biệt,  vọng  tưởng.  Khởi  phân  biệt,  vọng  tưởng  là  rớt 

vào  hai,  rớt  vào  ba,  rớt  vào  Thức  rồi.  Hai  là  gì?  Là  Ý  Căn  (Mạt  Na)  và  Ý 

Thức. Ba là Ý Thức, Mạt Na Thức và A Lại Da Thức. Vừa động một niệm 

bèn lạc vào hai, vào ba! Rớt vào hai, ba bèn biến thành phàm phu; không rớt 

vào  hai, ba bèn thành Phật  hay Pháp Thân Bồ Tát. Phàm  - thánh sai biệt  là 

do đây! 

Vì thế, chư Phật, Bồ Tát thấy quý vị rất đáng tiếc, cớ sao quý vị lại khởi 

phân biệt, chấp trước? Nếu quý vị chẳng khởi phân biệt, chấp trước, có phải 

là đã thành Phật rồi ư? Cớ sao lại khởi? Vừa khởi lên như vậy thì sự tướng 

đã bị  vặn  vẹo  hết, không thấy được chân tướng  nữa!  Nếu chẳng  khởi  vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước, quý vị sẽ thấy được chân tướng, đó gọi là Nhất 

Chân pháp giới. Khởi lên ý niệm rồi bèn rớt vào hai, vào ba, rớt vào ý thức 

và ý căn; mọi tướng bên ngoài đều bị méo mó. Bởi vậy, đối với tướng trạng 

của cảnh giới, quý vị bèn ưa thích hoặc chán ghét, có cảnh  mong lấy được, 

có  cảnh  muốn  vứt  bỏ,  [những  ý  niệm  ấy]  đều  là  phân  biệt,  chấp  trước 

nghiêm trọng, là tạo nghiệp! Tạo nghiệp sẽ phải thọ báo; quý vị chẳng thấy 

được chân tướng sẽ chẳng có trí huệ. 

Vì  thế, Giao Quang đại sư chú  giải kinh  Lăng Nghiêm, chủ trương “bỏ 

Thức, dùng Căn”. “Xả Thức, dùng Căn” là gì? Dùng cái niệm thứ nhất, nhất 

quyết  chẳng  dùng  cái  niệm  thứ  hai.  Có  lý  lắm,  hay  lắm,  nhưng  người  bình 

thường làm không nổi. Đúng là làm như vậy không nổi; người làm được như 

vậy  phải  là  Pháp  Thân  Bồ  Tát,  chẳng  phải  là  phàm  nhân.  [Làm  được  như 

vậy] không chỉ siêu  việt  luân  hồi  lục đạo  mà còn siêu  việt  mười pháp  giới. 

Chúng  ta  nhất  định  phải  hiểu  điều  này,  chẳng  thể  không  hiểu.  Làm  không 

được  thì  là  chuyện  khác!  Học  dần  dần  để  làm!  Học  như  thế  nào?  Đối  với 

cảnh giới bên ngoài, hãy nhạt lòng chút, đừng  mong mỏi hết sức quá phận; 

chúng ta vẫn còn có phân biệt, nhưng phân biệt ít hơn một chút, chấp trước 

nhẹ đi một chút. Mỗi năm một ít dần, năm sau nhẹ hơn năm trước là có tiến 

bộ đấy! 

Những người tầm thường chúng ta, những hạng người căn tánh trung hạ 

nên  làm  như  vậy;  đặc  biệt  hạng  người  căn  tánh  bậc  trung,  nếu  có  thể  mài 

giũa  như  thế  độ  hai  mươi,  ba  mươi  năm,  sẽ  dần  dần  nhập  được  cảnh  giới, 

trường thời huân tu mà! Thế nhưng quý vị phải thực sự huân tập, thực sự tu 

tập  thì  mới  được!  Thế  nào  là  thực  sự  tu  tập?  Quý  vị  phải  thực  sự  xem  nhẹ 

[ngũ dục, lục trần] một chút, phải thực sự giảm bớt chấp trước một chút, đó 

là công  phu thực sự!  Phân biệt, chấp trước nghiêm  trọng,  hiếu cường,  hiếu 

thắng, vĩnh viễn là chướng ngại, không có chút biện pháp chi hết! Con người 

hiện  tại  tâm  tự  tôn  rất  mạnh,  tâm  ngã  mạn  rất  cao,  khó  lắm,  hết  sức  khó 

khăn!  Thích Ca Thế Tôn  lúc còn tại thế đã thị  hiện cho chúng  ta thấy Ngài 

nhẫn nhục như thế nào! Cả một đời Khổng lão phu tử thị hiện, đâu đâu cũng 

khiêm hư, nhún nhường, việc gì cũng chẳng dám vượt trước người khác, đều 

chịu lui một bước. Thánh nhân dạy người là do từ Tánh Đức lưu lộ. 

Chúng sanh và Phật bình đẳng, vạn pháp bình đẳng, có gì đáng để kiêu 

mạn đâu nhỉ? Chúng ta đọc đến phần năm mươi ba lần tham học trong kinh 

Hoa Nghiêm, chúng ta thấy rất rõ năm mươi ba vị thiện tri thức là chư Phật 

Như Lai  ứng  hóa, thị  hiện cho chúng  ta thấy.  Họ  thị  hiện  những thân phận 

thuộc bốn mươi địa vị Pháp Thân đại sĩ, ai nấy đều khiêm hư, chẳng ai nói: 

“Ta đúng, kẻ khác sai”. Không ai như vậy cả, tìm không ra một vị nào! Họ 

đều rất khiêm  hư: “Vô  lượng pháp  môn, tôi chỉ  biết  một pháp  này, đối  với 

các  pháp  môn  khác,  ngươi  hãy  đến  thỉnh  giáo  nơi  những  vị  thiện  tri  thức 

khác,  họ  đều  cao  hơn  ta,  đều  vượt trỗi  ta,  ta  chẳng  bằng  được  họ”.  Quý  vị 

thấy  đó:  Mỗi  một  vị  thiện  tri  thức  đều  khiêm  hư  như  thế.  Cổ  nhân  Trung 

Quốc dạy chúng ta:  “Mãn chiêu tổn, khiêm thọ ích”  (Tự  mãn chuốc lấy tổn 

hại, khiêm nhường hưởng lợi ích). Trong sáu mươi bốn quẻ của Kinh Dịch, 

mỗi  một  quẻ  đều  có  sáu  hào  xấu  tốt khác  nhau.  Chỉ  có  mỗi  một  quẻ  có  cả 

sáu hào đều tốt, không có hào nào hung, trong sáu mươi bốn quẻ chỉ có mỗi 

một quẻ mà thôi, quẻ nào vậy? Quẻ Khiêm64, khiêm hư đại cát đại lợi, không 

lúc nào bất lợi cả. 

Con  người  phải  học  khiêm  hư,  phải  biết  nhường  nhịn.  Quý  vị  nhường 

nhịn người khác, người khác nhường nhịn quý vị, nhường nhịn lẫn nhau, xã 

hội tự nhiên an định, thế giới tự nhiên hòa bình. Trong hai người, có một kẻ 

tranh,  có  một  người  nhường,  cục  diện  ấy  sẽ  hóa  giải  hòa  bình.  Hai  người 

cùng  tranh,  không  nhường  nhau,  phiền  phức  xảy  ra  liền,  chiến  tranh  nổ  ra 

liền. Kết cuộc của chiến tranh là gì? Hai bên cùng bại vong, thương tổn; đấy 

là chân lý! Vì sao hai bên cùng bại vong, thương tổn; chiến tranh có một bên 

thắng, một bên bại mà? Không sai! Nhìn bề ngoài thấy có kẻ thắng. Lúc quý 

vị  thắng,  quý  vị  giết  bao  nhiêu  người?  Hại  bao  nhiêu  người?  Những  người 

ấy đều biến thành oán thân trái chủ của quý vị. Oán thân trái chủ sẽ làm gì? 

Họ đầu thai vào nhà quý vị, làm con, cháu, chắt, chút của quý vị, họ đến làm 

gì? Đến báo cừu, há chẳng phải là hai bên cùng bại, cùng thương tổn ư? Vì 

thế,  quý  vị  phải  thấy  được  nhân  quả  báo  ứng  thì  quý  vị  mới  biết.  Chẳng 

những  giết  người,  người  sẽ  báo  cừu,  mà  giết  súc  sanh,  súc  sanh  cũng  báo 

cừu. Thậm chí ta phá chặt cây cối, hoa cỏ, những hoa cỏ cây cối có linh tánh 

ấy cũng báo thù, phiền phức lớn lắm. Con người hiện tại chẳng hiểu đạo lý 

này,  phá  hoại  môi  trường  tự  nhiên,  phá  hoại  cân bằng  sinh  thái  thì thiên 

nhiên phải báo thù bằng thiên tai, ôn dịch! 

Vì thế,  lúc chúng ta  cần phải  sử dụng  tài nguyên  thiên  nhiên, như 

chúng  ta  muốn cất  một thảo  xá, phải chặt mấy cây  gỗ để  làm cột, làm  kèo, 

thì đức  Phật  dạy  chúng  ta:  Ba  ngày  trước  khi  chặt  cây  phải  cúng  bái,  tụng 

kinh, niệm Phật hồi hướng cho nó. Ba ngày sau mới được chặt cây. Trên cây 

có thần cây, thỉnh thần cây dọn  nhà, dọn  qua chỗ  khác, chẳng kết oán cừu. 

Người  hiện  tại  có  ai  biết  đến  điều  này?  Như  vậy,  vì  đâu  mà  thiên  tai  lại 

nhiều đến như thế? Vì chẳng hiểu rõ đạo lý, chẳng thể đối xử hòa bình. Lúc 

chúng  ta  thực  sự  có  nhu  cầu,  đúng  là  họ  có  thể  cúng  dường,  có  thể  phụng 

hiến,  hai  bên  đều  hoan  hỷ,  tốt  hơn  nhiều! Chẳng  được  cậy  thế  hiếp  người, 

cậy thế hiếp người hậu quả chẳng thể tưởng tượng được đâu! 

Cây  cối  hoa  cỏ  thực  sự  có  linh  tánh,  sự  cảm  ứng  ấy  là  thật,  không  giả 

một  chút  nào.  Tôi  nghe  có  vị  đồng  học  đến  kể  với  tôi  trong  nhà  họ  xảy  ra 

chuyện.  Thần  gì  vậy?  Thần  cỏ.  Trong  sân  nhà  ông  ta  có  một  khoảnh  cỏ 

không  được  tưới  nước  đã  lâu,  cỏ  khô rụi.  Những  hồn  cỏ  (thần  hoa  cỏ)  có 

cách giao tiếp với quý vị, chúng tạo ra từ trường. Có một ngày nọ, ông ta trở 

về  nhà,  về  đến  nhà  cảm  thấy  từ  trường  bất  ổn,  cảm  thấy  rất  lạ  lùng,  trong 

tâm nghĩ có quỷ thần gì chăng? Nếu thực sự có quỷ thần, mình làm sao đối 

thoại được? Ông ta đột  nhiên  nghĩ: “Buổi tối nhà thắp đèn điện, [quỷ  thần] 

hãy  làm  cho  đèn  chớp  lóa  một  cái”.  Độ  năm  phút  sau,  ánh  đèn  điện  quả 

nhiên  chớp  lóa  một  cái,  ông  ta  sững  sờ!  Là  thật,  chứ  không phải  giả  rồi! 

Đúng  là  có  quỷ  thần  trong  nhà.  Ông  ta  nói:  “Chúng  ta  đối  thoại  bằng  cách 

nào đây? Tốt nhất là tối nay tôi ngủ, ngài báo mộng cho tôi hay vậy”. 

Tối đó nằm ngủ, thực sự mộng thấy rất nhiều trẻ nhỏ cầu cứu, chúng nói: 

“Chúng tôi không phải là ai khác, mà là hoa cỏ trong sân nhà ông, chúng tôi 

sắp  chết  khô  hết  rồi,  xin  ông  tưới  nước  cho!  Đến  cầu  xin  đây!”  Sáng  sớm 

hôm sau, ông ta ra vườn xem, quả nhiên đúng như vậy, đúng là đã lâu không 

tưới  nước,  cỏ  úa  vàng  hết,  vội  vàng  tưới  nước.  Sự  việc  này  phát  sanh  gần 

đây, mới năm ngoái thôi, chẳng lâu la gì. Tôi đến nhà ông ta xem thử; bởi lẽ, 

người săn sóc vườn tược là bố ông ta, ông cụ chỉ tưới hoa, tưới cây, không 

quan tâm đến đám cỏ nhỏ. Cỏ nhỏ đến cầu xin, thật chẳng thể nghĩ bàn! Bởi 

vậy, thực vật còn có linh tánh, huống gì động vật, huống chi con người! Như 

vậy, dùng ác tâm, dùng ác niệm để đối đãi sẽ kết thành oán. Kết oán rồi, oan 

oan tương báo lúc nào xong, đời đời kiếp kiếp đau khổ! 

Chúng ta hiểu rõ chân tướng sự thật này, mới biết chiến tranh là hai bên 

cùng bại, cùng tổn, tuyệt đối chẳng phải chỉ một bên thua thiệt. Nếu thực sự 

hiểu  rõ, sẽ tuyệt đối chẳng phát sanh chiến tranh, chắc chắn sẽ tìm phương 

pháp  hòa  giải,  quyết  chẳng  dùng  đến  thủ  đoạn  ấy.  Sự  việc  này  trong  kinh 

đức Phật giảng rất rõ, rất thấu triệt, đáng tiếc con người hiện tại tin vào khoa 

học,  coi  mọi  giáo  huấn  của  bậc  hiền  thánh  đều  là  mê  tín.  Tiếp  theo  [sách 

Yếu  Giải  có]  một  câu  rất  hay:  “Kim  triệt  chứng  tâm  tánh  vô  lượng  chi 

 Thể” (Nay chứng thấu triệt cái Thể vô lượng của tâm tánh). Chứng thấu triệt 

thì dùng phương  pháp  nào để chứng? Dùng phương pháp Niệm  Phật,  niệm 

đến  Lý  nhất  tâm  bất  loạn  sẽ  chứng  thấu  triệt  cái  Thể  vô  lượng  của  tâm 

tánh.  “Cố phóng vô lượng quang minh, cụ hữu nhiếp thọ gia bị chi công, trừ 

 chướng khai trí chi đức” (Nên phóng vô lượng quang minh, có đủ công đức 

nhiếp thọ, gia bị, có đức năng trừ chướng khai huệ), mở mang trí huệ. 

Tiếp  đó  là  câu:  “Tâm  tánh  chiếu  nhi  thường  tịch,  cố  vi  thọ  mạng.  Kim 

 triệt  chứng  tâm  tánh  vô  lượng  chi  Thể,  cố  thọ  mạng  vô  lượng” (Tâm  tánh 

chiếu nhưng thường tịch, nên là thọ mạng. Nay chứng thấu triệt cái Thể vô 

lượng  của  tâm  tánh,  nên  thọ  mạng  vô  lượng).  Quang  minh  vô  lượng,  thọ 

mạng  vô  lượng,  quang  minh  là  trí  huệ,  trí  huệ  vô  lượng,  thọ  mạng  vô 

lượng.  “Thị vô Phật tiền Phật hậu nạn chi công” (Là công năng diệt trừ cái 

nạn [sanh ra] trước Phật hay sau Phật). Nay chúng ta gặp gỡ, chúng ta sanh 

trong  thế  gian  này,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  đã  diệt  độ,  tức  là  “sau 

 Phật”.  Phật Di  Lặc chưa  xuất  hiện, tức  là  chúng  ta sanh trước thời Phật Di 

Lặc,  sau  thời  Phật  Thích  Ca,  “trước  Phật,  sau  Phật”  [là  như  vậy].  Nhưng 

cũng còn may, pháp vận của Thích Ca Mâu Ni Phật còn chưa diệt, pháp vận 

của  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  là  một  vạn  hai  ngàn  năm,  nay  chúng  ta  gọi 

là  “sức ảnh hưởng”.  Lúc Thích Ca Mâu Ni Phật còn tại thế giáo hóa, phạm 

vi  ảnh  hưởng  của  Ngài  lớn  đến  đâu?  Thời  gian  ảnh  hưởng  dài  đến  đâu? 

Phạm  vi  ảnh  hưởng  là  trọn  khắp  thế  giới  này,  thời  gian  ảnh  hưởng  là  một 

vạn hai ngàn năm. 

[Nói đến] thời gian là nói đến thọ mạng, nói không gian là nói đến quang 

minh. Pháp vận của Thích Ca Mâu Ni Phật vẫn còn chín ngàn năm nữa. Vì 

vậy,  coi  như  chúng  ta  vẫn  còn  may  mắn,  còn  có  thể  đọc  những  kinh  điển 

được  lưu  lại,  [những  kinh  điển  ấy]  quý  báu  hơn  bất  cứ  gì  khác,  chính  tự 

mình  phải  hiểu,  phải  tiếc  nuối,  phải  thành  tựu  ngay  trong  một  đời  này. 

Thành tựu là niệm Phật vãng sanh Tịnh Độ, phải thấy thấu suốt thế gian này: 

Thế  gian  này  chẳng  đáng  để  lưu  luyến,  chúng  ta  nhất  định  phải  thấu  hiểu, 

phải hiểu rõ điều này. Hễ còn lưu luyến thế gian này tí ti nào, sẽ chướng ngại 

sự vãng sanh. Nếu quý vị chẳng thể vãng sanh thì nói thật ra sẽ phải luân hồi 

trong lục đạo không biết bao nhiêu kiếp. Cơ hội được làm thân người, được 

gặp  Phật  pháp  nói  trắng  ra  không  nhiều  đâu!  Chỉ  khi  nào  quý  vị  hiểu  rõ, 

minh bạch  thì  mới  có  thể  chết  sạch  lòng  mong  ngóng,  so  đo,  khiêm  hư sát 

đất  niệm  Phật.  Tiếp  theo  đây  là  đoạn  kinh  văn  giảng  tiếp  về  thọ  mạng. 

Chúng ta hãy đọc một lượt. 



 Hựu  Xá  Lợi  Phất!  Bỉ  Phật  thọ  mạng  cập  kỳ  nhân  dân  vô  lượng  vô 

 biên A-tăng-kỳ kiếp, cố danh A Di Đà.  

又舍利弗。彼佛壽命。及其人民。無量無邊阿僧祇劫。故名阿彌陀

。 

 (Lại  này  Xá  Lợi  Phất!  Thọ  mạng  của  đức  Phật  ấy  và  nhân  dân  là  vô 

 lượng vô biên A-tăng-kỳ kiếp, nên tên là A Di Đà).  



Ý nghĩa của vô lượng quang, vô lượng thọ chúng tôi đều đã giảng trong 

phần trên; đoạn kinh văn này nói rõ thêm. Ở đây có  một từ ngữ đáng lưu  ý 

là  “A-tăng-kỳ  kiếp” ,  A-tăng-kỳ  kiếp  nghĩa  là  gì?  Chúng  tôi  cũng  nói  đại 

lược:  “A-tăng-kỳ,  vô  lượng,  vô  biên  đều  là  những  con  số  để  tính 

 toán”.  Chúng  là  những  đơn  vị  số  lượng  của  Ấn  Độ  thời  cổ;  giống  như  ở 

Trung Hoa có đơn vị, có mười, có trăm, có ngàn, có vạn, có ức, có triệu. Ở 

Trung Quốc, những danh từ như vậy đều là danh từ đơn vị số lượng. Ấn Độ 

cũng vậy, Ấn Độ gọi nào là A-tăng-kỳ, vô lượng, và vô biên. 

Trong đoạn kinh văn giảng về Căn Tự Tại Chủ đồng tử trong kinh Hoa 

Nghiêm cho biết  Ấn Độ  thời cổ có  một  trăm bốn  mươi bốn danh từ để chỉ 

đơn  vị  số  lượng,  như  A-tăng-kỳ  chẳng  hạn,  nhiều  hơn  Trung  Quốc  nhiều 

lắm.  Tên  gọi  số  lượng  trong  tiếng  Hán  dường  như  chỉ  có  chừng  hai  mươi 

mấy  loại.  Ấn  Độ  có  nhiều  hơn,  tính  toán  nhiều  hơn,  họ  có  một  trăm  bốn 

mươi bốn  loại. Nếu tính cả “cơ số” (cơ số là  một, hai, ba, bốn, năm, sáu… 

tức  là  những  con  số  cơ  bản) thì  tổng  cộng  có  đến  một  trăm  năm  mươi  sáu 

thứ. Chúng ta gọi đơn vị, chục, trăm, ngàn, vạn là “cơ số”. [Ở Ấn Độ] nhiều 

đến  một trăm  năm  mươi sáu thứ lận!  [Sách Yếu Giải  giảng] A-tăng-kỳ, Vô 

Lượng,  Vô  Biên  “thị  mạt  hậu  thập  đại  số  chi  danh” (là  tên  gọi  của  mười 

con số lớn cuối cùng), toàn là nhân gấp bội lên. A-tăng-kỳ lần A-tăng-kỳ là 

một Vô Lượng, Vô Lượng lần Vô Lượng là một Vô Biên. Điều này  “hiển thị 

 Báo Thân trường cửu”,  thọ mạng dài lâu! 

Ở đây nói là “vô lượng thọ”, một Vô Lượng là A-tăng-kỳ lần A-tăng-kỳ. 

Đừng  nói  chi  nhiều,  cứ  tính  là  một  Vô  Lượng  thôi,  trong  kinh  Đại  Thừa, 

chúng ta thường đọc thấy Bồ Tát tu hành thành Phật phải mất bao nhiêu thời 

gian?  Ba  A-tăng-kỳ kiếp. Chúng ta  gọi  là “ba đại  A-tăng-kỳ kiếp”.  Nếu  nói 

thọ mạng của vị ấy là một Vô Lượng thì đã thọ A-tăng-kỳ lần A-tăng-kỳ, ba 

A-tăng-kỳ  kiếp  thấm  vào  đâu!  Chắc  chắn  thành  Phật,  một  đời  thành  Phật, 

chẳng cần đợi đến đời thứ hai. Huống chi “vô lượng thọ” ở đây chẳng phải 

chỉ là một Vô Lượng. Vô Lượng lần Vô Lượng là một Vô Biên, [cứ tính mãi 

như thế] khỏi cần phải nói nữa! 

Quý vị cứ nghĩ đơn giản như thế này: Chúng ta hãy nghĩ đến hai điều; 

a) Thứ nhất, thọ mạng của đức Phật trường cửu. Chúng ta theo Phật nhất 

định  thành  Phật,  bởi  lẽ,  thời  gian  cần  thiết  để  thành  Phật  không  quá  ba  A-

tăng-kỳ kiếp, mà thọ mạng của Phật là A-tăng-kỳ lần A-tăng-kỳ, ba A-tăng-

kỳ  dễ  dàng  quá!  Giống  như  con  người  sống  được  một  trăm  tuổi,  nay  học 

công khóa  này phải  mất  bao  nhiêu thời  gian?  Ba  ngày thôi. Thọ  mạng  một 

trăm năm thì ba ngày thấm vào đâu! Đây là một tin vui! 

b) Thứ  hai,  đức  Phật  trụ  thế  lâu  dài,  thời  gian  giáo  hóa  chúng  sanh  dài 

lâu,  vì  thế  “hữu  cửu  độ  bất  tức  chi  công” (có  công  năng  hóa  độ  lâu  dài 

chẳng ngưng dứt), hy hữu khó gặp! Chúng ta phải tiếc quý nhân duyên này! 

Đọc khắp Đại Tạng Kinh, trong hết thảy các cõi Phật khác chẳng có sự kiện 

này. Bởi thế, mười phương chư Phật thấy Thích Ca Mâu Ni Phật giới thiệu 

cho đại chúng pháp môn này đều liền đến chứng minh. 

Ở Trung Quốc, từ cổ đến nay, tổ sư đại đức thuộc bất luận tông phái nào, 

không  vị  nào  chẳng  khuyên  người  ta  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  quý  vị 

mới hiểu pháp môn này chẳng thể nghĩ bàn! Chẳng riêng gì Giáo Hạ! Quý vị 

thấy  tông  Hoa  Nghiêm  thuộc  Giáo  Hạ  đó,  chẳng  phải  họ  đã  nói  “mười  đại 

 nguyện  vương  dẫn  về  Cực  Lạc”  đó  ư?  Trí  Giả  đại  sư  của  tông  Thiên  Thai 

vãng sanh thuộc Ngũ Phẩm Vị. Lão nhân gia làm đầu tàu nên các tổ sư tông 

Thiên Thai, lịch đại tổ sư lâm chung đều niệm Phật vãng sanh Tịnh Độ. Cận 

đại, pháp sư Đàm Hư, pháp sư Đế Nhàn là những vị thuộc [tông Thiên Thai] 

thời cận đại đều niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. Lão hòa thượng Hư Vân bên 

Thiền  tông,  những  lời  giảng  cuối  cùng  năm  Ngài  một  trăm  mười  bảy  tuổi, 

được  ghi trong cuốn Phương  Tiện  Khai  Thị  Lục, quý  vị  hãy đọc cuốn sách 

ấy. Năm một trăm mười bảy tuổi, đại sư giảng khai thị ở rất nhiều nơi, tám 

mươi phần trăm làkhuyên người thật thà niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, tỷ lệ 

[khai  thị]  nói  đến  tham  Thiền  rất  ít.  Đối  với  Mật  Tông  thì  ngay  nơi  vách 

studio phát hình của chúng  ta có thờ  một  bức tượng  A Di Đà Phật của Tây 

Tạng.  Mật  Tông  cũng  tu  pháp  môn  này,  cũng  cầu  sanh  Tịnh  Độ.  Đúng  là 

như  lão  pháp  sư  Ấn  Quang  đã  nói:  “Thiên  kinh  vạn  luận, xứ  xứ  chỉ 

 quy” (Ngàn  kinh  muôn  luận,  chốn  chốn  chỉ  về).  Chúng  ta  phải  giác  ngộ: 

Pháp môn nào khác có sự thù thắng như vậy hay chăng? Hết thảy chư Phật, 

Bồ  Tát  đều  tới  khuyến  thỉnh,  chưa  từng  thấy!  Mấy  vị  Phật  khuyên  thì  có, 

chứ  cả  mười  phương  ba  đời  chư  Phật  cùng  đến  khuyên  dạy  thì  chưa  từng 

nghe  thấy  [trong  các  kinh  khác].  Quý  vị  phải  thực  sự  hiểu  rõ,  phải  thực  sự 

minh bạch thì quý  vị  mới  quý  tiếc phi thường  nhân  duyên  hết sức khó  gặp 

này! 

Pháp  sư  Ấn  Quang  dạy  chúng  ta  một  phương  pháp  tu  hành  đúng  là 

chẳng  thể  nghĩ  bàn!  Tức  là  đạo  tràng  nhỏ,  đồng  tu  không  quá  hai  mươi 

người,  công  khóa  mỗi  ngày  giống  như  đả  Phật  thất,  Phật  thất  suốt  năm. 

Phương  pháp  này  của  lão  nhân  gia  chính  là  phương  pháp  của  Giác  Minh 

Diệu Hạnh Bồ Tát. Coi trong Tây Phương Xác Chỉ, chúng ta thấy số người 

học với Giác Minh Diệu Hạnh Bồ Tát còn ít hơn nữa, chỉ có mười hai người 

thôi, ai nấy đều thành tựu. Viễn công đại sư ở Lô Sơn, Trung Quốc, là vị tổ 

sư đời thứ nhất của Tịnh tông chúng ta, dựng Niệm Phật Đường tại Lô Sơn, 

tỉnh Giang Tây, chí đồng đạo hợp một trăm hai mươi ba người cùng tu  một 

chỗ, đó là đại sự  nhân duyên. Nay vì sao Ấn Quang pháp sư chẳng khuyên 

chúng  ta cùng tu  một trăm  hai  mươi ba  người? Vì sao biến thành  hai  mươi 

người  mà  thôi?  Thời  đại  không  giống  nhau.  Trong  thời  cổ  thì  được,  không 

có vấn đề gì. Nay vì sao lại dạy chúng ta cùng tu ít thế? 

Thời đại  hiện tại  là thời  đại theo  hướng công  nghiệp, thời đại khoa  học 

kỹ thuật, đại chúng trong xã hội tin vào khoa học, chẳng tin tôn giáo, cho tôn 

giáo là mê tín. Nói cách khác, người cúng dường ít ỏi, nếu đông người phải 

tiêu xài nhiều, tình thế bắt buộc phải lo toan. Phải bận tâm vì hoàn cảnh sinh 

hoạt  vật  chất,  tâm  chúng  ta  không  còn  thanh  tịnh  nữa,  khiến  cho  sự  việc 

vãng  sanh  bị  lỡ  làng,  rất  đáng  tiếc! Đạo  tràng  ít  người  thì  vẫn  còn  một  số 

người tin tưởng phát tâm cúng dường, Ấn Quang đại sư chú ý đến điều này. 

Vì  vậy,  người  ít,  tiêu  xài  ít,  đạo  tràng  dễ  duy  trì,  tâm  định,  lẽ  đâu  chẳng 

thành tựu? Ấn Tổ (tổ Ấn Quang) đặc biệt dạy không được hóa duyên, không 

quyên mộ, không cầu tín đồ bố thí cúng dường, họ tự động đem đến thì mình 

được phép tiếp nhận, chúng ta không đi xin. Người đến không cầu thì phẩm 

cách tự nhiên cao hơn, sống tiết kiệm một chút, chịu khổ một chút là được! 

Các  đồng  tu  cùng  tu  Tịnh  Độ  trong  thời  đại  này  ở  mọi  nơi  hãy  nghĩ  xem: 

Nếu  chúng  ta  chú  tâm  suy  nghĩ  lời  dạy  của  tổ  Ấn  Quang,  quan  sát  tình 

huống xã hội hiện 

thời, mới thấy lão nhân gia dạy thật tuyệt vời làm sao! 

Nơi  đây,  chúng  tôi  thường  bảo  các  vị  đồng  tu:  “Chúng  ta  tin  vào  nhân 

quả, nói theo nhân quả thì chúng ta phải tu phước. Chẳng tu phước làm sao 

có phước báo cho được? Phải biết tiết kiệm, bố thí, cúng dường chính là tu 

phước.  Dụng  công  tu  hành  trong  đạo  tràng  nhỏ  của  mình,  thường  chẳng  ra 

khỏi cửa, không ra khỏi cửa có tu phước được không? Được chứ! Mỗi ngày 

chúng ta tu hành, niệm Phật, nghiên cứu kinh giáo, lễ Phật bằng cái tâm kiền 

thành,  đem  những  công  đức  ấy  hồi  hướng  cho  hết  thảy  chúng  sanh,  hồi 

hướng cho xã hội đại chúng, đấy đều là tu phước. Nơi nào trong xã hội này 

mà chúng ta có thể phục vụ đại chúng được, chúng ta có năng lực làm được 

mà chẳng trở ngại đạo tâm của chính  mình thì ta có thể vì xã hội đại chúng 

phục vụ, những chuyện như vậy đều thuộc về phước huệ song tu. Nhất là khi 

tiếp xúc đại chúng, đó là cơ hội giáo dục. 

Hiện thời, đạo tràng chúng ta mỗi tuần, vào thứ Bảy có bữa cơm tối đầm 

ấm,  thứ  Sáu  là  giảng  tòa  đa  nguyên  văn  hóa,  rất  nhiều  bằng  hữu  tại  địa 

phương đến tham gia, đó là chúng ta bố thí. Giảng tòa đa nguyên văn hóa là 

Pháp Bố Thí, trong Pháp Bố Thí có Tài và Vô Úy. Bữa cơm tối đầm ấm là 

Tài Bố Thí, trong Tài Bố Thí có Pháp và cũng có Vô Úy Thí. Hơn nữa, ở địa 

phương  này, phàm  những sự  việc  hòng thực sự đoàn kết tôn  giáo, đoàn kết 

các sắc tộc, an định xã hội, cầu nguyện thế giới hòa bình, đối với những việc 

như  vậy,  chúng  ta  đều  dành  một  chút  thời  gian  đến  tham  dự.  Quý  vị  nghĩ 

xem: Những việc đó bao gồm cả ba thứ bố thí Tài, Pháp và Vô Úy. Chúng ta 

thực sự làm được cho nên có quả báo, mới có một chút phước báo hiện tiền, 

đạo  tràng  của  chúng  ta  mới  có  thể  duy  trì  được.  Không  hóa  duyên,  không 

làm pháp hội, không làm kinh sám Phật sự mà có thể sanh tồn thì đạo lý là 

đây: Thấu triệt, liễu giải nhân quả. 

Chúng ta xem tiếp đoạn dưới [trong sách Yếu Giải]:  “Chúng sanh sanh 

 Cực Lạc, tức sanh thập phương, kiến Di Đà, tức kiến thập phương chư Phật, 

 năng tự độ, tức năng phổ lợi nhất thiết” (Chúng sanh sanh về Cực Lạc chính 

là sanh  về  mười phương, thấy Di Đà chính  là thấy  mười phương chư Phật, 

có thể tự độ chính là có thể lợi khắp hết thảy chúng sanh). Đoạn này hết sức 

quan  trọng.  Sanh  về  thế  giới  Cực  Lạc  là  sanh  về  hết  thảy  thế  giới  của  chư 

Phật.  Vì  sao?  Chúng  ta  chỉ  cần  đọc  kinh  Vô  Lượng  Thọ  là  thấy  ngay:  Hết 

thảy  chư  Phật  đều  tán  thán  A  Di  Đà  Phật,  đều  cung  kính  A  Di  Đà  Phật, 

khẳng  định  A  Di  Đà  Phật  là  “quang  trung  cực  tôn,  Phật  trung  chi 

 vương” (quang  minh  cao  quý  nhất,  vua  trong  các  Phật).  Người  ở  thế  giới 

Cực Lạc thời thời khắc khắc đến mười phương thế giới lễ Phật, nay chúng ta 

gọi  là  “đi  phỏng  vấn,  đi  thỉnh  giáo”.  Hết  thảy  chư  Phật  hoan  nghênh.  Đến 

Tây Phương Cực Lạc thế giới, thần thông tự tại, đến đi tùy ý. 

Những  gì  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  giới  thiệu  cho  chúng  ta  toàn  là  [sự 

tướng trong] Phàm Thánh Đồng Cư Độ, nếu là Thật Báo Trang Nghiêm độ 

thì chính là như kinh nói:  “Hoa nở thấy Phật ngộ Vô Sanh” , [khi đó] quý vị 

ở  trong  Thật  Báo  Trang  Nghiêm  Độ.  Trong  Thật  Báo  Trang  Nghiêm  Độ, 

thời gian và không gian chẳng còn nữa. Quá khứ Phật cũng hiện tiền, vị lai 

Phật  cũng  hiện  tiền  [bởi  vì] thời  gian  và  không  gian  chẳng  còn  nữa!  Đó  là 

Thật Báo Trang Nghiêm Độ, là cảnh giới chẳng thể nghĩ bàn! Bởi vậy, thấy 

Phật Di Đà là thấy  mười phương chư Phật, tự độ được mình là độ khắp hết 

thảy chúng sanh. Đoạn kinh văn tiếp theo là: 



 Xá Lợi Phất! A Di Đà Phật thành Phật dĩ lai, ư kim thập kiếp.  

舍利弗。阿彌陀佛。成佛以來。於今十劫。 

 (Này Xá Lợi Phất! A Di Đà thành Phật đến nay là mười kiếp).  

   

Kinh  dạy:  “Thành  Phật  đến  nay  đã  là  mười  kiếp”.  Hãy  nhớ  kỹ  trong 

phần trên tôi đã nói, thọ mạng của A Di Đà Phật là vô lượng thọ, Vô Lượng 

là A-tăng-kỳ lần A-tăng-kỳ kiếp số. Thật ra là vô lượng vô biên, nay hiện tại 

Ngài  mới  thành  Phật  mười  kiếp;  nói  cách  khác,  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế 

giới  mới  khai  trương  được  mấy  ngày!  “Hiện  tại thuyết  pháp,  thời  chánh  vị 

 ương” (Hiện đang còn thuyết pháp, tức là thời kỳ Chánh Pháp còn chưa hết), 

vừa  mới  mở  đầu  thôi!  “Phổ  khuyến  nhất  thiết  chúng  sanh,  tốc  cầu  vãng 

 sanh,  đồng  Phật  thọ  mạng,  nhất  sanh  thành  biện” (khuyên  khắp  hết  thảy 

chúng  sanh  hãy  mau  cầu  vãng  sanh  để  có  cùng  thọ  mạng  như  Phật,  hoàn 

thành đạo  nghiệp trong  một đời). Như  vậy, chúng ta đã biết chân tướng sự 

thật này, nay hãy nhất tâm nhất ý cầu sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới, 

trong tương lai trở thành bậc nguyên lão nơi Tây Phương Cực Lạc thế giới. 

Thế giới ấy  mới thành lập được mười kiếp, chúng ta đã đến đó; thế giới ấy 

tồn tại vô lượng kiếp, quý vị đến thế giới ấy lúc nó mới tồn tại mười kiếp thì 

phải thuộc vào tầng lớp nguyên lão nơi Tây Phương Cực Lạc thế giới. 

Ngàn vạn phần chớ coi thường, đừng nghĩ một đời này mình không vãng 

sanh  cũng  không  quan  hệ  gì,  ta  đã  kết  duyên  cùng  A  Di  Đà  Phật,  đời  mai 

sau,  khi  duyên  chín  muồi,  ta  sẽ  lại  sanh  về  Cực  Lạc.  Cái  đời  mai  sau  ấy 

chẳng thể  nói  nhất định  là bao nhiêu kiếp, pháp  môn  này chẳng thể thường 

được gặp gỡ đâu nhé! Thân người chẳng thể thường có, được làm thân người 

khó lắm! Bởi vậy, hiện thời chúng ta phải tự suy nghĩ cặn kẽ, mai sau ta có 

còn được làm thân người hay chăng? Hãy nghĩ đến điều đó trước tiên, đừng 

nghĩ chi khác! Nếu đời sau chẳng được làm thân người là xong, đến kiếp nào 

mới lại được làm người khó nói lắm! 

Muốn  được  làm  thân  người  thì  phải  tu  Ngũ  Giới,  tu  Thập  Thiện,  trung 

phẩm Thập Thiện Nghiệp đạo. Phải tu Ngũ Giới và trung phẩm Thập Thiện 

Nghiệp  đạo  mới  được  làm  thân  người.  Chúng  ta  phải  suy  nghĩ:  Tính  điểm 

Ngũ  Giới  và  Thập  Thiện  nếu  chẳng  đủ  điểm  đậu,  sẽ  chẳng  được  làm  thân 

người! Lúc không đạt được thân người là phải đọa tam đồ. Thời gian trong 

tam đồ dài  lâu,  [thời  gian chịu khổ trong] A Tỳ địa  ngục  là  vô  lượng kiếp, 

không  xong rồi!  Hết sức đáng sợ!  Gặp được pháp  môn  này  lần  nữa, có thể 

nói thật là càng diệu vợi hơn nữa, đúng là thành ra vô lượng kiếp sau quý vị 

mới  có  thể  vãng  sanh.  Nay  vãng  sanh  mới  là  mười  kiếp,  không  gì  tốt  hơn, 

vẫn  phải  khéo  tranh  thủ  ngay  trong  hiện  tại,  buông  xuống  vạn  duyên,  nhất 

tâm niệm Phật! Nay đã hết giờ rồi! 



---o0o--- 

 Tập 20 



Chư vị đồng học! 

Chúng ta xem tiếp đoạn cuối cùng của phần Chánh Báo Trang Nghiêm, 

đoạn kinh văn ấy như sau: 



 Xá Lợi Phất! A Di Đà Phật, thành Phật dĩ lai, ư kim thập kiếp.  

舍利弗。阿彌陀佛。成佛以來。於今十劫。 

 (Xá Lợi Phất! A Di Đà Phật thành Phật đến nay là mười kiếp).  



Hôm qua tôi đã trình bày cùng quý vị: Trong thế giới Cực Lạc, thọ mạng 

vô  lượng  kiếp.  Đức  Thế  Tôn  giải  thích  danh  hiệu  A  Di  Đà  Phật  bằng  cách 

quy nạp giản lược: Một là vô lượng quang, hai là vô lượng thọ. Quang chẳng 

những biểu  thị  trí  huệ,  mà còn biểu thị không  gian.  Thọ  mạng còn biểu thị 

thời  gian.  Nói  theo  cảnh  giới  của  bọn  phàm  phu  chúng  ta  là  “thời  gian  và 

không gian vô lượng”, đó là phương tiện thuyết pháp thiện xảo của đức Thế 

Tôn. Chúng ta biết đức Thế Tôn thuyết pháp dựa trên Nhị Đế, ở đây là  nói 

theo Tục Đế, chúng ta vừa nghe là hiểu, liền sanh khởi tâm ngưỡng mộ. 

Đem mười kiếp so với vô lượng kiếp thì thời gian rất ngắn. Trong rất 

nhiều  kinh  điển  Đại  Thừa,  đức  Thế  Tôn  dạy  chúng  ta:  Phàm  phu  tu  hành 

chứng  đắc Vô Thượng  Bồ Đề phải cần đến thời  gian  vô  lượng kiếp, chẳng 

dễ dàng gì! Chứng đắc bậc Sơ Trụ trong Viên Giáo liền thành Pháp Thân Bồ 

Tát; Pháp  Thân  Bồ Tát tu cho đến khi  viên  mãn  rốt ráo phải  mất ba đại A-

tăng-kỳ  kiếp,  đúng  là  chẳng  dễ  dàng.  Thế  nhưng  lời  Phật  nói  ấy  chẳng  thể 

nói  là  giả,  mà  cũng  chẳng  thể  cho  là  thật,  tức  là  sao?  Chúng  ta  phải  biết 

nghe.  Nếu  không  thể  buông  tập  khí  phiền  não  xuống  thì  đúng  là  vô  lượng 

kiếp, còn nếu thực sự có thể buông tập khí phiền não xuống được thì phàm 

phu thành Phật chỉ trong một niệm. 

Vô  lượng  kiếp  có  thể  rút  thành  một  niệm,  một  niệm  có  thể  mở  rộng  ra 

thành  vô  lượng  kiếp.  Mở  bằng  cách  nào?  Rút  bằng  cách  nào?  Ở  đây  tợ  hồ 

chúng ta hiểu  một chút diện  mạo [của vấn đề]: Mở rộng hay rút ngắn là do 

chính  bản  thân  mình,  chứ  không  phải  ai  khác,  cũng  chẳng  tại  ngoại  cảnh. 

Nói như chém đinh chặt sắt: “Hễ buông xuống được thì vô lượng kiếp biến 

thành  một  niệm;  nếu  trong  bụng  vẫn  còn  chút  gì  vướng  mắc  không  buông 

xuống  được  thì  một  niệm  biến  thành  vô  lượng  kiếp!”  Đó  là  chân  tướng  sự 

thật!  Đấy  chính  là  cái  được  các  kinh  Đại  Thừa  gọi  là  “nhất  thời  đốn 

 hiện”,  quý vị hãy suy nghĩ ý nghĩa này. Nhất thời đốn hiện là một niệm ngay 

lập  tức  hiện  thành  vô  lượng  kiếp,  một  niệm  hiện  ngay  thành  pháp  giới,  hư 

không giới, hết thảy cõi nước, chúng sanh. Một niệm  mê bèn đốn hiện, một 

niệm giác bèn hồi đầu, vô lượng kiếp biến thành một niệm. 

Vĩnh  Gia  đại  sư  nói  rất  khéo:  “Giác  hậu  không  không  vô  đại 

 thiên”  (giác  rồi  ba  cõi  rỗng  toang  hoang).  Giác  rồi  thì  đại  thiên  thế  giới 

không  còn  nữa,  mất  tiêu  hết,  Hữu  trở  về  Vô;  một  niệm  mê,  Vô  biến  thành 

Hữu,  mở  ra  Hữu.  Toàn  là  trong  một  niệm  giác  hay  mê!  Nếu  chúng  ta  hỏi: 

Chư Bồ Tát (ở đây là đại Bồ Tát), chư Phật ứng hóa trong chín pháp giới, họ 

là giác hay vẫn mê? Nếu họ giác sao chẳng thể hiện cảnh giới ấy:  “Giác hậu 

 không không vô đại thiên?”  Nếu họ hiện cảnh giới ấy, họ khác gì phàm phu 

chúng ta đâu, mê mà! Như vậy, rốt cuộc các Ngài giác hay vẫn còn mê? Nêu 

câu  hỏi  như vậy rất  hay!  Trong cảnh  giới  của chư Phật,  Bồ  Tát giác  và  mê 

không hai. Nếu quý vị nói các Ngài mê thì đó là các Ngài thị hiện trong pháp 

giới  chúng  sanh,  nhưng  chưa  hề  khởi  tâm  động  niệm,  chưa  hề  có  vọng 

tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước,  nên  các  Ngài  là  giác.  Dẫu  giác,  nhưng  nếu 

chúng sanh có Cảm, các Ngài bèn hiện tướng. Các Ngài vừa biểu diễn, vừa 

có thể  vì  hết thảy chúng sanh thuyết pháp,  làm  ra  vẻ  như các Ngài ở trong 

mê, chẳng khác gì phàm phu chúng ta! 

Các Ngài  là mê - giác  bất nhị, còn  phàm phu  chúng ta bị  thiệt thòi 

chỗ nào? Giác là không mê, mê là không giác; giác và mê đối lập. Phật, Bồ 

Tát  không  đối  lập,  giác  và  mê  thống  nhất.  Giác  chính  là  mê,  mê  chính  là 

giác. Quý vị thấy trong kinh chẳng thường nói  “phiền não tức Bồ Đề, Bồ Đề 

 tức  phiền  não,  sanh  tử  tức  Niết  Bàn,  Niết  Bàn  tức  sanh  tử”  đó  sao?  Mọi 

người  thường  niệm  Tâm  Kinh,  nhưng  nói  trắng  ra,  ai  nấy  đều  vô  tâm  lơ 

đãng; Tâm Kinh giảng rất rõ:  “Sắc tức thị Không, Không tức thị Sắc. Sắc bất 

 dị Không, Không bất dị Sắc”.  Nếu  gộp giác và  mê lại thì  giác chính  là  mê, 

mê chính là giác, giác chẳng khác mê, mê không khác giác. 

Đấy  là  Chánh  Giác  thuộc  quả  địa  Như  Lai,  đấy  mới  là  chân  tướng  của 

nhân  sinh  và  vũ  trụ,  nó  có  Thể,  có  Dụng;  chứ  không  phải  là  có  Thể  mà 

chẳng có Dụng. Ứng hóa trong mười pháp giới là từ Thể khởi Dụng; dù khởi 

Dụng, Dụng cũng chẳng mê. Vì thế, có thể độ chúng sanh. Chúng ta đọc đến 

đoạn kinh văn này phải giác ngộ, phải nên phát tâm. Giác ngộ như thế nào? 

Giác ngộ là thực sự phát tâm muốn cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, 

đó là thực sự giác. Cuối cùng có mấy câu, trước hết chúng tôi đọc kinh văn 

một lượt. Đây là kinh văn: 



 Hựu  Xá  Lợi  Phất!  Bỉ  Phật  hữu  vô  lượng  vô  biên  Thanh  Văn  đệ  tử, 

 giai  A  La  Hán,  phi  thị  toán  số  chi  sở  năng  tri.  Chư  Bồ  Tát  chúng  diệc 

 phục như thị. Xá Lợi Phật! Bỉ Phật quốc độ thành tựu như thị công đức 

 trang nghiêm.  

又舍利弗。彼佛有無量無邊聲聞弟子。皆阿羅漢。非是算數之所能

知。諸菩薩眾。亦復如是。舍利弗。彼佛國土。成就如是功德莊嚴。 

 (Lại  này  Xá  Lợi  Phất!  Đức  Phật  ấy  có  vô  lượng  vô  biên  đệ  tử  Thanh 

 Văn, đều là A La Hán, chẳng thể tính toán để biết được nổi. Các vị Bồ Tát 

 cũng giống như thế. Này Xá Lợi Phất! Cõi nước Phật ấy thành tựu công đức 

 trang nghiêm như thế).  



Đoạn này nói về sự thành tựu của A Di Đà Phật trong việc dạy dỗ, thầy 

dạy  học trò, trò có thành tựu hay không? Học trò có thành tựu  là quý vị đã 

dạy thành công. Nếu quý vị dạy hay đến đâu, thời gian dạy dài đến đâu mà 

học trò không có thành tựu thì việc dạy học của quý vị đã thất bại rồi. Dựa 

vào đó để luận thành bại. Bởi vậy, cũng dùng tiêu chuẩn đó để luận định một 

đạo tràng  là thù thắng  hay kém cỏi. Đạo tràng  này của quý  vị thù thắng thì 

thù thắng ở chỗ nào? Trong đạo tràng ấy, thực sự có người niệm Phật vãng 

sanh,  có  người  khai  ngộ,  có  người  chứng  quả  thì  đạo  tràng  ấy  thù  thắng! 

Chứ  chẳng  quý  ở  chỗ  đạo  tràng  có  đông  người.  Đạo  tràng  của  Giác  Minh 

Diệu Hạnh Bồ Tát chỉ có mười hai người mà thù thắng bậc nhất. Vì sao thù 

thắng bậc nhất? Vì cả  mười hai người ấy đều vãng sanh. Đạo tràng ấy suốt 

đời niệm Phật, không  một ai chẳng thể vãng sanh, chỉ kết pháp duyên cùng 

A Di Đà Phật thì không thể coi là thành tựu được! 

Những giảng sư nêu gương giảng kinh, hoằng pháp, trong số ấy có mấy 

ai khai ngộ? Có người khai ngộ là vị giảng sư ấy có thành tựu. Nếu không ai 

khai ngộ thì chẳng có thành tựu chi hết! Chúng ta phải biết tiêu chuẩn là gì: 

Trong  Niệm  Phật  Đường  có  bao  nhiêu  người  đắc  Nhất  Tâm?  Bao  nhiêu 

người công phu thành phiến? Công phu thành phiến là thành tựu! Nếu chúng 

ta hỏi  Tham  Thiền  vì sao chẳng thể  minh  tâm kiến tánh? Niệm  Phật  vì sao 

công  phu  chẳng  thể  thành  phiến?  Học  Giáo  vì  sao  chẳng  thể  đại  khai  viên 

giải? Cái gốc bệnh là ba chữ này:  “Không buông xuống!”  

Bởi vậy, chúng ta phải thường tự phản tỉnh: Mình đã buông xuống được 

những gì? Tự tư, tự lợi, danh văn, lợi dưỡng, ngũ dục, lục trần, tham - sân - 

si  -  mạn,  không  buông  xuống được  chi  hết!  Tôi  thường  khuyên  dạy  các  vị 

đồng tu: “Mười sáu chữ ấy không buông xuống được thì làm sao thành tựu 

cho được!” Đó là gốc bệnh, là chướng ngại căn bản của chúng ta. Nếu chúng 

ta có năng lực hiểu thấu suốt, thường xuyên nhận biết thì dù chẳng dễ buông 

xuống, nhưng nhất định phải buông xuống. Tôi cũng thường nói: “Việc này 

phải  mỗi  năm  một  nhẹ  hơn,  mỗi  tháng  một  mỏng  nhẹ  dần”,  rất  quan  trọng 

đấy nhé! “Mỏng nhẹ dần” chính là buông xuống dần dần. Buông xuống ngay 

lập tức là chuyện không thể nào làm được, quý vị không phải là căn tánh ấy 

cho nên học những điều ấy chưa được! Dần dần buông xuống, sao cho nhạt 

bớt  một  chút,  đừng  khắt  khe  quá  mức,  chớ  nên  phân  biệt  quá  mức,  đừng 

chấp trước quá mức. Thường học hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức, 

như vậy là tốt, đừng chấp chặt thành kiến của chính mình, chấp trước là điều 

tệ hại nhất! 

Quý  vị  thấy  tiên  sinh  Giang  Bổn  Thắng  làm  thí  nghiệm  kết  tinh  nước, 

chúng ta đã xem hình chụp các kết tinh đó, nhận thấy điều gì? Tùy theo thái 

độ của con người: Một đằng là theo cách ra lệnh, một đằng là dùng phương 

cách thỉnh cầu thì nước kết tinh khác nhau. Hãy nêu một thí nghiệm của ông 

ta:  “Mày  làm  đi!”  đó  là  câu  mệnh  lệnh.  Câu  khác  là:  “Này!  Chúng  ta  hãy 

cùng  nhau  làm!”  Cùng  là  một  việc,  nhưng  tâm  tư thái  độ  khác  nhau,  nước 

kết  tinh  hoàn  toàn  khác  nhau.  Nói  “chúng  ta  cùng  nhau  làm”  thì  nước  kết 

tinh đẹp hơn rất nhiều. Nếu quý vị hạ mệnh lệnh: “Mày làm đi!” nước sẽ kết 

tinh không dễ coi cho lắm. Đó là phản ứng tự nhiên. Bởi thế, những đại nhân 

vật đối với thuộc hạ chẳng dùng  mệnh lệnh, ngôn từ uyển chuyển, nhu hòa, 

giáo  huấn  thuộc  hạ,  khiến  cho  họ  cả  đời  cảm  kích  quý  vị  thì  quý  vị  thành 

công.  Nếu  quý  vị  dùng  mệnh  lệnh,  đương  nhiên  họ  chẳng  thể  không  phục 

tùng, vẫn làm, nhưng tâm họ không hề cảm kích, hiệu quả khác hẳn. 

Lúc chúng tôi còn trẻ, khoảng đâu hai mươi hai tuổi, có một ngày đang ở 

sở, công việc ít, làm xong việc rồi, ngồi xem sách. Lúc đó tôi ngồi hay ngả 

người ra sau, hai chân trước cái ghế giở hổng khỏi  mặt đất, tợ hồ chúng tôi 

đang  nằm  ngửa  ra,  rất  thong  dong.  Ông  xếp  tôi  (tôi  không  biết  đến  từ  lúc 

nào),  từ  sau  đi  tới,  vỗ  vào  tai  tôi.  Tôi  thấy  ông  ta  vội  đứng  lên,  ông  ta  bảo 

tôi: “Không được ngồi như vậy, ngồi vậy dễ bị té chỏng gọng lắm!” Ông ta 

luôn luôn nghĩ giùm tôi; bởi thế, tôi bỏ được cái tật đó, suốt đời không dám 

phạm nữa, rất cảm kích ông ta. Nếu trái lại, ông ta xạc cho tôi  một trận, tôi 

vẫn phải phục tùng,  nhưng sẽ như thế  nào? Ông ta đi rồi, tôi  lại chứng  nào 

tật nấy, bất phục  mà! Vì thế, người làm được sự nghiệp lớn khác với người 

tầm  thường.  Quý  vị  thấy  những  cán  bộ  trung  cấp  thường  thích  ra  lệnh  cho 

thuộc cấp, sự nghiệp bọn họ hữu hạn; từ chỗ này quý vị thấy được ngay. 

Trong  sách  Liễu  Phàm  Tứ  Huấn,  tiên  sinh  Viên  Liễu  Phàm  kể:  Ông  ta 

quan sát  những  học trò đi thi,  những sĩ tử  nào đi thi  ngôn  hạnh đoan trang, 

khiêm hư, hòa hoãn, tôn kính hết thảy mọi người, ông ta đoan quyết những 

trò  ấy  nhất  định  thi  đậu.  Phỏng  theo  sách  Liễu  Phàm  Tứ  Huấn,  chúng  tôi 

quan  sát  mấy  người,  đúng  là  không  trật  một  ai.  Nhìn  người  ở  chỗ  nào? 

Khiêm kính, tức là khiêm hư, cung kính. Mình ở địa vị cao đối đãi với nhân 

viên  cấp  nhỏ  nhất  toàn  bằng  thái  độ  khiêm  hòa  như  thế,  mọi  người  vui  vẻ 

thực  sự  phục  tùng  mình,  chịu  dốc  hết  sức,  chịu  tận  tụy  vì  mình,  tôn  kính 

mình, ưa thích mình. Lúc dùng lời lẽ ra lệnh, tâm họ chẳng phục, lúc đó họ 

bị quý vị cai quản, quý vị là cấp trên, họ không làm gì được. Tương lai, lúc 

quý vị mất chức, không ai đoái hoài nữa. Cái trò ra oai của quý vị đã sai rồi, 

đã thất bại rồi! 

Vì  thế,  chúng  ta  thấy  thái  độ  khiêm  kính  của  Phật,  Bồ  Tát,  của  Khổng 

Tử, Mạnh Tử như trong Luận Ngữ nói, chúng ta phải biết học theo, bởi các 

Ngài  dạy  dỗ  thành  công.  Vì  sao?  Học  trò khâm  phục,  học  trò  thực  sự  kính 

yêu thầy. Kính yêu thầy nên chẳng dám trái nghịch giáo huấn của thầy. Trái 

nghịch  lời  thầy  dạy,  lương  tâm  chẳng  yên,  cảm  thấy  mình  có  lỗi  với  thầy. 

Quý vị thấy sức ước thúc ấy rất lớn. Thầy không còn ở đời nữa, vẫn cứ như 

cũ,  chẳng  dám  trái  nghịch  lời  thầy  dạy,  vì  nguyên  nhân  nào?  Chân  thành 

kính trọng thầy, yêu mến thầy sâu sắc, chứ chẳng có gì khác ngoài lòng kính 

yêu  cả!  Đó  là  điều  chúng  ta  phải  nên  học  theo.  Vì  vậy,  khi  đọc  đoạn  kinh 

văn  này,  chúng  ta  hiểu  A  Di  Đà  Phật  dạy  dỗ  rất  thành  công,  đệ  tử  Thanh 

Văn, đệ tử Bồ Tát số đến vô lượng vô biên. 



---o0o--- 

6.3.2. Riêng khuyên chúng sanh phải phát nguyện cầu sanh Tịnh Độ 



Chúng ta xem tiếp ý lớn thứ hai:  “Đặc khuyến chúng sanh ưng cầu vãng 

 sanh dĩ phát nguyện”  (Riêng khuyên chúng sanh phải phát nguyện cầu sanh 

Tịnh Độ). Trước hết, chúng ta đọc kinh văn: 



 Hựu  Xá  Lợi  Phất!  Cực  Lạc  quốc  độ  chúng  sanh  sanh  giả,  giai  thị A 

 Bệ Bạt Trí. Kỳ trung đa hữu Nhất Sanh Bổ Xứ, kỳ số thậm đa, phi thị toán 

 số sở năng tri chi, đản khả dĩ vô lượng vô biên A-tăng-kỳ thuyết.  

又舍利弗。極樂國土。眾生生者。皆是阿鞞跋致。其中多有一生補

處。其數甚多。非是算數所能知之。但可以無量無邊阿僧祇說。 

 (Lại này Xá Lợi Phất! Chúng sanh sanh vào cõi nước Cực Lạc đều là A 

 Bệ Bạt Trí, trong số ấy nhiều vị là Nhất Sanh Bổ Xứ, số ấy rất nhiều, chẳng 

 thể tính toán hòng biết được nổi, chỉ có thể nói là vô lượng vô biên A-tăng-

 kỳ).  



Chúng ta xem đoạn này trước. Đây là chỗ thù thắng khôn sánh của Tây 

Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  các  thế  giới  khác  không  hề  có.  “Đốn  siêu  viên 

 chứng” :  Ở  đây,  chúng  tôi  phải  phân  ra  mấy  đoạn  để  nói.  Đoạn  thứ  nhất 

là  “tịnh đức khuyến nguyện”.  Chúng ta có thể nói như thế này: Thế giới Cực 

Lạc  giống  như  một  trường  đại  học  Phật  giáo  do  mười  phương  ba  đời  hết 

thảy chư Phật Như Lai thiết lập, A Di Đà Phật là hiệu trưởng. Chúng sanh ở 

thế  giới  Cực  Lạc  là  từ  đâu  đến?  Từ  mười  phương  thế  giới  niệm  Phật  cầu 

sanh  Tịnh Độ. Chẳng phải đến từ  một quốc độ  nào, chẳng phải đến từ  một 

khu  vực  lớn  nào  mà  đến  từ  vô  lượng  vô  biên  các  cõi  Phật  trong  mười 

phương. Đến như thế nào? Giống như Thích Ca Mâu Ni Phật, chư Phật Như 

Lai  giới  thiệu  cõi  Cực  Lạc  với  mọi  người,  khuyên  mọi  người  đến  cầu  học 

nơi Tây Phương Cực Lạc thế giới; bởi vậy, người đến đó rất đông. 

Đương nhiên cũng có người dù nghe, giống như trong thế giới chúng ta 

vậy, tuy  nghe  Thích Ca Mâu  Ni Phật  giới  thiệu [cõi Cực  Lạc  và pháp  môn 

Tịnh Độ] nhưng chẳng hứng thú lắm, có một phần thân tình ái luyến Thích 

Ca  Mâu  Ni  Phật,  chẳng  đành  lòng  tách  lìa  Bổn  Sư.  Dẫu  Bổn  Sư  khuyên 

chúng  ta  đến  đó  cầu  học,  chúng  ta  vẫn  chẳng  cam  lòng  đi:  “Thầy  mình  rất 

tốt, tôi muốn ở gần thầy, chẳng muốn đi qua nơi khác”, rất nhiều người như 

vậy.  Chúng  ta  thấy  trong  nhà  Phật  rất  nhiều  người  học  theo  các  tông  phái 

khác, khóa tối đều niệm kinh A Di Đà, nhưng họ chẳng niệm A Di Đà Phật, 

cũng chẳng cầu sanh thế giới Cực Lạc. Họ niệm Nam-mô Bổn Sư Thích Ca 

Mâu Ni Phật, mỗi ngày lễ Phật cũng lễ Nam-mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni 

Phật, họ chẳng lễ A Di Đà Phật, cũng chẳng niệm A Di Đà Phật, chẳng nghĩ 

cầu  sanh  về  thế  giới  Cực  Lạc,  rất  nhiều!  Tôi  gặp  không  ít  người  như  thế. 

Đấy là một thứ tình chấp. 

Nay chúng ta không niệm Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật, lại niệm  A Di 

Đà Phật, chúng ta có trái nghịch Bổn Sư hay chăng? Không hề có! Thích Ca 

Mâu Ni Phật dạy chúng ta niệm A Di Đà Phật, chúng ta bèn niệm A Di Đà 

Phật, vâng lời mà! Thích Ca Mâu Ni Phật dạy chúng ta qua thế giới Cực Lạc 

học với A Di Đà Phật, giống như bậc trưởng thượng trong nhà (cha mẹ của 

quý vị) bảo quý vị: “Có một vị thầy tốt, con hãy nên tới bái sư, nên qua đó 

học  tập”. Quý  vị  không  rời được cha  mẹ,  không  muốn rời khỏi cha  mẹ, dù 

cha mẹ không thể ép buộc quý vị, nhưng lắc đầu: “Đứa con này không nghe 

lời!”  Biết  nghe  lời  bèn  đi,  đến  đó  để  sớm  có  ngày  thành  Phật.  Nếu  quý  vị 

không đi, thời gian tu hành Vô Thượng Bồ Đề rất ư là dài! Bởi vậy,  “chúng 

 sanh  sanh  giả” (chúng  sanh  sanh  về  đó)  trong  đoạn  này  đều  là  các  chúng 

sanh  biết  nghe  lời,  nghe  theo  lời  Bổn  Sư  của  chính  mình  răn  dạy.  Bổn  Sư 

của họ giới thiệu Tây Phương Cực Lạc thế giới giống như Thích Ca Mâu Ni 

Phật,  chắc  chắn  các  Ngài  giảng  kinh  A  Di  Đà,  giảng  kinh  Vô  Lượng  Thọ, 

giảng  Quán  Vô  Lượng  Thọ  Kinh,  giới  thiệu  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới 

với mọi người. Vì thế, những ai biết nghe lời đều phát tâm vãng sanh, người 

trong thế giới Cực Lạc đông đảo, không có cách gì tính đếm được. 

Sanh  về Tây Phương Cực  Lạc  thế  giới thật  là phi phàm,  “giai thị A Bệ 

 Bạt Trí” (đều là A Bệ Bạt Trí).    A Bệ Bạt Trí (Avaivartika) là gì? A dịch là 

Vô. Trong chữ A Di Đà Phật, A là Vô, Di Đà là Lượng. Ở đây, A là vô, Bệ 

Bạt  Trí  là  thoái  chuyển.  Người  Trung  Quốc  không  quen  nói  “vô  thoái 

 chuyển”  mà  nói  là  “Bất  Thoái  chuyển”.  Vì  thế,  A  Bệ  Bạt  Trí  là  Bất  Thoái 

chuyển.  Vì  thế,  sự  học  tập  trong  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  gọi  là  đốn 

siêu,  là  viên  chứng.  Điều  thứ  nhất  là  “sanh  giai  Bất  Thoái” :  Sanh  về  Tây 

Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  quyết  định  chẳng  bị  thoái  chuyển.  Thế  giới  này 

của chúng ta rất tệ hại, rất khó thể thành tựu học thuật thế gian hay xuất thế 

gian.  Vì  nguyên  nhân  nào?  Tiến  thì  ít,  lui  rất  nhiều.  Điều  này  mỗi  cá  nhân 

đều hiểu rất rõ, đúng là sự thật. Thế giới Tây Phương quý nhất là A Bệ Bạt 

Trí.  A  Bệ  Bạt  Trí  là  một  danh  từ  chuyên  môn,  chẳng  phải  là  Bất  Thoái 

Chuyển tầm thường đâu nhé, mà là một hạng Bồ Tát ở  một  mức độ rất cao 

sâu, kinh điển Đại Thừa thường nói là từ bậc Thất Địa trở lên. 

Sanh  sang  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  quý  vị  phải  chú  ý  đến  hai 

chữ  “giai  thị” (đều  là),  hai  chữ  này  rất  quan  trọng.  “Đều  là”  nghĩa  là  gì? 

Sanh sang Tây  Phương Cực  Lạc thế  giới,  từ  người  Hạ  Hạ  Phẩm  vãng sanh 

trong  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  độ  cho  đến  Thượng  Thượng  Phẩm  vãng  sanh 

trong Thật Báo Trang Nghiêm Độ đều là A Duy Việt Trí (A Bệ Bạt Trí), bởi 

vậy  pháp  này  gọi  là  “pháp  khó  tin”.  Nói  với  mọi  người  tu  học  Đại,  Tiểu 

Thừa chuyện này, họ đều lắc đầu không tin. Vì sao? Phải là Thất Địa Bồ Tát 

mới  hòng  được  Bất  Thoái  Chuyển.  Kiến  Tư  phiền  não  đoạn  sạch,  Trần  Sa 

phiền  não  đoạn  sạch,  phá  một  phẩm  vô  minh  mới  thành  Sơ  Trụ  Bồ  Tát, 

chứng  được  ba  thứ  Bất  Thoái:  Vị  Bất  Thoái,  Hạnh  Bất  Thoái,  Niệm  Bất 

Thoái. A Bệ Bạt Trí là viên chứng ba thứ Bất Thoái, tức là chứng viên mãn 

ba thứ Bất Thoái.  Bậc Sơ Trụ trong Viên  Giáo  mới chứng được, thế  nhưng 

còn kém xa bậc Thất Địa đến ba  mươi bảy tầng; giống như đi học mới vào 

lớp Một, trong khi Thất Địa Bồ Tát đã học lớp thứ ba mươi bảy rồi. Quý vị 

mới  học  lớp  Một,  người  ta  đã  học  lớp  thứ  ba  mươi  bảy  rồi,  làm  sao  sánh 

bằng người ta được cơ chứ? 

Nhưng  xác thực  là quý  vị có thể  đới  nghiệp vãng sanh, quý  vị  là phàm 

phu, dẫu cho một phẩm Kiến Tư phiền não cũng chẳng đoạn, nhưng trí huệ, 

thần thông năng lực tợ hồ chẳng kém Thất Địa Bồ Tát cho mấy. Vì nguyên 

nhân gì vậy? Được bổn nguyện và oai thần của A Di Đà Phật gia trì! Giống 

như  hạng  phàm  phu  tầm  thường  chúng  ta,  sanh  trong  một  gia  đình  nghèo 

hèn, rất túng quẫn, không có gì hết, nhưng quý vị có một người họ hàng hay 

bè bạn rất sang cả, rất giàu có, họ mời quý vị đến nhà họ làm khách. Quý vị 

không có áo quần đẹp ư? Họ cho quý vị, họ cho quý vị chỗ ở, cho cơm áo, 

ăn  xài chẳng khác  gì  họ cho  mấy! Ra khỏi cửa cũng có  xe  ngựa,  nhưng có 

điều khác biệt: Có cái gì là của  mình hay không? Không có gì là của chính 

mình hết! Trưởng giả giàu to có phước báo có thể cho quý vị hưởng ké. 

Đến Tây Phương Cực  Lạc thế giới cũng  giống  như vậy đó. Chúng ta  là 

hạng  phàm  phu  lè  tè  sát  đất,  một  phẩm  phiền  não  chưa  đoạn,  sanh  về  Tây 

Phương Cực Lạc thế giới hưởng phước của A Di Đà Phật. Đương nhiên bản 

thân mình phải có một chút điều kiện vừa mắt người ta, nếu không dựa vào 

đâu  để  người  ta  mời  mọc  quý  vị  cơ  chứ?  Đó  là  tịnh  nghiệp  niệm  Phật  của 

quý vị thành tựu. Ngẫu Ích đại sư đã giảng điều này rất khéo, chúng ta niệm 

Phật phải niệm đến công phu như thế nào mới có thể tương ứng, mới có thể 

vãng  sanh?  Ở  trên,  tôi  đã  thưa  cùng  quý  vị  rồi:  “Một  niệm  tương  ứng  một 

 niệm sanh. Niệm niệm tương ứng niệm niệm sanh”. Ở chỗ này, đại sư giảng 

rất sâu, tôi  nói  rất  nông cạn cho  mọi  người dễ  hiểu.  Tôi  nói  bốn chữ  “tâm, 

 nguyện, giải, hạnh”.  Tâm của chúng ta phải giống như tâm Phật, nguyện của 

chúng ta phải giống với bốn  mươi tám nguyện của A Di Đà Phật. Giải (解) 

là cách nhìn, cách nghĩ của chúng ta đối với chân tướng của vũ trụ và nhân 

sinh phải giống như A Di Đà Phật, hạnh của chúng ta phải giống như hạnh 

của A Di Đà Phật. 

A  Di  Đà  Phật  tâm  thanh  tịnh,  nguyện  thanh  tịnh,  giải  thanh  tịnh,  hạnh 

thanh  tịnh,  tâm  tịnh  thì  cõi  Phật  tịnh.  Đó  là  Năng  Cảm.  Hằng  ngày  niệm 

Phật,  nhưng  tâm  -  nguyện  -  giải  -  hạnh  của  chúng  ta  không  thanh  tịnh  sẽ 

không  có  cảm  ứng,  nhất  định  phải  hiểu  đạo  lý  này,  chẳng  thể  không  hiểu! 

Nơi nào là Tịnh Độ? Kinh điển Đại Thừa thường nói  “tâm tịnh thì cõi Phật 

 tịnh” . Chúng ta phải tu bằng cách nào? Chiếu theo Vô Lượng Thọ kinh mà 

tu  là  đúng.  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  giảng  rất  rõ  ràng;  không  theo  kinh  Vô 

Lượng Thọ, hành theo kinh A Di Đà có được hay không? Được chứ! Kinh A 

Di Đà lời lẽ đơn giản, nhưng ý trọn khắp, đúng là rất nhiều chỗ chúng ta đọc 

không  hiểu,  phải  xem  chú  giải  của  các  tổ  sư.  Bản  chú  giải  đơn  giản  nhất, 

nhưng thiết yếu nhất thì không gì hơn được Yếu Giải. Chúng ta có thể tuân 

chiếu Yếu Giải mà tu tập thì sẽ đúng! Chắc chắn vãng sanh, tức là sao? Phải 

hiểu kinh A Di Đà, không hiểu không được! 

Kinh Di Đà rất khó hiểu, nhất định phải đọc chú giải. Trong các chú giải, 

độ  dày  của  bản  Sớ  Sao  của  Liên  Trì  đại  sư còn  nhiều  hơn  kinh  Vô  Lượng 

Thọ nữa. Bởi vậy, quý vị đừng thấy kinh này rất ngắn mà lầm! Nếu giảng kỹ 

thì mỗi ngày giảng hai tiếng, cả năm vẫn chưa xong. Trước đây chúng tôi đã 

giảng  Sớ  Sao  một  lần,  mười  mấy  năm  trước  đây,  lúc  đó  chúng  tôi  chưa  có 

thiết bị thâu hình, nhưng có máy thâu âm. Mỗi lần giảng một tiếng rưỡi, hình 

như tổng cộng giảng tới ba trăm ba mươi buổi, một bộ A Di Đà Kinh Sớ Sao 

thôi nhé! Chẳng dễ dàng đâu! Nếu quý vị chẳng thấu triệt, hiểu rõ, làm sao 

quý vị tu?  “Sanh giai Bất Thoái, cụ hữu dụ bồi căn lực công”  (Người sanh 

về đó đều được Bất Thoái, có đủ công đức dẫn dụ, vun bồi căn lực), “công” 

ở đây là công đức. Chúng ta thấy điều này, trong tâm rất háo hức, Bất Thoái 

Chuyển như vậy rất khó được, bọn ta nên nhanh chóng sanh về đó. 

 “Kỳ  trung  đa  hữu  Nhất  Sanh  Bổ Xứ” (Trong  số  ấy  có  nhiều  vị  là  Nhất 

Sanh Bổ Xứ), Nhất Sanh Bổ Xứ là Đẳng Giác Bồ Tát, số người như thế rất 

nhiều,  “kỳ số thậm đa, phi thị toán số sở năng tri chi, đản khả dĩ vô lượng 

 vô  biên  A-tăng-kỳ  thuyết” (số  ấy  rất  nhiều  chẳng  thể  tính  toán  hòng  biết 

được nổi, chỉ đành nói là vô lượng vô biên A-tăng-kỳ). Chẳng tuyệt diệu lắm 

hay  sao?  Trong  thế  giới  hiện  tại  của  chúng  ta,  tìm  không  ra  một  vị  Đẳng 

Giác  Bồ Tát, trong Tây Phương Cực  Lạc thế  giới chỗ  nào cũng thấy. Quán 

Âm Bồ Tát là Đẳng Giác, Đại Thế Chí là Đẳng Giác, Văn Thù Bồ Tát, Phổ 

Hiền Bồ Tát, Di Lặc Bồ Tát đều là Đẳng Giác Bồ Tát. Sanh về đó, các Ngài 

đều là đồng học. Đẳng Giác Bồ Tát là trưởng lớp.  “Cụ trợ đương sanh thành 

 tựu  chi  đức” (Có  đức  tánh  giúp  cho  ta  được  thành  tựu  ngay  trong  đời  hiện 

tại): Ở cùng một chỗ với những vị đồng học ấy, quý vị cứ nghĩ xem, có thoái 

chuyển  được  hay  chăng?  Không  thể  nào  thoái  chuyển  được!  Những  vị  ấy 

đều là vô lượng thọ. Vì thế, nhất định thành Phật ngay trong một đời, chẳng 


có nỗi khổ chết chóc! 

Thế giới Sa Bà thọ mạng ngắn ngủi, dẫu có vị thầy tốt chỉ dạy, có đồng 

học tốt giúp đỡ, quý  vị công phu  mới  vừa đắc lực, thọ  mạng đã  hết, thật  là 

phiền!  Đời  này  tâm  lành,  hạnh  lành,  đời  sau  chắc  chắn  được  làm  thân  trời 

người.  Được  làm  thân  trời  người  chắc  chắn  phước  báo  to  hơn  đời  này, 

hưởng phước quá đâm ra hồ đồ, rất khó tiếp tục tu hành. Quý vị chỉ cần nhìn 

vào những người giàu sang sống quanh chúng ta, vì sao những người ấy phú 

quý? Do đời trước tu hành, nay được hưởng quả báo ấy. Họ có chịu tu hành 

nữa hay không? Quên sạch hết! Dẫu có nghĩ tu hành rất tốt, nhưng nay còn 

lắm việc chưa xong, đợi đến khi nào ta giải quyết xong mọi việc, hãy lại tu 

hành. Sự việc còn chưa xong thì thọ mạng đã hết rồi! 

Trước kia tôi ở Đài Loan, tôi có một vị trưởng bối vừa là đồng học vừa 

là bạn rất thân của cha tôi, làm đến Trung Tướng. Lúc tôi học Phật, cụ cũng 

tán thành: “Khá lắm, rất tốt!” Lúc đó, cụ đã nghỉ hưu, kinh doanh một nông 

trường, bảo tôi: “Chừng nào tôi làm xong việc này, tôi cũng phải học Phật” 

Mấy  năm  sau  cụ  mất,  sự  nghiệp  vẫn  còn  dang  dở,  thọ  mạng  đã  hết  rồi.  Vì 

thế,  quý  vị  phải  hiểu  rõ  chân  tướng  sự  thật  này,  quý  vị  mới  hiểu  tại  sao 

chẳng thể không vãng sanh thế giới Cực Lạc. Không vãng sanh thế giới Cực 

Lạc, quý vị tu suốt một đời này, dẫu đời sau được làm thân người, bị mê khi 

cách ấm, muốn tiếp tục tu hành hết sức khó khăn, chẳng dễ dàng chi! Quên 

hết  sạch  sự  việc  đời  trước,  từ  lúc  mới  sanh  ra  cho  đến  khoảng  mười  lăm, 

mười  sáu  tuổi,  chắc  chắn  quý  vị  chịu  ảnh  hưởng  của  cha  mẹ,  người  thân, 

quyến thuộc, những người ấy có chịu kêu quý vị tu hành hay chăng? Có chịu 

kêu quý vị đi xuất gia hay không? Không có khả năng đó đâu! 

Mười  sáu,  mười  bảy  năm  chịu  ảnh  hưởng  đó  biến  thành  tập  quán  của 

mình,  tức  là:  “Thiếu  thành  nhược  thiên  tánh,  tập  quán  thành  tự 

 nhiên” ([Chịu ảnh hưởng] từ nhỏ trở thành giống như tánh tình bẩm sanh, do 

thói quen biến thành tự nhiên). Quý vị chẳng dễ gì nẩy sanh ý niệm tu hành, 

hầu  như  không  có  khả  năng!  Nếu  như  phước  báo  lớn  lao,  càng  chẳng  dễ 

dàng.  Nếu  quý  vị  sanh  trong  một  gia  đình  nghèo  khổ,  chịu  rất  nhiều  bầm 

dập, may ra mới có ý niệm xuất thế, có ý niệm tu đạo. Nếu là có phước báo, 

sanh trong gia đình giàu sang thì chẳng có khả năng, tuyệt đối chẳng có khả 

năng! Chúng  ta thấy rõ chân tướng sự thật này, quyết định chẳng chịu  luân 

hồi, đời sau quyết định chẳng lâm vào tình cảnh ấy. 

Phải thực sự cầu được  vãng sanh! Phải thực sự  nâng cao cảnh  giới của 

mình  lên!  Phiền  não  tập  khí  nhất  định  phải  đoạn,  nhất  định  phải  tu  thành. 

Trong một đời này, tâm địa thanh tịnh, tâm địa thiện lương, đối với hết thảy 

người, sự, vật, chớ nên có mảy may oán hận. Có chút oán hận nào thì quý vị 

sẽ bị đọa lạc, đời sau lúc gặp phải oán thân trái chủ, oan oan tương báo, đáng 

thương lắm thay! Nếu đức Phật chẳng giảng cho chúng ta [điều này], chúng 

ta vĩnh viễn không biết. Vì vậy, phải thực sự tu hành. “Tu hành” là “sửa đổi 

hành  vi của chính  mình cho đúng”. Trong  hành  vi, quan trọng  nhất  là quan 

niệm, tức là hành vi nơi ý nghiệp. 

Tôi  thường  khuyên  các  đồng  học  biến  địch  thành  bạn,  hóa  oán  thành 

thân, điều này quan trọng hơn bất cứ gì khác. Quyết định chẳng được đối lập 

với hết thảy chúng sanh, chẳng những không được đối lập với người, mà với 

hết thảy động vật cũng không được, với hết thảy thực vật cũng không được! 

Chớ  nên  đối  lập!  Phải  có  lòng  yêu  thương,  phải  có  lòng  cung  kính,  cung 

kính  đối  với  người.  Đối  với  sự  đều  phải  cung  kính.  Kinh  gọi  đó  là  “chư 

 thượng  thiện  nhân  câu  hội  nhất  xứ” (các  thượng  thiện  nhân  cùng  ở  chung 

một  chỗ).  Chúng  ta  phải  vun  bồi  thượng  thiện,  vun  bồi  tâm  hạnh  thượng 

thiện thanh tịnh chân chánh, vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, trong 

một  đời  này,  một  chút  chướng  ngại  cũng  chằng  có.  Ồ!  Bây  giờ  đã  hết  giờ 

rồi! 



* 

Chư vị đồng học! 

Chúng ta cũng đọc qua đoạn kinh văn tiếp theo đó một lần: 



 Xá  Lợi  Phất!  Chúng  sanh  văn  giả,  ưng  đương  phát  nguyện,  nguyện 

 sanh bỉ quốc.  

       舍利弗。眾生聞者。應當發願。願生彼國。 

       (Này  Xá  Lợi  Phất! Chúng  sanh  nghe  nói,  hãy  nên  phát  nguyện,  nguyện 

 sanh về cõi ấy).  



Hai câu này rất quan trọng. 



 Sở dĩ giả hà? Đắc dữ như thị chư thượng thiện nhân câu hội nhất xứ.  

       所以者何。得與如是諸上善人。俱會一處。 

       (Vì sao vậy? Được cùng với các thượng thiện nhân như vậy cùng nhóm 

 họp một chỗ).  



Đoạn này nói cho chúng ta biết về các thượng thiện nhân. Từ ngữ  “chư 

 thượng thiện nhân”  chỉ các Đẳng Giác Bồ Tát, tức những bậc Nhất Sanh Bổ 

Xứ. Nhất Sanh Bổ Xứ mới là Thượng Thiện Nhân! Nói bao quát là  “đầy đủ 

 công  đức  tăng  thượng,  duyên  thù  thắng” ,  duyên  ấy  rất  thù  thắng,  nhân  sự 

hoàn cảnh tốt đẹp, được sự vui  “nhân hòa”.  Thế giới Cực Lạc đúng là thiên 

thời,  địa  lợi,  nhân  hòa  không  khuyết  hãm  mảy  may  nào.  Bởi  vậy,  đức  Thế 

Tôn khuyên chúng ta:  “Ưng đương phát nguyện, nguyện sanh bỉ quốc” (Hãy 

nên phát  nguyện,  nguyện sanh  về cõi ấy).  Quý  vị  nghĩ  lời  nói ấy đúng  hay 

sai? Khắp mười phương thế giới, tìm không ra hoàn cảnh nào thù thắng đến 

như thế, trọn đủ thiên thời, địa lợi, nhân hòa. Nếu thực sự chịu phát nguyện 

vãng sanh, sẽ vĩnh viễn thoát khỏi nỗi khổ luân hồi lục đạo trong thế giới Sa 

Bà. Nếu quý vị chẳng thể vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, lại chẳng 

thể  chứng  đắc  minh  tâm  kiến  tánh,  ắt  phải  chịu  cái  khổ  luân  hồi  trong  lục 

đạo.  Quý  vị  kết  ác  duyên  với  hết  thảy  chúng  sanh,  oan  oan  tương  báo,  đời 

đời kiếp kiếp chẳng xong, càng nghĩ càng đáng sợ! 

Lại xem tiếp đoạn thứ hai [trong sách Yếu Giải]:  “Đới nghiệp vãng 

 sanh hoành xuất tam giới, Đồng Cư hoành cụ tứ độ, khai hiển tứ giáo pháp 

 luân” (Đới  nghiệp  vãng  sanh  là  thoát  khỏi  tam  giới  theo  chiều  ngang,  cõi 

Đồng  Cư  theo  chiều  ngang  có  đủ  bốn  cõi,  khai  hiển  tứ  giáo  pháp  luân). 

Trước hết, chúng tôi nói dăm câu: Trong một đời này, chúng ta có thể vãng 

sanh  thế  giới  Cực  Lạc  đúng  là  do  đới  nghiệp  vãng  sanh.  Nếu  chẳng  đới 

nghiệp thì về căn bản, chúng ta chẳng có cơ hội vãng sanh! Đới nghiệp vãng 

sanh  là thoát khỏi tam  giới theo chiều  ngang (hoành xuất tam  giới). Quý  vị 

phải  biết:  Mọi  cách  tu  hành  khác  chẳng  phải  là  “hoành  xuất”,  mà  là  “thụ 

 xuất”  (thoát  ra  theo  chiều  dọc).  Nếu  quý  vị  muốn  vượt  thoát  lục  đạo  luân 

hồi, phải  đi qua Tứ Vương  Thiên, Đao  Lợi Thiên, Dạ Ma  Thiên,  Đâu Suất 

Thiên, Hóa Lạc Thiên, Tha Hóa Tự Tại Thiên, thoát khỏi Dục Giới như vậy, 

lên  đến  Sắc  Giới.  Trong  Sắc  Giới  phải  trải  qua  Sơ  Thiền,  Nhị  Thiền,  Tam 

Thiền,  Tứ  Thiền,  tất  cả  mười  tám  tầng  trời,  lại  phải  vượt  qua  bốn  tầng 

Không Thiên để thoát khỏi luân hồi lục đạo, nên gọi là  “thụ xuất” . Trong tứ 

thánh  pháp  giới,  Thanh  Văn,  Duyên  Giác,  Bồ  Tát,  Phật  là  “thụ  xuất” .  Còn 

người đới nghiệp vãng sanh thì sao? Hoành siêu! Chẳng cần phải đi theo con 

đường trên, chúng ta từ nhân đạo vượt ngang ra, nên gọi là  “hoành xuất tam 

 giới”,  chẳng phải là “thụ xuất”, thoát ra từ nhân đạo. 

Tây Phương Cực Lạc thế giới thù thắng thực sự chẳng thể nghĩ bàn! Cõi 

Đồng  Cư  có  đủ  cả  bốn  cõi  [Tịnh  Độ]  theo  chiều  ngang.  Chúng  ta  về  đó 

đương nhiên là về Phàm Thánh Đồng Cư độ, đới nghiệp mà! Bốn cõi [Tịnh 

Độ]  trong  thế  giới chư  Phật  ở  mười  phương  không  ở  cùng  một  chỗ,  Thích 

Ca  Mâu  Ni  Phật  có  Thật  Báo  Độ,  nhưng  Thật  Báo  Độ  ấy  chẳng  ở  trên  địa 

cầu  chúng  ta,  chẳng  ở  cùng  một  nơi.  Ngài  có  Phương Tiện  Hữu  Dư  Độ, 

Phương Tiện Hữu Dư Độ thuộc tứ thánh pháp giới, còn Thật Báo Độ là Nhất 

Chân pháp giới, không ở cùng một chỗ. Giống như các trường học trong thế 

gian  này:  Tiểu  học,  trung  học,  đại  học  tách  rời  nhau.  Tiểu  học  là  tiểu  học, 

trung  học  là  trung  học,  đại  học  là  đại  học,  không  ở  cùng  một  chỗ.  Tây 

Phương  Cực  Lạc  thế  giới  rất  đặc  biệt,  đại  học,  trung  học,  tiểu  học,  viện 

nghiên cứu cùng dạy trong  một phòng học, rất đặc biệt; bởi thế, nó là pháp 

khó tin! Chúng ta đến đó là học trò tiểu học, nhưng cùng học chung một lớp 

với  chúng  ta  có  những  sinh  viên  đại  học,  có  nghiên  cứu  sinh,  có  sinh  viên 

thuộc  ban  Tiến  Sĩ,  chúng  ta  gặp  khó  khăn  gì  họ  bèn  giúp  cho,  cảnh  giới 

chẳng thể nghĩ bàn! Vì vậy, sanh vào Phàm Thánh Đồng Cư Độ giống như 

sanh  vào  Phương  Tiện  Độ,  vì  sao?  A  La  Hán  là  đồng  học  của  mình,  cùng 

học chung với mình trong một phòng học; giống như sanh vào Thật Báo Độ, 

vì ở chung một chỗ với Bồ Tát, giống như sanh vào Thường Tịch Quang Độ, 

vì sao? Chư Phật Như Lai cũng ở chung một chỗ với mình! 

 “Khai hiển tứ giáo pháp luân”,  ý nói: Chúng ta đến đó tiếp nhận sự giáo 

dục viên mãn. Tứ giáo là Giáo, Lý, Hạnh, Quả. Ngẫu Ích đại sư thuộc tông 

Thiên Thai, Ngài học giáo lý Thiên Thai. Trong tông Thiên Thai, Tứ Giáo là 

Tạng,  Thông,  Biệt,  Viên.  Đến  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  được  hưởng 

nền  giáo  dục  viên  mãn,  một  chính  là  bốn,  bốn  chính  là  một.  Thầy  dạy  cao 

minh, đồng học cao minh, đồng học đều là Đẳng Giác Bồ Tát, là các thượng 

thiện nhân. 

 “Chúng sanh viên tịnh tứ độ” : “Chúng sanh” chính là chúng ta; chúng ta 

sanh  về  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  đến  nơi  ấy  tâm  thanh  tịnh,  bốn  cõi 

Tịnh Độ đều thanh tịnh. “Viên”  là  viên  mãn, [“viên tịnh tứ độ” ] là bốn cõi 

thanh tịnh viên mãn, cũng có nghĩa là tâm thanh tịnh đều tương ứng với bốn 

thứ Tịnh Độ.  “Viên kiến tam thân, viên chứng tam Bất Thoái”  (Thấy trọn ba 

thân, chứng trọn ba thứ Bất Thoái): Ở đây, phải chú ý đến ba chữ  “viên”.  Vì 

sao? Chỉ có Tây Phương Cực Lạc thế giới là hết thảy viên mãn. Lúc ở những 

thế giới phương khác, dẫu có thể thấy, có thể nghe, nhưng không viên mãn! 

Chỉ riêng ở Tây Phương Cực  Lạc thế  giới, hết thảy đều  viên  mãn, đó  là do 

bổn nguyện và oai thần của A Di Đà Phật gia trì. Tam thân: Pháp Thân, Báo 

Thân,  Ứng  Hóa  Thân.  Ba  Bất  Thoái  là  Vị  Bất  Thoái,  Hạnh  Bất  Thoái,  và 

Niệm Bất Thoái. Ba thứ Bất Thoái này chúng tôi chừa lại để giới thiệu trong 

phần sau. 

 “Nhân dân giai nhất sanh thành  Phật”  (nhân dân đều thành Phật trong 

một đời): Hãy chú trọng chữ  “giai”. “Giai”  có nghĩa là phàm những ai vãng 

sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới đều không có ngoại lệ, ai nấy đều thành 

Phật trong một đời. Thời gian một đời có khác biệt, có người sớm một chút, 

có  kẻ  chậm  một  chút,  vì  nguyên  nhân  nào  vậy?  Nguyên  nhân  chẳng  ở  bên 

ngoài, mà ở ngay nơi mình. Nếu quý vị siêng gắng tu hành, sẽ sớm có ngày 

thành  Phật,  vượt  lên  trước.  Nếu  quý  vị  biếng  nhác,  giải  đãi,  tán  loạn  một 

chút, thời gian để thành Phật của quý vị phải dài hơn. Đây chẳng phải là do 

thầy,  chẳng  phải  do  đồng  học,  chẳng  phải  do  hoàn  cảnh  tu  học,  mà  là  vì 

chính mình dụng công siêng năng hay lười nhác. Muốn siêng học thì tốt nhất 

phải tập thành ngay từ bây giờ, nuôi dưỡng thành thói quen, thói quen ấy có 

thể  mang sang thế  giới Cực  Lạc. Nói cách khác, đến thế  giới Cực  Lạc thời 

gian để thành tựu của quý vị sẽ rút ngắn lại. 

 “Như  thị  đẳng  thắng  dị  siêu  tuyệt” (Sự  thù  thắng,  lạ  lùng  vượt  trội 

không còn gì hơn được nữa như thế đó): Thù thắng, lạ lùng là khác với mọi 

thế giới. Chẳng những vượt trỗi, mà còn siêu tuyệt (vượt trội mọi thứ, không 

gì  hơn được  nữa),  “toàn tại thử nhị khoa  điểm thị, tu đế nghiên chi” (hoàn 

toàn  được  trình  bày  trong  hai  khoa  này,  phải  nên  nghiên  cứu  kỹ  càng):  Sự 

thù  thắng  trang  nghiêm  siêu  tuyệt  khôn  sánh  của  thế  giới  Cực  Lạc  nằm  ở 

trong  hai  đoạn  kinh  văn  này:  Y  báo  mầu  nhiệm  và  chánh  báo  mầu  nhiệm, 

tức là hai đoạn kinh văn này tường thuật sự trang nghiêm nơi y báo và chánh 

báo.  Ngẫu  Ích  đại  sư  đặc  biệt  dặn  dò  chúng  ta  phải  tích  cực  nghiên  cứu, 

chẳng được coi thường. 

Trong phần trên đã nói tới Bất Thoái. Bất Thoái có ba loại: 

1) Vị Bất Thoái  “nhập thánh lưu, bất đọa phàm địa” (nhập dòng thánh, 

chẳng đọa xuống địa vị phàm phu). 

Hạng người nào vậy? Tiểu Thừa Sơ Quả, bậc Sơ Trụ của Biệt Giáo, bậc 

Sơ Tín trong Viên Giáo (tức là Sơ Tín Vị Bồ Tát trong kinh Hoa Nghiêm), 

bọn họ đắc Vị Bất Thoái. Những địa vị này là địa vị thánh nhân, quyết định 

chẳng  thoái  chuyển  làm  phàm  phu  nữa.  Các  Ngài  đoạn  hết  tám  mươi  tám 

phẩm  Kiến  Hoặc trong tam  giới, kiến  giải chính  xác, chẳng  phải  là tà tri tà 

kiến.  Để  thuận  tiện  cho  việc  giảng  dạy,  đức  Phật  gộp  tám  mươi  tám  phẩm 

Kiến Hoặc thành năm loại lớn: Thứ nhất là Thân Kiến, thứ hai là Biên Kiến, 

thứ ba là Giới Thủ Kiến, thứ tư là Kiến Thủ Kiến, thứ năm là Tà Kiến. Nói 

chung đều là kiến giải sai lầm, cách thấy sai lầm, đối với vũ trụ, đối với nhân 

sinh, đối với hết thảy vạn pháp đều nhìn sai lầm. Những cách nhìn sai lầm ấy 

họ đều buông xuống được, có cách nhìn chính xác, chẳng còn thoái đọa làm 

phàm phu. 

Phàm  phu  có  cách  nhìn  sai  lầm,  cách  nghĩ  cũng  sai  lầm;  nhưng  phàm 

phu thì sao? Phàm phu chấp chặt cách nghĩ và cách nhìn của  mình là chính 

xác, nghĩ người khác đều trật, bởi thế, họ vĩnh viễn là phàm phu. Con người 

phải biết sai mới thay đổi được; chẳng biết lỗi  mình thì làm sao sửa? Kẻ ấy 

luôn nghĩ mình đúng, người khác sai, Phật, Bồ Tát có nói cũng cho là sai, là 

mê  tín; vậy  là  không  có  cách  nào  hết.  Lúc  nào biết sai,  lúc ấy  mới sửa đổi 

được. Trong Phật pháp nói đến tu hành thì sửa đổi cho đúng những lầm lạc 

là tu  hành, chẳng  phải  là chuyện dễ dàng! Sơ Quả  và  Sơ  Tín  Bồ  Tát thuộc 

Viên Giáo, dẫu chưa thoát tam giới, chưa vượt khỏi luân hồi lục đạo, nhưng 

quyết định chẳng đọa ba ác đạo. Như Sơ Quả Tiểu Thừa chứng đắc Sơ Quả, 

bảy lần sanh vào cõi người hay cõi trời mới chứng A La Hán, bèn thoát tam 

giới. Các Ngài tu  hành chẳng  gián đoạn  giữa chừng, chứng quả, đạt Vị  Bất 

Thoái. 

2) Loại thứ hai là  “Hạnh Bất Thoái, hằng độ sanh”.  “Hằng” (恆) là vĩnh 

viễn,  tâm  nguyện  độ  sanh  chẳng  bị  thoái  chuyển,  chúng  sanh  vô  biên  thệ 

nguyện  độ,  các  Ngài  chẳng  đọa  Nhị  Thừa.  Vì  sao?  Bậc  Nhị  Thừa  là  A  La 

Hán, Bích Chi Phật không độ chúng sanh. Quý vị phải hiểu: Không phải các 

Ngài không độ sanh, các Ngài cũng độ sanh, nhưng không chủ động! Chúng 

sanh  tìm  đến  Ngài,  lạy  Ngài  làm  thầy,  học  đạo  với  Ngài,  Ngài  tiếp  nhận, 

nhưng  Ngài  chẳng  đi  tìm  người  khác,  “không  độ  chúng  sanh”  có  nghĩa  là 

như vậy. Chẳng giống với Bồ Tát, Bồ Tát đến tìm ta, nhưng lúc Bồ Tát đến 

tìm  ta,  Ngài  xem  xét  cơ  duyên,  xem  duyên  có  chín  muồi  hay  chưa?  Chín 

muồi là gì? Lúc tìm đến quý vị, nếu quý vị có thể tin tưởng, tiếp nhận thì Bồ 

Tát  bèn  đến.  Nếu  thiện  căn,  phước  đức,  nhân  duyên  của  quý  vị  chưa  chín 

muồi, Ngài đến tìm ta, ta chẳng thể tiếp nhận! Quý vị chẳng thể hiểu thấu thì 

lúc ấy Bồ Tát chẳng đến tìm quý vị! 

Đấy  chính  là  điều  nhà  Phật  thường  nói:  “Phật  bất  độ  vô  duyên  chi 

 nhân” (Phật chẳng độ kẻ  vô duyên). Ở đây,  “vô duyên”  không phải thực sự 

là không có duyên gì, mà có nghĩa là duyên chưa chín muồi. Lúc chưa chín 

muồi, các Ngài không đến; duyên chín muồi bèn đến. Lúc chín muồi thì các 

Ngài  giảng,  quý  vị  tin  được,  hiểu  được,  lại  còn  có  thể  phụng  hành,  duyên 

chín  muồi  rồi  mà!  Do  Bồ  Tát  tìm  chúng  sanh  để  độ  nên  trong  kinh  Vô 

Lượng Thọ, chúng ta thấy có câu:  “Vị chúng sanh tác bất thỉnh chi hữu” (Vì 

chúng sanh  làm  người bạn chẳng  mời). Chúng sanh không  mời, Ngài cũng 

đến; không  giống  như  A  La  Hán,  Bích Chi  Phật, chúng sanh  phải  mời  mới 

đến; không mời, họ chẳng đến. 

Bồ Tát không mời cũng đến nên là đại từ đại bi. Đó là những vị nào? Đó 

là  bậc  Bồ  Tát  trong  Thông  Giáo  (trong  Tạng  Giáo  không  có  Bồ  Tát,  trong 

Thông  Giáo  có  Bồ  Tát),  bậc  Thập  Hồi  Hướng  trong  Biệt  Giáo,  Thập  Tín 

trong Viên Giáo. Vì vậy, Thập Tín Bồ Tát của Viên Giáo là Hạnh Bất Thoái, 

đáng  quý  vô  cùng.  Bậc  Thập  Tín  của  Viên  Giáo  đắc  hai  thứ Bất  Thoái:  Vị 

Bất  Thoái  và  Hạnh  Bất  Thoái.  Trong  Tiểu  giáo  chỉ  có  một  thứ  là  Vị  Bất 

Thoái, chứ Hạnh vẫn còn thoái chuyển. Đấy là chỗ thù thắng của Viên Giáo; 

bởi  thế,  chư  Phật,  Bồ  Tát  tán  thán  Viên  Giáo  đến  tột  bậc,  [căn  tánh  Viên 

Giáo] là căn tánh viên đốn. Hạng người ấy có tâm từ bi, có tâm trí huệ, niệm 

niệm chẳng xả chúng sanh, lúc nào cũng chịu giúp đỡ chúng sanh. 

3)  Loại  thứ  ba  là  Niệm  Bất  Thoái.  Thế  nào  là  Niệm  Bất  Thoái?  “Tâm 

 tâm lưu nhập biển Tát-bà-nhã”.  

Câu này chẳng dễ hiểu cho lắm. Biển Tát-bà-nhã là gì? Biển Tát-bà-nhã 

(Sarvajña)  chính  là  Nhất  Thiết  Chủng  Trí  thường  được  Đại  Thừa  nói  đến, 

nhưng  vẫn  chưa  dễ  hiểu.  Chúng  tôi  nói  một  cách  dễ  hiểu  hơn  là:  Quý  vị 

niệm  niệm  tương  ứng  với  trí  huệ  Bát  Nhã  sẵn  có  nơi  tự tánh.  Tôi  nói  cách 

này  mọi  người đều  hiểu,  nó có  ý  nghĩa  như vậy đó!  Niệm  niệm  tương  ứng 

với  trí  huệ chân thật sẵn có  nơi  tự  tánh không dễ dàng  đâu!  Phàm phu  làm 

không  được.  Phàm  phu  niệm  niệm  sanh  phiền  não.  Niệm  niệm  tương  ứng 

với  trí  huệ  Bát  Nhã  sẵn  có  nơi  tự  tánh  là  hạng  người  nào?  [Phải  là]  người 

minh tâm kiến tánh; không minh tâm kiến tánh sẽ không thể làm được. Bởi 

thế,  bậc  đương  cơ  của  Niệm  Bất  Thoái  chính  là  Sơ  Trụ  của  Viên  Giáo,  Sơ 

Địa của Biệt Giáo. Sơ Trụ Bồ Tát trong Viên Giáo phá một phẩm vô minh, 

chứng  một phần Pháp Thân,  minh tâm kiến tánh. Nhà Thiền nói:  “Đại triệt 

 đại ngộ, minh tâm kiến tánh”, đấy chính là Niệm Bất Thoái. 

Niệm  niệm  tương  ứng  với  trí  huệ  quyết  định  chẳng  sanh  phiền  não, 

chuyển phiền não thành Bồ Đề, thực sự chuyển biến được, đó là bậc Sơ Trụ 

của  Viên  Giáo.  Trong  Tông  Môn  gọi  là  “đại  triệt  đại  ngộ,  minh  tâm  kiến 

tánh”; trong Giáo gọi là “đại khai viên giải”, trong pháp môn Niệm Phật gọi 

là “Lý  nhất tâm  bất  loạn”.  Lý  nhất tâm bất loạn chính  là  Sơ Địa trong Biệt 

Giáo hoặc Sơ Trụ trong Viên Giáo. Biệt Giáo hay Viên Giáo tùy thuộc vào 

căn tánh của chính quý vị; nếu quý vị quả thật là căn tánh viên đốn thì quý vị 

nhập  cảnh  giới  của  bậc  Sơ  Trụ  trong  Viên  Giáo;  nếu  quý  vị  không  phải  là 

căn tánh viên đốn thì là Sơ Địa của Biệt Giáo, tùy theo căn tánh bất đồng của 

từng người mà nói. 

Biệt Giáo khác với Viên Giáo ở chỗ nào? Viên Giáo biến hết thảy thành 

rộng lớn, viên dung vô ngại; nhưng Biệt Giáo vẫn còn tính toán dè dặt, còn 

có  chấp  trước.  Nói  cách  khác,  tâm  lượng  chưa  rộng  mở,  chưa  được viên 

dung, còn chấp vào phương hướng, đường lối của mình. Viên giáo đáng quý, 

viên dung tự tại; còn Biệt giáo không viên dung, không được tự tại như Viên 

Giáo Bồ Tát. Căn tánh được vun trồng từ vô lượng kiếp, chẳng phải là trong 

một  đời  một  kiếp.  Bởi  vậy,  chúng  tôi  thường  nói:  Có  người  thiên  tánh  rất 

hoạt bát, có người thiên  tánh rất cẩn thận,  câu  nệ. Câu  nệ, cẩn thận  là  Tiểu 

Giáo  hay  Biệt Giáo;  người  hoạt bát  rất có  thể  là  Viên Giáo. Từ chỗ  này có 

thể  nhận  biết  phảng  phất  đôi  chút  hình  dạng  của  Tạng,  Thông,  Biệt,  Viên. 

Do vậy, có thể thấy được trọn vẹn ba thứ Bất Thoái. 

Thấy  trọn  vẹn  ba  thân  thì  thấy  ở  đâu?  Thấy  ba  thân  ngay  trên  cái  thân 

hiện tại của chúng ta. Mọi người chúng ta đều tưởng cái thân hiện tại chính 

là  thân  mình,  thân  ấy  là  thân  nghiệp  báo!  Do  nghiệp  thiện  hay  ác  đã  tạo 

trong đời quá khứ chiêu tập, cảm được báo ứng, thì gọi là “thân nghiệp báo”. 

Nếu  quý  vị  thực  sự  giác  ngộ  thì  thân  này  là  Pháp  Thân,  vì  sao?  Nó  do  các 

pháp sanh ra. Phật quy nạp các pháp lại, quy nạp đến mức đơn giản nhất là 

Ngũ Ấm: Sắc, Thọ, Tưởng, Hành, Thức. Có gì chẳng phải là pháp? Nói rộng 

ra  một  chút  là  mười  hai  Xứ  và  mười  tám  Giới.  Mười  tám  Giới  là  sáu  Căn, 

sáu Trần, sáu Thức, hoàn toàn thuộc trong thân thể, chẳng tách rời khỏi thân. 

Thân ấy do các pháp tụ tập sanh ra, thân ấy chính là Pháp Thân. 

Pháp Thân này cùng pháp giới bên ngoài là một, không phải hai. Nếu nói 

Pháp Thân này và pháp giới bên ngoài là hai chứ không phải một thì quý vị 

chưa chứng đắc. Sau khi chứng đắc, quý vị sẽ hoàn toàn hiểu rõ thân mình là 

tiểu vũ trụ, pháp giới bên ngoài là đại vũ trụ. Tiểu vũ trụ và đại vũ trụ là một, 

chứ không phải hai, tương dung, tương tức (dung nhập lẫn nhau, tiểu vũ trụ 

chính là đại vũ trụ, đại vũ trụ chính là tiểu vũ trụ), chẳng tách rời. Vì thế, đại 

vũ  trụ  bên  ngoài  chuyển  theo  tiểu  vũ  trụ  bên  trong,  cảnh  chuyển  theo  tâm! 

Đoạn hết vọng tưởng, trí huệ sẽ hiện tiền, thân này là Báo Thân. Báo Thân là 

thân  trí  huệ;  nhục  thể  (cái  thân  xác  thịt)  trong  thế  gian  là  Ứng  Hóa  Thân, 

chẳng  khác  gì  so  với  chư  Phật  và  Pháp  Thân  Bồ  Tát,  xác  thực  là  bậc  thừa 

nguyện tái lai (nương theo bổn nguyện tái sanh). Vì sao? Trong thế gian này, 

quý vị vì người khác diễn nói, chẳng vì chính mình; nếu vẫn vì chính mình 

thì là phàm phu. Phải không vì chính mình; cái gì mới đúng là chính  mình? 

Toàn thể vũ trụ là chính mình, hết thảy chúng sanh là chính mình, hư không 

pháp giới là chính mình, Tiểu Ngã và Đại Ngã hợp thành  một. Đó là “nhập 

 pháp giới”.  

Tiểu  Ngã  chẳng  hợp  được  thành  một  với  Đại  Ngã  bên  ngoài  là  chưa 

nhập pháp  giới. Thế  nào  là “nhập pháp  giới”? Quý  vị  hãy suy  nghĩ  từ đây. 

Lúc tôi  giảng kinh  đã  nói khá  nhiều  lần:  Tâm  và  hư không  pháp  giới dung 

hợp  thành  một  thể,  thân  và  vô  lượng  vô  biên  cõi  nước  cùng  chúng  sanh 

[trong  vô  lượng  vô  biên  cõi  nước  ấy]  hợp  thành  một  thể,  đó  là  nhập  pháp 

giới, thực sự dung hợp. Lúc Tiểu Ngã và Đại Ngã hợp nhất, quý vị hãy nghĩ 

xem:  Có  còn  sanh  tử  hay  chăng?  Không  có!  Cầu  sanh  tử  trọn  chẳng  thể 

được, sanh tử không còn nữa! Niết Bàn cũng không có, phiền não không có, 

trí huệ cũng không có; vì chúng đều là đối lập với nhau [nên cái này không 

có thì cái kia cũng không có]. Thực sự nhập pháp môn Bất Nhị, Bất Nhị gọi 

là Nhất Chân, không pháp nào chẳng phải là Nhất Chân, khi đó là Niệm Bất 

Thoái! 

Bộ  kinh  điển  Tịnh  Độ  này  (tức  kinh  A  Di  Đà)  bị  không  ít  người  coi 

thường vì kích thước quá nhỏ, chỉ là một tập sách nhỏ mỏng tanh. Nếu quý 

vị đọc rất quen thì chỉ cần năm phút là đọc xong, nhưng trong đây có những 

đạo lý lớn lao, đạo lý viên mãn rốt ráo, Thật Tướng viên  mãn rốt ráo nhiều 

ngần ấy,  nào ai biết?  Thực sự chẳng thể  nghĩ  bàn!  Bởi  vậy, kinh  nói tường 

tận,  nói  rộng,  giảng  tỉ  mỉ  chính  là  Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm. 

Hiện tại chúng tôi đang giảng một bộ Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm 

Kinh, từ lúc mới bắt đầu đến nay đã mất hơn hai ngàn giờ, nhưng mới giảng 

đến cuốn  thứ  mười  hai!  Kinh ấy tổng cộng chín  mươi sáu cuốn;  vì  vậy, tôi 

tính hà tiện nhất thì cũng phải mất bảy năm mới có thể giảng xong. Tối thiểu 

phải mất bảy năm, mỗi ngày giảng suốt bốn tiếng đồng hồ. 

Cảnh  giới,  nội  dung  của  kinh  Hoa  Nghiêm  và  kinh  A  Di  Đà  hoàn  toàn 

tương đồng,  một đằng là giảng kỹ, một đằng nói đại lược. Văn tự có rộng - 

hẹp  sai  khác,  nhưng  đạo  lý  và  cảnh  giới  hoàn  toàn  tương  đồng.  Bởi  vậy, 

trong quá  khứ tôi từng  bảo các đồng  học: “Nếu muốn giảng kinh  Vô  Lượng 

 Thọ và kinh A Di Đà cho hay thì quý vị phải thông kinh Hoa Nghiêm. Chẳng 

 thông  kinh  Hoa  Nghiêm,  quý  vị  giảng  hai  bộ  kinh  trên  đây  sẽ  không  viên 

 mãn”.  Bởi vậy, cổ nhân nói ba bộ kinh này là một bộ kinh, [chỉ là] Đại Bổn, 

Trung Bổn, Tiểu Bổn của cùng một bộ kinh. Thuyết này hết sức hợp lý. 

Xem tiếp đến đoạn dưới, chính là đoạn văn của ngài Ngẫu Ích viết trong 

sách  Yếu  Giải:  “Tây  Phương  Tịnh  Độ,  Ngũ  Nghịch  Thập  Ác  thập  niệm 

 thành  tựu,  đới  nghiệp  vãng  sanh,  cư  Hạ  Hạ  phẩm  giả,  giai  đắc  tam  Bất 

 Thoái dã” (Tây Phương Tịnh Độ, kẻ Ngũ Nghịch Thập Ác mười niệm thành 

tựu,  đới  nghiệp  vãng  sanh,  thuộc  vào  Hạ  Hạ  Phẩm,  đều  đắc  ba  thứ  Bất 

Thoái). Lạ lùng thật! Kinh nói Ngũ Nghịch Thập Ác là những kẻ tội nghiệp 

nặng  nhất trong thế  gian, họ có thể  vãng sanh  hay chăng? Có thể!  Lúc  lâm 

chung niệm mười tiếng A Di Đà Phật bèn vãng sanh vẫn được hay sao? Dễ 

dàng quá vậy? Nhưng quý vị hãy nghĩ coi: Lúc lâm chung, mười tiếng niệm 

A Di Đà Phật có niệm ra được hay không? Nói về mặt Lý chắc chắn là được, 

lâm chung một niệm bèn vãng sanh. Vấn đề là lúc lâm chung có niệm được 

hay không?  Quý  vị có bảo đảm  hay không? Quý  vị cứ xét kỹ thì thấy:  Lúc 

lâm chung, có mấy ai được tỉnh táo, sáng suốt? Đó là điều kiện đầu tiên. 

Nếu  lâm  chung  hôn  mê  là  xong  rồi!  Lâm  chung  hôn  mê  thì  trợ  niệm 

cũng không nhờ vả được. Trợ niệm nhằm toàn tâm toàn lực cảnh tỉnh chúng 

ta. Phải  làm sao  mới được  vãng sanh? Người sắp chết  nghe  người khác trợ 

niệm, đột  nhiên  giác  ngộ, buông  xuống  vạn duyên, nhất tâm  niệm  A Di Đà 

Phật,  như  vậy  thì  mới  có  thể  vãng  sanh.  Nếu  lúc  lâm  chung  vẫn  còn  có  sự 

tình vướng mắc trong dạ, vẫn còn chuyện gì đó chưa buông xuống được, khó 

buông  xuống  được  nhất  chính  là  thân  tình,  ân  oán,  những  chuyện  này  khó 

buông xuống nhất. Thân tình không buông xuống được, ân oán không buông 

xuống được, lập tức đọa tam đồ. Lúc mạng chung, nghe một tiếng Phật hiệu 

mà cái gì cũng đều buông xuống hết thì có thể nói là do thiện căn tu Tịnh Độ 

trong đời đời kiếp kiếp thuộc quá khứ của người ấy phát  hiện trong  lúc ấy; 

người  ấy  cũng  chẳng  phải  là  kẻ  tầm  thường!  Người  tầm  thường  dễ  gì  may 

mắn như thế? Bởi vậy, chẳng thể cầu may nơi chuyện này được. Lâm chung 

một niệm hay mười niệm vãng sanh chính là do thiện căn tu hành trong quá 

khứ hiện hữu. Trong một đời này không gặp được duyên thì dẫu có thiện căn 

nhưng  thiện  căn  chẳng  thể  hiện  tiền,  chẳng  dẫn  khởi  lên  được.  [Thiện  căn 

phát khởi thì] lúc lâm chung gặp được thiện tri thức khuyên kẻ ấy niệm Phật, 

kẻ ấy vừa nghe liền hoan hỷ, vừa nghe liền tin tưởng. 

Trước  kia,  tiên  sinh  Châu  Quảng  Đại  vãng  sanh  tại  Hoa  Thịnh  Đốn 

(Washington), Hoa Kỳ. Ông ta cả đời chưa tiếp xúc Phật giáo, lúc lâm chung 

cũng hết sức đau khổ, hình như ông ta cũng bị ung thư. Hội Phật Giáo Hoa 

Thịnh Đốn có  những đồng tu quen biết  với  vợ ông ta, ông ta có  tiệm  bánh 

mì. Lúc đó, bà vợ ông không biết làm sao, đem tình hình thống khổ của ông 

kể với  những  đồng  học thuộc  hội Phật giáo tại  Hoa Thịnh  Đốn.  Lúc ấy, tôi 

còn làm hội trưởng danh nghĩa của hội, có đồng học gọi điện thoại cho tôi, 

tôi  đang  sống  ở  Dallas;  tôi  nói  quý  vị  phải  nhanh  chóng  trợ  niệm,  khai  thị 

cho ông ta. Hết sức hy hữu là cư sĩ Cung Chấn Hoa đến khai thị cho ông ta. 

Cung  cư  sĩ  khéo  nói,  vừa  khai  thị  là  ông  ta  bèn  tiếp  nhận,  quả  nhiên  tin 

tưởng, bèn  niệm Phật  theo. Vừa  niệm Phật, ông  ta bèn bảo  vợ: “Tôi  không 

còn đau đớn nữa!”, ngay lập tức không còn đau đớn nữa. Ông ta bảo người 

nhà: “Mọi người đều vì tôi mà niệm Phật đi”. Ông ta kêu người nhà, bà vợ 

cho đến những đứa bé trong nhà ai nấy đều niệm Phật, niệm ba ngày ông ta 

được vãng sanh. 

Lúc  lâm chung  mới  học Phật, niệm ba  ngày được  vãng sanh, chẳng  thể 

nghĩ bàn! Đúng là buông xuống được, hạng người như vậy hết sức hiếm có! 

Tuy ông ta bệnh tật rất đau đớn, nhưng thần trí sáng suốt, đó là điều kiện đầu 

tiên.  Điều  kiện  trọng  yếu  nhất  là  phải  sáng  suốt,  không  mê  hoặc  chút  nào. 

Thứ  hai  là  gặp  được  thiện  tri  thức  chân  chánh  khuyên  dạy  mình,  vừa  nghe 

bèn có thể tin, hiểu, phát nguyện, cùng mọi người niệm Phật sẽ thực sự được 

vãng  sanh.  Hình  như  cư  sĩ  Cung  Chấn  Hoa  cũng  đã  vãng  sanh  mấy  năm 

trước rồi! 

Ngay cả kẻ Ngũ Nghịch,  Thập  Ác,  lúc  lâm chung đầu óc  rất sáng suốt, 

không mê hoặc, một đời tạo tội nghiệp cực nặng, vì sao lâm chung vẫn được 

vãng sanh?  Trong đời đời kiếp kiếp quá khứ từng tu pháp  môn Niệm  Phật, 

thiện  căn  hết  sức  sâu  dầy,  trong  đời  này  chẳng  gặp  được  thiện  duyên,  toàn 

gặp  ác  duyên  mới  bèn  tạo  ác,  đó  là  mê  hoặc  nhất  thời.  Lúc  lâm  chung  gặp 

được thiện duyên, thiện căn trong A Lại Da thức bèn dẫn khởi, đạo lý là như 

vậy; tuyệt đối chẳng thể  nói kẻ ấy không  có thiện căn.  Không có thiện căn 

thì  một  chút  biện  pháp  gì  cũng  không  có.  Trong  A  Lại  Da  Thức  có  thiện 

căn từ những đời trước, lúc lâm chung thiện căn ấy được bạn lành dẫn khởi, 

bèn  phát  ra,  mười  niệm  thành  tựu,  đới  nghiệp  vãng  sanh.  Đấy  chính  là 

nguyện thứ mười tám trong bốn mươi tám đại nguyện của A Di Đà Phật. 

Tiếp theo là một câu quan trọng:  “Cư Hạ Hạ Phẩm giả, giai đắc tam Bất 

 Thoái” (Người thuộc Hạ Hạ Phẩm đều đắc ba thứ Bất Thoái). Câu này trọng 

yếu hơn bất cứ gì khác! Quý vị nghĩ xem, trong ba thứ Bất Thoái, người đắc 

Niệm  Bất  Thoái  là  hạng  người  nào?  Là  Pháp  Thân  Bồ  Tát,  chẳng  phải  Bồ 

Tát  tầm  thường  mà  là  Pháp  Thân  Bồ  Tát!  Chúng  ta  là  Hạ  Hạ  Phẩm  vãng 

sanh,  đến  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  đều  đắc  ba  thứ  Bất  Thoái.  Đắc  ba 

thứ Bất Thoái chính là A Duy Việt Trí Bồ Tát (Bất Thoái Chuyển Bồ Tát). 

Chuyện tốt  như vậy  tìm  đâu ra được?  Tìm không  ra! Chỉ  Tây  Phương Cực 

Lạc  thế  giới  mới  có.  Đó  gọi  là  “ngoại  trừ  một  mình  nhà  này”.  Nếu  quý  vị 

không thèm đến đó, quý  vị có bản  lãnh  gì để đoạn phiền  não? Có bản  lãnh 

nào để minh tâm kiến tánh? Tự mình hãy cân nhắc hết sức cẩn thận đi! 

Ngũ  Nghịch  là  gì?  Thập  Ác  là  gì?  Cũng  cần  phải  giới  thiệu  đơn  giản 

vậy. Nghịch  là phản  nghịch. Tội ác  lớn  nhất, hoàn toàn trái  nghịch tự tánh, 

gồm có năm điều: 

1) Thứ nhất là làm thân Phật chảy máu. 

Phật phước báo  vô cùng  lớn, quý  vị có  muốn  giết Phật,  muốn  hại Phật, 

cũng giết không được, Ngài có phước báo quá lớn! Nhưng quý vị có ác tâm, 

rất  có  khả  năng  quý  vị  ngẫu  nhiên  làm  rách  da  Phật  một  chút,  chảy  chút 

máu. Như Đề Bà Đạt Đa biết Thích Ca Mâu Ni Phật mỗi ngày khất thực đi 

theo  đường  nào.  Trên  đường  đức  Phật  đi,  có  một  chỗ  có  vách  đá  cheo  leo, 

Đề Bà Đạt Đa liền ở trên vách đá ấy quăng xuống một khối đá lớn. Thích Ca 

Mâu  Ni  Phật  đi  khất  thực  bước  ngang  qua  đó;  Đề  Bà  đẩy  khối  đá  xuống 

mong  đè  chết  Phật.  Nhưng  đức  Thế  Tôn  có  thần  hộ  pháp;  lúc  đó  thần  hộ 

pháp (như Vi Đà Bồ Tát là thần hộ pháp) dùng chày Kim Cang đỡ lấy khối 

đá  đang  lăn  xuống.  Khối  đá  bị  chặn  lại  liền  bị  vỡ  nát,  mảnh  vụn  văng  vào 

chân đức Thế  Tôn, tróc  một chút da, chảy  một tí  máu.  Làm  thân Phật chảy 

máu, ôm lòng hại Phật! 

Đức  Phật  là  đạo  sư  của  ba  cõi,  là  mắt  của  trời  người,  quý  vị  hại  Phật 

chẳng  phải  là  gây  tội  cùng  Phật,  [mà  là  khiến  cho]  hết  thảy  chúng  sanh 

chẳng được đức Phật giáo hóa, kết thành tội là ở chỗ này! Do đó, tội ấy rất 

nặng: Chẳng phải quý  vị  hại  một người  mà là  hại  hết thảy chúng sanh. Hết 

thảy chúng sanh phải nhờ đức Phật dạy dỗ mà quý vị lại sát hại, quá sức rồi! 

2) Thứ hai là giết A La Hán. 

A La Hán là bậc đắc đạo, là người lành, cũng là vị thầy tốt, thiện tri thức, 

trụ trong thế gian này giáo hóa chúng sanh. Dẫu chẳng giáo hóa chúng sanh, 

Ngài  trụ  tại  địa  phương  nào,  nơi  ấy  có  phước.  Ngài  là  bậc  trí  huệ  chân 

chánh,  phước  đức  chân  chánh.  Ngài  trụ  tại  địa  phương  nào,  nơi  ấy  không 

mắc nạn. Nay chúng ta hiểu đạo lý sau đây rất rõ ràng, minh bạch: A La Hán 

trụ tại địa phương nào, từ trường nơi ấy đều biến đổi. Quý vị muốn hại A La 

Hán cũng là hại hết thảy chúng sanh trong địa phương ấy, toan sát hại người 

có trí huệ chân chánh, có phước đức chân chánh khiến cho mọi người ở địa 

phương ấy không còn phước, không còn trí nữa. 

3) Thứ ba là giết cha, thứ tư là giết mẹ. 

Cha mẹ có ơn dưỡng dục, chẳng biết báo ân, lại còn giết cha  mẹ. Đó là 

tội nghịch. Tội Ngũ Nghịch chắc chắn đọa địa ngục A Tỳ. 

4) Tội nghịch cuối cùng là phá hòa hợp Tăng. 

Tội  phá  hoại  đạo  tràng  chánh  pháp  rất  nặng,  là  nhân  của  địa  ngục  Vô 

Gián,  quyết  định  đọa  vào  Vô  Gián  địa  ngục.  Kinh  Địa  Tạng  giảng  rất  rõ. 

Kinh Phát Khởi Bồ Tát Thù Thắng Chí Nhạo cũng giảng rất rõ, quyết chẳng 

được  làm  chuyện  này. Đoàn  thể  Phật  giáo  không  đúng  pháp  ta  còn  không 

được  phá  hoại,  nếu  là  đạo  tràng  đúng  pháp  lại  càng  không  thể  được.  Đạo 

tràng  không  đúng  pháp  là  nhân  quả  của  họ,  không  cần  đến  chúng  ta  phê 

bình, chẳng thể tùy tiện nói, vì sao vậy? 

Phật,  Tổ  răn  dạy  chúng  ta:  “Nếu  muốn  cho  Phật  pháp  hưng  thịnh 

 thì Tăng  phải  khen  ngợi  Tăng”.  Khen  ngợi  lẫn  nhau  Phật  giáo  bèn 

hưng thịnh. Họ không đúng pháp, Phật dạy chúng ta “mặc tẫn”, tức là không 

đếm xỉa tới họ, cũng chẳng nói với họ. Kẻ ấy có nhân quả báo ứng của hắn, 

ta có nhân quả báo ứng của ta, như vậy là được! Quyết định chẳng tạo khẩu 

nghiệp, quyết định chẳng báng Tam Bảo. Nói  “báng Tam Bảo”  là vì tuy kẻ 

ấy làm chuyện chẳng đúng pháp, ta báng kẻ ấy, người khác đối với Phật giáo 

bèn vơ đũa cả nắm, tạo sự hiểu lầm rất lớn. Như vậy là ta có trách nhiệm, có 

nhân  quả.  Vì  thế,  phải  hiểu  đạo  lý  này.  Hiểu  rõ  đạo  lý  này  sẽ  hiểu  chính 

mình phải nên làm gì, thế nào là đúng pháp, làm sao mới là tu hành, thế nào 

mới  là tích  lũy công đức, không thể  không  biết. Nay đã đến  giờ rồi, chúng 

tôi giảng đến đây thôi! 



---o0o--- 

 Tập 21 



Chư vị đồng học! 

Phần trên chúng tôi giảng đến  “Tây Phương Tịnh Độ, Ngũ Nghịch Thập 

 Ác thập niệm thành tựu, đới nghiệp vãng sanh, cư Hạ Hạ phẩm giả, giai đắc 

 tam  Bất  Thoái  dã” (Tây  Phương  Tịnh  Độ,  kẻ  Ngũ  Nghịch,  Thập  Ác  mười 

niệm  thành  tựu,  đới  nghiệp  vãng  sanh,  thuộc  vào  Hạ  Hạ  phẩm,  đều  đắc  ba 

thứ Bất Thoái). Câu này thuyết  minh vãng sanh thành tựu thù thắng, thuyết 

minh công đức lực dụng chẳng thể nghĩ bàn của kinh này,  “thử điểm thị viên 

 chứng  thắng  dị,  tức  thử  kinh  bất  tư  nghị  đích  lực  dụng” (điều  này  hiển  thị 

viên chứng thù thắng,  lạ  lùng, đó chính  là lực dụng chẳng thể  nghĩ bàn của 

kinh  này).  Chúng  tôi  đã  giảng  Ngũ  Nghịch  rồi,  sách  Yếu  Giải  có  giảng  về 

Ngũ  Nghịch  và  Thập  Ác.  Thập  Ác  tương  phản  với  Thập  Thiện 

Nghiệp.  “Thân tam” : Giết, trộm, dâm; đấy là ba điều ác do thân tạo.  “Khẩu 

 tứ” : Tức là nói về ngôn ngữ có bốn điều ác lớn: 

1) Vọng ngữ: Lừa dối chúng sanh, nói lời không thành thật, không đúng 

với sự thật. 

2)  Lưỡng  thiệt:  Khuấy  động  thị  phi,  khiến  hai  bên  ghét  nhau.  Nhỏ  là 

giữa hai người, lớn là khích động hiềm khích giữa hai quốc gia. Hai quốc gia 

bất hòa sẽ phát động chiến tranh. Bởi thế, tội ác lưỡng thiệt hết sức vô cùng 

nghiêm trọng. Tùy theo tai hại lớn hay nhỏ, thời gian gây ảnh hưởng dài hay 

ngắn mà quả báo tại A Tỳ địa ngục [sẽ dài hay ngắn]. 

3) Ác khẩu: Nói lời thô lỗ khó nghe. Hữu ý hay vô ý đều làm tổn thương 

người  ta,  khiến  cho  chúng  sanh  kết  thành  oán  cừu.  Rất  nhiều  khi  chính  kẻ 

nói không biết mình đã kết mối oán cừu, không hiểu vì sao kết thành oán. Vì 

vậy, nói năng không phải là chuyện dễ. Khổng lão phu tử dạy học, xếp ngôn 

ngữ vào khoa mục thứ hai, khoa mục thứ nhất là đức hạnh, khoa mục thứ hai 

là  ngôn  ngữ. Vì thế, cổ  nhân  nói:  “Khẩu vi họa phước chi môn” (Miệng  là 

cái  cửa  dẫn  đến  phước  hay  họa); tức  là  nói  đến  ngôn  ngữ,  lời  lẽ  hiền  lành, 

dịu  dàng  mang  đến  hạnh  phúc  cho  quý  vị;  nếu  như ác  khẩu,  lưỡng  thiệt  sẽ 

mang đến hung tai. Bởi vậy, miệng đúng là cái cửa dẫn đến phước hay họa. 

4) Ỷ  ngữ:  Hoa  ngôn  xảo  ngữ dẫn dụ,  mê  hoặc  người khác, đại đa số  là 

dẫn dụ, mê hoặc con người làm chuyện chẳng lành. Trong xã hội hiện thời, 

chuyện này hết sức phổ biến. Quý vị xem đó: Đối với cái mà hiện thời gọi là 

nghệ thuật thì nội dung biểu diễn là gì? Ca múa là gì? Tuồng tích là gì? Âm 

nhạc  là  gì?  Hầu  như  toàn  là  ỷ  ngữ,  nội  dung  chẳng  ngoài  giết,  trộm,  dâm, 

dối.  Xã  hội  ngày  ngày  dạy  đại  chúng  như  thế  thì  xã  hội  làm  sao  an  định 

được? 

Người  Trung  Quốc  bàn  đến  hòa  bình,  an  lạc:  Nếu  có  thể  đối  đãi  hòa 

thuận  với  hết thảy đại chúng, đối  xử hòa thuận  với thiên  nhiên thì tâm  liền 

bình. Tâm có bình thì ta mới có thể được an, nay chúng ta gọi là “cảm giác 

an toàn”. Thân tâm an ổn thì mới vui, người tu hành gọi là “có định”. Thân 

tâm  không  có  cảm  giác  an  toàn,  người  thế  gian  nào  có  vui  chi?  Người  tu 

hành làm sao đắc định được! Vì sao không thể? Bốn lỗi nơi miệng chính là 

cội  nguồn.  Bởi vậy,  nếu chúng  ta  muốn thực sự đạt đến  hòa bình an  lạc thì 

nhân tố bậc nhất của sự an lạc hòa bình là “lời lành”, khẩu nghiệp phải lành! 

Nhất định không vọng ngữ, không lưỡng thiệt, không ác khẩu, không ỷ ngữ 

thì xã hội  mới hòng an định. Vì thế, ngàn vạn phần chẳng được vì bản thân 

mình mà  nói  mấy  lời  giả dối  gạt  gẫm  người, cho  là  đùa chơi không can  hệ 

gì, can hệ lớn lắm đấy! Gây tai nạn cho cả thế giới đấy! Nay  muốn tiêu trừ 

ác nghiệp của chính mình, muốn giúp hết thảy chúng sanh khổ nạn trong thế 

gian  được  tiêu  tai  miễn  nạn  thì  phải  bắt  đầu  từ  đâu?  Từ  “khéo  giữ  nghiệp 

 miệng”  mà khởi  đầu  là đúng.  Ai  nấy đều biết khéo  giữ nghiệp  miệng thì  xã 

hội an định, thế giới hòa bình, nhân dân hạnh phúc. 

Thực hiện từ đâu? Từ ngay chính bản thân mình, phải làm gương cho đại 

chúng  xã  hội  thấy. Xã  hội  ngày  nay dường  như tất cả  nghệ thuật diễn  xuất 

tuyệt  đại  đa  số  là  nội  dung  bất  thiện;  cái  gì  bất  thiện  chúng  ta  không  xem, 

không nghe, không tiếp xúc. Cái gì thiện lương thì ta đến xem, thưởng thức. 

Giống  như  sinh  viên  phân  ban  âm  nhạc  của  đại  học  Côn  Sĩ  Luân 

(Queensland)  vào  Chủ  Nhật  tổ  chức  nhạc  hội  quy  mô  lớn  với  hơn  cả  trăm 

người, diễn tấu âm nhạc cổ điển  mời tôi, tôi cũng đến tham dự. Vì sao? Đó 

là sự vui thú chánh đáng, chúng ta phải đề xướng. Nội dung bất thiện, chúng 

ta quyết định chẳng đến dự hòng tu dưỡng đạo đức của chính mình. 

Hiện  tại,  những  người  trẻ  tuổi  một  chút  định  lực  cũng  không  có,  thật 

không  hay. Theo cách  giáo dục của cổ thánh tiên  hiền Trung Quốc thì phải 

tu dưỡng định lực từ nhỏ. Cái định lực ấy chẳng phải là ngồi xếp bằng tịnh 

tọa trong  nhà  Phật,  mà chính  là  phải  học tập cái tâm  nhẫn  nại,  học tập tính 

ổn trọng. Tâm con người hiện tại thô phù, bộp chộp, chẳng phải là điều hay. 

Cái  tâm  nhẫn  nại  để  nghe  nhìn  bài  giảng  trong  một  giờ  không  có.  Hiện  tại 

cái tâm kiên  nhẫn  lâu  nhất không quá  nửa giờ, nhất định phải có  những trò 

biểu  diễn  phụ  thêm  thì  quý  vị  mới  có  hứng  thú.  Nếu  chỉ  nghe  giảng  đơn 

điệu, khô khan vô vị, quý vị nghe không vô; bởi thế, phải có động tác, phải 

có biểu diễn. Điều này khiến chúng tôi nghĩ đến việc dạy học pháp xuất thế 

gian  trong  đời  trước,  chứ  không  cần  nói  đến  cách  dạy  học  trong  nhà  Phật, 

[học trò] hết sức cung kính lắng nghe, mỗi một buổi học tối thiểu là hai tiếng 

đồng hồ. 

Trước kia, trường tư dạy học, mỗi buổi học phải từ hai đến ba tiếng đồng 

hồ,  giữa chừng không có  giờ  nghỉ. Sáng sớm  liền  vào  học, đến  lúc tan  học 

gần  đến  giờ  ăn  trưa,  khoảng  chừng  ba  tiếng  đồng  hồ,  thầy  trò  ở  cùng  một 

chỗ. Đó là sao? Vun đắp cái tâm nhẫn nại, vun quén định lực. Nay chúng ta 

giảng kinh trong giảng đường cũng là lên lớp, mỗi buổi học là hai tiếng đồng 

hồ,  giữa  chừng  phải  nghỉ  mười  phút  để  mọi  người  giãn  gân  giãn  cốt.  Dạy 

học suốt  một tiếng đồng  hồ  như thế, có rất nhiều  người bảo tôi: “Người trẻ 

tuổi không kham nổi buổi học kéo dài một giờ như vậy, nghe giảng suốt một 

tiếng đồng hồ không chịu nổi!” Không sai! Đúng là nghe không nổi. Vì sao 

vậy? Vì nghe không hiểu. Giống như ăn món gì đó chẳng thưởng thức được 

mùi vị. Nếu nghe mà hiểu được, nếm được mùi vị, sẽ không bỏ được. Đừng 

nói  là  mỗi  buổi  học  một  giờ,  dù  giảng  đến  bốn  giờ,  người  ấy  cũng  chẳng 

buông  lung  một  phút  nào.  Vì  sao?  Nghe  rất  thú  vị.  Trong  Phật  pháp  gọi  là 

“pháp  vị”,  Nho  gia  gọi  là  “bất  diệc  duyệt  hồ?” (cũng  chẳng  vui  sao?);  nhà 

Phật gọi là  “pháp hỷ sung mãn”,  nghe giảng thực sự nhập cảnh giới. 

Lúc  tôi  còn  bé  đang  học  tiểu  học,  trong  xã  hội  vẫn  còn  có  lệ  kể  sách. 

Những đứa trẻ chúng tôi thường đến nghe, càng nghe càng thú vị, quên mất 

thời  gian.  Có  lúc  quên  cả  giờ  cơm,  càng  nghe  càng  thấm  thía.  Nay  nghệ 

thuật này còn tồn tại rất ít, may ra ở Trung Quốc Đại Lục hãy còn, chứ ở Đài 

Loan không còn nữa. Tại ngoại quốc đương nhiên càng tìm không ra. Đó là 

một loại nghệ thuật giáo dục xã hội, nội dung quá nửa là những chuyện lịch 

sử.  Chúng  tôi  thích  nghe  kể  nhất  là  Tam  Quốc  Diễn  Nghĩa,  Tận  Trung 

Thuyết Nhạc tức là truyện kể về Nhạc Phi, vị anh hùng dân tộc trong lịch sử. 

Nội dung là trung hiếu tiết nghĩa. Bởi vậy, trong quá khứ có rất nhiều người 

dân chẳng được giáo dục, nhưng họ thông hiểu đạo lý làm người, học từ đâu 

ra?  Học từ  nghệ thuật diễn  xuất ấy. Đó  là  giáo dục đấy!  Giáo dục ẩn trong 

trò vui, gần như trong mấy ngàn năm ở Trung Quốc cách giáo dục ấy rất có 

hiệu quả; nói đúng ra, [nghệ thuật kể sách ấy] rất đáng đề xướng. Như thế thì 

ngôn ngữ quan trọng hơn bất cứ thứ gì khác, phải học nhé! Nếu khẩu nghiệp 

nặng thì mức độ nhẹ là ngục Bạt Thiệt (kéo lưỡi), mức độ nặng là A Tỳ địa 

ngục, chẳng tầm thường đâu! 

 “Ý tam ác” : Tham, sân, si. Keo kiệt, tham lam, nóng giận, ngu si. Đó là 

Thập  Ác.  Thập  Ác  là  “cực trọng  chi  tội,  vi  đọa  địa  ngục  tam  đồ  chi 

 nhân” (tội hết sức nặng, là cái nhân của tam đồ địa ngục). Vì vậy, nay chúng 

ta phải chú tâm quan sát, con  người  rất ít ai tự biết rõ mình; thấy  lỗi  người 

khác, chứ không thấy lỗi mình, đó là ngu si. Chẳng thấy lỗi mình, làm sao tự 

đổi lỗi sửa mới cho được? Tu hành chẳng có gì khác, tu hành là sửa lỗi, Tu 

là sửa đổi, Hành là hành vi lầm lỗi. Sửa đổi cho đúng những hành vi lầm lạc 

thì  gọi  là  Tu  Hành.  Thân  chúng  ta  tạo  Thập  Ác,  đấy  chính  là  hành  vi  bất 

thiện, quý  vị sửa đổi  những  lỗi  đó, thân không  giết, không sát sanh. Chẳng 

những  không  sát  sanh,  mà  còn  phải  yêu  thương,  che  chở  hết  thảy  chúng 

sanh,  càng  tích  cực  yêu  thương,  che  chở  chúng  sanh,  giúp  đỡ  chúng  sanh. 

Đó là thiện nghiệp, thiện hạnh. 

Không trộm cắp: Giới kinh nhà Phật giảng cái tội trộm cắp hết sức vi tế, 

rất  thấu  triệt.  “Đạo”  (盜: trộm  cắp)  là  không  cho  mà  lấy.  Phàm  là  vật  có 

chủ, tài vật có chủ, không được chủ nhân đồng ý ta cứ tự động xài, hoặc dời 

động đều không được. Quý  vị dời, cất, chủ  nhân  tìm  không ra. Vì thế phải 

luôn tính chuyện thuận tiện cho người khác. Phật pháp dạy không trộm cắp 

được đại phú, không giết được trường thọ, mạnh khỏe sống lâu. Không giết, 

không dâm sẽ đạt được tướng hảo, quang minh, dung  mạo đoan chánh, nay 

chúng  ta  gọi  là  “tươi  tắn,  rạng  rỡ,  dung  mạo  tươi  sáng,  rạng  ngời!”  Chúng 

sanh trông thấy quý vị bèn tôn trọng, kính yêu, quả báo hết sức thù thắng. 

Quả báo của không vọng ngữ là thành tín, lời nói của quý vị được người 

khác  tin  tưởng.  Nói  năng  được  đại  chúng  tín  nhiệm,  giáo  hóa  được  thành 

tựu, có thành tích khả quan. Nếu không, quý  vị chẳng có đức  hạnh, dẫu có 

lòng tốt, dẫu có ý tốt dạy người đến mấy, người ta chẳng tin tưởng, gây nên 

rất  nhiều  vấn  đề,  khó  khăn  lắm!  Thiện  tâm,  thiện  ý  giúp  đỡ  người  khác, 

người khác chẳng bằng lòng tiếp nhận. Nguyên nhân là gì? Do nghiệp nhân 

vọng ngữ. 

Lưỡng  thiệt  càng  đáng  sợ  hơn,  khiến  người  ta  chẳng  dám  tiếp  xúc  quý 

vị.  Vì  sao?  Sợ  bị  làm  hại.  Quý  vị  có  cái  tập  khí  ấy  thì  có  lúc  hữu  ý  tổn 

thương  người,  có  lúc  vô  ý,  vô  ý  cũng  hại  người.  Lưỡng  thiệt  rất  đáng  sợ. 

Hiền  thánh,  thiện  tri  thức  dạy  chúng  ta  phải  “kính  nhi  viễn  chi”  những  con 

người như vậy để khỏi bị hại. Gặp phải người tổn hại mình, con người có hai 

thứ phản ứng khác nhau: 

1) Nếu không giác ngộ kha khá, chắc chắn sẽ ôm lòng hận thù, đợi 

thời cơ trả đũa. Trong lịch sử Trung Quốc, những chuyện như vậy rất nhiều. 

Lịch sử là tấm gương: Oan oan tương báo khổ không thể kể nổi! 

2) Người giác ngộ thì phản ứng tốt hơn. Người thực sự giác ngộ có phản 

ứng  như  sau:  Họ  nghe  mình  nói,  nếu  quả  thật  có  lỗi,  họ  bèn  sửa  đổi.  Nếu 

không thì càng cố  gắng. Người ấy chẳng  oán  hận quý  vị  mà còn cảm  kích. 

Vì sao? Quý vị nói ra khiến họ tích cực phản tỉnh, quả nhiên mình có những 

sai lầm đó, tự mình không thấy được, nay nhờ quý vị nói ra, tự mình sửa đổi 

cho tốt hơn. Nếu quý vị nói lời giả dối, không chân thật, tức là vọng ngữ thì 

người giác ngộ nghe xong cũng chẳng trách  móc quý vị,  mà càng gắng sức 

chẳng  phạm  vào  lỗi  đó.  Đó  là  phản  ứng  của  người  giác  ngộ,  của  bậc  thiện 

nhân! 

Thế  nhưng  quý  vị  phải  biết:  Trong  xã  hội  này,  người  giác  ngộ  thì  ít, 

thiện  nhân  ít,  người  mê  nhiều,  người  không  giác  ngộ  nhiều,  chuyện  này 

phiền phức lắm! Nói những lời vọng ngữ, lưỡng thiệt, ác khẩu với người mê, 

người không giác ngộ sẽ tạo thành oan gia đối đầu, rất phiền toái, phải chịu 

quả báo trong đời mai sau. 

Như vậy, chúng ta tu  hành  là chuyển  mười ác  nghiệp thành  mười thiện 

nghiệp, đối với người khác tuyệt chẳng vọng ngữ, mà nói lời thành thật, tâm 

và  miệng  như  một,  nói  gì  quyết  phải  làm  đó.  Chẳng  được  nghĩ  con  người 

trong  xã  hội  hiện tại đều là  lừa dối, có ai nói thật với  người khác đâu?  Lập 

luận như vậy, thoạt nghe tưởng là đúng, nhưng thật ra là sai. Người khác đều 

nói lời không thật, nhưng nếu quý vị hiểu rõ nhân quả ba đời, quý vị biết kẻ 

đó tạo những nghiệp gì, tương lai đi vào con đường nào? Địa ngục, ngạ quỷ, 

súc sanh! Nếu quý vị cũng bắt chước họ, giống như họ, trong tương lai quý 

vị nhất định phải đi vào ba ác đạo, lầm lạc mất rồi! 

Dẫu mọi người đều vọng ngữ, ác khẩu, lưỡng thiệt, ỷ ngữ hết cả, ta vẫn 

nhất định không làm theo. Vì sao? Ta chẳng mong mỏi đi vào ba ác đạo. Ta 

hy  vọng  trong  tương  lai  vẫn  được  thiện  quả  mang  thân  trời  người  thì  ta 

chẳng  được  vọng  ngữ,  chẳng  được  lưỡng  thiệt;  ác  khẩu,  ỷ  ngữ  đều  không 

được.  Nếu  quý  vị  muốn  cầu  sanh  về  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  thì  lại 

càng  không  được  [làm  những  điều  đó].  Vì  sao?  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế 

giới  “giai thị chư thượng thiện nhân câu hội nhất xứ” (đều  là thượng thiện 

nhân cùng  nhóm  lại  một chỗ). Đức  Phật dạy chúng ta  như vậy,  muốn  vãng 

sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  phải  tu  Thập  Thiện  Nghiệp  thượng 

phẩm.  Trung  phẩm  Thập  Thiện  là  nhân  đạo.  Thượng  phẩm  Thập  Thiện  là 

thiên đạo. Nói cách khác, chúng ta muốn sanh về Tây Phương Cực Lạc thế 

giới thì tiêu chuẩn thấp nhất là thiên đạo. Như vậy, há có thể giết, trộm, dâm 

được ư? Há có thể vọng ngữ, lưỡng thiệt, ác khẩu, ỷ ngữ ư? Chẳng thể được! 

Quyết  định  chẳng  thể  được!  Trong  ý  niệm  chẳng  thể  có  tham,  sân,  si,  phải 

buông xuống, nhất định phải biết hết thảy tất cả thế gian, xuất thế gian đều là 

mộng,  huyễn,  bọt,  bóng.  Người  khác  muốn  thì  ta  cứ  nhịn,  cứ  nhường. 

Nhường  nhịn  (nhẫn  nhượng)  là  lúc  mới  vừa  học,  học  đến  giai  đoạn  thành 

thục sẽ nhường, vui vẻ nhường, không còn phải nhẫn nữa. Lúc mới học phải 

nhẫn, dần dần không còn nhẫn nữa. Nhẫn là có lúc thấy rất khó chịu, nhưng 

nhường lâu ngày sẽ vui vẻ làm! 

Đức  Phật  dạy  chúng  ta  trong  mỗi  niệm  đều  phải  có  tâm  bố  thí,  cúng 

dường. Điều đó rất hay, bố thí cúng dường được đại phước báo. Người khác 

lừa mình, mình hoan hỷ. Vì sao? Kẻ đó gạt mình lấy của, là mình Tài Cúng 

Dường cho hắn. Không có chút áo não chi hết! Hắn xâm chiếm mình, mình 

cũng rất vui vẻ, mình bố thí cúng dường cho hắn, hành đạo Bồ Tát mà! Nhất 

định phải nhớ kỹ: Đừng nói Phật pháp, ngay trong thế gian pháp, nếu trong 

mạng  quý  vị  nhất  định  có  thì  dẫu  có  bỏ  cũng  bỏ  chẳng  được.  Trong  mạng 

không có, có muốn ôm giữ cũng không được! 

Bởi  vậy,  đối  với  của  cải,  người  có  trí  huệ  biết  cách  tán  tài,  trong  Phật 

pháp gọi [tán tài] là  “quảng tu cúng dường”  (rộng tu cúng dường). Dùng cái 

tâm chân thành, cung kính để cúng dường, không một mảy keo tiếc, dứt keo 

tham!  Chúng  ta  học  được  điều  gì,  nhất  định  phải  thực  hiện  điều  đó  trong 

cuộc  sống  thường  nhật  thì  mới  thực  sự  được  thọ  dụng,  thường  sanh  lòng 

hoan  hỷ.  Tâm  bình  khí  hòa,  tâm  an  lý  đắc,  môn  học  vấn  ấy  thực  sự  hữu 

dụng, mang lại hạnh phúc chân thật viên mãn cho cả một đời ta. Nếu không 

học Phật, trong xã hội hiện tại người bất thiện nhiều, chúng ta giao tiếp với 

họ bị thiệt thòi,  ngày  ngày  uất  ức.  Hằng  ngày  bực  bội thì điều tổn  thất đầu 

tiên là thân thể bị tổn hoại đến nỗi thành bệnh. 

Chúng tôi thấy thổ dân Úc châu, theo như tường thuật của một nữ bác sĩ 

người Mỹ, bà ta sống cùng với họ trong một thời gian, [nhận thấy] những lời 

họ  nói rất có  lý.  Bà ta  thấy cách  họ  trị bệnh,  trong quan  niệm  của thổ dân, 

mỗi tế bào trên thân người đều có sanh mạng. Đúng đấy! Mỗi một người đều 

có  rất  nhiều  sanh  mạng  chúng  sanh  cùng  sống  trên  một  thân  thể.  Trong  số 

thổ dân có  một  người đi đường  vô  ý, té xuống  vách  núi, té từ vách  núi cao 

hơn hai mươi mét xuống, chân dập nát, gãy xương. Chẳng dễ gì cứu anh ta 

lên  được.  Cứu  lên  xong,  họ  bèn  đặt  anh  ta  nằm  ngửa,  xương  gãy  hết  sức 

nghiêm trọng, đầu xương gãy đã lòi ra. Toàn thân đẫm  máu. Thầy lang của 

thổ  dân  đặt  anh  chàng  nằm  thẳng  ra  xong,  bèn  chữa  trị.  Cách  chữa  trị  như 

thế nào? 

Giống như xoa bóp vậy, nhưng xoa bóp từ từ, tay không chạm đến thân 

người bệnh, cái chân bị thương vẫn còn cách tay thầy thuốc rất xa. Xoa bóp 

nhưng không đụng đến thân  người bệnh.  Vừa  xoa bóp,  vừa trò chuyện,  lúc 

nói, âm thanh ngữ điệu hết sức dễ nghe, giống như đang ca hát. Bà bác sĩ hỏi 

ông ta làm như vậy nghĩa là sao? Thầy lang bảo ông ta đang trò chuyện với 

đầu xương bị tổn thương, trò chuyện với những tế bào ở bộ phận bị thương, 

hy vọng chúng nó sẽ hợp tác, khôi phục bình thường. Thần kỳ sao! Thực sự 

hữu hiệu! Ông ta làm như vậy độ ba bốn tiếng đồng hồ sau, đầu xương thực 

sự co lại, tự động lành lại. 

Sau  đó,  thầy  lang  mới  lấy  cao  trét  lên  vết  thương.  Dùng  phương  pháp 

của  xứ đó:  Lá  cây  và  còn  có  thứ chi  đó,  chế  thành  cao  dường  như rất  đậm 

đặc,  bôi  trét  lên  vết  thương.  Họ  không  có  bông  băng,  cũng  chẳng  có  kim 

khâu, cũng chẳng có thuốc sát trùng, cái gì cũng không có! Mọi người an ủi 

anh  chàng  bị  thương,  đến  hôm  sau  anh  ta  hoàn  toàn  khỏe  hẳn,  có  thể  đi 

được! Bà bác sĩ thấy vậy sững sờ, đúng là một kỳ tích! Hỏi ông lang nguyên 

do? Ông ta bảo: “Mỗi  một tế bào  và  xương,  lúc té  bị thọ thương, chúng bị 

chấn động, kinh hoàng; nay dùng cách ca hát để vỗ về chúng, khôi phục sự 

ổn  định,  bình  tịnh  của  chúng  thì  chúng  sẽ  trở  thành  bình  thường”,  đúng  là 

thẳng thừng, đơn giản chẳng thể nghĩ bàn! 

Bởi thế, bà bác sĩ rất cảm khái. Y học Tây Phương hoàn toàn tương phản 

với cách trị liệu tự nhiên này. Thổ dân dùng phương pháp tự nhiên, tự nhiên 

khôi  phục.  Xương  gãy  nghiêm  trọng  như  vậy  mà  đến  hôm  sau  bèn  bình 

phục.  Điều  này  cho  thấy  vũ  trụ  sống  động  hoạt  bát;  cách  nói  ấy  hoàn  toàn 

giống  với kinh  Lăng Nghiêm:  “Nhất  thiết  nhân quả, thế giới, vi trần, nhân 

 tâm thành Thể” (Hết thảy nhân quả, thế giới, vi trần, do tâm mà thành Thể). 

Tâm  là  kiến  văn  giác  tri.  Bởi  vậy,  mỗi  tế  bào  đều  có  thể  thấy,  nghe,  hay, 

biết. Dùng lời lẽ tốt đẹp an ủi nó, vui vẻ giúp đỡ nó, nó cũng hợp tác với quý 

vị,  nên  tự  nhiên  khôi  phục!  Vì  thế  ngữ  điệu  của  thầy  lang  rất  thư  thả,  nhu 

hòa giống như đang ca hát. 

Chúng tôi nghe sự kiện này, chúng tôi tin tưởng. Vì sao? Trong kinh đức 

Phật thường giảng. Chúng ta đọc thấy rất nhiều, nhưng chưa từng thấy, chưa 

từng thí nghiệm. Giống như thổ dân Úc châu nói, cách trị bệnh của họ là thí 

nghiệm, đúng là giống như kinh Phật dạy. Những thí nghiệm nghiên cứu của 

tiến sĩ Giang  Bổn Thắng tại Nhật  Bản cũng  giống  như kinh Phật nói. Ngày 

hôm  qua  chúng  tôi  liên  lạc,  mồng  Hai  tháng  Tám  ông  ta  sẽ  đến  Bố  Lý  Tư 

Bản  (Brisbane).  Trước  đó,  có  thể  vào  cuối  tháng  Bảy  ông  ta  đến  Mặc  Nhĩ 

Bổn (Melbourne), đến Mặc Nhĩ Bổn tiện hơn, chúng tôi mời ông ta đến đó. 

Đó là thiện ý, thiện tâm, thiện hạnh, chắc chắn có chỗ hay. Cổ thánh tiên 

hiền  Trung  Quốc  dạy  chúng  ta:  “Ngật  khuy  thị  phước” (Chịu  thiệt  thòi  là 

phước), quý vị chẳng chịu thiệt thì một chút phước báo cũng không có. Chịu 

thua thiệt  lớn, sẽ có phước báo  lớn. Chịu thiệt thòi  nhỏ, có phước báo  nhỏ. 

Con  người  hiện  tại  chẳng  tin  điều  này,  người  hiện  tại  cho  là  mê  tín,  quan 

niệm ấy sai lạc sao! Nhất định phải làm gì? Phải cạnh tranh, phải tranh đấu, 

tranh đấu đến cuối cùng là hai bên cùng thua thiệt, thương tổn, họa hại thay! 

Quý  vị  chẳng  biết  con  đường  cầu  phước,  chỉ  biết  đến  cái  thân  này,  chẳng 

biết có đời sau. 

Trong thế gian này, ngay đến cái thân chúng ta cũng chẳng được coi rất 

quan trọng. Vì sao? Chúng ta muốn chết đi bèn được thăng lên, càng thăng 

lên càng tốt. Chúng ta có được về thế giới Cực Lạc hay không hoàn toàn do 

quyết tâm, do ý chí, do tâm hạnh, đó là ba điều kiện. Quý vị có quyết tâm, có 

chí  nguyện,  có  hành  vi,  nhà  Phật  gọi  là  Tín  -  Nguyện  -  Hạnh,  hạnh  ấy  là 

thiện hạnh. Kinh Di Đà Tiểu Bổn chú trọng chấp trì danh hiệu; chấp trì danh 

hiệu thì phải hiểu ý nghĩa của danh hiệu. Trong Hệ Niệm Pháp Sự, thiền sư 

Trung Phong khai thị rất rõ ràng: Tín là quyết định chẳng hoài nghi, Nguyện 

phải tương ứng với bốn mươi tám nguyện của A Di Đà Phật. Trong Pháp Sự, 

Ngài  giảng  Hạnh  rất  rõ ràng, rất  minh  bạch  là  chấp  trì  danh  hiệu,  nhất  tâm 

bất  loạn,  tâm  chẳng  điên  đảo.  Lão  nhân  gia  lại  nêu  cả  lời  của  Đại  Thế  Chí 

Bồ Tát đã dạy trong kinh Lăng Nghiêm:  “Đô nhiếp lục căn, tịnh niệm tương 

 kế, bất giả phương tiện, tự đắc tâm khai” (Nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp 

nối, chẳng nhọc phương tiện, tâm được tự khai). Đó là chân hạnh! 

Bởi  vậy, cơ sở của  tu  hành  là Thập  Thiện Nghiệp Đạo, không có Thập 

Thiện Nghiệp Đạo  thì cũng  như quý  vị tu  hành không có cội  rễ!  Trong thế 

gian  này,  ngay  cả  thổ  dân  Úc  châu  cũng  hiểu  rõ điều  đó;  chúng  ta  đến  thế 

gian này giống như lữ du, đến ngắm cảnh, thời gian rất ngắn ngủi, tạm bợ, sẽ 

phải lìa khỏi nơi đây rất mau. Quyết định chẳng được mảy may lưu luyến hết 

thảy  mọi thứ trong thế  gian  này.  Hễ có chút  lưu  luyến, quý  vị sẽ chẳng thể 

lìa  thoát  nơi  đây;  phải  hiểu  đạo  lý  ấy.  Ở  nơi  này,  chúng  ta  dựng  được  một 

đạo  tràng,  xây  cất  rất  tráng  lệ,  vàng  ngọc  choáng  lộn,  cũng  chớ  nên  lưu 

luyến. Vì sao? Nếu lưu luyến, mai sau chết đi, quý vị chẳng thể lìa khỏi chỗ 

này. Quý vị lưu luyến nó, chẳng thể bỏ được nó. Trong đạo tràng này chẳng 

có nam nữ giao phối thì làm thế nào bây giờ? Trong đạo tràng có chuột, có 

gián,  có  ruồi  nhặng,  có  kiến.  Úi  chà!  Quý  vị  bèn  đầu  thai  vào  những  loài 

động vật đó, cho rằng nơi này là nhà mình, như vậy là ngu si đấy nhé! 

Nếu quý vị có thể lìa bỏ cái đạo tràng này, đến ở trong thiên đường, nơi 

ấy  thù  thắng  hơn  chỗ  này  nhiều  lắm!  Thiên  đường  cũng  chẳng  được  lưu 

luyến,  quý  vị  vẫn  phải  vượt  lên  chỗ  thù  thắng  hơn  nữa.  Hễ  lưu  luyến  là 

xong, chẳng được có chút mảy may tham luyến nào! Đối với hết thảy người, 

hết thảy sự, hết thảy vật, quyết định chẳng được có chút mảy may lưu luyến 

gì. Lời Phật thường giảng ta phải ghi nhớ:  “Phàm sở hữu tướng, giai thị hư 

 vọng” (Phàm  những  gì  có  hình  tướng  đều  là  hư  vọng),   “nhất  thiết  hữu  vi 

 pháp, như mộng, huyễn, bào, ảnh” (hết thảy pháp hữu vi, như mộng, huyễn, 

bọt,  bóng).  Có  năng  lực,  có  phước  báo,  toàn  tâm  toàn  lực  giúp  đỡ  những 

chúng  sanh  cần  thiết,  nhất  định  phải  bỏ  mình  vì  người,  hy  sinh  dâng  hiến. 

Người thế gian hay nói “hy sinh dâng hiến” dường như có ý gắng chịu thống 

khổ trong ấy, người giác ngộ không giống vậy, họ vui thích cúng dường. Vì 

sao? Đây là cơ hội tu phước, cơ hội tu huệ, phước huệ song tu. Đạt đến địa 

vị Như Lai thì phước huệ mới thực sự viên mãn rốt ráo, không miễn cưỡng 

tu mà là hoan hỷ tu. 

Tiểu  đoạn  thứ tư kế  tiếp  đó  là:  “Thập  Lục  Quán  Kinh,  Hạ  Phẩm  Vãng 

 Sanh  Chương  vân” (Thập  Lục  Quán  Kinh,  chương  Hạ  Phẩm  Vãng  Sanh 

nói),  phép  Quán  cuối  cùng  trong  Thập  Lục  Quán  Kinh  là:  “Ngũ  Nghịch 

 Thập Ác, như thử ngu nhân, lâm chung ngộ thiện tri thức khuyến linh niệm 

 Phật,  như  thị chí  tâm,  linh thanh  bất  tuyệt,  cụ  túc  thập  niệm,  tức đắc  vãng 

 sanh Cực Lạc thế giới” (Ngũ Nghịch, Thập Ác, kẻ ngu như thế, lâm chung 

gặp thiện tri thức khuyên niệm Phật, liền chí tâm [niệm Phật] như thế khiến 

cho tiếng  niệm không dứt. Đầy đủ  mười  niệm  liền được vãng sanh thế giới 

Cực  Lạc).   “Tuy  cư  Hạ  Hạ  Phẩm,  giai  dữ  Bổ  Xứ  Bồ  Tát  câu,  tức  đắc  viên 

 chứng  tam  Bất  Thoái,  nhất  sanh  thành  Phật” (Tuy  thuộc  Hạ  Hạ  Phẩm, 

nhưng đều cùng ở chung với Bổ Xứ Bồ Tát, liền chứng trọn vẹn ba thứ Bất 

Thoái,  thành  Phật  trong  một  đời).  Câu  cuối  cùng  này  hết  sức  trọng  yếu,  là 

câu khai thị tinh yếu, đẹp đẽ nhất của Ngẫu Ích đại sư trong phần này. Trong 

phần trước, tôi đã trình bày cùng quý vị điều này: Một đời tạo Ngũ Nghịch, 

Thập Ác, lúc lâm chung, gặp được thiện tri thức khuyên dạy niệm Phật cầu 

sanh  Tịnh  Độ,  kẻ  ấy  vừa  nghe  bèn  hoan  hỷ,  liền  tiếp  nhận,  liền  sám  hối 

nghiệp chướng, bèn thực sự được vãng sanh. Ở trên, tôi đã thưa cùng quý vị 

rồi: Kẻ ấy chẳng tầm thường, trong đời quá khứ đã tu học Tịnh Tông, tu hết 

sức giỏi, có thiện căn hết sức sâu dầy. Đáng tiếc là trong một đời này bị mê, 

không gặp được thiện tri thức, mê suốt cả đời; nhưng chủng tử thiện căn đời 

trước trong  A  Lại Da Thức của kẻ đó  hết  sức  mạnh.  Bởi thế, trong  lúc  lâm 

chung,  gặp được  thiện duyên  khích động  thiện căn  ấy, thiện  căn phát 

hiện, lập tức khởi tác dụng. 

Nếu  trong  đời  quá  khứ  không  có  thiện  căn  và  phước  đức  ấy  sẽ  không 

xong! Người không có thiện căn, phước đức, nhân duyên, quý vị sẽ thường 

thấy bị hôn mê trong lúc lâm chung. Người bị hôn mê là xong rồi! Dẫu đời 

này tu  giỏi đến đâu đi  nữa, lúc  lâm chung  mà bị  mê  là  hỏng, đầu óc không 

sáng suốt, lúc ấy sẽ lưu chuyển theo nghiệp. Chúng ta trợ niệm cho họ chỉ có 

thể nói là trợ niệm tốt hơn không trợ niệm mà thôi, đó là điều chắc chắn. Có 

thể  trợ  niệm  cho  người  ấy  vãng  sanh  được  hay  không?  Không  dễ  dàng  gì, 

đúng là trợ niệm có thể giúp cho người ấy được vãng sanh, người ấy sẽ thực 

sự được vãng sanh nếu thiện căn và phước đức của người ấy hiện tiền. Nhờ 

vào  sự  trợ  niệm  để  dẫn  phát  thiện  căn  và  phước  đức  của  người  ấy,  khiến 

người ấy phát nguyện vãng sanh niệm Phật cùng mọi người, bèn thành công. 

Nếu bản thân người ấy không có ý niệm gì thì người khác trợ niệm sẽ giúp 

người chết đó  giảm  nhẹ tội  nghiệp,  giảm  nhẹ sự đau khổ,  nhưng chẳng thể 

vãng  sanh.  Vãng  sanh  nhất  định  phải  do  tự  mình  phát  nguyện,  người  khác 

không có cách nào gia trì cho quý vị được. Nếu người khác có biện pháp gia 

trì cho mình, thì chúng ta khỏi cần phải niệm Phật nữa, A Di Đà Phật đại từ 

đại bi đã sớm tiếp độ chúng ta đi rồi. 

Trong  kinh  giáo  thường  nói:  “Tâm,  Phật,  chúng  sanh,  tam  vô  sai 

 biệt” (Tâm,  Phật, chúng sanh, ba thứ không sai biệt). Quý  vị phải  hiểu đạo 

lý  này.  “Nhất thiết pháp  tùng tâm tưởng sanh” (Hết thảy pháp sanh từ tâm 

tưởng), chẳng phải là tâm tưởng người khác, mà là tâm tưởng của chính ta. 

Trong  tâm  mình  không  có  ý  niệm  ấy,  không  có  cách  nghĩ  ấy  thì  một  tí  ti 

phương  cách  gì  cũng  không  có.  Chúng  ta  phải  hiểu  rõ  chân  tướng  sự  thật 

này, phải thấu hiểu. Ngàn vạn phần chẳng được bỏ lỡ đời này, phải thực sự 

buông  xuống,  phải  thực  sự  tu  thiện,  đoạn  ác,  hy  vọng  ngay  trong  đời  này 

chẳng còn bỏ lỡ cơ hội nữa. Nhất định phải nắm lấy cơ hội này. Cái gì cũng 

có thể buông xuống được cả, ngay cả thân thể cũng không lưu luyến, huống 

chi  vật  ngoài  thân?  Quý  vị  buông  xuống  được  thì  đâu  còn  chướng  ngại  gì 

gây chướng ngại vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới! A! Bây giờ đã hết 

giờ rồi! 



* 

Chư vị đồng học! 

Chúng  ta  lại  tiếp  tục  đoạn  thứ  tư  “chương  Hạ  Phẩm  Vãng  Sanh  trong 

 Thập Lục  Quán  Kinh” ,  chúng  ta  phải  chú  tâm  học  tập  đoạn  này,  ngàn  vạn 

phần chớ có hiểu lầm, chẳng được ôm lòng cầu may. Tâm cầu may sẽ làm lỡ 

việc,  bỏ  uổng  cơ  duyên  đại  sự  vãng  sanh  trong  một  đời  này.  Tổn  thất  ấy 

không có cách chi tính toán được. Câu sau cùng  là:  “Tuy cư Hạ Hạ  Phẩm, 

 giai  dữ  Bổ  Xứ  Bồ  Tát  câu,  tức  đắc  viên  chứng  tam  Bất  Thoái,  nhất  sanh 

 thành  Phật” (Tuy  thuộc  Hạ  Hạ  Phẩm,  đều  cùng  nhóm  họp  với  Bổ  Xứ  Bồ 

Tát,  liền  viên  chứng  ba  thứ Bất  Thoái,  thành  Phật  trong  một  đời).  Câu  này 

rất trọng yếu! Quý vị thấy đó: Ngũ Nghịch, Thập Ác cả một đời này hết sức 

đáng  tiếc  nuối,  chẳng  gặp  được  thầy  tốt,  chẳng  gặp  được  bạn  lành,  tuy  tự 

mình có  túc  căn  sâu  dầy  trong  đời  quá  khứ  nhưng  không  có  duyên  gì  phát 

khởi.  Đấy  chính  là  như  kinh  Phật  thường  nói:  “Nhân  thân  nan  đắc,  Phật 

 pháp nan văn” (Thân người khó được, Phật pháp khó nghe), chính là nói tới 

đạo  lý  này.  Quý  vị  không  có  cơ  hội  tiếp  xúc  Phật  pháp,  tới  lúc  lâm  chung 

mới được gặp. 

Giống như xưa kia, tôi đã tường thuật cùng quý vị, ông Châu Quảng Đại 

ở  Washington  DC,  trước  khi  lâm  chung  ba  ngày  mới  gặp  được  bạn  lành, 

đem chuyện  niệm  Phật  vãng sanh bảo cho ông ta biết.  Ai  nấy đều biết ông 

Châu  Quảng  Đại  là  người  tốt,  tâm  địa  rất  thiện  lương,  làm  ăn  rất  quy  củ, 

chưa hề dối người, lại còn bố thí, đúng là người tốt. Đời trước có thiện căn, 

nhưng không được tiếp xúc Phật pháp. Lúc lâm chung cũng là lúc bác sĩ đã 

bó  tay  không  chữa  trị  nữa,  bà  vợ  ông  ta  không  còn  cách  gì,  tìm  đến  Tịnh 

Tông Học Hội. Các đồng học trong Tịnh Tông Học Hội đến thăm, trợ niệm 

giúp  ông  ta,  khuyên  ông  ta  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ.  Ông  ta  vừa  nghe 

liền lập tức tin tưởng, phát nguyện, niệm theo. Niệm chẳng lâu la gì, chúng 

ta hãy nghĩ coi: Ước chừng  một hai tiếng đồng hồ bèn có cảm ứng! Ông ta 

kêu vợ cùng toàn gia đình hãy cùng niệm, bà vợ hỏi: “Tại sao?” 

- Lúc tôi niệm Phật đau khổ giảm bớt, không đau đớn nữa (bệnh ung thư 

rất đau đớn), lúc tôi niệm Phật cảm thấy không đau. 

Bởi  thế,  cả  nhà  cùng  niệm  Phật,  niệm  suốt  ba  ngày,  Phật  đến  tiếp  dẫn, 

ông ta bèn ra đi. Cư sĩ Cung Chấn Hoa đem sự việc này kể tường tận với tôi. 

Hiếm  có  ở  chỗ  nào?  Vãng  sanh  Hạ  Hạ  Phẩm  trong  Phàm  Thánh  Đồng 

Cư  độ,  cũng  vẫn  ở  cùng  một  chỗ  với  Bổ  Xứ  Bồ  Tát  và  các  thượng  thiện 

nhân  trong  thế  giới  Cực  Lạc.  Bổ  Xứ  Bồ  Tát  là  những  vị  nào?  Là  những  vị 

Bồ  Tát  ngang  hàng  với  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát,  Văn 

Thù, Phổ  Hiền, Di  Lặc  Bồ Tát…  Hằng  ngày ở cùng  một chỗ  với các Ngài, 

quý  vị  nghĩ  xem  mình  có  bị  thoái  chuyển  hay  chăng?  Chẳng  thể  thoái 

chuyển được! Thầy dạy là A Di Đà Phật và mười phương chư Phật Như Lai, 

bất luận quý vị muốn học kinh giáo nào, đều có chư Phật Như Lai đến giảng 

giải, truyền dạy cho. Các đại Bồ Tát, Bổ  Xứ Bồ  Tát là đồng  học của  mình, 

cùng học với mình. Quý vị tìm đâu ra hoàn cảnh tu học như vậy? Chúng ta 

hãy suy nghĩ cặn kẽ xem! Nếu quý vị thực sự hiểu rõ chân tướng sự thật ấy 

thì thế  gian  này  há còn  gì đáng để  lưu  luyến  hay chăng? Đừng  nói  là  nhân 

gian, ngay cả [địa vị] Đại Phạm Thiên Vương, Ma Hê Thủ La Thiên Vương 

cũng  chẳng  thể  giữ  quý  vị  lại  được.  Quý  vị  quyết  định  không  có  mảy  may 

lưu luyến, muốn đến thế giới Cực Lạc càng nhanh càng tốt, càng sớm càng 

hay. Còn có gì không buông xuống được ư? Còn một chuyện gì chưa buông 

xuống được sẽ chưa thể đi được! Thứ gì cũng buông xuống hết, không có gì 

không buông xuống được! 

Đoạn tiếp đó cũng là lời khai thị rất sáng tỏ của Ngẫu Ích đại sư, chúng 

ta  hãy  đọc  một  lượt:  “Nhiên  cứ  giáo  đạo”  (nhưng  dựa  trên  kinh 

giáo),  “cứ”  (據) là căn cứ: Căn cứ trên lời dạy của đức Thế Tôn,  “nhược thị 

 phàm  phu,  tắc  phi  Sơ  Quả  đẳng” (nếu  là  phàm  phu  thì  chẳng  phải  là  hàng 

Sơ Quả): Quý vị là phàm phu, chưa phải là thánh nhân. Quý vị là phàm phu 

thì  đương  nhiên  quyết  định  chẳng  phải  là  Sơ  Quả,  chưa  chứng  được  địa  vị 

ấy.  “Nhược thị Nhị Thừa, tắc phi Bồ Tát” (Nếu là Nhị Thừa thì không phải 

là Bồ Tát): Quý vị chẳng phải là Bồ Tát.  “Nhược thị Dị Sanh, tắc phi Đồng 

 Sanh Tánh đẳng” (Nếu là Dị Sanh thì chưa phải là hạng Đồng Sanh Tánh). 

Thế nào là  “Dị Sanh” ? Chính là Quyền Giáo Bồ Tát. Quyền Giáo Bồ Tát là 

gì? Là những Bồ Tát chưa kiến tánh, đó là Dị Sanh! Dị Sanh khác với Phật, 

khác  như  thế  nào?  Vẫn  còn  dùng  tâm  ý  thức  nên  không  giống  Phật.  Phật 

chẳng  dùng  tâm  ý  thức,  Phật  đã  chuyển  Thức  thành  Trí.  Bởi  vậy,  Quyền 

Giáo Bồ Tát vẫn dùng tám thức, chưa rời khỏi tám thức, tám thức vẫn đang 

làm  chủ  nhân.  Chư  Phật  Như  Lai  và  Pháp  Thân  Bồ  Tát  chuyển  tám  thức 

thành bốn trí, bốn trí làm chủ chứ không phải tám thức. 

Như  Lai  là  bốn  trí,  Pháp  Thân  Bồ  Tát  là  bốn  trí,  bởi  thế  gọi  là  “Đồng 

 Sanh Tánh”.  Thiền Tông Trung Quốc thường gọi Đồng Sanh Tánh là  “minh 

 tâm  kiến  tánh”.  Như  Lai  minh  tâm  kiến  tánh,  những  vị  Bồ  Tát  ấy  cũng  là 

minh tâm kiến tánh, các ngài  là Đồng Sanh;  những  vị chưa kiến tánh thì  là 

Dị  Sanh.  Chúng  sanh  trong  chín  pháp  giới  đều  là  Dị  Sanh  Tánh.  Từ  chín 

pháp  giới  cho  đến  hàng  Bồ  Tát  –  Quyền  Giáo  Bồ  Tát  –  thuộc  về  tứ  thánh 

pháp  giới.  Ngoài  lục  đạo  là  tứ  thánh  pháp  giới:  A  La  Hán,  Bích  Chi  Phật, 

Thanh Văn,  Bồ  Tát, Phật;  ngay cả  Phật trong  mười pháp  giới đều thuộc  về 

Dị  Sanh  Tánh,  chẳng  phải  Đồng  Sanh  Tánh.  Đồng  Sanh  Tánh  thoát  ngoài 

mười pháp giới, người Đồng Sanh Tánh trụ trong Nhất Chân pháp giới, cùng 

ở chung một chỗ với chư Phật Như Lai. Pháp giới mà các vị ấy trụ được gọi 

là Nhất Chân pháp giới; Dị Sanh Tánh trụ trong mười pháp giới. 

Tiếp  đó,  sách  Yếu  Giải  viết:  “Lạp  đẳng  tắc  đại  vọng”  (tạm  dịch:  [Nếu 

nói]  vượt  quá  địa  vị  [tức  là  nói  người  vãng  sanh  Hạ  Hạ  Phẩm  có  địa  vị 

ngang  bằng  với  các  vị  Pháp  Thân  Bồ  Tát]  thì  là  đại  vọng  ngữ):  Phàm  phu 

chợt đột  ngột biến thành Pháp  Thân  Bồ Tát, đó là đại  vọng  ngữ, không thể 

nói như vậy được! Quý vị thấy Cực Lạc thế giới thuyết minh: Hạ Hạ Phẩm ở 

cùng  một  chỗ  với  Bổ  Xứ  Bồ  Tát,  há  chẳng  phải  là  lạm  phần  bằng  vai phải 

lứa  với  nhau  ư?  Chuyện  này  rốt  cuộc  là  như  thế  nào?  Vì  chỗ  này  mới  nói 

pháp  môn Tịnh Tông rất khó tin! Dùng phương pháp suy luận của Giáo Hạ 

thì  chuyện  này  không  thể  nào  xảy  ra  được!  Phàm  phu  làm  sao  ở  cùng  một 

chỗ với Bổ Xứ Bồ Tát, Đẳng Giác Bồ Tát được, đâu có đạo lý ấy! 

Lại  xét  ba  thứ  Bất  Thoái:  Niệm  Bất  Thoái  là  Đồng  Sanh  Tánh,  chẳng 

phải Dị Sanh Tánh. Niệm Bất Thoái là Pháp Thân Bồ Tát, thuộc Nhất Chân 

pháp  giới,  trong  mười  pháp  giới  không  có.  “Hạnh  Bất  Thoái  phi  cẩn  kiến 

 đạo”  (Hạnh  Bất  Thoái chẳng phải chỉ thấy đạo):  Hạnh  Bất Thoái thuộc địa 

vị Kiến Đạo, ở phần trên chúng ta đã đọc qua. Bậc Bồ Tát thuộc địa vị Thập 

Tín trong Đại Thừa Viên Giáo chứng đắc hai thứ Bất Thoái: Vị Bất Thoái và 

Hạnh  Bất  Thoái;  nhưng  Tiểu  Thừa  Sơ  Quả  chỉ  chứng  được  Vị  Bất  Thoái, 

hạnh  vẫn  thoái  chuyển.  Bởi  thế,  Hạnh  Bất  Thoái  không  chỉ  là  địa  vị  Kiến 

Đạo mà còn thuộc vào hàng Bồ Tát của Đại Thừa Viên Giáo, chẳng phải là 

một vị Bồ Tát tầm thường.  “Vị Bất Thoái, phi thị phàm phu” (Vị Bất Thoái 

chẳng phải  là phàm phu): Mức độ thấp  nhất của Vị Bất  Thoái  phải  là Tiểu 

Thừa Sơ Quả, đã chứng được địa vị thánh nhân, chẳng bị thoái chuyển thành 

phàm phu trở lại! 

 “Tấn bộ tắc xả cố xưng” (vượt lên [địa vị mới] bèn bỏ tên gọi cũ): Địa vị 

được nâng lên, cái tên gọi cũ không còn nữa. Giống như nói quý vị đã chứng 

Tu Đà  Hoàn, trước khi chứng  Tu Đà  Hoàn  gọi  là phàm phu. Chứng  Tu Đà 

Hoàn  rồi,  không  gọi  là  phàm  phu  nữa,  mà  gọi  Tu  Đà  Hoàn!  Nếu  lại  thăng 

lên cấp nữa, chứng đắc Nhị Quả Tư Đà Hàm, chẳng gọi là Tu Đà Hoàn nữa. 

Sau khi thăng lên một cấp, danh xưng trước kia không còn nữa, bỏ đi. Giống 

như chúng ta đi học, học tiểu học thì gọi là học trò tiểu học. Học xong tiểu 

học vào trung học, chẳng gọi học trò tiểu học nữa mà gọi là học sinh trung 

học. Tốt nghiệp trung học vào đại học không gọi là học sinh trung học nữa 

mà  là  sinh  viên  đại  học.  Những  danh  từ  xưng  hô  trước  kia  không  còn 

nữa,  bỏ hết. Đó là  pháp tắc  thế 

gian, điều này không khó hiểu chi! 

Hãy xem trong thế giới Cực Lạc:  “Cực Lạc Đồng Cư, nhất thiết câu phi, 

 nhất thiết câu thị” (Trong cõi Đồng Cư ở Cực Lạc, hết thảy đều không phải, 

hết thảy đều là phải), chẳng thể nghĩ bàn! Trong cõi Phàm Thánh Đồng Cư 

của  Cực  Lạc,  phàm  phu  ở  chung  một  chỗ  với  thánh  nhân,  tợ  hồ  giống  như 

gì?  Trong  cùng  một  phòng  học,  học  trò  tiểu  học,  học  sinh  trung  học,  sinh 

viên đại  học,  nghiên cứu sinh  đều cùng  học  một  lớp;  phân ban, cấp  lớp  rất 

đặc biệt, rất chẳng thể nghĩ bàn! Quý vị nói họ là sinh viên đại học ư? Trong 

đó có học trò tiểu học, quý vị nói đó là lớp học của học trò tiểu học ư? Trong 

ấy  có  nghiên  cứu  sinh,  nói  làm  sao  bây  giờ?  “Nhất  thiết  câu  phi” (hết  thảy 

đều không phải), nói sao cũng trật. Chỉ có thể  nói  là cùng  học trong phòng 

học  đó.  Chẳng  thể  nói  là  tiểu  học;  nói  là  trung  học  hay  đại  học  cũng  đều 

không  thể  nói  như  vậy  được!  “Nhất  thiết  câu  phi”  (hết  thảy  đều  trật)  mà! 

Cũng  vẫn  có  thể  nói  trong  phòng  học  ấy  có  đại  học,  có  trung  học,  có  tiểu 

học,  “nhất thiết câu thị” (hết thảy đều là phải), chẳng thể nghĩ bàn! 

Việc  dạy  học  trong  nhà  Phật,  trên  thực  tế,  khi  pháp  sư  đại  đức  giảng 

kinh, thuyết pháp tình hình đều giống như vậy: Thính chúng rất nhiều. Số là 

năm  nay  chúng  tôi  dự  định  Rằm  tháng  Năm  sẽ  sang  Cát  Long  Ba  (Kuala 

Lumpur) mở giảng tòa quy mô lớn bên đó, ngày Mười Bảy khai giảng. Cư sĩ 

Lý  Kim  Hữu  báo  cho  chúng  tôi  biết  thính  chúng  ước  tính  chừng  hai  vạn 

người. Hai vạn người cùng ở trong một lớp học, chắc chắn là có người trình 

độ tiểu học, có người trình độ trung học, có người trình độ đại học, có người 

trình  độ  thạc  sĩ,  có  người  trình  độ  tiến  sĩ,  đều  ở  cùng  một  chỗ,  cùng  một 

phòng học, chúng tôi giảng cho mọi người. Lớp học ấy đúng là “hết thảy đều 

 không  phải,  hết  thảy  đều  là  phải” .  Trong  nhà  Phật  gọi  trường  hợp  này 

là  “đại giảng tòa”.  

Cái  gọi  là  “đại  giảng  tòa”  có  nghĩa  là  mọi  trình  độ  bất  đồng  đều  bao 

gồm  hết,  các  độ  tuổi  bất  đồng  cũng  bao  gồm.  Người  đến  nghe  giảng  từ 

những  bạn  nhỏ  mười  mấy  tuổi  cho  đến  những  ông  cụ  tám  chín  mươi  tuổi, 

nam, nữ, già, trẻ, các ngành nghề, đại giảng tòa là như vậy đó! Lúc chúng tôi 

học kinh giáo, thầy Lý thường bảo Đại Giảng Tòa khó lắm! Khó ở chỗ nào? 

Chẳng  dễ  gì  khế  cơ  được!  Quý  vị  giảng  điều  gì  sao  cho  mọi  tầng  lớp,  mọi 

trình độ bất đồng, mọi nghề nghiệp bất đồng nghe giảng đều sanh tâm hoan 

hỷ,  há  phải  dễ  dàng  ư?  Hoàn  toàn  khác  hẳn  các  ban,  các  lớp  trong  trường. 

Trong trường học, học trò thuộc cùng một lớp thì nói chung trình độ không 

chênh  nhau  nhiều  lắm,  dễ  dạy,  dễ  giảng.  Trong  lớp  học  này,  trình  độ  nào 

cũng có, rất khó giảng! 

Khi  chúng  tôi  học  giảng  kinh,  thầy  Lý  dạy  chúng  tôi  một  nguyên 

tắc:  “Nội  dung  một  buổi  giảng  phải  có  sâu,  có  cạn,  có  rộng,  có  lược”.  Vì 

sao? Nhằm thích hợp khẩu vị của từng người. Nếu quý vị cứ một mực giảng 

sâu thì người nghe không đủ trình độ sẽ không đạt được lợi ích, buổi học sau 

họ không thèm đến nữa, họ nghe đâu có hiểu! Hoàn toàn giảng nông cạn thì 

người trình độ cao nghe chẳng thích thú gì, quá nông cạn! Buổi học sau họ 

cũng không buồn tới nữa! Nếu quý vị giảng sao cho nam nữ già trẻ mỗi trình 

độ  đều  nắm  được,  mỗi  buổi  giảng  họ  đều  đến,  quý  vị  thành  công  rồi,  khá 

khó khăn đấy! Trong đại giảng đường ở Tây Phương Cực Lạc thế giới, trình 

độ  gì  cũng  có,  quý  vị  xem  đấy:  Chúng  ta  biết  trong  số  những  người  niệm 

Phật  vãng  sanh,  có  không  ít  những  vị  vãng  sanh  chưa  từng  đi  học,  không 

biết chữ; có vị trình độ cao, đương nhiên có bậc Đẳng Giác Bồ Tát, có Pháp 

Thân  đại  sĩ,  có  A  La  Hán,  có  Bích  Chi  Phật  thuộc  trình  độ  cao.  Đức  Phật 

thuyết  pháp  trong  đại  chúng  ấy,  thật  ra  Ngài  dùng  một  âm  thanh  để  thuyết 

pháp, nhưng chúng sanh tùy theo căn tánh đều hiểu, đúng là chẳng thể nghĩ 

bàn! 

Tiếp đó là đoạn văn:  “Thập phương Phật độ, vô thử danh tướng, vô thử 

 giai vị, vô thử pháp môn, phi tâm tánh chi cực trí, trì danh chi kỳ huân, Di 

 Đà chi đại nguyện, hà dĩ hữu thử!” (Mười phương cõi Phật không có danh 

tướng này, không có địa vị này, không có pháp môn này. Nếu không do tâm 

tánh đã đạt  đến  mức cùng cực, công  lao kỳ  diệu của  Trì Danh  hun đúc, do 

đại  nguyện  của  Phật  Di  Đà,  há  có  những  sự  như  thế  này  chăng?)  Mấy  lời 

Ngẫu Ích đại sư vừa nói đó đúng là việc chân thật. Đúng là mười phương thế 

giới chẳng hề có, chẳng có những danh tướng này, mà cũng chẳng có địa vị 

như vậy. Mười phương thế giới kể cả thế giới Sa Bà chúng ta đang sống đây, 

cũng chẳng có pháp môn ấy. Chỉ  mình Tây Phương Cực Lạc thế giới là có, 

thật chẳng thể nghĩ bàn! 

Vì sao Tây Phương Cực Lạc thế giới thù đặc như vậy? Ở đây, Ngẫu Ích 

đại  sư  giảng  cho  chúng  ta  biết  “tâm  tánh  chi  cực  trí” (là  do  tâm  tánh  đến 

mức  cùng  cực).  Chúng  ta  học  Phật  chẳng  có  chi  khác,  mục  tiêu  chung  cực 

(cuối cùng, tột bậc) là trở về với tâm tánh. Nay chúng ta thường nghe người 

thế  gian  hô  hào  “trở  về  với  tự  nhiên,  trở  về  với  sự  thuần  phác,  quy  chân” . 

Hai câu này thiên hạ nói rất nhiều, ý nghĩa cạn - sâu rất lớn. Ý nghĩa cạn là 

quay về với tự nhiên, hy vọng  một số người vì hoàn cảnh [không gần thiên 

nhiên] được tiếp xúc với thiên nhiên nhiều hơn. Vì thế, trong dịp nghỉ, người 

sống ở đô thị rời nhà, đi du ngoạn, thăm viếng những nơi có cảnh đẹp, sinh 

hoạt  trong  thiên  nhiên  một  khoảng  thời  gian  ngắn,  trốn  tránh  những  ồn  ào, 

căng thẳng của đô thị, sống thung  dung  hơn  trong tự nhiên.  “Trở về với sự 

 thuần phác, quy chân”  nghĩa là như vậy. 

Ở Úc Châu, đất rộng người ít, nhất là tại những thành phố nhỏ như thành 

phố  chúng  ta,  những  kiến  trúc  đều  được  đặt  ngay  trong  hoàn  cảnh  thiên 

nhiên, không phá hoại hoàn cảnh tự nhiên. Lúc tôi mới đến Úc Châu, thường 

nghe nói vấn đề ưu tư lớn nhất của Úc châu là xú dưỡng tằng (tầng ozone) bị 

xé rách, ánh sáng mặt trời rất mạnh, tia tử ngoại (ultra-violet ray) nhiều gấp 

sáu  lần  những  nơi khác. Vì thế, ra khỏi cửa nhất định phải che dù, đội  mũ, 

mặc áo dài tay  để khỏi bị bỏng  nắng. Cháy  nắng  lâu  ngày sẽ dễ bị  ung thư 

da. Hai năm gần đây, các nhà khoa học cho biết: “Không thấy tầng ozone ở 

trên  bầu  trời  Úc  châu  bị  thủng  nữa”.  Nó  chuyển  sang  đâu?  Sang  Nam  Mỹ 

rồi. Tầng ozone trên không trung cũng di động, không đứng yên, hiện tại nó 

đã di chuyển sang Nam Mỹ. Vấn đề bận tâm đối với không trung ở nơi này 

nay không còn nữa. 

Cảnh quan nguyên thủy của Úc Châu chưa bị phá hoại, rừng rậm nguyên 

thủy  rất  nhiều.  Chúng  ta  sống  ở  đây  là  quay  về  với  tự  nhiên,  trở  về  với  sự 

thuần phác, quy chân, đó là cách nói nông cạn. Trong nhà Phật, trở về với sự 

thuần phác quy chân chính là tâm tánh đạt đến mức cùng cực. Phải như thế 

nào thì mới đạt được? Tâm phải chân thành niệm Phật. Kinh Vô Lượng Thọ 

dạy:  “Phát Bồ Đề tâm, một dạ chuyên niệm”.  Tám chữ ấy hết sức trọng yếu. 

Tám chữ ấy chính  là  mấy câu Ngẫu  Ích đại sư đã  nói ở đây.  Bồ Đề tâm  là 

gì?  Nói  nông  cạn,  Bồ  Đề  tâm  là  tâm  chân  thành,  tâm  thanh  tịnh,  tâm  bình 

đẳng, tâm chánh giác, tâm từ bi. Trong cuộc sống thường nhật, chúng ta xử 

sự,  đãi  người,  tiếp  vật  bằng  những  tâm  ấy.  Dùng  những  tâm  ấy  nhất  định 

chẳng bị thiệt thòi, dùng những tâm ấy nhất định sanh về Tịnh Độ, chiếm đại 

tiện nghi. 

Nếu quý vị không sử dụng những tâm ấy, dù niệm Phật cũng chẳng thể 

vãng sanh, thua thiệt rất lớn: Quý vị vẫn phải luân hồi trong lục đạo! Chúng 

ta quyết định dùng những tâm ấy, đối với thế duyên, hết thảy người, sự, vật 

trong thế gian đều thấy thấu suốt, buông xuống, tự tại, tùy duyên, chẳng sợ 

thiệt  thòi,  chẳng  sợ  bị  lừa  gạt,  chẳng  những  không  sợ  lại  còn  hoan  hỷ.  Vì 

sao?  Mấy  bữa  là  mình  phải  đi,  mình  đi  qua  thế  giới  Cực  Lạc.  Nghĩ  tới  đó, 

quý  vị  sẽ  bố  thí  nhiều  hơn  một  chút,  cúng  dường  nhiều  hơn  một  chút,  tu 

nhiều  hơn  một  chút,  “bố thí,  cúng  dường  phước  vô  biên”.  Trong  kinh  Phật 

dạy  như  vậy.  Ban  cho  chúng  sanh  thiện  duyên, tương  lai  đến  Tây  Phương 

Cực Lạc thế giới thành Phật xong, trở về thả bè Từ độ những người ấy. Bồ 

Tát  phải  phát  đại  nguyện  thanh  tịnh,  đấy  chính  là   “phát  Bồ  Đề  tâm,  một 

 dạ  chuyên niệm”.  Một phương  hướng, 

một mục tiêu, chuyên niệm A Di Đà Phật. 

Bởi thế, lời dạy của Ấn Quang đại sư về Niệm Phật Đường phải nhớ kỹ, 

quyết định phải thực hiện, cộng tu trong Niệm Phật Đường hai  mươi người 

là  lý  tưởng  nhất.  Nay  ở  đây  chúng  tôi  hạn  định  tiêu  chuẩn  của  Niệm  Phật 

Đường là bốn mươi tám người, trong nhà có hai mươi người niệm Phật, bên 

ngoài  có  hai  mươi  tám  người  từ  các  nơi  đến  cùng  tu.  Bọn  họ  tham  gia  các 

hoạt động của chúng ta trong một thời gian ngắn, hoạt động của chúng ta là 

mười thất, tức bảy mươi ngày. Họ ở đây niệm xong một kỳ phải quay về, hai 

mươi người trong nhà chúng ta ở đây lâu dài, đặc biệt an bài hoạt động này. 

Chúng ta báo đền ơn thí chủ, báo ơn đồng học, chúng tôi hoan nghênh  mọi 

người cùng niệm Phật, tuân thủ lời Ấn Quang đại sư dạy. 

Trong  lời dạy của  tổ  Ấn Quang không  nhắc đến  giảng kinh,  nay chúng 

tôi thêm vào một buổi giảng kinh, vì sao phải thêm vào? Thời tổ Ấn Quang 

không thêm vào thì được, hiện tại thêm vào sẽ có cái hay: Giải - hạnh tương 

ứng. Quý vị đọc kinh A Di Đà, nếu quý vị không giảng rõ ràng, không giảng 

thấu triệt, sẽ chẳng thể phát khởi tín tâm kiên định cho người niệm Phật. Tín 

nguyện kiên định là những nhân tố quan trọng để vãng sanh. Đấy đều là như 

Ngẫu  Ích  đại  sư  nói:  “Được  vãng  sanh  hay  không,  quyết  định  tại  có  tín 

 nguyện  hay  không;  phẩm  vị  cao  hay  thấp,  do  công  phu  sâu  hay  cạn  quyết 

 định” . Bởi vậy, Tín - Nguyện có thể nói là Dẫn Nghiệp về Tây Phương Cực 

Lạc thế giới, là nhân tố trọng yếu nhất để hướng dẫn chúng ta vãng sanh Tây 

Phương  Cực  Lạc  thế  giới.  Lòng  tin  sâu  đậm,  nguyện  thiết  tha,  công  phu 

niệm  Phật  sâu  hay  cạn,  đến  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  là  Mãn  Nghiệp. 

Đến Tây Phương Cực Lạc thế giới sanh vào một cõi nào, phẩm vị nào là do 

công phu niệm Phật của quý vị sâu hay cạn. 

Nay trong thế  gian  này, chúng ta phải tranh thủ  hai chuyện;  hai chuyện 

này  chúng  ta  mang  theo  được,  những  thứ  khác  không  thể  mang  theo  được 

đâu! Sanh chẳng mang theo thứ gì đến, chết chẳng mang theo thứ gì đi. Nhất 

định  phải  hiểu  như  thế.  Đã  không  mang  theo  được  thì  phải  buông  xuống. 

Nếu  quý  vị  không  buông  xuống  được,  sẽ  bị  lôi  kéo,  sẽ  bị  hại.  Phải  bỏ  hết 

những  gì  không  mang  theo  được,  phải  có  trí  huệ  quan  sát  cơ  duyên,  hễ  có 

những  cơ  duyên  phải  lập  tức  bỏ  ngay,  không  do  dự  mảy  may,  không  tiếc 

nuối  mảy  may.  Dưỡng  thành  tập  quán  như  vậy,  lúc  lâm  chung  vãng  sanh 

một  tí  chướng  ngại  nào  cũng  không  có.  Bởi  thế,  “tâm  tánh  đến  mức  cùng 

 cực”  vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới. Những hiện tượng  trong thế 

giới  Cực Lạc đều từ  tự tánh viên mãn 

lưu lộ. 

 “Trì danh chi kỳ huân” (sự un đúc kỳ diệu của trì danh): “Huân” là công 

huân,  công  huân  lạ  lùng  của  trì  danh  niệm  Phật,  công  huân  chẳng  thể  nghĩ 

bàn!  Trong  bốn  cách  niệm  Phật,  đức  Phật  khuyên  chúng  ta  nên  dùng  loại 

này, dễ thực hành, thành tựu cao. Trong chú giải có nói đến bốn cách niệm 

Phật: Thật Tướng Niệm Phật, Quán Tưởng Niệm Phật (Thập Lục Quán Kinh 

là  Quán  Tưởng Niệm  Phật), Quán  Tượng  Niệm Phật, Trì Danh Niệm  Phật. 

Trì  Danh  tương  ứng  Thật  Tướng,  bởi  thế,  nó  rất  chẳng  thể  nghĩ  bàn!  Hiểu 

giáo lý Tịnh tông ít ỏi, chẳng hiểu sâu, nhưng nếu tín tâm kiên định, nguyện 

tâm kiên định, không có  một điểm  hoài  nghi  nào, trì danh  như vậy sẽ thầm 

hợp đạo mầu, chẳng thể nghĩ bàn! Nếu quý vị thông đạt kinh giáo này mà trì 

danh  thì  niệm  mỗi  tiếng  Phật  hiệu  đều  tương  ứng,  niệm  niệm  tương  ứng, 

tương ứng rõ ràng. Chẳng hiểu mà chết sạch lòng mong ngóng, khiêm hư sát 

đất niệm Phật thì sẽ ngầm tương ứng, tức là người [niệm Phật] ấy tương ứng 

nhưng không biết. Không biết cũng chẳng sao, đến thế giới Cực Lạc sẽ biết, 

sẽ hiểu rõ! 

 “Đại nguyện Di Đà” : Quý vị thấy ba việc này chứ? Di Đà đại nguyện là 

Phật  lực;  Trì  Danh  là  tự  lực;  “tâm  tánh  đạt  đến  mức  cùng  cực”  là  tâm  lực. 

Tâm,  Phật, chúng sanh ba thứ không sai biệt; tâm, Phật, chúng sanh ba thứ 

tương ứng, cảnh  giới  này chẳng thể  nghĩ  bàn  nên Tây Phương Cực  Lạc thế 

giới  mới  hiện  tiền,  nhất  là  trong  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  độ.  Trong  Tây 

Phương Cực Lạc thế giới, thù thắng nhất, khôn sánh bậc nhất chính là Phàm 

Thánh Đồng Cư độ. Quý vị bảo là Thật Báo Trang Nghiêm Độ ư? Thật Báo 

Trang  Nghiêm  Độ  của  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  và  Thật  Báo  Trang 

Nghiêm  Độ  của  các  thế  giới chư  Phật  khác  không  hai,  không  khác,  chẳng 

khác gì nhau. Sai khác nhiều nhất chính là ở cõi Đồng Cư. Trong cõi Đồng 

Cư của thế giới Tây Phương có cõi Thật Báo, có cõi Phương Tiện trong ấy, 

bốn cõi ở cùng một chỗ. Không như các thế giới Phật khác, bốn cõi tách rời 

nhau, chẳng dung  hội  lẫn  nhau.  Bốn cõi của  Tây Phương Cực  Lạc thế  giới 

xen kẽ dung hợp lẫn nhau, chẳng thể nghĩ bàn! 

Lại  xem tiếp đoạn  lớn thứ hai:  “Một đời thành  Phật” . Trong  đoạn  này, 

chúng tôi chia thành sáu tiểu đoạn để giới thiệu: 

1) Đoạn thứ nhất:  “Nhất Sanh Bổ Xứ, tức thị viên chứng tam Bất Thoái 

 chi  biệt  danh.  Ý  vị  chỉ  nhất  sanh  bổ  Phật  vị,  như  Di  Lặc,  Quán  Âm  đẳng. 

 Cực Lạc nhân dân phổ giai nhất sanh thành Phật, nhân nhân tất thực chứng 

 Bổ  Xứ  cố,  kỳ  trung  đa  hữu  thử  đẳng  thượng  thiện,  bất  khả  sổ  tri” (Nhất 

Sanh Bổ Xứ chính là tên gọi khác của “chứng trọn vẹn ba thứ Bất Thoái”, ý 

nói: Chỉ trong một đời bèn dự vào địa vị bổ xứ làm Phật, giống như Di Lặc, 

Quán Âm… Toàn bộ nhân dân cõi Cực Lạc đều là thành Phật trong một đời, 

ai nấy đều thực sự chứng Bổ Xứ. Trong ấy, có nhiều hàng thượng thiện như 

vậy chẳng thể đếm nổi số) .  Đấy chính là nội dung của đoạn kinh sau đây: 



 Xá  Lợi  Phất!  Chúng  sanh  văn  giả,  ưng  đương  phát  nguyện,  nguyện 

 sanh  bỉ  quốc.  Sở dĩ  giả  hà?  Đắc  dữ  như  thị chư  thượng  thiện  nhân  câu 

 hội nhất xứ.  

舍利弗。眾生聞者。應當發願。願生彼國。所以者何。得與如是諸

上善人。俱會一處。 

 (Này  Xá Lợi Phất! Chúng sanh nghe vậy phải nên phát nguyện, nguyện 

 sanh về cõi ấy. Vì cớ sao vậy? Được cùng những vị thượng thiện nhân như 

 thế ở cùng một chỗ).  



Đây  là câu đầu tiên  nói đến  vấn đề  này trong kinh  văn. Bổ Xứ là Đẳng 

Giác Bồ Tát, Bồ Tát là nhân vị (địa vị trong khi đang tu nhân), Phật là quả vị 

(địa  vị  khi  đã  chứng  quả).  Nhân  vị  đạt  đến  cùng  cực,  đến  đỉnh  điểm  là  Bổ 

Xứ Bồ Tát, một đời thành Phật. Bởi thế, Nhất Sanh Bổ Xứ chứng viên mãn 

ba thứ Bất Thoái, “viên” là  viên  mãn. Pháp Vân Địa  Bồ Tát  vẫn chưa  viên 

mãn,  vì  sao?  Trên  các  Ngài  còn  có  địa  vị  khác,  các  Ngài  chỉ  tiếp  cận  viên 

mãn,  chưa  thực  sự  viên  mãn,  Bổ  Xứ  mới  là  nhân  địa  viên  mãn.  Chúng  ta 

thường  thấy  những  tấm  biển  ngạch  phía  trên  Đại  Hùng  Bảo  Điện  của  Phật 

môn  viết  những  chữ  gì?  “Nhân  viên  quả  mãn”.  “Nhân  viên”  là  Đẳng 

Giác,  “quả mãn”  là Diệu Giác; dùng mấy chữ ấy để tán thán Phật Bồ Tát rất 

tuyệt!  Thường  thường,  quý  vị  thấy  trên  Đại  Hùng  Bảo  Điện  thờ  Thích  Ca 

Mâu Ni Phật, Thích Ca Mâu Ni Phật là Quả Mãn. Hai bên Phật Thích Ca là 

Văn Thù Bồ Tát và Phổ Hiền Bồ Tát. Văn Thù, Phổ Hiền là Nhân Viên, Phật 

là Quả Mãn. Chúng ta thường thấy trong các Đại Hùng Bảo Điện thờ một vị 

Phật, hai vị Bồ Tát như vậy. 

Như vậy, [trong câu]  “viên chứng ba thứ Bất Thoái” , phải chú trọng chữ 

Viên. Chứng ba thứ Bất Thoái thì hàng Sơ Trụ trong Viên Giáo chứng đắc, 

họ là Pháp Thân Bồ Tát, là Đồng Sanh Tánh, không phải Dị Sanh Tánh. Có 

nghĩa là thành Phật trong  một đời, chẳng đợi đến đời thứ hai. Tiếp đó, sách 

nêu một thí dụ:  “Giống như Di Lặc Bồ Tát”.  Di Lặc Bồ Tát thành Phật trong 

một đời, Quán Âm Bồ Tát cũng thành Phật trong một đời. Quán Âm Bồ Tát 

thành Phật trong thế giới Cực Lạc, Ngài là hậu bổ Phật của thế giới Cực Lạc. 

Di Lặc Bồ Tát là hậu bổ Phật trong thế giới Sa Bà của chúng ta. Sau đó, sách 

viết:  “Nhân dân Cực Lạc” , phàm những ai sanh về Tây Phương Cực Lạc thế 

giới, vãng sanh Hạ Hạ Phẩm trong Phàm Thánh Đồng Cư độ cũng đều một 

đời  thành  Phật.  Điều  này  tôi  đã  thuật  cùng  quý  vị  trong  phần  trên,  vì  sao? 

Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  thọ  mạng  dài  lâu!  Thọ  mạng  của  nhân  dân 

trong Tây Phương Cực Lạc thế giới giống như thọ mạng của A Di Đà Phật; 

A Di Đà Phật là vô lượng thọ, mỗi cá nhân đều vô lượng thọ. 

Huống chi hoàn cảnh tu hành trong Tây Phương Cực Lạc thế giới lại còn 

tốt đẹp, thầy dạy là chư Phật Như Lai, đồng học là Bổ Xứ Bồ Tát. Tìm đâu 

ra hoàn cảnh tu học tốt đẹp như thế? Tìm không ra! Trong mười phương hết 

thảy  cõi  Phật  đều  không  có.  Quý  vị  nhất  định  phải  biết  điều  này.  Khắp  cả 

pháp giới hư không giới, chỉ có  mỗi  một chỗ này, chỉ có một nhà này thôi! 

Ngày  nay  đức  Thế  Tôn  đại  từ  đại  bi  giới  thiệu  cho  chúng  ta,  nếu  chúng  ta 

chẳng  thể  tiếp  nhận,  lại  còn  xem  nhẹ,  coi  thường,  chẳng  biết  là  nghiệp 

chướng  nghiêm  trọng  đến  mức  độ  nào!  [Pháp  môn  này]  giúp  cho  quý  vị 

trong  một  đời  thành  Phật  rất  nhanh  chóng,  phải  là  ai  mới  hòng  được  gặp 

pháp môn này? Mười phương Bồ Tát vừa nghe liền hâm  mộ cùng cực! Các 

Ngài  tâm  tâm  mong  cầu  còn  chẳng  được  gặp;  quý  vị  được  gặp,  rất  nhiều 

người  được  gặp  nhưng  lại  sao?  Chẳng  tin  tưởng.  Chẳng  tin  tưởng  là  đúng 

quá rồi, vì sao vậy? Pháp khó tin mà! Cho dù quý vị tin tưởng, pháp này vẫn 

có thể gọi là “pháp khó tin” ư? 

Một  vạn  người  được  tiếp  xúc,  nếu  có  một  người  tin  tưởng  thì  pháp  ấy 

khó tin. Ở trên, tôi đã có nói cùng quý vị, trong một vạn người tìm không ra 

một  người  thực  sự  tin  tưởng.  Vì  sao?  Trong  thế  giới  hiện  nay  có  gần  bảy 

mươi ức nhân khẩu, trong một vạn người tìm được một người tin tưởng còn 

chưa được! Cho nên bao nhiêu người vãng sanh? Gần như là một vạn người 

mới có  một  người thực sự tin tưởng, thực  sự  vãng sanh trong  một  đời  này. 

Trong một ức người có được một người, thì trong bảy mươi ức có được bảy 

mươi  người. Trong  một  năm có bảy  mươi  người  vãng sanh, chẳng thể nghĩ 

bàn! Gần như tình hình thực tế là như vậy, trong một năm chỉ có khoảng bảy 

mươi người vãng sanh! 

Năm  xưa,  thầy  Lý  khuyên  dạy  mọi  người  niệm  Phật  ở  Đài  Trung.  Tại 

liên xã Đài Trung, lúc chúng tôi rời khỏi đó, có khoảng năm mươi vạn liên 

hữu. Thầy Lý bảo tôi trong số những người niệm Phật nhiều như thế, người 

thực sự  được  vãng sanh chỉ  là  một  hai phần  vạn, đại  khái  là trong  một  vạn 

người  chỉ  có  hai  ba  người  được  vãng  sanh.  Đó  là  tính  trong  nhiều  năm  [ra 

con số] như vậy. Chúng tôi thống kê thấy những người được thầy Lý dạy dỗ 

thực  sự  vãng  sanh  thế  giới  Cực  Lạc  phải  có  khoảng  ba  trăm  đến  năm  trăm 

người,  chẳng  thể  nghĩ  bàn!  Thầy  dạy  ở  đó  suốt  ba  mươi  sáu  năm.  Xem  kệ 

tụng của Đại Từ Bồ Tát, chúng ta sẽ hiểu: Người khuyên dạy được ba trăm 

đến năm trăm người vãng sanh, người ấy đúng là Bồ Tát! Pháp khó tin lắm! 

Pháp khó tin mà tin tưởng được thì chẳng dễ dàng đâu! 

 “Nhân  nhân  tất  thực  chứng  Bổ  Xứ  cố” (Ai  nấy  đều  thực  sự  chứng  Bổ 

Xứ):  Một  đời  thành  tựu,  hoàn  cảnh  tu  học  quá  tốt,  bởi  thế  chẳng  cần  một 

thời gian rất lâu. Trong các cõi Phật khác, thời gian tu học rất lâu. Dẫu cho 

minh  tâm  kiến  tánh,  muốn  đạt  đến  Nhất  Chân  pháp  giới,  tức  thế  giới  Hoa 

Tạng,  phải  tu  ba  đại  A-tăng-kỳ  kiếp  thì  quý  vị  mới  có  thể  thực  sự  đạt  đến 

nhân  viên  quả  mãn;  nhưng  thời  gian  ở  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  rất 

ngắn  ngủi,  rút  lại  rất  ngắn  ngủi,  chỉ  cần  thời  gian  mấy  kiếp  là  thành  công. 

Trong  kinh  nói: “Kỳ  trung  đa  hữu  thử  đẳng  thượng  thiện” (Trong  ấy  có 

những  vị  thượng  thiện  như  vậy),  kinh  nói  như  vậy  đó,  số  người  rất  ư  là 

nhiều.  Đó  là  giới  thiệu  những  vị  đồng  học  trong  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế 

giới. Những đồng tham đạo hữu của quý vị đều là Duyên Giác Bồ Tát, đều 

là hậu bổ Phật, số người ấy tính đếm chẳng thể tận, chỉ có thể nói là A-tăng-

kỳ. A! Nay đã đến giờ rồi! 



Trung Phong Tam Thời Hệ Niệm Pháp Sự Toàn Tập Giảng Ký,  

Phần 7 hết 



---o0o--- 

Phần 8 

 Tập 22 



Chư vị đồng học! 

Xin  xem  tiếp  tiết  thứ  hai  của  đoạn  thứ  hai  “nhất  sanh  thành 

 Phật” (thành Phật trong một đời) [trong sách Yếu Giải]: 

 “Kinh vân: Di Đà Niết  Bàn, Quán Âm tức bổ  Phật vị, hiệu  Phổ Quang 

 Công  Đức  Sơn  Vương  Như  Lai,  quốc  danh  Chúng  Bảo  Phổ  Tập  Trang 

 Nghiêm, kỳ Phật diệt hậu, Đại Thế Chí Bồ Tát tức bổ Phật vị, hiệu Thiện Trụ 

 Công Đức Bảo Vương Như Lai” (Kinh dạy: Đức Phật Di Đà nhập Niết Bàn, 

ngài  Quán  Âm  liền  kế  tục  thành  Phật,  hiệu  là  Phổ  Quang  Công  Đức  Sơn 

Vương Như Lai, cõi  nước tên Chúng  Bảo  Phổ Tập  Trang Nghiêm.  Sau khi 

đức Phật ấy diệt độ, Đại Thế Chí Bồ Tát liền kế tục làm Phật, hiệu là Thiện 

Trụ  Công  Đức  Bảo  Vương  Như  Lai). Đoạn  kinh  này  thuyết  minh  Tây 

Phương Cực Lạc thế giới quả thật thù thắng khôn sánh, không giống với các 

cõi Phật phương khác. Thông thường, các cõi Phật khác sau khi Phật diệt độ 

nói chung sẽ có một khoảng thời gian [không có Phật], thời gian ấy dài hay 

ngắn không  giống  nhau. Nói chung, sẽ  giống  như trong thế  giới Sa  Bà của 

chúng ta, sau khi Thích Ca Mâu Ni Phật diệt độ, Bổ Xứ Bồ Tát nay đang ở 

trên trời Đâu Suất; thọ mạng trên cõi trời Đâu Suất hết rồi, Ngài mới đến thị 

hiện thành Phật trong thế gian này. Thọ mạng trong cõi trời Đâu Suất rất dài. 

Chúng  ta  biết  một  ngày  trên  trời  Đâu  Suất  bằng  bốn  trăm  năm  trong  nhân 

gian.  Trong kinh, đức Phật dạy chúng ta:  Một  ngày  trên  trời  Đao  Lợi bằng 

một trăm năm dưới trần, thọ mạng của Đao Lợi Thiên là một ngàn năm. Dạ 

Ma  Thiên  nhiều  gấp  bội:  Một  ngày  trên  Dạ  Ma  Thiên  bằng  hai  trăm  năm 

trong nhân gian; thọ mạng là hai ngàn năm. Trời Đâu Suất lại tăng gấp bội: 

Một  ngày  trên  Đâu  Suất  bằng  bốn  trăm  năm  trong  nhân  gian;  thọ  mạng  là 

bốn ngàn năm. 

Chư vị cứ tính  ra  là biết  ngay: Một  ngày  bằng bốn trăm  năm,  mỗi  năm 

lại có ba trăm sáu  mươi  lăm  ngày  mà [thọ  mạng]  lại có đến bốn  ngàn  năm 

lận; vì thế, trong kinh Di Lặc Hạ Sanh nói: Đại khái nếu tính theo năm tháng 

trong nhân gian thì thọ mạng cõi trời Đâu Suất là năm mươi sáu ức bảy ngàn 

vạn năm. Sau năm mươi sáu ức bảy ngàn vạn năm, Di Lặc Bồ Tát mới từ cõi 

trời  Đâu  Suất  giáng  sanh  thị  hiện  thành  Phật  trong  nhân  gian.  Đâu  Suất 

Thiên là Tri Túc Thiên, là nơi cư trụ của Bổ Xứ Bồ Tát. Vì vậy, nói thật ra, 

thời  gian có Phật trong thế  gian  này của chúng  ta rất  ít, thời  gian không có 

Phật rất dài. Quý vị thấy pháp vận của Thích Ca Mâu Ni Phật là một vạn hai 

ngàn năm, phải năm mươi sáu ức bảy ngàn vạn năm sau, Di Lặc Bồ Tát mới 

giáng sanh; trong đêm tối dài dằng dặc ấy, chúng sanh đau khổ thay! 

Thế  nhưng,  Phật,  Bồ  Tát  hết  sức  từ  bi,  sau  khi  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật 

diệt độ, Di Lặc Phật chưa xuất sanh, trong khoảng thời gian đó làm thế nào 

đây? Chúng ta thấy trong kinh Địa Tạng, Thích Ca Mâu Ni Phật đã ủy thác 

Địa Tạng Bồ Tát thay Phật giáo hóa chúng sanh. Sứ mạng của Địa Tạng Bồ 

Tát  rất  lớn,  trong  một  thời  gian  dài  dằng  dặc  như  vậy  phải  giúp  đỡ  chúng 

sanh khốn khổ, hoạn nạn. Chúng ta thấy Tây Phương Cực Lạc thế giới khác 

xa thế giới của mình: A Di Đà Phật thị hiện nhập bát Niết Bàn, Quán Âm Bồ 

Tát  lập  tức  thị  hiện  thành  Phật.  Quán  Âm  Bồ  Tát  thành  Phật,  thế  giới  ấy 

không gọi là Cực Lạc nữa, mà đổi thành thế giới Chúng Bảo Phổ Tập Trang 

Nghiêm. Quán Âm Bồ Tát có đức hiệu là Phổ Quang Công Đức Sơn Vương 

Như  Lai.  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  vì  chúng  ta  tiên  đoán  sự  kiện  trong  vô 

lượng kiếp sau. A Di Đà Phật vô lượng thọ, mà A Di Đà thành Phật đến nay 

mới chỉ  mười kiếp;  nói cách khác, Ngài  mới thành Phật chưa  lâu. Thế  giới 

Cực Lạc hết sức thù thắng! 

Quán Âm Bồ Tát thị hiện thành Phật, hiệu là Phổ Quang Công Đức Sơn 

Vương Như Lai. Sau khi lão nhân gia nhập diệt, Đại Thế Chí Bồ Tát lại thị 

hiện thành Phật tiếp theo liền. Lúc đó, chẳng gọi là Đại Thế Chí Bồ Tát, mà 

gọi  là  Thiện  Trụ  Công  Đức  Bảo  Vương  Như  Lai.  Thật  đấy!  Công  đức  bảo 

vương  của  Bồ  Tát  thù  thắng  khôn  sánh,  quý  vị  thấy  Ngài  tu  tập,  tích  lũy 

công  đức  trong  vô  lượng  kiếp  lần  vô  lượng  kiếp,  thị  hiện  gương  sáng  cho 

chúng ta thấy. Cớ sao chúng ta không thể tích cực đoạn ác tu thiện, tích lũy 

công đức? Tuy Pháp Thân Bồ Tát đã chứng đắc tâm tánh đến mức cùng cực, 

Ngài vẫn vì hết thảy chúng sanh thị hiện tu đức, từ bi đến mức độ cùng cực; 

dạy  dỗ  chúng  ta,  làm  gương  cho  chúng  ta  thấy.  Nếu  chúng  ta  không  giác 

ngộ, chẳng thể lãnh hội, làm sao xứng đáng với Phật, Bồ Tát đã vì chúng ta 

thị hiện, diễn nói? 

Đoạn  tiếp  theo  [trong  sách  Yếu  Giải]  là:  “Phục  thứ,  Thích  Ca  nhất  đại 

 thời giáo” (Lại nữa, trong giáo pháp suốt một đời của đức Phật Thích Ca), ý 

nói Phật Thích Ca Mâu Ni bốn mươi chín năm giảng kinh thuyết pháp,  “duy 

 Hoa Nghiêm minh nhất sanh viên mãn, nhi nhất sanh viên mãn chi nhân, tắc 

 mạt  hậu  Phổ  Hiền  Hạnh  trung,  thập  đại  nguyện  vương,  đạo  quy  Cực  Lạc. 

 Thả dĩ thử khuyến tấn Hoa Tạng hải chúng, tư chi, tư chi” (chỉ riêng  mình 

kinh  Hoa  Nghiêm  giảng  rõ cái  lẽ  viên  mãn  trong  một  đời,  nhưng  đến  cuối 

cùng  cái  nhân  viên  mãn  trong  một  đời  lại  nằm  ngay  trong  phẩm  Phổ  Hiền 

Hạnh Nguyện, mười đại nguyện vương dẫn về Cực Lạc. Lại còn dùng những 

điều đó để khuyên lơn, khích lệ đại chúng đông như biển trong thế giới Hoa 

Tạng. Hãy nghĩ đi, xét đi). Tôi đã từng nhiều lần thưa cùng các đồng học rồi, 

phải  suy  nghĩ  kỹ  càng,  chúng  ta  không  phải  là  thượng  căn,  không  phải  lợi 

căn, nói miễn cưỡng thì là căn tánh bậc trung. Nói thật ra, Phật, Bồ Tát gia 

trì  thọ  mạng  cho  tôi.  Nếu  tôi  không  có  thọ  mạng,  có  thể  nói  là  cả  một  đời 

này tôi chẳng có thành tựu gì cả. Vì sao? 

Khi xưa, tôi theo thầy Lý, thầy Lý đau lòng rát miệng khuyên tôi tu học 

pháp môn Tịnh Độ, thậm chí còn nói:  “Anh thấy từ xưa đến nay không ít tổ 

 sư  đại  đức,  đức  hạnh,  đạo  đức,  học  vấn  của  các  Ngài,  chúng  ta  thực  sự 

 không thể sánh bằng”. Đúng  là  như vậy!  “Chúng ta không thể viết ra sách 

 Yếu Giải như Ngẫu Ích đại sư, cũng không thể viết bộ Sớ Sao như Liên Trì 

 đại sư. Họ là những bậc đại trí huệ, đại đức hạnh nhưng đều niệm Phật cầu 

 sanh  Tịnh  Độ”,  thầy  Lý  nêu  những  thí  dụ  như  vậy.  “Nếu  pháp  môn  này 

 không đúng, các vị tổ sư đại đức, đại thiện tri thức nhiều ngần ấy đều đi lầm 

 đường”,  thầy  Lý  bảo:  “Chúng  ta  cũng  lầm  một  phen  đâu  có  sao!”  Nói 

những  lời  như  vậy  để  khuyên  tôi,  tôi  rất  cảm  kích,  nhưng  vẫn  không  chết 

sạch lòng mong ngóng, khiêm hư dốc lòng nơi pháp môn này. Tôi chết sạch 

lòng  mong  ngóng,  khiêm  hư  dốc  lòng  học  pháp  môn  này  là  vào  năm  Dân 

Quốc  60  (1971)  khi  giảng  kinh  Hoa  Nghiêm  tại  Đài  Bắc.  Lúc  ấy  tôi  cũng 

thường  ra  ngoại  quốc,  vì  vậy  giảng  kinh  Hoa  Nghiêm  ở  Đài  Bắc  cứ  gián 

đoạn hoài, tôi nhớ phải giảng gián đoạn như vậy chừng đâu mười mấy năm 

mà  chỉ  mới  giảng  được  một  nửa  kinh,  vẫn  chưa  giảng  hoàn  tất.  Hàn  Quán 

Trưởng vãng sanh rồi mà kinh Hoa Nghiêm vẫn còn giảng dang dở. 

Mỗi lần về lại Đài Loan, tôi lại tiếp tục giảng kinh Hoa Nghiêm. Có một 

ngày  tôi  đột  nhiên  nghĩ  Thiện  Tài  đồng  tử  tu  pháp  môn  nào?  Do  tôi  giảng 

kinh  Hoa  Nghiêm  ở  Đài  Loan  là  giảng  đồng  thời  hai  bản  Bát  Thập  và  Tứ 

Thập. Mỗi tuần  giảng ba  lần, hai  lần  giảng  Bát Thập Hoa Nghiêm,  một  lần 

giảng  Tứ  Thập  Hoa  Nghiêm.  Cả  hai  bản  đều  giảng  nửa  chừng  rồi  ngưng. 

Chú tâm tra cứu kinh, chú tâm xem đọc, thật là bất phàm! Thiện Tài đồng tử 

tu  pháp  môn  Niệm  Phật.  Thầy  của  Thiện  Tài  đồng  tử  là  Văn  Thù  Bồ  Tát 

cũng  phát  nguyện  cầu  sanh  Tịnh  Độ.  Ngài  phát  nguyện  gần  như  hoàn  toàn 

giống  với  Văn  Thù  Bồ  Tát.  Văn  Thù  và  Phổ  Hiền  đều  cầu  sanh  Tịnh  Độ. 

Thiện Tài là học trò đắc ý của ngài Văn Thù. Nếu học trò đắc ý chẳng thể kế 

thừa nguyện vọng của thầy thì chẳng phải là đệ tử truyền pháp! 

Lại  xem  kỹ:  Thiện  Tài  đồng  tử  đi  tham  phỏng,  gặp  được  vị  [thiện  tri 

thức] đầu tiên là tỳ-kheo Cát Tường Vân (bản Bát Thập Hoa Nghiêm ghi là 

Đức  Vân,  bản  Tứ Thập  dịch  là  Cát  Tường  Vân) dạy  Ngài  pháp  môn  Niệm 

Phật. Nay ta gọi phương thức mà bản thân tỳ-kheo Cát Tường Vân tu hành 

là  Ban  Châu  tam-muội,  niệm  A  Di  Đà  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ.  Vị  thiện  tri 

thức đầu tiên mang ý nghĩa biểu pháp rất sâu, cổ nhân thường nói  “tiên nhập 

 vi  chủ”  (học  pháp  nào  đầu  tiên,  pháp  ấy  là  chủ).  Pháp  môn  thứ  nhất của 

Thiện  Tài  đồng  tử  là  niệm  Phật,  tiên  nhập  vi  chủ  mà!  Lại  xem  đến  cuối 

cùng,  vị  thiện  tri  thức  thứ  năm  mươi  ba,  tức  vị  cuối cùng,  là  Phổ  Hiền  Bồ 

Tát:  Mười  đại  nguyện  vương  dẫn  về  Cực  Lạc.  Tôi  hiểu  rõ:  Tỳ-kheo  Cát 

Tường Vân khởi đầu, Phổ Hiền Bồ Tát kết thúc, từ đầu đến cuối Thiện Tài 

tu pháp môn nào? Tu pháp môn Niệm Phật! Lúc đó, tôi mới chết sạch lòng 

mong ngóng, so đo, khiêm hư sát đất, không còn nghi hoặc nữa, chẳng còn 

do dự nữa, tôi đã hiểu  rõ rồi.  Huống chi  Văn Thù  và  Phổ  Hiền khuyên dạy 

bốn mươi địa vị Pháp Thân đại sĩ trong thế giới Hoa Tạng, những hải chúng 

(đại chúng đông nhiều như biển cả) trong thế giới Hoa Tạng này, ai nấy đều 

cầu  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới.  Chúng  ta  hãy  nghĩ  xem:  Trang 

nghiêm đến mức độ nào? 

Lại xem thấy Tỳ Lô Giá Na Như Lai (đều là thị hiện cho chúng ta thấy), 

Tỳ  Lô Giá Na Như Lai  hoan  hỷ, không  nói: “Văn  Thù! Phổ  Hiền! Sao các 

ông đem đại chúng của ta đi hết vậy? Mọi người trong đạo tràng của ta đều 

mang  qua  thế  giới  Cực  Lạc  thì  đạo  tràng  này  biến  thành  cái  gì  đây?  Chắc 

chắn trong thế gian của ta sẽ nẩy sanh hiểu lầm. Đừng có nói là các ông đem 

toàn  bộ  mọi  người  đi,  dù  chỉ  đem  một,  hai  người  đi,  ta  cũng  không  chấp 

thuận!” Trong đạo tràng này, nhất là những người thông minh lanh lợi, dụng 

công tu hành, nếu quý vị đem đi hết  mà không được lão hòa thượng của tự 

viện đồng ý là lôi thôi liền! 

Trong  thế  giới  Hoa  Tạng,  chúng  tôi  tin  Văn  Thù,  Phổ  Hiền  nhất  định 

phải được Tỳ Lô Giá Na Phật đồng ý. Tỳ Lô Giá Na Phật chấp thuận: “Tốt 

lắm!  Mọi  người  đều  đi  được”.  Vì  sao?  Đến  thế  giới  Cực  Lạc  thành  Phật 

nhanh chóng, so với Hoa Tạng nhanh hơn nhiều lắm, rút ngắn thời gian. Tỳ 

Lô Giá Na  Phật chẳng có tư tâm,  Phật Phật đạo đồng, chư Phật chỉ có  một 

nguyện  vọng  là  hy  vọng  mọi  người  mau  chóng  thành  Phật;  nhanh  nhất  thì 

không gì hơn là đến thế giới Cực Lạc thân cận A Di Đà Phật. Bởi vậy, Văn 

Thù, Phổ Hiền suất lãnh các vị Pháp Thân đại sĩ thuộc bốn mươi địa vị vãng 

sanh Cực Lạc thế giới, Tỳ Lô Giá Na Phật hoan hỷ! Chúng ta phải hiểu đạo 

lý này. Nếu chúng ta biết đạo tràng khác có vị thiện tri thức chân chánh, tôi 

không bằng vị ấy, các đồng học muốn đến thân cận vị ấy, tôi hoan hỷ, quý vị 

thân cận vị đó là đúng, không sai lầm chút nào! 

Trước kia, tôi giảng kinh ở Đài Loan có những đồng học là sinh viên đại 

học, nghe tôi giảng hai ba năm, đến bảo tôi: “Thưa pháp sư! Con muốn qua 

Đài Trung thân cận thầy Lý”. Tốt lắm! Những vị ấy thông minh, tôi học từ 

thầy  Lý.  Các  anh  thân  cận  thầy  tôi  chính  là  điều  tôi  cầu  không  được.  Nếu 

thực sự có duyên phận thì phải thân cận vị thiện tri thức hạng nhất. Vị thiện 

tri thức bậc  nhất trong các cõi Phật được  hết thảy chư Phật công  nhận  là A 

Di Đà Phật. Quang  minh tôn quý nhất, vua trong các Phật mà! Bởi vậy, chỉ 

cần quý vị phát tâm thân cận A Di Đà Phật, cầu sanh thế giới Cực Lạc thì tất 

cả  hết  thảy  chư  Phật  đều  vỗ  tay:  “Ngươi  thật  thông  minh!  Ngươi  chọn  lựa 

đúng!” Những lời tôi thưa cùng quý vị ở đây câu nào cũng đều chân thật. Do 

vậy, đối với những lời khai thị trong đoạn này, chúng ta càng phải suy nghĩ 

cặn kẽ. 

Đoạn tiếp theo là:  “Ngẫu Công thán viết” (Ngẫu Công than rằng), Ngẫu 

Ích  đại  sư  than  thở,  “Ta  hồ!  Phàm phu  lệ  đăng  Bổ Xứ,  kỳ  xướng  cực  đàm, 

 bất  khả  trắc  độ” (Ôi  chao!  Phàm  phu  được  liệt  vào  ngôi  Bổ  Xứ,  là  một 

xướng  xuất  hiếm  lạ,  một  bàn  luận  cùng  tột  chẳng  thể  suy  lường 

được!). Trước hết, chúng tôi nói về câu này. Ngẫu Ích đại sư chú giải kinh, 

viết đến đây, tự mình hết sức cảm thán: Rành rành là phàm phu,  một phẩm 

phiền  não chưa đoạn, đới  nghiệp  vãng sanh đến cõi Phàm  Thánh Đồng Cư 

trong Tây Phương Cực Lạc thế giới, đương nhiên  “liệt vào ngôi Bổ Xứ”.  Kẻ 

ấy không thực sự  là Bổ Xứ, chỉ ở cùng  một chỗ  với Bổ Xứ Bồ  Tát. Không 

phải  là  Bổ  Xứ Bồ  Tát sẽ  chẳng  thể  ở  chung  một  chỗ  được,  kẻ  kia  là  phàm 

phu vì sao lại có thể ở cùng một chỗ với Bổ Xứ Bồ Tát? Ở cùng một chỗ với 

Bổ  Xứ  Bồ  Tát  là  gần  bằng  Bổ  Xứ,  là  không  khác  Bổ  Xứ  cho  mấy.  “Kỳ 

 xướng  cực  đàm”  (một  xướng  xuất  hiếm  lạ,  một  bàn  luận  cùng 

tột),  “Kỳ”  (奇) ở đây  là  “hy kỳ”  (希奇: hiếm  lạ), chưa từng  nghe đến, chưa 

hề  thấy  qua,  nhưng  thế  giới  Cực  Lạc  lại  có  chuyện  như  vậy 

đấy!  “Đàm”  (談) 

là 

bàn 

kinh 

giảng 

đạo 

đến 

mức 

cùng  tột. 

Ngẫu  Ích  đại  sư  tán thán: Thật  sự  có  chuyện  này, 

không giả đâu! 

 “Hoa  Nghiêm  sở  bẩm,  khước  tại  thử  kinh  (chư  Phật  sở  thuyết  đệ  nhất 

 kinh, Bồ Tát tu hành đệ nhất pháp môn)” (Những điều riêng mình kinh Hoa 

Nghiêm có (kinh bậc  nhất của chư Phật đã nói, pháp  môn tu  hành bậc  nhất 

của Bồ Tát) hoàn toàn được nêu lên trong kinh này). Câu trong ngoặc đơn là 

do tôi  viết. Đối  với câu  này tôi cũng  hiểu  đôi chút. Chúng ta đọc kinh  Hoa 

Nghiêm,  đọc  đến  cuối  cùng  “thập  đại  nguyện  vương  đạo  quy  Cực 

 Lạc” (mười  đại  nguyện  vương  dẫn  về  Cực  Lạc), tức  là  quy  về  kinh  Vô 

Lượng  Thọ.  Cổ  nhân  gọi  kinh  Vô  Lượng  Thọ  là  Hoa  Nghiêm  bản  trung. 

Trong ba kinh Tịnh Độ, kinh Vô Lượng Thọ là kinh bậc nhất. Nếu chúng ta 

dùng ba phần Tự Phần, Chánh Tông Phần, Lưu Thông Phần của kinh điển để 

nói thì kinh Vô Lượng Thọ là phần Chánh Tông của Tịnh Độ; kinh A Di Đà 

là Lưu Thông Phần. Trong kinh này, đức Thế Tôn bốn lượt khuyên chúng ta 

hãy phát nguyện cầu sanh Tịnh Độ, thật chẳng thể nghĩ bàn! Cổ nhân thường 

nói  một  mà  hai,  hai  nhưng  ba,  ba  nhưng  bốn,  bốn  lượt  khuyên  dạy  vãng 

sanh.  Chỗ  quy  túc  cuối  cùng  của  kinh  Hoa  Nghiêm  là  quy  hướng  thế  giới 

Cực  Lạc.  Kinh  Di  Đà  là  Hoa  Nghiêm  tiểu  bổn,  kinh  Vô  Lượng  Thọ  là  đại 

bổn của kinh A Di Đà. Cư sĩ Vương Long Thư hội tập kinh Vô Lượng Thọ 

cũng đặt tên là Đại A Di Đà Kinh, ông đặt tựa đề kinh như thế. Bởi vậy, đây 

chính là kinh bậc nhất do chư Phật nói, là pháp môn bậc nhất để các Bồ Tát 

tu. 

 “Nhi thiên hạ cổ kim, tín tiển65, nghi đa, dư duy hữu phẫu tâm lịch huyết 

 nhi dĩ” (nhưng thiên hạ xưa nay, tin ít, nghi nhiều, tôi chỉ đành mổ tim vẩy 

máu  mà  thôi).  Đây  là  lời  cảm  khái  đau  lòng  buốt  óc  của  Ngẫu  Ích  đại  sư. 

Thiên hạ xưa nay, người tin tưởng ít ỏi, kẻ hoài nghi đông đảo, Ngẫu Ích đại 

sư  viết  đến  đây,  nghĩ  đến  đây,  đúng  là  đau  lòng  đến  cùng  cực!  Rõ  ràng  là 

trong một đời có thể thoát luân hồi viên thành Phật đạo, chẳng phải đợi đến 

đời thứ hai, chỉ một đời mà thôi! Một đời viên mãn; bởi lẽ, quý vị vãng sanh 

là  ra  đi  khi  đang  còn  sống,  chẳng  phải  chết  rồi  mới  đi.  Bởi  thế,  tôi  thường 

nói pháp môn này gọi là  “pháp môn không chết”,  thực sự không chết. Quý vị 

thấy đó: Lúc thời tiết nhân duyên chín muồi, người vãng sanh thấy A Di Đà 

Phật đến tiếp  dẫn, từ tạ  mọi  người: “Phật  đến  rồi, tôi theo Ngài  về thế  giới 

Cực Lạc”. Nói rồi bèn đi, đi ngay trong lúc sống. Đi rồi thì sao? Không cần 

đến  cái  đãy  da  thối  này  nữa,  vứt  bỏ,  triệt  để  buông  xuống,  đi  qua  thế  giới 

Cực Lạc đổi lấy thân khác. 

Sanh  về  Tây Phương Cực  Lạc thế  giới là  liên  hoa  hóa sanh,  hoa sen ấy 

do  chính  mình  trồng,  chẳng  phải  do  ai  khác  trồng!  Tất  cả  hết  thảy  chúng 

sanh  chỉ  cần  thực  sự  phát  nguyện  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  trong  ao  sen  bảy  báu 

nơi thế giới Cực Lạc sẽ mọc lên một búp sen. Quý vị tín nguyện kiên định, 

niệm Phật rất siêng, hoa sen trong ao ấy ngày càng to dần, càng tăng trưởng. 

Lúc quý  vị  hết tuổi thọ,  A Di Đà Phật cầm  hoa sen ấy đến tiếp dẫn quý  vị. 

Hoa sen ấy của chính quý vị, chứ không phải của ai khác, trên hoa còn có đề 

tên, chắc chắn không lầm lẫn được. Quý vị vào trong hoa sen, chẳng phải là 

một đứa bé con dần dần  lớn  lên,  mà  là thân tướng  giống  hệt  như Phật. Tây 

Phương  thế  giới  là  pháp  giới  bình  đẳng,  bỏ  nhục  thân,  đạt  được  thân  gì? 

Được thân vàng ròng sắc tía giồi màisáng bóng, trong bốn mươi tám nguyện 

[của  A  Di  Đà  Phật]  có  lời  nguyện  này.  Tướng  hảo,  quang  minh  [của  mỗi 

chúng sanh trong thế giới Cực Lạc] không khác gì A Di Đà Phật và Bổ Xứ 

Bồ Tát, thực sự bình đẳng. 

Đó là vì trong quá khứ, lúc A Di Đà Phật đang tu đạo Bồ Tát trong khi tu 

nhân, đọc trong kinh Vô Lượng Thọ chúng ta sẽ thấy đoạn lịch sử ấy, Ngài 

đã từng tham phỏng hai trăm mười ức cõi Phật. “Hai trăm mười ức” biểu thị 

pháp chứ không phải là một con số; trong Mật Tông, hai trăm mười ức biểu 

thị ý nghĩa viên mãn, hàm nghĩa “khắp pháp giới hư không giới, hết thảy các 

cõi  Phật,  không  sót  một  cõi  nào”,  Ngài  đều  đến  tham  học  hết.  Đối  với  ưu 

điểm  và  những  chỗ  hay  của  mỗi  một  thế  giới  Ngài  liền  học  lấy;  những 

khuyết điểm Ngài đều bỏ đi. Vì thế, sự thành tựu nơi thế giới Cực Lạc chính 

là do kết hợp tất cả những ưu điểm trong hết thảy cõi Phật khắp pháp giới hư 

không  giới,  không  có  khuyết  điểm,  cõi  ấy  được  kiến  tạo  như  vậy.  Sự  kiện 

này  là  một  sự  khải  thị  rất  lớn  cho  chúng  ta!  A  Di  Đà  Phật  kiến  lập  Tây 

Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  chẳng  phải  là  đóng  cửa  mày  mò  tự  chế,  cũng 

chẳng  phải  ở  riệt  trong  nhà  nghĩ  cách;  không  phải  vậy,  mà  là  sở  đắc  từ  sự 

tham học. Đấy là học vấn chân chánh, học vấn thực sự! 

Chắc chắn Ngài trông thấy thế  giới Sa  Bà (chắc chắn Ngài đã từng đến 

thế giới Sa Bà của chúng ta), thấy hết thảy chúng sanh tướng mạo khác biệt. 

Tướng mạo đẹp thì phiền não hiện tiền, phiền não gì vậy? Ngạo mạn! Tướng 

mạo không đẹp, phiền não cũng hiện tiền, phiền não gì vậy? Mặc cảm tự ty 

rất  nặng!  Những  điều  này  chúng  ta  đều  biết  rất  rõ.  A  Di  Đà  Phật  biết  điều 

này,  nên  tất  cả  hết  thảy  những  ai  vãng  sanh  về  thế  giới  Cực  Lạc  tuyệt  đối 

chẳng  nẩy  sanh  phiền  não,  vì  sao?  Tướng  mạo  mọi  người  giống  hệt  nhau, 

không một ai đẹp hơn ai, cũng không ai có khuyết điểm, thảy đều giống hệt 

như  nhau,  thể  chất  giống  hệt,  cao  -  thấp  giống  hệt,  gầy  -  béo  giống  hệt, 

tướng hảo như nhau. 

Nói như vậy thì chúng ta lại có vấn đề, vấn đề gì vậy? Nếu ta muốn tìm 

một  người  nào  đó,  ta  biết  ai  là  ai  đây?  Toàn  bộ  giống  hệt  nhau.  [Nếu  thắc 

mắc vớ vẩn] như vậy là chúng ta lo xa quá đấy, vì sao? Chúng ta không có 

trí  huệ,  không  có  huệ  nhãn,  không  có  thần  thông;  nhưng  người  ở  Tây 

Phương Cực Lạc thế giới ai nấy đều có thần thông nên nhất định chẳng nhận 

lầm người. Tất cả mọi người tướng mạo giống hệt A Di Đà Phật, nhất định 

quý vị chẳng thể nhận lầm. Tuy tướng mạo của mỗi cá nhân vãng sanh cũng 

giống  hệt  nhau,  quý  vị  vẫn  chẳng  nhận  lầm,  chẳng  thể  nghĩ  bàn!  Bởi  vậy, 

đọc đến đoạn này, hãy nên phát nguyện! Trong kinh này đức Phật lại khuyên 

chúng ta nên phát nguyện lần nữa, phải nên vãng sanh cõi nước kia. 

Lại  xem  tiếp  đoạn  dưới:  “Hạnh  Nguyện  Phẩm  vân” (Phẩm  Phổ  Hiền 

Hạnh Nguyện nói), tức là trong phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện của kinh Hoa 

Nghiêm có đoạn chép:  “Thị nhân dục  lâm mạng chung thời, nhất thiết chư 

 căn,  tất giai bại  hoại,  dĩ  trí  thân  thuộc,  oai  thế,  tượng,  mã, trân  bảo  đẳng, 

 tất giai tán  diệt” (lúc  người  ấy  sắp  mạng  chung,  hết  thảy  các  căn  thảy  đều 

bại hoại, cho đến thân thuộc, oai thế, voi, ngựa, các món quý báu v.v... thảy 

đều tan diệt). Chúng tôi giảng đoạn này trước. Đoạn này nói lên điều gì? Lúc 

thọ mạng con người đã hết, lúc lâm chung,  “nhất thiết chư căn, tất giai bại 

 hoại” (hết thảy các căn thảy đều bại hoại), tức là không khởi tác dụng nữa. 

“Chư căn”  như  là  mắt  v.v..,  người  chết  rồi  mắt  không  thể  thấy  nữa,  tai 

không thể nghe được nữa, mũi không hô hấp, lưỡi cũng chẳng thể động, thân 

thể  cũng  chẳng  thể  cử  động.  Đó  là  “nhất  thiết  chư  căn,  tất  giai  bại 

 hoại” (hết thảy các căn thảy đều bại hoại), không khởi tác dụng, sáu căn mất 

đi năng lực. Thân thể của chính mình là như vậy đó. 

Còn  những  vật  ngoài  thân  của  quý  vị  như  “thân  thuộc” ,  tức  là  người 

nhà,  quyến  thuộc  của  mình,  mình  phải  chia  lìa.  “Oai  thế”  là  địa  vị,  quyền 

lực. Dẫu cho địa vị, quyền lực đạt đến cùng cực, làm đến quốc vương; lúc ấy 

có  làm  vua  cũng  không  được  nữa,  thọ  mạng  đã  hết,  ngôi  vua  cũng  vứt  đi, 

quyền lực cũng buông xuôi.  “Tượng, mã” (voi, ngựa) là công cụ giao thông 

sử dụng  trong thời cổ. Công cụ  giao thông  hiện tại  gồm  xe  hơi, du thuyền, 

thậm chí tư gia có máy bay, cái gì cũng không mang theo được, không mang 

theo  cái  gì  được  hết!  “Trân  bảo”  là  của  cải;  hết  thảy  các  món  quý  báu  do 

quý  vị  góp,  không  mang  theo  được  gì!  “Giai  tất  tán  diệt” (thảy  đều  tan 

diệt), không cầm gì theo được, thuộc về người khác hết, quý vị phải giác ngộ 

điều  này!  Trong  kinh  luận,  đức  Phật  thường  cảnh  tỉnh  chúng  ta:  “Vạn  ban 

 tương bất khứ, duy hữu nghiệp tùy thân” (Muôn thứ không  mang được, chỉ 

mỗi nghiệp theo thân). Quý vị phải hiểu rõ ràng, minh bạch: Tất cả hết thảy 

những  vật  ngoài thân chắc chắn  không phải  là của chính  mình.  Bản thân  ta 

cái  gì  cũng  không  có,  ngay  đến  cái  thân  này  cũng  không  có,  thân  thể  cũng 

phải bại hoại. 

Vì  vậy, trong thế  gian  này, kinh  Bát Nhã giảng  rất rõ:  “Nhất thiết pháp 

 vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc” (Hết thảy pháp không có sở hữu, rốt 

ráo không, chẳng thể được). Đó là chân tướng sự thật. Nếu quý vị cho là hữu 

sở  đắc,  vẫn  muốn  giành  lấy  thì  quý  vị  lầm  rồi!  Quý  vị  có  giành  lấy,  trong 

tương  lai  cũng  không  mang  theo  được,  lại  còn  tạo  thêm  vô  lượng  vô  biên 

nghiệp chướng. Trong thế gian có mấy ai giác ngộ? Có mấy ai thực sự hiểu 

rõ? Người giác ngộ buông bỏ toàn bộ pháp thế gian, ngay cả thân mình cũng 

không màng, quyết định chẳng lưu luyến. 

 “Duy hữu nguyện vương, bất tương xả ly, nhất thiết thời trung, dẫn đạo 

 kỳ  tiền,  nhất  sát-na  gian  tức  đắc  vãng  sanh  Cực  Lạc  thế  giới” (Chỉ  có 

nguyện  vương  chẳng  hề  lìa  bỏ,  trong  hết  thảy  thời,  nó  thường  dẫn  đường 


đằng trước. Trong khoảng sát-na liền được vãng sanh thế giới Cực Lạc). Nói 

về điều gì? Nói về cái quý vị mang theo được. Cái mang theo được là thiện 

nghiệp, ác nghiệp, tịnh nghiệp, ba thứ nghiệp này đi theo quý vị. Người thực 

sự giác ngộ đoạn trừ ác nghiệp, tuy vẫn tu thiện nghiệp nhưng quyết không 

chấp trước. Do không chấp trước nên biến thành tịnh nghiệp; nếu chấp trước 

liền biến thành thiện nghiệp. Chấp trước thì quả báo là ba thiện báo; không 

chấp trước thì quý vị phải hồi hướng cầu sanh về Tịnh Độ, quả báo của quý 

vị sẽ là vượt thoát tam giới, vượt thoát mười pháp giới, thù thắng khôn sánh! 

Mười đại nguyện vương dạy chúng ta điều gì? Quý vị phải biết: 

1) Thứ nhất là dạy chúng ta cung kính  “lễ kính chư Phật”.  

2) Thứ hai dạy chúng ta xưng tán, tức là khen ngợi điều lành, quyết định 

chẳng ăn  nói sai trái.  Thấy bất cứ sai trái  gì cũng trọn chẳng rêu  rao,  hòng 

bồi  dưỡng  thiện  tâm,  thiện  ý  và  thiện  hạnh  của  chính  mình,  miệng  không 

lầm lỗi,  “xưng tán Như Lai”!  

3) Thứ ba dạy chúng ta bố thí cúng dường  “quảng tu cúng dường”.  

4)  Thứ  tư  dạy  chúng  ta  “sám  hối  nghiệp  chướng” ,  phải  biết  sám  hối 

nghiệp chướng của chính mình. 

5) Thứ năm là dạy chúng ta  “tùy hỷ công đức” , tùy hỷ công đức hết sức 

trọng yếu! Hết thảy chúng sanh đều có tâm ghen ghét, tùy hỷ công đức nhằm 

phá  trừ  ghen  ghét.  Trông  thấy  chỗ  hay  của  người  khác,  ta  không  ôm  lòng 

ghen  ghét  chút  nào,  mà  tùy  tâm,  tùy  lực  giúp  đỡ  người  ta,  thành  tựu  cho 

người ta. Đó là tùy hỷ công đức. Người ta có công đức nhiều lớn, mình tùy 

hỷ thì công đức cũng lớn như người ta vậy, công đức của người ta hoàn toàn 

chẳng bị giảm thiểu. Cũng giống như người khác có một cây nến đã thắp rồi, 

mình  có  một  cây  nến  chưa  thắp,  người  ta  dùng  cây  nến  ấy  thắp  sáng  cho 

mình,  quang  minh  nơi  cây  nến  của  người  ta  không  tổn  thất  mảy  may.  Cây 

nến của mình được thắp xong, ánh sáng chiếu rọi lẫn nhau, tùy hỷ công đức 

là như vậy đó! 

6) Thứ sáu,  “thỉnh chuyển pháp luân”.  

7) Thứ bảy,  “thỉnh Phật trụ thế”.  

Thỉnh  chuyển  pháp  luân,  thỉnh  Phật  trụ  thế  không  vì  chính  mình,  mà 

nhằm lợi ích chúng sanh. Quý vị gặp được thiện tri thức, chúng sanh không 

biết, ta biết. Ta biết thì ta thay họ thỉnh, thay mặt cho chúng sanh trong khu 

vực ấy, thay cho chúng sanh  khắp cả  thế  gian  lễ thỉnh  thiện  tri thức  hãy  vì 

chúng  ta  giảng  kinh,  thuyết  pháp.  Nhân  duyên  chín  muồi,  chúng  ta  phải 

thỉnh thiện tri thức trụ  lâu dài trong khu  vực của chúng ta. Thiện tri thức ở 

lâu  dài  nơi  ấy  thì  người  ở  nơi  ấy  có  phước.  Chân  thiện  tri  thức  được  chư 

Phật hộ niệm, long thiên thiện thần ủng hộ, Ngài sống tại nơi này, mọi người 

chẳng  lẽ không được hưởng  lây ư?  Không phải  là ai  nấy đều có phước  hay 

sao? Phải là người có trí huệ chân chánh, phước báo chân chánh thì mới biết 

khải thỉnh. 

Trong thực tế, mười điều nguyện của Phổ Hiền Bồ Tát chỉ gồm bảy điều, 

bảy điều trên đây chính là các nguyện [của Phổ Hiền Bồ Tát]. So với trước 

kia, hiện thời thỉnh chuyển pháp luân thuận tiện hơn. Nay chúng ta có thể lợi 

dụng  những  kỹ  thuật  khoa  học  cao  cấp,  lợi  dụng  mạng  thông  tin  quốc  tế 

(Internet),  lợi  dụng  truyền  hình  vệ  tinh  (satellite  TV)  thỉnh  pháp  sư,  thỉnh 

thiện tri thức giảng kinh, thuyết pháp. Chúng ta đưa CD, băng thâu hình lên 

Internet, phát trên truyền hình vệ tinh hòng lợi ích chúng sanh toàn thế giới. 

Làm  như  vậy  chính  là  gì?  Đều  thuộc  về  thỉnh  chuyển  pháp  luân  và  thỉnh 

Phật trụ thế. Hiện tại, hai nguyện trên có thể gộp thành một, hai nguyện gộp 

thành một, thật chẳng thể nghĩ bàn! 

Ba  điều  nguyện  sau  đó  đều  thuộc  về  hồi  hướng,  “thường  tùy  Phật 

 học”  là  hồi  hướng  Bồ  Đề,  “hằng  thuận  chúng  sanh”  là  hồi  hướng  chúng 

sanh,  “phổ giai hồi hướng”  là hồi hướng pháp giới và hồi hướng pháp tánh. 

Do  vậy,  ba  điều  nguyện  cuối  này  thuộc  về  hồi  hướng  viên  mãn,  đính  kèm 

theo. Mười đại  nguyện  này dẫn dắt quý  vị vãng sanh  Tây Phương Cực  Lạc 

thế giới. Bây giờ đã hết giờ rồi! 



* 

Chư vị đồng học! 

Xin  xem  tiếp  tiểu  đoạn  thứ  năm,  câu  cuối  cùng  là:  “Quán  thử  tắc  phát 

 nguyện  cầu  sanh,  tự  thuộc  đương  vụ  chi  cấp” (Thấy  như  thế  bèn  phát 

nguyện  cầu  vãng  sanh,  tự  lấy  đó  làm  nhiệm  vụ  cấp  bách).  Thời  thời,  chốn 

chốn đều thấy  Thế Tôn, Tổ Sư ân cần, khẩn thiết khuyên dạy chúng  ta, chỉ 

sợ chúng ta lại bỏ lỡ cơ hội lần này. Bởi vậy, chúng ta chỉ nên nhớ kỹ: Như 

trong  phẩm  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện  nói  đến  mười  đại  nguyện,  mười  đại 

nguyện ấy  là cương  lãnh tu  học. Ba điều  nguyện cuối tôi  nói  là  hồi  hướng. 

Hồi  hướng  với  ý  nghĩa  gì?  Nhằm  mở  rộng  tâm  lượng,  thực  sự  khôi 

phục  “tâm bao thái hư, lượng châu sa giới”.  Phải biết bổn nguyện của mình 

vốn sẵn tâm bao thái hư, lượng châu sa giới. Cái tâm này hiện thời nhỏ nhoi 

dường ấy, thật đáng thương, đáng xót xa lắm! Vì thế, dùng phương pháp hồi 

hướng này để mở rộng nó, khôi phục nó. 

 “Thường tùy  Phật học” (thường  học theo  Phật),  niệm  niệm chẳng  quên 

lời Phật dạy, đó là hồi hướng Bồ Đề. Trong những tôn giáo khác, chúng tôi 

cũng  thường  xem  kinh  điển  của  họ,  hết  thảy  vinh  diệu  đều  quy  về  Thượng 

Đế,  đều  quy  về  Chân  Chúa!  Trong  Phật  pháp,  chúng  ta  không  nói  đến 

Thượng Đế, không có Chân Chúa, chúng ta nói đến thầy, thầy dạy dỗ chúng 

ta. Con người trong thế gian, vào thời cổ, mỗi người khi có thành tựu, nhất 

định sẽ quy sự vinh diệu về cha mẹ, về thầy, hòng báo ân dưỡng dục, báo ân 

thầy giáo hóa. Niệm niệm chẳng quên, tâm cảm ân. Cái tâm cảm ân ấy trọn 

khắp pháp giới hư không giới. Đó là hồi hướng Bồ Đề. 

 “Hằng  thuận  chúng  sanh”  là  hồi  hướng  chúng  sanh.  Trong  đây,  quan 

trọng  nhất  là  Thuận, chẳng phải thuận  tạm thời, chẳng phải thuận  hữu  hạn, 

mà  là  hằng thuận,  vô  hạn,  vĩnh  hằng!  Quý vị thấy chư Phật Như Lai,  Pháp 

Thân Bồ Tát giáo hóa hết thảy chúng sanh trong chín pháp giới, nêu gương 

tốt  cho  chúng  ta,  đó  là  thuận!  Quý  vị  muốn  học  điều  gì  bèn  giúp  cho,  chỉ 

không  giúp  đỡ  khi  quý  vị  học  sự  bất  thiện,  học  theo  cái  ác  thì  Ngài  không 

dạy.  Chứ  nếu  là  thiện  thì  không  gì  không  dạy!  Đại  thiện  lẫn  tiểu  thiện  đều 

dạy  hết,  chẳng  nệ  nhọc  nhằn,  chẳng  sợ  cay  đắng,  chẳng  ngại  gian  lao,  chỗ 

nào có cầu bèn ứng ở chỗ đó. 

Đức Thế Tôn vì chúng ta thị hiện, lúc đức Phật còn tại thế - ta phải biết 

khi  ấy  đâu  có  công  cụ  giao  thông,  người  xuất  gia  toàn  đi  bộ  -  Phật  đi  đến 

mọi  nơi  dạy  dỗ.  Vết  chân  Phật  in  dấu  khắp  Ấn  Độ,  luôn  du  hành, 

cực Nam đến tận đảo Tích Lan, ngày nay là Tư Lý Lan Kha (Sri Lanka). Thị 

hiện ngàn chỗ mong cầu, ngàn chỗ ứng như vậy, địa phương nào muốn thỉnh 

Phật:  “Xin giáo hóa chúng con!”  Phật bèn đến. Hễ có người 

thỉnh, Phật bèn đến. 

Học trò của Ngài không ít vị là Bồ Tát, Bồ Tát không cần ai thỉnh, chủ 

động đi đến, làm “bạn chẳng mời” (bất thỉnh hữu) của hết thảy chúng sanh; 

nhưng  Phật  nhất  định  phải  thỉnh,  vì  sao?  Phật  đại  biểu  cho  sư  đạo,  tôn  sư 

trọng đạo, bởi thế, nhất định phải thỉnh. Bồ Tát là đồng học, đồng học chẳng 

cần  phải  nghiêm  túc,  “anh  chẳng  cần  mời  tôi  cũng  đến”;  nhưng  trong  đây 

vẫn  có  một  điều  kiện,  trước  hết  phải  lắng  nghe  xem  [người  mà  mình  định 

tiếp  độ]  có  thể  tiếp  nhận  hay  không.  Nếu  có  thể  tiếp  nhận,  hoan  hỷ  nghe, 

nghe  được,  hiểu  được,  Bồ  Tát  bèn  đến.  Chẳng  thỉnh  Ngài  cũng  đến,  hằng 

thuận chúng sanh  mà! Tuyệt đối chẳng chấp trước vào  một pháp  môn. Quý 

vị  nói  pháp  môn  Niệm  Phật  rất  tốt,  quá  tốt  ấy  chứ!  Nhưng  người  ta  không 

thể tiếp nhận thì chẳng thể đem pháp môn này ra nói. Họ muốn pháp gì, quý 

vị phải biết! Người ấy có thể tiếp  nhận điều  gì? Quý  vị phải biết! Ưa thích 

điều gì? Quý vị phải biết thì quý vị thuyết pháp mới khế cơ. Điều này những 

đồng học muốn học kinh giáo phải đặc biệt chú ý, quán cơ (xem xét căn cơ). 

Chư Phật  Bồ Tát vì  thuyết pháp khế  lý, khế cơ cho chúng sanh  nên  dạy dỗ 

thành công. 

Nguyện cuối cùng là  “phổ giai hồi hướng”,  tức là hồi hướng khắp tất cả, 

tâm lượng hoàn toàn mở rộng, chẳng có một tí ti bó buộc nào, đúng là trọn 

khắp hư không pháp giới; khắp hư không pháp giới là Tánh Đức viên mãn, 

Tánh  Đức  mà!  Hư  không,  pháp  giới,  cõi  nước,  chúng  sanh  đều  do  tự  tánh 

hiện,  chỉ  do  Thức  biến.  Trong  kinh  Hoa  Nghiêm,  đức  Phật  giảng  rất 

rõ:  “Duy  tâm  sở  hiện,  duy  thức  sở  biến”.  Hồi  hướng  khắp  tất  cả  là  hồi 

hướng về tâm tánh, hết thảy đều quy về tự tánh, tất cả hết thảy pháp thế gian 

và xuất thế gian phát sanh từ tự tánh, đến cuối cùng trở về tự tánh, đó gọi là 

đại viên mãn! 

Bởi thế, nguyện vương này  “bất tương xả ly” (chẳng hề bỏ lìa), lúc con 

người lâm chung, tất cả hết thảy đều tách rời, không mang theo được gì, chỉ 

mang được theo  một  mình  nguyện  vương  này.  Tịnh  nghiệp thù  thắng khôn 

sánh đi theo quý vị,  “nhất thiết thời trung, dẫn đạo kỳ tiền” (trong hết thảy 

thời,  nó dẫn đường  đằng trước), dẫn dắt quý  vị  về đâu? Dẫn quý  vị  về Tây 

Phương  Cực  Lạc  thế  giới.  Đó  chính  là  những  nguyện  của  Phổ  Hiền  Bồ 

Tát.  “Quán thử tắc phát nguyện cầu sanh, tự thuộc đương vụ chi cấp” (Thấy 

như  thế  bèn  phát  nguyện  cầu  vãng  sanh,  tự  lấy  đó  làm  nhiệm  vụ  cấp  bách 

trong  hiện  tại): “Đương” (當)  là  “đương hạ”,  tức  là  hiện tiền.  “Vụ”  (務)  là 

chuyện bắt buộc phải làm,  “cấp”  (急) là lập tức; [“đương vụ chi cấp”] tức là 

chuyện lập tức phải làm. Nếu quý vị thực sự hiểu rõ, thấu hiểu, sẽ phải làm 

ngay  lập  tức,  buông  xuống  hết  thảy  những  thứ  khác.  Trong  cuộc  sống 

thường  ngày  của  chúng  ta,  khởi  tâm  động  niệm,  ngôn  ngữ,  hành  vi,  nhất 

định phải tương ứng với kinh giáo. 

Tinh  thần  và  nghĩa  thú  chân  chánh  của  kinh  giáo  là  gì?  “Thọ  trì  độc 

 tụng, vị nhân diễn thuyết” (thọ trì, đọc tụng, vì người khác diễn nói), là tám 

chữ  ấy.  Những  gì  Phật  dạy  trong  kinh  giáo  chúng  ta  tiếp  nhận  toàn  bộ,  đó 

là  “thọ trì”.  Tiếp thâu toàn bộ  xong, biến chúng  hoàn toàn thành của chính 

mình. Vọng tưởng, phân biệt, chấp trước của chính mình là hư huyễn, là giả, 

là nghiệp, nghiệp bất thiện; thảy đều buông xuống hết, thay thế toàn bộ bằng 

kinh  giáo  của  đức  Như  Lai.  Cách  nhìn,  cách  nghĩ,  cách  làm  của  chúng  ta 

hoàn toàn tương ứng  với kinh  giáo, đó là thọ trì! Thọ (受) là tiếp  nhận, Trì 

(持) là gìn giữ, chẳng để mất. Chẳng để mất dẫu chỉ một ngày hay chỉ trong 

một sát-na. Đó là Thọ Trì! 

 “Độc tụng”  là ôn tập. Hằng ngày ôn tập, ôn cố tri tân (ôn chuyện cũ để 

hiểu chuyện mới), trường thời huân tu. Huân tu lâu ngày bèn khai ngộ! Ngộ 

rồi thì sao?  “Vị nhân diễn thuyết” (vì người khác diễn nói), tức là thực hiện 

trong cuộc sống thường nhật, thực hiện trong công việc, thực hiện trong việc 

xử sự, đãi  người, tiếp  vật,  vì  người khác biểu diễn,  vì  người  khác diễn  nói, 

hết  thảy  đều  vì  chúng  sanh,  chẳng  vì  chính  mình.  Hết  thảy  đều  nhằm  biểu 

diễn cho chúng sanh  thấy:  Đây  là cuộc sống  giác  ngộ, cuộc sống của Phật, 

Bồ  Tát,  cuộc  sống  đại  tự  tại.  Khổng  lão  phu  tử  nói:  “Học  nhi  thời  tập 

 chi”  (Học rồi luôn tu tập - tức thực hiện).  “Tập”  (習) chính là như nay ta nói 

là  “thực  hiện”,  thực  hiện  trong  cuộc  sống,  thực  hiện  trong  công  việc,  thực 

hiện trong cách  xử sự,  đãi  người, tiếp  vật.  “Thời”  (時)  là  luôn  luôn, không 

gián đoạn; tiếp đó là  “bất diệc duyệt hồ”  (cũng chẳng vui sao); nói theo cách 

nói của nhà Phật là  “pháp hỷ sung mãn”,  thực sự   sung sướng, pháp hỷ sung 

mãn! Sự vui sướng ấy không do bên ngoài mà có, mà là từ trong tự tánh lưu 

lộ. Tiểu tiết cuối cùng là: 

 “Kinh vân: Đắc dữ chư thượng thiện nhân câu hội nhất xứ”(Kinh dạy: 

‘Được cùng các thượng thiện nhân như vậy ở cùng một chỗ’). Kinh văn viết 

như  vậy.  “Sở  vị  Quán  Âm,  Thế  Chí,  bả  thủ  cộng  hành” (Ý  nói:  Quán  Âm, 

Thế Chí nắm tay cùng đi). “Bả thủ” (把手) là nắm tay, tay trong tay! Trong 

Tây Phương Cực Lạc thế giới, quý vị đi theo Quán Âm, Thế Chí tức là tay 

nắm tay cùng đi: Kinh hành, tản bộ, chuyện trò, đàm luận Phật pháp, có phải 

là vui sướng lắm hay không?  “Văn Thù, Phổ Hiền thân vi thắng hữu” (Văn 

Thù, Phổ Hiền làm bạn bè thân thiết thù thắng). Văn Thù và Phổ Hiền đều là 

Đẳng Giác Bồ Tát trong thế giới Hoa Tạng; các Ngài thường sống trong Tây 

Phương Cực Lạc thế giới.  “Thắng hữu”  là bạn bè tốt nhất, bạn bè thù thắng 

nhất.  Câu  này  miêu  tả  tình  trạng  cuộc  sống  và  tình  hình  học  tập  tại  Tây 

Phương Cực Lạc thế giới: Những người chung quanh ta toàn là thượng thiện 

nhân.  “Tắc  huân  đào  tự  hữu,  thành  Phật  vô  nan” (Nên  tự  được  un  đúc, 

thành  Phật  chẳng  khó), không  sai  chút  nào!  Chúng  ta  trường  thời  huân  tu, 

huân  tập,  un  đúc,  là  do  nguyên  nhân  ấy,  chứ  không  phải  là  chẳng  có  có 

nguyên nhân. 

Vậy  thì  vì  sao  trong  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  thành  tựu  nhanh 

chóng  đến  thế?  Thành  tựu  thù  thắng  dường  ấy?  Vì  sao  trong  thế  gian  này 

chúng ta chẳng thể đạt được như thế? Xem đến đây quý vị hiểu ngay. Trong 

thế  gian  chúng  ta,  làm  sao  có  thể  ngang  vai  sát  cánh  cùng  Quán  Âm,  Thế 

Chí, Văn Thù, Phổ Hiền, chẳng có lẽ ấy! Bồ Tát quá cao! Nhưng trong Tây 

Phương Cực Lạc thế giới lại khác, vì sao khác? Đều là học trò của A Di Đà 

Phật, quan hệ giữa chúng ta là gì? Đồng học. Các vị ấy theo A Di Đà Phật đã 

lâu, chúng ta mới theo. Về thân phận, họ là lớp đàn anh, mình là đàn em, đàn 

anh đương nhiên phải chăm nom đàn em. Chúng ta có câu hỏi gì ngại không 

hỏi Phật, hỏi họ rất thuận tiện. Một ngày từ sáng đến tối sống cùng một chỗ, 

cho nên thành Phật không khó. 

Tiếp đó  là  mấy câu tỏ  ý  mừng  rỡ trước  vận  may:  “Thử sanh hữu hạnh, 

 hoạch kiến, hoạch văn, khả bất nguyện sanh dư?” (Đời này  may mắn, được 

thấy, được nghe, há chẳng nguyện vãng sanh ư?) Một đời này chúng ta thực 

sự may mắn, nói đúng ra, mình may mắn quá đỗi! Quý vị được thấy chuyện 

này,  được  nghe  kinh  điển  này,  há  vẫn  chẳng  bằng  lòng  vãng  sanh  ư?  Phải 

hiểu đây là chuyện thành Phật trong một đời, là đại sự nhân duyên bậc nhất 

trong  các  pháp  thế  gian  và  xuất  thế  gian,  không  có  chuyện  gì  có  thể  sánh 

bằng chuyện này, chúng ta chẳng thể không biết như vậy. Đúng là không thể 

nào so sánh được. Nếu để  lỡ  việc này, đúng  là tổn thất  lớn lao không ai có 

thể diễn tả được,  lớn  lao quá  mà! Nhân duyên để thành Phật  trong  một đời 

mà! 

Ngẫu Ích đại sư nói rất hay, vì đâu ta coi thường? Coi thường là vì lẽ gì? 

Rất  mong  đến đó,  nhưng không  nghiêm túc tu tập thực sự,  nguyên  nhân  vì 

đâu?  Không tin!  Không  thực sự tin,  trong  một đời  này thậm chí  hằng  ngày 

đọc kinh này, hằng ngày giảng kinh này, nhưng bán tín, bán nghi. Kẻ ấy tin 

gì?  Vẫn  là  tin  vào  danh  văn,  lợi  dưỡng  trong  thế  gian  này,  hưởng  thụ  ngũ 

dục lục trần, vẫn tin vào những thứ ấy. Nếu bày hai chuyện ấy ở trước mặt, 

họ sẽ chọn thứ gì? Chọn danh văn lợi dưỡng, chọn lấy ngũ dục lục trần thế 

gian,  chẳng  chọn  lấy  Niệm  Phật,  lầm  lẫn  ở  chỗ  này!  Bởi  thế,  đối  với  việc 

này  Tổ  Sư  rất  đau  lòng,  đau  lòng  vì  không  phải  là  vì  trong  một  đời  này 

[chúng sanh] không có cơ  hội  nghe được, không phải  vì  họ  nghiệp chướng 

sâu nặng đến nỗi cả đời không được gặp gỡ pháp này, mà đau lòng bởi lẽ gì? 

Họ được gặp gỡ, nhưng lại ra sao? Ở ngay trước mặt mà bỏ lỡ, chẳng thể y 

giáo phụng hành, vẫn cứ tùy thuận phiền não tập khí của chính mình như cũ, 

vẫn tạo tác mười ác nghiệp như cũ, biết làm cách nào nữa đây? 

Người thực sự hiểu rõ, thực sự tin tưởng sẽ làm hết sức rõ ràng như thế 

này: Ngay  lập tức đoạn trừ  mười ác  nghiệp! Chẳng  những không  tạo  mười 

ác  nghiệp  nữa,  mà  còn  quyết  định  tu  mười  thiện  nghiệp  đạo.  Vì  sao?  Đến 

Tây Phương Cực Lạc thế giới, quý vị ở cùng một chỗ với các thượng thiện 

nhân, dẫu chúng ta chưa phải là thượng thiện thì cũng phải là hạ thiện. Ngay 

cả  hạ  thiện  cũng  chưa  có,  làm  sao  quý  vị  có  thể  ở  cùng  một  chỗ  với  các 

thượng thiện nhân cho được? Vì thế, người thực sự cầu sanh về Tây Phương 

Cực Lạc thế giới nhất định đoạn ác tu thiện; đó là điều khẳng định, nhất định 

tương  ứng  với Đại  Bồ Đề. Chúng  ta thường  gọi  tâm Đại  Bồ Đề ấy  là chân 

thành.  Người  ấy  nhất  định  chân  thành,  trong  hết  thảy  thời,  hết  thảy  chỗ, 

đúng  là:  “Tâm  một  mực  chân  thành”,  không  có  nhị  niệm,  tâm  nhất  định 

thanh  tịnh,  tâm  nhất  định  bình  đẳng,  tâm  nhất  định  chánh  giác,  tâm  từ  bi, 

niệm niệm khởi tâm động niệm nhất định tương ứng với những thứ ấy. 

Chúng  ta  biết  con  người  giác  ngộ,  hồi  đầu  ấy  trong  một  đời  này  nhất 

định được sanh về Tịnh Độ. Nếu nói tôi tin, tôi hằng ngày niệm Phật, trong 

mười hai thời chẳng thiếu khóa lễ nào tại Niệm Phật Đường, nhưng tâm địa 

chẳng thanh tịnh, chẳng bình đẳng, ngu si, tự tư, chẳng thành thật, vẫn chẳng 

thể vãng sanh! Cổ đức nói:  “Nhất thiên niệm thập vạn thanh Phật hiệu, hãm 

 phá hầu lung dã uổng nhiên” (Một ngày niệm mười vạn câu Phật hiệu, rách 

toạc  cổ  họng  cũng  uổng  công) là  vì  lẽ  nào?  Tâm  hạnh  chẳng  lành.  Chỉ  tốt 

lành đằng miệng, trong ba nghiệp thân - khẩu - ý thì thân và ý bất thiện, chỉ 

có cái miệng từ sáng đến tối niệm A Di Đà Phật, chẳng chửi người, như vậy 

thì chưa vãng sanh được! Quý vị xem kinh Vô Lượng Thọ thì thấy đúng là 

như vậy, vừa  mở đầu kinh  văn, đức  Thế Tôn dặn dò chúng ta khéo  giữ gìn 

tam nghiệp, đó là điều kiện cơ bản để cầu sanh về Tây Phương Cực Lạc thế 

giới. Điều lành đầu tiên là khéo giữ gìn khẩu nghiệp, chẳng chê bai lỗi người 

khác;  khéo  giữ  gìn  thân  nghiệp,  chẳng  mất  luật  nghi;  khéo  giữ  ý  nghiệp, 

thanh tịnh vô nhiễm. Đó là mười thiện nghiệp! Niệm Phật mà vẫn tạo nghiệp 

thì tương lai đi về đâu? Đi vào địa ngục đạo! 

Quý vị xem bộ Lăng Nghiêm Kinh Đại Thế Chí Niệm Phật Viên Thông 

Chương Sớ Sao do pháp sư Quán Đảnh soạn vào đời Càn Long nhà Thanh. 

Trong đoạn cuối cùng của bộ  Sớ Sao này  có nói đến  một trăm thứ quả báo 

khác  nhau của  người  niệm  Phật, câu đầu tiên  là  người  niệm  Phật đọa  A Tỳ 

địa ngục. Lúc tôi còn trẻ, vừa mới học Phật, đọc đến đoạn này hết sức nghi 

hoặc: Dù niệm Phật không tốt, lẽ ra chẳng đến nỗi đọa A Tỳ địa ngục, sao lại 

đọa  A  Tỳ  địa  ngục  được?  Tôi  cầm  sách  đem  hỏi  thầy  Lý:  “Rốt  cuộc  là 

chuyện  gì đây? Con  nghĩ không ra, không có cách  gì  hiểu  được!”  Thầy  Lý 

đọc rồi bảo: “Đây là câu hỏi lớn, tôi chẳng giảng cho một mình ông! Khi tôi 

giảng kinh, sẽ giảng cho khắp đại chúng”. Miệng niệm Di Đà nhưng chẳng 

đoạn  ác  nghiệp,  kẻ  ấy  vẫn  tạo  ác  nghiệp.  Ác  nghiệp  nghiêm  trọng  nhất  là 

báng Phật, báng Pháp, báng Tăng! Hủy báng Tam Bảo, lẽ đâu chẳng đọa địa 

ngục? Niệm vị Phật nào cũng vô ích, không ai cứu được hết! 

Trong  những  tội  ấy,  mọi  người  dễ  phạm  nhất  là  tội  tự  khen  mình,  chê 

người! Hiện nay, chúng ta cũng thường thấy: Trong vô lượng pháp môn, chỉ 

có pháp môn của tôi tốt, người khác đều trật hết! Quý vị phải hiểu mỗi pháp 

môn đều do đức Phật nói. Quý vị nói một pháp môn nào không đúng thì quý 

vị  nói  bậy rồi,  những pháp  môn ấy do ai  nói? Do đức  Phật  nói đấy. Chẳng 

phải  quý  vị  đã  báng  Phật  ư?  Pháp  do  đức  Phật  nói!  Đừng  nói  chi  khác,  cứ 

nói  đơn  giản  là  kinh  Vô  Lượng  Thọ  thôi.  Ai  nấy  đều  biết  kinh  Vô  Lượng 

Thọ có mười hai bản dịch, nhưng trải qua nhiều đời bảy bản bị thất truyền, 

chỉ còn năm bản được truyền đến nay. Đối với năm bản đó, nếu nói bản này 

hay,  chê  bản  kia  dở  thì  đều  là  báng  Phật,  chẳng  được  nói  như  vậy.  Nếu 

không  hay  thì  làm  sao  được  lưu  truyền  trong  thiên  hạ?  Được  lưu  truyền 

trong thiên hạ, nhất định phải có giá trị lưu truyền. Cổ thánh tiên hiền Trung 

Quốc rất coi trọng giá trị ấy! Nếu anh không có giá trị, mọi người đâu chịu 

lưu  thông;  [thế  mà  các  bản  dịch  ấy  được]  lưu  thông  thành  sách  rất  nhiều. 

Chẳng giống như ngày nay khoa học kỹ thuật phát triển, kỹ thuật ấn loát rất 

phát triển, in sách rất dễ dàng; thời cổ chẳng dễ dàng như vậy! 

Ngay  như  thời  đầu  Dân  Quốc  mới  đây  thôi,  kể  ra  rất  thích  hợp  [để  so 

sánh]; chúng ta thấy vào thời đầu Dân Quốc vẫn còn in sách bằng bản khắc 

gỗ,  rất  tốn  công.  Một  người  một  ngày  làm  suốt  tám  chín  tiếng  đồng  hồ,  in 

được bao nhiêu bản? Trước kia, sách được in thành từng quyển,  một quyển 

không nhiều, đại khái chừng sáu mươi hay bảy mươi trang. Một ngày chỉ in 

có thể in sáu bản! Tôi đến viếng Kim Lăng Khắc Kinh Xứ, họ ấn loát bằng 

bản khắc  gỗ. Khi đó tiến bộ  hơn trước  nhiều,  xưa kia phải dùng  muội khói 

gỗ tùng [làm mực in], hiện thời vẫn dùng muội khói gỗ tùng nhưng pha thêm 

mực dầu, vậy là tiến bộ hơn trước nhiều! Nhưng khi in thì vẫn phải áp từng 

trang  lên bản  gỗ, đặt giấy  lên đó, rồi  mới  ép xuống, rất tốn công!  Làm tám 

tiếng  một  ngày,  một  người  chỉ  in  được  sáu  quyển.  Hiện  tại,  máy  móc  quá 

tiện lợi, in mấy ngàn bản trong vòng ba bốn ngày là xong, là hoàn tất, công 

việc được cơ giới hóa. Trước kia dùng sức người, cho nên giá trị của sách vở 

rất cao. Đúng là người bình thường không mua nổi sách. 

Khoảng  năm  Dân  Quốc  hai  mươi  mấy,  lúc  đó  tôi  chưa  đến  mười  tuổi, 

chừng tám hay chín tuổi chi đó, Thương Vụ Ấn Thư Quán in bộ [từ điển] Từ 

Nguyên, in bìa cứng đẹp đẽ thành hai quyển thượng - hạ. Bộ Từ Nguyên ấy 

chưa  được  in  đẹp  đẽ  như  bây  giờ,  giá  bao  nhiêu?  Năm  đồng  Đại  Dương. 

Năm đồng Đại Dương giá trị ra sao? Thưa cùng quý vị, bằng tiền ăn xài của 

một  gia đình bốn  người trong cả tháng. Phải  mất  một số tiền bằng  tiền tiêu 

dùng của một gia đình bốn người trong cả tháng mới mua được sách, mà chỉ 

mua được một bộ tự điển thôi! Nói vậy, quý vị mới hiểu khi đó sách đắt như 

thế nào! Người giàu có mới tích lũy sách, sách khi ấy giống như đồ sưu tập 

của người chơi đồ cổ bây giờ vậy, coi sách như vật quý giá để tặng nhau. 

Đọc  sách  cũng  hết  sức  trân  quý.  Lúc  đọc  sách,  nhất  định  chẳng  được 

khuyên  hay chấm, không được phép! Muốn khuyên  hay chấm thì  làm cách 

nào? Phải chép lại. Vì thế, trước kia người ta đọc sách, chắc chắn là sách nào 

mình ưa thích sẽ sao lại một bản. Tự mình sao lấy một bản thì có thể khuyên 

hay  điểm,  có  thể  dùng  bút  màu  để  đánh  dấu.  Sách  bản  gốc  là  bảo  bối!  Tự 

mình đọc xong lại còn truyền cho đời sau, đời sau lại truyền xuống đời sau 

nữa. Bởi thế, chẳng được có chút gì nhơ bẩn, nhất định chẳng được tổn hoại. 

Trước  kia,  sách  vở  được  quý  trọng  như  thế,  bây  giờ  đâu  có  được  như thế! 

Hiện nay, khoa học kỹ thuật quá phát triển, sách vở biến thành rẻ mạt, chẳng 

đáng giá, mọi người coi thường; trước kia, sách vở đúng là của báu! 

Bây  giờ, chúng ta  lại  xem tiếp đoạn thứ ba  “đốn siêu tuyệt đãi”  (nhanh 

chóng vượt thoát, dứt bặt đối đãi) ,  phần này có bốn tiểu đoạn. Tiểu đoạn thứ 

nhất là:  “Hạ phàm chúng sanh, Niệm Bất Thoái trung, siêu tận tứ thập nhất 

 nhân vị (Sơ Trụ chí Đẳng Giác), vị thị phàm phu, khước bất lịch Dị Sanh, tất 

 bổ Phật vị, dữ Quán Âm, Thế Chí vô biệt” (Hạ phàm chúng sanh trong Niệm 

Bất Thoái, vượt hết khỏi bốn mươi mốt địa vị (từ Sơ Trụ đến Đẳng Giác Bồ 

Tát)  tu  nhân,  có  nghĩa  là  kẻ  ấy  tuy  là  phàm  phu  nhưng  chẳng  trải  qua  [các 

địa  vị] Dị  Sanh,  ắt  bổ  vào  địa  vị  Phật,  không  khác  gì  Quán  Âm,  Thế  Chí). 

Trước  hết,  chúng  ta  đọc  đoạn  này.  Câu  trên  đây  thuộc  phân  nửa  trước  của 

đoạn  này. Chữ  “hạ phàm”  chỉ ai? Những  kẻ vãng sanh  trong bậc  Hạ thuộc 

Phàm Thánh Đồng Cư độ, tức là ba phẩm Hạ sanh về Tây Phương Cực Lạc 

thế giới, liền đắc Niệm Bất Thoái. Chẳng những là Niệm Bất Thoái, mà còn 

viên chứng Niệm Bất Thoái. Nếu chỉ nói đơn giản là Niệm Bất Thoái thì có 

thể nói là kẻ ấy chỉ bằng với Sơ Trụ Bồ Tát, chúng ta có thể hiểu như vậy. 

Nếu nói là “viên chứng ba thứ Bất Thoái” thì khác hẳn, vì bậc viên chứng ba 

thứ  Bất  Thoái  là  ai?  Là  Đẳng  Giác  Bồ  Tát.  Ở  đây,  Ngẫu  Ích  đại  sư  khẳng 

định viên chứng ba thứ Bất Thoái chính là Đẳng Giác Bồ Tát, cho nên Ngài 

viết: “Siêu tận tứ thập nhất nhân vị” (vượt hết khỏi bốn  mươi  mốt địa  vị tu 

nhân). Bốn  mươi  mốt địa  vị khi còn  đang  tu  nhân của  Bồ  Tát là  Thập  Trụ, 

Thập  Hạnh,  Thập  Hồi  Hướng,  Thập  Địa,  và  Đẳng  Giác.  Đúng  là khó  tin! 

Bởi  thế,  phải  nói  kẻ  ấy  là  phàm  phu  nhưng  trong  một  đời  nhất  định  thành 

Phật  “tất bổ Phật vị, dữ Quán Âm, Thế Chí vô biệt” (ắt  bổ  vào địa  vị Phật, 

chẳng khác gì Quán Âm, Thế Chí), không khác gì bậc Đẳng Giác Bồ Tát cả! 

Kẻ ấy là hạ phàm chúng sanh, ở trong thế giới Cực Lạc cớ sao có thể thành 

được như vậy? Đó là chân tướng sự thật của Tây Phương Cực Lạc thế giới. 

Tiếp theo đó là đoạn: 

 “Nhược  vị  thị  Nhất  Sanh  Bổ  Xứ,  khước  khả  danh  phàm  phu,  bất  khả 

 danh Đẳng Giác Bồ Tát” (Nếu bảo là Nhất Sanh Bổ Xứ thì chỉ có thể gọi là 

phàm phu, chẳng thể  gọi  là Đẳng Giác Bồ Tát):  Kẻ ấy  là chúng sanh thuộc 

ba phẩm  Hạ trong Phàm  Thánh Đồng Cư  độ,  nếu quý  vị  nói kẻ ấy  là Nhất 

Sanh  Bổ  Xứ  thì  chẳng  thể  nói  như  vậy  được.  Vì  sao?  Vì  kẻ  ấy  thuộc  ba 

phẩm  hạ  vãng  sanh  về  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  độ,  là  phàm  phu  mà!  Một 

phẩm phiền não chưa đoạn, chẳng thể gọi kẻ ấy là Đẳng Giác Bồ Tát được! 

Sự  việc  này  “thử  giai  giáo  võng  sở  bất  năng  thâu,  sát  võng  sở  bất  năng 

 lệ” (chẳng  thể  tính  gộp  trong  giáo  võng  được,  chẳng  thể  xếp  vào  sát  võng 

được). Chữ  “giáo  võng”  chỉ  giáo  học;  trong  giáo  học  không  thể  có  tình 

huống như vậy được. Trong giáo võng, theo Ngũ Thừa Phật giáo thì pháp để 

phàm phu học tập là pháp Nhân Thiên  “Ngũ Giới, Thập Thiện, tứ vô lượng 

 tâm” ;  họ  học  những  thứ đó.  Thanh  Văn  học  pháp  Tứ Đế,  Duyên  Giác  học 

pháp Thập Nhị Nhân Duyên, Bồ Tát học lục độ vạn hạnh, đó là nói về Giáo! 

Những điều đó không có cách gì thích ứng với tình trạng trong Tây Phương 

Cực  Lạc thế  giới,  làm sao phàm phu  lại ở cùng  một chỗ  với Đẳng Giác Bồ 

Tát được?  Khác  nào  học  trò  tiểu  học  lại  học  cùng  một  lớp  với  nghiên  cứu 

sinh, thành ra thể thống gì nữa? 

 “Sát  võng  sở  bất  năng  liệt” (Chẳng  thể  xếp  vào  sát  võng):  Chữ  “sát 

 võng”  chỉ  thế  giới.  Trong  tất  cả  thế  giới  không  có  sự  việc  này!  Phàm  phu 

quyết  định  phải  thuộc  vào  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  độ,  quyết  định  chẳng  dự 

vào Phương Tiện Hữu Dư độ. Thanh Văn, Duyên Giác, Quyền Giáo Bồ Tát 

quyết định thuộc Phương Tiện Hữu Dư độ, chẳng thuộc vào Thật Báo Trang 

Nghiêm  độ. Pháp Thân Bồ Tát quyết định ở trong Thật Báo Trang Nghiêm 

độ,  chẳng  ngụ  nơi  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  độ.  Sát  võng  là  như  vậy  đó.  Tây 

Phương Cực Lạc thế giới phá cái lệ ấy, người thuộc Phàm Thánh Đồng Cư 

độ ở cùng một chỗ với Đẳng Giác Bồ Tát, mà Đẳng Giác Bồ Tát thuộc Thật 

Báo  Trang  Nghiêm  độ.  Bởi  thế,  Giáo  Hạ  của  mười  phương  thế  giới  không 

có sự tình này, không có cái lệ này. Trong bốn cõi [Tịnh Độ của một thế giới 

Phật] cũng không có trạng huống này, nên [pháp môn Tịnh Độ] gọi là pháp 

môn đặc biệt. Đặc biệt ở chỗ nào? Ở đây chúng ta thấy rõ thật là đặc biệt! 

Đoạn  này  giảng  “đốn siêu tuyệt đãi”  như thế đó, rất trọng  yếu. Sau khi 

quý  vị thực sự  hiểu được rồi thì  lòng tín  nguyện  đối  với  việc cầu sanh Tây 

Phương Cực  Lạc thế  giới chẳng  những sẽ sanh khởi  mà còn kiên định  nữa. 

Đối  với  việc  một  đời  sanh  về  Tây  Phương  Tịnh  Độ,  đây  chính  là  chỗ  mấu 

chốt. 

 “Đương  tri  ngô  nhân  đại  sự  nhân  duyên,  Đồng  Cư  nhất  quan,  tối  nan 

 thấu thoát” (Nên biết trong đại sự nhân duyên của chúng ta thì một ải Đồng 

Cư khó vượt thoát nhất). Câu này luận về các cõi Phật thông thường. Phàm 

Thánh Đồng Cư Độ  là  gì?  Là  lục  đạo  luân hồi. Vượt khỏi  luân  hồi  lục đạo 

rất  khó  khăn,  “tối  nan  thấu  thoát” (khó  vượt  thoát  nhất). Phật,  Tổ  nói  như 

vậy, chúng ta phải chú tâm suy nghĩ, quan sát, không được lầm lẫn chút nào. 

Hãy suy  nghĩ: Nay chúng ta đang sống trong cái ải Đồng Cư  này, chúng  ta 

có năng lực gì để vượt thoát đây? Từ xưa, tổ sư đại đức nói: Trong thời kỳ 

Mạt Pháp, trừ Tịnh Độ ra, quý vị tu hành bất cứ pháp môn nào cũng không 

thể  thành  tựu  trong  một  đời  được!  Không  thể  thành  tựu  sẽ  chẳng  thể  vượt 

thoát luân hồi được! Vì sao? Bất luận quý vị tu học một pháp môn nào, công 

phu  định  lực  nhất định phải  là Cửu Thứ Đệ Định  thì  mới có thể  vượt thoát 

tam  giới.  Tứ  Thiền  Bát  Định  trong  tam  giới  không  thể  vượt  thoát  lục  đạo 

luân hồi được! 

Bởi thế,  nếu quý  vị suy  nghĩ: Quý  vị  muốn  vượt thoát  luân  hồi  lục  đạo 

thì công phu định lực phải cao hơn Bát Định. Trong kinh Lăng Nghiêm, đức 

Phật  dạy  sở  chứng  của  A  La  Hán  là  Đệ  Cửu  Định,  Cửu  Thứ Đệ  Định  mới 

vượt thoát được! Chúng ta có năng lực ấy hay chăng? Hiện tại, các nhà khoa 

học nói đến những chiều không gian khác nhau, Phật pháp gọi là “vượt thoát 

luân hồi lục đạo”. Cõi trời gồm hai mươi tám tầng, tức là trong Tam Giới có 

hai mươi tám tầng trời, nghĩa là hai mươi tám thứ không gian có chiều khác 

nhau.  Quý  vị  phải  vượt  khỏi  hai  mươi  tám  thứ  không  gian  có  chiều  khác 

nhau  mới  vượt được cái ải Đồng Cư này!  Xưa kia  vào thời Chánh  Pháp  và 

Tượng  Pháp  thì  có  người  làm  được,  chứ trong  thời  kỳ  Mạt  Pháp  thì  không 

được! Đàm  Hư đại sư đã nói  về tình  hình  này rất khéo, quý  vị cứ đọc sách 

của cụ Đàm sẽ biết ngay; hãy đọc cuốn Ảnh Trần Hồi Ức Lục là truyện ký 

của cụ Đàm. 

Tôi chưa từng  gặp  mặt Sư,  nhưng được  nghe  băng thâu âm  lời  Sư  khai 

thị trong kỳ đả Phật Thất tại Hương Cảng. Băng ghi âm ấy nay chúng tôi đã 

chế thành CD, chỗ chúng tôi có lưu truyền. Băng thâu âm lời khai thị ấy, tôi 

đã nghe ít nhất hơn trăm lần, nghe rất thích, rất cảm động. Sư giảng rất hay. 

Suốt một đời Sư (lúc đó Sư đã chín mươi tuổi), chưa hề thấy hay nghe nói có 

một  người  nào  trong  Thiền  Tông  khai  ngộ cả,  chưa  từng  nghe  nói  đến.  Sư 

nói đã từng gặp những người tham Thiền đắc Định, chứ chưa hề gặp người 

khai ngộ! 

Đắc Thiền Định chẳng thể thoát khỏi luân hồi lục đạo. Nếu đắc Sơ Thiền 

hay Nhị Thiền thì nói thật ra sẽ sanh trong Tứ Thiền Thiên, không thoát khỏi 

luân  hồi  lục  đạo.  Bậc  đại  triệt  đại  ngộ,  minh  tâm  kiến  tánh  mới  thoát  khỏi 

được.  Bậc  đại  khai  viên  giải  bên  Giáo,  đại  sư  cũng  chưa  từng  nghe  nói  có 

một ai. Người niệm Phật vãng sanh chẳng những nghe nói rất nhiều,  mà cả 

đời  Sư  được  chính  mắt  thấy  phải  hơn  hai  mươi  trường  hợp.  Sư  thường 

khuyên người khác niệm Phật cầu sanh về Tịnh Độ; trừ phương pháp này ra, 

không  còn  phương  pháp  thứ  hai  nào  nữa  cả.  Đấy  là  lời  trình  bày  về  kinh 

nghiệm suốt cả một đời của cụ Đàm. Ngài niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, lúc 

mất cũng là ngồi qua đời. A! Nay đã hết giờ rồi. 



---o0o--- 

 Tập 23 



Chư vị đồng học! 

Chúng  ta  xem  tiểu  đoạn  thứ  hai  của  đoạn  thứ  ba  “đốn  siêu  tuyệt  đãi”. 

Chúng tôi đọc một lượt:  “Đương tri ngô nhân đại sự nhân duyên, Đồng Cư 

 nhất quan, tối nan thấu thoát, duy Cực Lạc Đồng Cư, siêu xuất thập phương 

 Đồng  Cư  chi  ngoại.  Liễu  thử phương  năng  thâm  tín  Di  Đà  nguyện  lực,  tín 

 Phật  lực  phương  năng  thâm  tín  danh  hiệu  công  đức,  tín  trì  danh  phương 

 năng  thâm  tín  ngô  nhân  tâm  tánh,  bổn  bất  khả  tư  nghị  dã” (Nên  biết  trong 

đại  sự  nhân  duyên  của  chúng  ta,  một  cửa  ải  Đồng  Cư khó  vượt thoát  nhất. 

Chỉ riêng cõi Đồng Cư của Cực Lạc vượt ngoài các cõi Đồng Cư của mười 

phương. Hiểu rõ điều đó thì mới có thể tin tưởng sâu xa vào nguyện lực của 

Phật Di Đà, tin vào Phật lực thì mới có thể tin tưởng sâu xa nơi công đức của 

danh hiệu. Có tin vào trì danh thì mới có thể tin tưởng sâu xa tâm tánh của 

chúng ta vốn chẳng thể nghĩ bàn vậy!) 

Tuy  những  điều  được  nói  trong  đoạn  này  trong  phần  trên  chúng  tôi  đã 

nói  không  ít,  nhưng  đoạn  này  có  ý  nghĩa  rất  sâu,  hết  sức  trọng  yếu.  Kinh 

Pháp  Hoa  giảng  “đại  sự  nhân  duyên”  là  “khai  thị  ngộ  nhập  tri  kiến 

 Phật”,  đó là đại sự nhân duyên của chúng ta. Nói cách khác, cái gọi là đại sự 

nhân  duyên  chính  là  kiến  giải,  tư  tưởng,  và  trí  huệ  của  chúng  ta  phải  viên 

mãn rốt ráo giống như Phật. Hết thảy nhân quả, cõi nước, chúng sanh trong 

mười phương ba đời không gì chẳng biết, đó chính là đại sự nhân duyên. 

Chẳng  những  không  gì  chẳng  biết,  mà  còn  không  gì  chẳng  thể,  chính 

mình thực sự làm chủ vũ trụ; Thường, Lạc, Ngã, Tịnh, bốn việc này đều viên 

mãn hiện tiền. Nói thật ra, tự tánh của mỗi chúng sanh đều đầy đủ viên mãn 

bốn việc này; dẫu đầy đủ nhưng lại mê mất tự tánh, nên bốn việc này hoàn 

toàn  không  có.  Bởi  vậy,  chúng  ta  nói  “[viên  mãn]  hiện  tiền”  thì  đó  chỉ  là 

khôi phục tự tánh, nhà Phật thường gọi là “minh tâm kiến tánh”, hay là “đại 

sự  nhân  duyên”.  Đó  là  cảnh  giới  tu  học  tối  cao,  là  mục  tiêu  chung  cục  của 

chúng ta. Phải bắt đầu thực hiện từ đâu? Từ một cửa ải Đồng Cư, phải khởi 

đầu từ đó. Trước hết, ta phải đột phá được cửa ải này, cũng có nghĩa là phải 

vượt  thoát  luân  hồi  lục  đạo.  Khó  lắm!  Hôm  qua,  tôi  đã  thưa  cùng  quý  vị, 

thực sự khó lắm! 

Chúng ta không có năng lực vượt thoát, nay đức Thế Tôn dạy cho chúng 

ta một phương pháp, chẳng cần phải vượt thoát vẫn có thể đột phá được, làm 

thế  nào  vậy?  Nay  chúng  ta  đang  mang  thân  phận  con  người  trong  lục  đạo, 

dùng ngay thân phận này để di dân sang Tây Phương Cực Lạc thế giới, vẫn 

mang  thân  người.  Chúng  ta  mang  thân  người  không  có  cách  gì  di  dân  lên 

thiên  đạo,  nhưng  từ  nhân  đạo  [tại  Sa  Bà]  di  dân  sang  nhân  đạo  [bên  Cực 

Lạc] chẳng phải là chuyện khó. Chúng ta di dân sang Phàm Thánh Đồng Cư 

độ  của  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới.  Phàm  Thánh  Đồng  Cư độ  cõi  ấy  rất 

đặc  biệt,  “duy  Cực  Lạc  Đồng  Cư,  siêu  xuất  thập  phương  Đồng  Cư  chi 

 ngoại” (chỉ  riêng  cõi  Đồng  Cư  của  Cực  Lạc  là  vượt  thoát  ngoài  các  cõi 

Đồng Cư trong mười phương). Các cõi Đồng Cư của chư Phật, Bồ Tát trong 

mười  phương  ba  đời  đều  chẳng  sánh  bằng  cõi  Đồng  Cư  của  thế  giới  Cực 

Lạc. 

Ấy là vì trong thế giới Cực Lạc, cõi Đồng Cư, cõi  Phương  Tiện, cõi 

Thật Báo, cõi Thường  Tịch Quang dung  hợp thành  một thể, giống  như bốn 

ngọn  đèn  vậy!  Tịch  Quang  là  ngọn  đèn  lớn,  chúng  ta  nói  nó  có  độ  sáng  là 

một vạn chi quang66, ngọn đèn ấy sáng bừng. Cõi Thật Báo [là ngọn đèn] có 

độ  sáng  một  ngàn  chi  quang.  Độ  sáng  [của  ngọn  đèn]  Phương  Tiện  Độ  là 

một trăm chi quang. Cõi Đồng Cư chỉ sáng bằng một ngọn nến hay một chi 

quang. Nay cả bốn ngọn đèn ấy đều được đặt trong cùng một căn phòng, quý 

vị  thấy  có  diệu  kỳ  hay  không?  Cây  đèn  một  nến  của  ta  cũng  sáng  khắp  cả 

gian  phòng,  cây  đèn  sáng  chói  trăm  nến  cũng  chiếu  khắp  phòng,  cây  đèn 

sáng chói một ngàn nến cũng chiếu khắp phòng. Cây đèn một vạn nến cũng 

chiếu khắp phòng, dung  hợp thành  một thể. Cõi Đồng Cư của thế  giới Cực 

Lạc  giống  như  vậy  đó.  Cõi  Đồng  Cư  của  mười  phương  thế  giới  giống  như 

mỗi căn phòng chỉ có  một ngọn đèn một nến, không giống với Cực Lạc; vì 

thế,  Cực  Lạc  vượt  ngoài  [các  cõi  Đồng  Cư  trong  các  thế  giới  ở]  mười 

phương. 

 “Liễu  thử”  (hiểu rõ điều đó),  Liễu (了) là  “minh liễu”  (hiểu rành rẽ, rõ 

ràng).  Quý  vị  phải  hiểu  rõ  chân  tướng  sự  thật  này  thì  quý  vị  mới  có 

thể  “thâm tín Di Đà nguyện lực” (tin tưởng sâu xa vào nguyện lực của Phật 

Di Đà),  nguyện  lực của bốn  mươi tám  nguyện của A Di Đà Phật chẳng thể 

nghĩ bàn! Vì sao tình  hình cõi Đồng Cư của thế  giới Cực  Lạc lại được như 

thế?  Vì  nó  được  hiển  hiện  bởi  nguyện  lực  của  A  Di  Đà  Phật.  Trong  Yếu 

Giải,  Ngẫu  Ích  đại  sư  giải  thích  điều  này  rất  khéo:  Chủ  yếu  nhất  là  Di  Đà 

nguyện lực, kế đến là công lực niệm Phật của chúng ta, tức là sức mạnh của 

tịnh nghiệp. Di Đà  nguyện  lực  giống  như ngọn đèn sáng  một  vạn  nến, tịnh 

nghiệp  của  chúng  ta  giống  như  ngọn  đèn  một  nến,  đến  nơi  đó  bèn  có  thể 

dung hợp. Nhờ vào nguyện lực của A Di Đà Phật, quang minh ngọn đèn một 

nến của chúng ta cũng lớn phổng lên, chẳng khác quang  minh của A Di Đà 

Phật cho mấy, đều là A Duy Việt Trí Bồ Tát. Quý vị hãy suy nghĩ thí dụ này 

của  tôi,  hãy  quan  sát,  dần  dần  quý  vị  sẽ  lãnh  hội  được.  Đó  chính  là  điều 

chẳng thể tìm thấy trong các thế giới của mười phương chư Phật. 

Chúng ta  “tín Phật lực, phương năng thâm tín danh hiệu  công  đức”  

(tin vào Phật lực mới có thể tin tưởng sâu xa công đức của danh hiệu). Công 

đức  của  danh  hiệu  chẳng  thể  nghĩ  bàn!  Đối  với  mỗi  câu  trong  đoạn  này, 

chúng ta phải đặc biệt chú ý đến chữ  “thâm tín” (tin tưởng sâu xa), một mảy 

hoài nghi cũng chẳng có, tin tưởng sâu xa đấy nhé! Danh hiệu có công đức 

thù  thắng.  Trong  những  năm  qua,  chúng  tôi  giảng  kinh  luận  Tịnh  Độ,  đã 

trình bày cùng mọi người rất nhiều lần. Qua việc so sánh nhiều tầng, chúng 

ta sẽ hiểu được công đức của danh hiệu, vì mỗi khi nói danh hiệu công đức 

thù thắng khôn sánh, chúng tôi thường nghe nói: “Thù thắng ở chỗ nào? Thù 

thắng bằng cách nào? ” Chẳng thể đoạn mối nghi hoặc ấy, sẽ không đạt được 

lợi ích nơi công đức của danh hiệu. 

Tôi  đã  từng  trình  bày  cùng  mọi  người  nhiều  lần:  Trong  thời  đại  Tùy  - 

Đường,  có  không  ít  cao  tăng  đại  đức  nghiên  cứu  hết  thảy  các  kinh  do  đức 

Phật  đã  nói  trong  suốt  bốn  mươi  chín  năm,  [muốn  tìm  ra]  bộ  nào  đại  biểu 

cho toàn bộ những lời dạy trong bốn mươi chín năm của đức Thế Tôn. Tìm 

được  bộ  kinh  nào  có  thể  đại  biểu  cho  toàn  bộ  giáo  pháp  thì  cũng  chính  là 

khẳng định kinh ấy  là bậc  nhất trong  hết thảy các kinh; [kinh ấy] sẽ  là  một 

hội thù thắng khôn sánh trong bốn mươi chín năm thuyết pháp của đức Thế 

Tôn.  Tổ  sư  đại  đức  các  tông  phái  đều  đồng  ý,  đều  thừa  nhận  Đại  Phương 

Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh là kinh bậc nhất do đức Phật nói ra. Bởi thế, 

kinh  Hoa  Nghiêm  được  gọi  là  “căn  bản  pháp  luân”.  Lúc  tôi  vừa  mới  tiếp 

xúc  Phật  giáo  sơ  sài,  tiên  sinh  Phương  Đông  Mỹ  đã  giới  thiệu  kinh  Hoa 

Nghiêm  là  khái  luận  Phật  giáo,  các  kinh  điển  khác  đều  là  những  phần  đặc 

biệt  thuyết  minh tường tận  một bộ phận  nào đó của kinh  Hoa Nghiêm, còn 

kinh Hoa Nghiêm giảng về toàn thể. Thuyết này của tiên sinh Phương Đông 

Mỹ rất dễ hiểu! Phật pháp khái luận, đúng là như vậy! 

So sánh hai bộ Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh và Vô Lượng 

Thọ Kinh, các tổ sư đại đức cũng đều thừa nhận kinh Vô Lượng Thọ là bậc 

nhất. Hoa Nghiêm đã là đệ nhất, sao Vô Lượng Thọ Kinh lại là đệ nhất? Giải 

thích cách  nào đây?  Kinh  Hoa Nghiêm đến cuối cùng  là  “mười đại nguyện 

 vương của Phổ Hiền Bồ Tát dẫn về Cực Lạc” , kinh Vô Lượng Thọ chính là 

Cực Lạc; còn kinh Hoa Nghiêm đến cuối cùng quy vào Cực Lạc. Bởi thế, so 

với Hoa Nghiêm, kinh Vô Lượng Thọ là bậc nhất! Cổ đức nói đến đây thôi. 

Trên cơ sở này, chúng ta  lại tiến thêm  một bước  nữa. Nay đối  với kinh 

Vô Lượng Thọ, chúng ta chọn bản hội tập của cụ Hạ Liên Cư. Trong bản hội 

tập, cụ chia toàn bộ kinh  văn thành bốn  mươi tám phẩm, chúng ta phải  hỏi 

phẩm nào là bậc nhất trong bốn  mươi tám phẩm đó? Chúng ta phải tìm cho 

ra phẩm bậc nhất. Các tổ sư đại đức cũng đều nói, phần tinh vi đẹp đẽ nhất, 

không gì sánh bằng của kinh Vô Lượng Thọ chính là bốn mươi tám nguyện; 

tức  là  phẩm  thứ  sáu  của  kinh  Vô  Lượng  Thọ,  phẩm  thứ  sáu  là  bậc  nhất. 

Phẩm kinh ấy do chính đức A Di Đà Phật nói ra, Thích Ca Mâu Ni Phật chỉ 

thuật lại cho chúng ta biết mà thôi. Thuật lại, không thêm, không bớt, nghĩa 

là A Di Đà Phật nói làm sao, Thích Ca Mâu Ni Phật cũng kể lại như vậy, kể 

lại  cho  chúng  ta  nghe  bốn  mươi  tám  nguyện  do  A  Di  Đà  Phật  đã  phát  thệ. 

Phẩm  này  là  phẩm  bậc  nhất  của  toàn  bộ  cuốn  kinh.  Nói  thật  ra,  bốn  mươi 

tám nguyện giống như hiến pháp của một quốc gia, chúng chính là hiến pháp 

của thế giới Cực Lạc. 

Bốn mươi tám nguyện tức bốn mươi tám điều, điều nào là bậc nhất? Lại 

tìm  tòi!  Đây  cũng  chính  là  ý  kiến  của  các  tổ  sư  đại  đức,  nguyện  thứ  mười 

tám  là  bậc  nhất.  Nguyện  thứ  mười  tám  nói  những  gì?  Mười  niệm  ắt  sanh! 

Điều  này  nói  lên  danh  hiệu  có  công  đức  chẳng  thể  nghĩ  bàn!  Nguyện  thứ 

mười  tám  nói  về  danh  hiệu:  “Lâm  mạng  chung  thời,  nhất  niệm,  thập  niệm, 

 tất sanh  Tịnh  Độ” (Lúc  lâm  chung,  từ  một  niệm  đến  mười  niệm  ắt  sanh  về 

Tịnh Độ). Do đây biết  rằng: Chấp trì danh hiệu  là trung  tâm của bốn  mươi 

tám  nguyện  này;  bốn  mươi  tám  nguyện  chỉ  nhằm  giải  thích  công  đức  của 

danh  hiệu.  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  giải  thích  bốn  mươi  tám  nguyện,  kinh  Đại 

Phương  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm  nhằm  giải  thích  kinh  Vô  Lượng  Thọ.  Cả 

một Đại Tạng Giáo, giáo pháp của Đại Tạng Kinh chính là hết thảy các pháp 

do  đức  Thế  Tôn  đã  nói  trong  suốt  bốn  mươi  chín  năm  chỉ  nhằm  giải  thích 

kinh Hoa Nghiêm đó thôi! 

Có quan sát như vật quý vị mới hiểu danh hiệu chẳng thể nghĩ bàn! Bởi 

thế, Thiện Đạo đại sư nói:  “Sở dĩ đức Như Lai xuất hiện trong thế gian, chỉ 

 nhằm để nói biển bổn nguyện của A Di Đà Phật”.  Lời nói này chẳng nhằm 

nói  riêng  về  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  Ngài  không  nói  “sở  dĩ  Phật  Thích  Ca 

 xuất hiện trong thế gian” mà nói là “sở dĩ Như Lai...”. Nói “Như Lai” nhằm 

chỉ  chung  mười  phương  ba  đời  hết  thảy  chư  Phật  Như  Lai  ứng  hóa  trong 

chín pháp  giới của  vô  lượng  vô biên cõi Phật, chỉ  nhằm  một chuyện,  nhắm 

vào  một  đại  sự  nhân  duyên:  Giới  thiệu  Tịnh  Độ  của  A  Di  Đà  Phật  với  hết 

thảy chúng sanh, chỉ để như vậy mà thôi! Thật tuyệt diệu! Bởi vậy, chúng ta 

tin vào Di Đà nguyện lực thì mới có thể tin sâu xa công đức chẳng thể nghĩ 

bàn của danh hiệu! 

Nhất tâm trì danh ắt sanh về Tịnh Độ. Hãy nhớ kỹ trong kinh Đại Thừa, 

đức Phật thường dạy chúng ta:  “Nhất thiết pháp tùng tâm tưởng sanh” (Hết 

thảy pháp sanh từ tâm tưởng), kể cả trong cuộc sống thường ngày của chúng 

ta, tâm tưởng là chủ tể. Tâm của quý vị chẳng lành thì thân thể và hoàn cảnh 

chung quanh cũng trở thành chẳng tốt đẹp. Thân và tâm phải tốt lành! Trong 

kinh  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo,  đức  Phật  dạy  chúng  ta:  “Thường  niệm  thiện 

 pháp, tâm thiện; tư duy thiện pháp, ý thiện; quán sát thiện pháp, hạnh thiện” 

(thường nghĩ đến thiện pháp là tâm thiện; tư duy thiện pháp là ý thiện; quán 

sát thiện pháp là hạnh thiện). Thuần thiện, chẳng để  mảy may bất thiện xen 

tạp thì chính là hạng người nào? Chính là Phật, là Như Lai. Chúng ta muốn 

làm Phật, muốn làm Như Lai thì không có gì khác cả, phải thuần tịnh, thuần 

thiện, nhất định chẳng để nhiễm ô mảy may, đó chính là điều tự mình có thể 

làm  được.  Người  khác  gây  nhiễm  ô  cho  chúng  ta!  Nếu  chúng  ta  tiếp  nhận 

mình thì mới bị nhiễm ô; không tiếp nhận sẽ chẳng thể nhiễm ô. Bởi thế, tự 

mình phải biết giữ gìn sự thanh tịnh và thuần thiện của chính mình, điều đó 

rất trọng yếu. Vì sao không làm? 

Trong quá khứ không biết thì còn tha thứ được, nay chúng ta đã tiếp xúc 

Phật pháp nhiều năm ngần ấy, đã biết rồi. Biết rồi mà quý vị không làm, sai 

trái  là  do  chính  mình!  Không  thể  sốt  sắng  làm  thì  nói  chung  là  có  nguyên 

nhân,  nguyên  nhân  gì  vậy?  Quý  vị  chẳng  hiểu  biết  triệt  để,  chẳng  biết  rõ 

ràng.  Vì  thế,  biết  một  phần,  hiểu  một  nửa,  bán  tín,  bán  nghi,  tạo  thành 

chướng ngại, cho nên chẳng thể làm được! Nếu quý vị thực sự biết thì lẽ đâu 

chẳng  thể  làm  được!  Lẽ  đâu  chẳng  vui  thích  làm!  Không  hề  có,  trong  thế 

gian tìm đâu ra một con người như vậy? [Hiểu biết triệt để] sẽ có lợi ích vô 

lượng vô biên cho chính mình, chúng ta quả thật phải khéo suy nghĩ cặn kẽ! 

Trong  đây  lại  có  chân  lý,  chân  lý  gì  vậy?  “Tín  trì  danh,  phương  năng 

 thâm  tín  ngô  nhân  tâm  tánh,  bổn  bất  khả  tư  nghị  dã” (Tin  vào  trì  danh  thì 

mới có thể tin  tưởng sâu ra rằng tâm tánh  của chúng ta  vốn chẳng thể nghĩ 

bàn).  Câu  này  là  chân  lý  đấy!  Tâm  tánh  của  chúng  ta  chẳng  thể  nghĩ  bàn, 

kinh Hoa Nghiêm dạy:  “Duy tâm sở hiện, duy thức sở biến”,  tâm tánh chẳng 

thể nghĩ bàn! Hư không do đâu mà có? Thế giới từ đâu mà có? Vô lượng vô 

biên  cõi  nước  từ  đâu  mà  có?  Mọi  loài  chúng  sanh  từ  đâu  mà  có?  Do  tâm 

hiện,  thức  biến!  Tâm  thuần  tịnh  thuần  thiện,  ngay  cả  thiện  lẫn tịnh  cũng 

chẳng  có  dấu  vết,  chẳng  để  lại  dấu  vết  vì  thuần  mà!  Trong  Thức  có  thiện 

niệm,  có  ác  niệm.  Quý  vị  thấy  trong  kinh  luận  của  Pháp  Tướng  Duy  Thức 

Tông, đức Phật nói trong Tâm Sở có Thiện Tâm Sở và Ác Tâm Sở. 

Tâm Sở  vô  lượng  vô biên, đức Phật quy  nạp thành  năm  mươi  mốt  loại. 

Trong đó, Thiện Tâm Sở gồm mười một loại, Tâm Sở bất thiện là phiền não 

gồm hai mươi sáu loại. Nay chúng ta phải làm sao dẹp hai mươi sáu Tâm Sở 

bất  thiện  qua  một  bên,  không  đếm  xỉa  đến  chúng  nữa,  phải  làm  cho  mười 

một  Tâm  Sở thiện được  nẩy  nở, rạng rỡ.  Nhất định phải  vùi  lấp, phải  vượt 

qua hai mươi sáu Tâm Sở bất thiện thì chúng ta mới hòng thành công. Tâm 

tánh vốn chẳng thể nghĩ bàn, nhưng vấn đề là gì? Là giác, không giác thì mê, 

mê là phàm phu, giác là Phật, Bồ Tát. Phàm phu và Phật, Bồ Tát không hai, 

không khác, chỗ sai khác chính là giác hay mê khác nhau. Giác ngộ thì phàm 

phu thành Phật, chẳng giác ngộ bèn là mê hoặc, sẽ thành phàm phu, chuyện 

là như vậy đó. Lại xem tiếp đoạn sau: 

 “Cụ  thử  thâm  tín,  phương  năng  phát  ư  đại  nguyện,  kinh  trung  ‘ưng 

 đương’ nhị tự, tức chỉ thâm tín” (Có đầy đủ lòng tin sâu xa ấy thì mới có thể 

phát đại nguyện, hai chữ “ưng đương” (phải nên) trong kinh chỉ lòng tin sâu 

xa  ấy). Trong  kinh,  đức  Phật  khuyên  dạy  chúng  ta:  “Ưng  đương  phát 

 nguyện,  nguyện  sanh  bỉ  quốc”  (phải  nên  phát  nguyện,  nguyện  sanh  về  cõi 

nước kia), sách Yếu Giải nhắc đến hai chữ  “ưng đương”  này. Vì thế, chúng 

ta  hiểu  rõ  tuy  chưa  thể  nói  là  triệt  để,  nhưng  cũng  là  hiểu  rõ  kha  khá.  Cõi 

Phàm Thánh Đồng Cư Độ của Tây Phương Cực Lạc thế giới do đại nguyện 

và  Chủng  Trí  của  A  Di  Đà  Phật  hiện  thành,  do  tịnh  nghiệp  niệm  Phật  của 

chúng ta cảm vời, cảm ứng đạo giao! Do tâm tánh của chính mình hiện, tức 

là  “duy tâm Tịnh Độ, tự tánh Di Đà” , hết thảy pháp chẳng tách rời tự tánh, 

[tự  tánh]  chính  là  tâm  tánh  của  chính  mình.  Y  báo  và  chánh  báo  trang 

nghiêm trong mười pháp giới cũng do tâm tánh của chính mình biến hiện, do 

nghiệp nhơ (nhiễm nghiệp) cảm thành. Tây Phương Cực Lạc thế giới do tịnh 

nghiệp cảm thành, do tịnh nghiệp “đồng tâm, đồng nguyện, đồng đức với A 

Di Đà Phật” mà cảm thành. Nếu chúng ta chẳng dốc công phu vào ngay chỗ 

này thì là trật rồi! Bởi thế, hai chữ  “ưng đương”  trong kinh chính là nói về 

lòng tin sâu đậm. 

 “Thâm  tín  phát  nguyện,  tức  Vô  Thượng  Bồ  Đề” (tin  sâu  phát  nguyện 

chính  là  Vô  Thượng  Bồ  Đề).  Từ  trước  đến  nay  chưa  có  ai  giảng  như  vậy. 

Chúng  ta  thấy  rất  nhiều  người  niệm  Phật  thực  sự  vãng  sanh,  nhưng  họ  là 

hạng  người  như thế  nào?  Không biết chữ, về căn bản chẳng  hiểu kinh  giáo 

chi hết, họ biết niệm kinh A Di Đà, nhưng kinh A Di Đà có ý nghĩa ra sao, 

họ  hoàn  toàn  không  biết,  chỉ  biết  niệm  A  Di  Đà  Phật,  vẫn  nghiễm  nhiên 

vãng sanh. Vãng sanh thực sự có tướng lành, đứng mất, biết trước lúc đi, lúc 

nào A Di Đà Phật sẽ đến đón mình; hoặc ngồi mất, người ấy không biết chữ! 

Vì thế, chúng ta đọc kinh Vô Lượng Thọ thấy nói muốn vãng sanh ắt phải có 

đủ điều  kiện  là  “phát  Bồ Đề tâm, một dạ  chuyên niệm”,  chúng  ta biết: Đối 

với  người  ấy,  một  dạ  chuyên  niệm  không  có  vấn  đề  gì,  chúng  ta  có  thể 

khẳng định điều này, nhưng người ấy chưa từng phát Bồ Đề tâm! Người ấy 

không phát Bồ Đề tâm, vì sao vẫn có thể vãng sanh? Tôi ôm nghi vấn ấy cả 

mười  mấy  năm,  cứ  nghi  mãi.  Về  căn  bản,  bà  lão  niệm  Phật  vãng  sanh  kia 

chẳng biết Bồ Đề tâm là gì cả! 

Khởi  Tín  Luận  nói  đến  trực  tâm,  thâm  tâm,  đại  bi  tâm;  kinh  Quán  Vô 

Lượng Thọ nói đến chí thành tâm, thâm tâm, và hồi hướng phát nguyện tâm, 

bà cụ làm sao hiểu được những thứ đó, nhưng sao vẫn vãng sanh? Lúc đọc 

Yếu Giải, đọc đến đây tôi mới hiểu rõ. Một câu nói này của Ngẫu Ích đại sư 

trọng  yếu  hơn  tất  cả,  nó  đã  ban  cho  chúng  ta  lời  giải  đáp.  “Thâm  tín  phát 

 nguyện,  tức  Vô  Thượng  Bồ  Đề” .  Về  căn  bản,  người  ấy  không  hiểu  Vô 

Thượng  Bồ  Đề  là  gì,  nhưng  tin  rất  sâu,  phát  nguyện,  không  hoài  nghi  chút 

nào,  đó  chính  là  tâm  Vô  Thượng  Bồ  Đề.  Khi  ấy,  đọc  tới  câu  này,  tôi  suy 

nghĩ mãi, càng nghĩ càng có lý, Ngẫu Ích đại sư giảng không sai lầm! 

Bởi thế,  những  người ấy  là  Hạ  Hạ Căn, chúng ta thường  gọi  là kẻ  ngu, 

không có trí huệ, là người ngu, ngu ngốc nhất, chính là như cổ nhân thường 

nói  “ngu bất khả cập” (ngu không ai bằng), nhưng chúng ta thua xa họ. Họ 

cái gì cũng không biết, nhưng quý vị dạy họ, họ bèn tin, tin chân thành, tin 

tưởng  thực  sự,  chẳng  hoài  nghi;  dạy  họ  cầu  sanh  Tịnh  Độ  họ  bèn  thực  sự 

phát nguyện, họ nghiễm nhiên buông thế gian này xuống, chẳng có mảy mảy 

lưu luyến nào! Kết quả: Niệm Phật dăm ba năm bèn thành công. Thọ  mạng 

vẫn  còn,  nhưng  họ  không  cần  đến  nữa,  bèn  vãng  sanh.  Bởi  thế,  đến  đây 

chúng  ta  mới  thực  sự  hiểu  rõ:  “Tin  sâu,  phát  nguyện”  chính  là  tâm  Vô 

Thượng  Bồ  Đề.  Quý  vị  thấy  họ  đáp  ứng  tiêu  chuẩn  “tin  sâu,  phát  nguyện, 

 một dạ chuyên niệm”.  Bản thân chúng ta vẫn hiểu lơ mơ, vẫn ngờ vực, lo âu 

trùng  trùng,  công  phu  không  đắc  lực.  Những  ông  già  bà  cả  kia  chuyện  gì 

cũng không hiểu, nhưng công phu đắc lực, nay ta gọi là “tập trung tinh thần, 

tập trung ý chí”, nên có sức mạnh to lớn! Tập trung vào đâu? Tập trung nơi 

thế giới Cực Lạc, tập trung nơi A Di Đà Phật, phát sanh năng lượng to lớn, 

cảm ứng đạo giao cùng A Di Đà Phật! 

Mấy hôm trước, pháp sư Ngộ Bình hạ tải (download) từ Internet xuống 

một  vài  văn  kiện.  [Theo  những  văn  kiện  đó],  đại  khái  ở  Đài  Loan  có  bốn, 

năm trường tiểu học, thầy hướng dẫn học trò làm thí nghiệm: Dùng thiện ý, 

bất thiện ý và thái độ không thèm quan tâm để thử tác động lên thực vật và 

một số vật; dùng ba thứ đề mục đó để trắc nghiệm thực vật, trắc nghiệm hiệu 

quả  đạt  được.  Thầy  trò  hết  sức  kinh  ngạc  [trước  kết  quả  thu  được].  Ông 

Giang Bổn Thắng của Nhật Bản làm thí nghiệm với nước, còn trong bản báo 

cáo  này, tại  Đài  Loan  họ dùng  hoa  lan, ba  giò  hoa  lan.  Đại khái  hình dạng 

lớn nhỏ không khác nhau chi  mấy, chọn mỗi giò hoa xong, treo bên cửa để 

học  sinh  mỗi  ngày  ba  lượt,  chia  thành  mấy  tổ:  một  tổ  thiện  ý,  một  tổ  ác  ý, 

một tổ chẳng thèm quan tâm, tức là mặc kệ không để ý đến. 

Thiện  ý  là  nói  với  hoa:  “Hoa  đẹp  lắm,  tôi  rất  thích  hoa”,  khen  ngợi  nó 

một  ngày ba  lần; bảo  những  học trò tham  gia tổ ấy  mỗi  ngày ba  lần bày  tỏ 

thiện  ý  với  hoa. Tổ bất thiện  ý  thì  nói: “Tao chán  ghét  mày  quá, tao không 

thích  mày!  Mày  xấu  xí  quá  đi!”,  nói  như  vậy  đấy.  Độ  mấy  ngày  sau,  hoa 

được đối đãi bằng thiện ý chẳng thay đổi, rất thơm. Hoa bị đối xử ác ý dần 

dần  héo  rụi,  không  còn  mùi  thơm  nữa.  Còn  hoa  không  được  quan  tâm  đến 

thì  bắt  đầu  tàn  tạ,  mục  nát  ra.  Hoa  thực  sự  có  thể  nghe,  có  thể  tiếp  nhận  ý 

tưởng  của  con  người.  Họ  thí  nghiệm  với  “mạn  đầu”67 ,  cũng  dùng  phương 

pháp trên đối  với ba cái  mạn đầu  nhỏ.  Kết quả  là cái  mạn đầu được đối  xử 

bằng  thiện  ý,  hai  tuần  lễ  vẫn  không  bị  biến  đổi;  thật  đấy!  Tợ  hồ  thiện  ý  là 

một  loại  thuốc  chống  mục  nát  vậy.  Đối  xử  bằng  ác  ý  thì  mạn  đầu  bị  biến 

hóa,  mùi  vị rất khó  ngửi. Cái  mạn đầu  không  được quan tâm  đến cũng dần 

dần bị biến hoại. 

Bọn họ dùng chuối, táo, dùng rất nhiều thứ khác. Lại còn dùng giá đậu, 

đậu xanh đã được ủ cho nẩy  mầm thành giá. Dùng thiện ý đối xử, mầm giá 

mọc rất khỏe. Đối xử bằng ác ý, giá mọc rất chậm. Nếu không quan tâm đến, 

nó bèn chết khô. Họ  nhận ra các loài thực vật, ngay cả bánh  mạn đầu cũng 

hiểu  được  ý  nghĩa  của  con  người,  đều  có  thể  tiếp  nhận  hết.  Trên  thực  tế, 

trong kinh Lăng Nghiêm, đức Phật đã giảng: Bất luận loại vật chất nào cũng 

đều có linh tri. Thiền sư Trung Phong gọi cái tâm này là  “linh tri tâm”.  Linh 

tri tâm chính là bản thể của hết thảy vạn sự vạn vật, Thể là linh tri. 

Vì  thế,  mỗi  tế  bào  trên  thân  thể  chúng  ta,  mỗi  một  sợi  lông  đều  có  thể 

thấy,  nghe,  cảm  nhận,  hay  biết,  đừng  tưởng  chúng  vô  tri.  Những  bậc  chân 

nhân thổ dân Úc Châu hiểu được điều này; bởi  vậy, lúc  họ trị bệnh,  về căn 

bản  là  chẳng  dùng  đến  thuốc  men.  Họ  cho  rằng  khi  mình  bị  thương  ở  chỗ 

nào  thì  trò  chuyện  cùng  với  những  tế  bào  chung  quanh  vết  thương,  dùng 

thiện ý an ủi chúng, dần dần chúng sẽ khôi phục bình thường, tự nhiên khôi 

phục bình thường.  Lúc bị thương chúng  bị chấn động, kinh sợ, kinh  hoảng 

nên  trật  tự  bị  rối  loạn,  không  bình  thường,  nên  chúng  ta  thấy  chúng  bị  tổn 

thương. Nếu làm cho mỗi tế bào khôi phục bình thường thì chúng hết khủng 

hoảng,  sẽ  trở  lại  bình  thường,  rất  hợp  lý!  Chẳng  cần  dùng  đến  thuốc  men! 

Trên  thân  quý  vị,  chỗ  nào  bị  đau  nhức,  chẳng  thoải  mái,  chỗ  đó  nhất  định 

phát sanh  vấn đề, chúng ta phải  mau điều hòa,  giải trừ, an  ủi  nó, khiến cho 

nó được khôi phục bình thường thì quý vị sẽ hết bị đau nhức. 

Mọi người cảm thấy [nói như vậy] quá thần kỳ, chứ trong Phật pháp, đạo 

lý  này được giảng  rất thấu triệt: Nhỏ là  một thân,  lớn  là toàn thể vũ trụ, vũ 

trụ  phải  hài  hòa.  Vì  thế,  yêu  thương  và  cảm  ơn,  cảm  tạ  chính  là  vũ  trụ  hài 

hòa. Hài hòa là nhân tố chẳng thể khuyết thiếu của sanh  mạng vũ trụ. Sở dĩ 

Phật có thể thành Phật, sở dĩ Pháp Thân Bồ Tát có thể thành Pháp Thân Bồ 

Tát, không có chi khác cả, tôi thường nói : “Chân thành trọn khắp hư không 

 pháp giới, thanh tịnh, bình đẳng trọn khắp hư không pháp giới, chánh giác 

 từ  bi  trọn  khắp  hư  không  pháp  giới” .  Nói  cách  khác,  tâm  thương  yêu  trọn 

khắp hư không pháp giới, lòng cảm ơn trọn khắp hư không pháp giới. Ta gọi 

những vị như vậy là chư Phật Như Lai, là Pháp Thân Bồ Tát. Đáng thương 

hại thay! Tâm lượng chúng ta quá nhỏ nhen! 

Nay  từ  những  thí  nghiệm  ấy,  chúng  ta  biết  được  tình  hình  trên,  kinh 

Lăng  Nghiêm  đã  từng  giảng  tình  hình  ấy  như sau:  “Chưpháp  sở  sanh,  duy 

 tâm  sở  hiện,  nhất  thiết  nhân  quả,  thế  giới,  vi  trần,  nhân  tâm  thành 

 Thể” (Các pháp được sanh ra chỉ là do tâm hiện. Hết thảy nhân quả, thế giới, 

vi trần do tâm  mà  thành  Thể). Tâm  là  linh tri, tâm  là kiến  văn  giác  tri.  Bởi 

thế, mỗi một vật thể, dù nhỏ tí như vi trần cũng đều có thể thấy, có thể nghe; 

ta có thể nói là chúng có thể thấy, có thể nghe, có thể hay, có thể biết. Nhà 

khoa  học  Giang  Bổn  Thắng  dùng  phương  pháp  khoa  học  để  quan  sát  nước 

kết tinh bằng kính hiển vi, là một khởi đầu tốt đẹp hòng làm cho mọi người 

trong hiện tại nhận biết, dần dần qua thí nghiệm, [chứng thực] hết thảy vạn 

vật quả thật đều có thể nghe và thấy, đều có thể tiếp nhận năng lượng và tín 

hiệu từ con người. Chúng ta có thiện ý, chúng sẽ hồi đáp hết sức tốt đẹp. 

Chúng ta muốn thân thể của chính mình mạnh khỏe thì phải dùng thiện ý 

đối  với  mỗi  một khí  quan  và  mỗi  một tế bào trên toàn thân. Thân chúng  ta 

giống như một quốc gia, ý niệm của ta giống như ông Tổng Thống. Mỗi một 

tế bào giống như nhân dân trong nước. Quý vị phải dùng thiện ý đối xử với 

họ thì quốc gia mới cường thịnh, đạo lý là như vậy đấy! Dùng thiện ý để đối 

xử với mỗi một khí quan hay mỗi một tế bào trên thân chúng ta thì thân thể 

mạnh khỏe, cường tráng. Nếu hoài nghi một khí quan nào đó nơi thân: ‘Bao 

tử mình không tốt, chỗ này chỗ nọ không khỏe!’ Ái chà! Quý vị khởi ý niệm 

bất thiện đối với chúng, chúng bèn yếu đi. Quý vị có hiểu đạo lý này chăng? 

Đạo lý này đã được đức Phật đã giảng trong các kinh Đại Thừa, hy vọng các 

nhà  khoa  học  sẽ dần  dần  thí  nghiệm  để  khẳng  định,  chúng  tôi  tin  rằng 

[những thí nghiệm ấy] không khó đâu, chúng ta đều có thể chứng thực được. 

Hiểu được đạo lý này, nếu quý vị muốn cầu thế giới hòa bình thì không 

có gì khác cả: Dùng thiện ý đối đãi hết thảy tất cả chúng sanh trên thế giới! 

Chẳng những đối với mọi người trên toàn thế giới, mà đối với hết thảy động 

vật, hết thảy thực vật, hết thảy khoáng vật, sơn hà đại địa trên toàn thế giới 

đều đối đãi bằng cái tâm thuần thiện, thuần tịnh thì thế giới này sẽ an định, 

hòa bình, hưng vượng, có thể chuyển thế giới Sa Bà thành thế giới Cực Lạc. 

“Sự  thành  do  người”,  người  nào  vậy?  Phải  là  người  giác  ngộ  mới  được! 

Quyết  định  chẳng  có  tâm  toan  tính  riêng  tư  thì  hết  thảy  sẽ  hóa  thành  rộng 

lớn, không có tư tâm, không có dục vọng. Nay chúng ta hiểu được mỗi một 

khí quan trên toàn thân là do các tế bào hợp thành; cái thân này của chúng ta 

là một tiểu thế giới, bên ngoài là đại thế giới. Tiểu thế giới và đại thế giới là 

một,  không  hai.  Đấy  là  Phật  pháp,  là  pháp  giác  ngộ  chân  chánh.  Đoạn  tiếp 

theo nói: 

 “Hợp thử tín nguyện tức vi Tịnh Độ chỉ nam, do thử chấp trì danh hiệu, 

 nãi  vi  Chánh  Hạnh” (Tín  và  nguyện  này  hợp  lại  chính  là  kim  chỉ  nam  của 

Tịnh Độ, do đây mà chấp trì danh hiệu thì đấy là chánh hạnh). Bởi vậy, Ấn 

Quang  đại  sư  dạy  chúng  ta  trong  thời  đại  hiện  tại,  chẳng  cần  phải  cất  đạo 

tràng to,  mà  lập đạo  tràng  nhỏ, số  người cùng tu chẳng được quá  hai  mươi 

người, nhất tâm trì danh  niệm Phật, cầu sanh  về Tịnh Độ, ai  nấy đều thành 

tựu.  Không  hóa  duyên,  không  làm  pháp  hội,  chẳng  làm  kinh  sám  Phật  sự, 

cũng  chẳng  truyền  giới,  cũng  chẳng  thâu  đệ  tử,  niệm  Phật  tu  hành  tốt đẹp; 

ngay cả kinh cũng không giảng. Tôi thêm giảng kinh vào. Vì sao thêm giảng 

kinh vào? Là vì nếu quý vị không hiểu đạo lý này, sẽ có nghi hoặc, tin sâu, 

phát nguyện rất khó. Chúng ta không phải là kẻ hạ ngu; kẻ hạ ngu thì được, 

họ lợi hại hơn chúng ta nhiều lắm! 

Chúng ta lại chẳng phải là thượng trí, vừa không phải là hạ ngu, lơ lửng 

ở giữa, trên không thấu, dưới không đến, nghi  vấn  đặc biệt nhiều. Nếu quý 

vị chẳng chú trọng nhờ vào kinh giáo để đoạn nghi sanh tín thì  “tin sâu, phát 

 nguyện”  sẽ không có, công phu chẳng  đắc  lực. Nay chúng tôi  giảng  những 

kinh  giáo  cũng  chẳng  có  gì  khác,  hoàn  toàn  quy  về  Cực  Lạc!  Giảng  kinh 

Hoa Nghiêm cũng chẳng ra ngoài lệ ấy, nhất định phải giảng đại đạo lý chân 

tướng của nhân sinh và vũ trụ cho rõ ràng, cho  minh bạch thì chúng ta mới 

đoạn  trừ  nghi  hoặc  được,  chết  sạch  lòng  so  đo,  mong  ngóng,  khiêm  hư sát 

đất tin sâu, phát nguyện. Như vậy thì mới tương ứng với một câu Phật hiệu, 

một niệm tương ứng một niệm Phật, niệm niệm tương ứng niệm niệm Phật. 

Vì thế, đấy là Chánh Hạnh. Bây giờ đã hết giờ rồi! 



* 



Chư vị đồng học! 

Xin  xem  tiếp  đoạn  cuối  cùng:  “Nhược  tín  nguyện  kiên  cố,  lâm  chung 

 thập  niệm,  nhất  niệm,  diệc  quyết  đắc  sanh” (Nếu  tín  nguyện  kiên  cố,  lâm 

chung  mười  niệm  hay  một  niệm  cũng  quyết  định  được  vãng  sanh).  Trước 

hết,  chúng  tôi  nói  một  câu:  Từ  xưa,  tổ  sư  đại  đức  công  nhận  nguyện  thứ 

mười tám là thù thắng nhất, là lời răn dạy thù thắng khôn sánh; nhưng điều 

kiện là  “tín nguyện kiên cố” : Tín tâm quyết định không nghi hoặc,  “nguyện 

 sanh”  (nguyện  được  vãng  sanh)  là  nguyện  vọng,  suốt  một  đời  này  chỉ  có 

một  nguyện  vọng  này; trừ nguyện  vọng  này  ra, không có  nguyện  vọng  nào 

khác cả! Đơn thuần như vậy, kiên định như vậy, lâm chung niệm  mười câu 

Phật  hiệu,  hoặc  niệm  một  câu  Phật  hiệu,  quyết  định  được  vãng  sanh. 

Chữ  “quyết”  này  hết  sức  trọng  yếu,  khẳng  định!  Một  chút  nghi  hoặc  cũng 

không có, sẽ quyết định được vãng sanh. 

Nhưng ở đây, quý vị phải hiểu: Thật ra, không phải ngẫu nhiên đâu nhé! 

Ngàn vạn phần chẳng được nghĩ vì đoạn kinh văn này được tổ sư đại đức coi 

trọng, tán thán  dường ấy, chúng ta bèn  nẩy sanh  lòng cầu  may: “Nay  mình 

không  niệm  Phật,  chẳng  tu  hành  cũng  không  sao!  Đến  lúc  lâm  chung  một 

niệm hay mười niệm đều có thể vãng sanh”. Hễ có tâm lý cầu  may như thế 

thì là hoàn toàn thất bại rồi. Ở phần trên tôi đã thưa cùng quý vị rồi đó, phải 

thường xuyên ghi nhớ, chớ quên: Lâm chung mười niệm hay một niệm vãng 

sanh thì nhất định phải hội đủ ba điều kiện. Lúc lâm chung quý vị có thể hội 

đủ ba điều kiện ấy hay chăng? 

1) Điều thứ nhất, lúc lâm chung thần trí phải sáng suốt, không mê hoặc tí 

xíu  nào. Đó  là điều kiện đầu tiên. Cả đời  người chẳng thể không  tu phước, 

chớ  nên tạo tội  nghiệp. Người  Hoa  nói có  năm thứ phước báo,  “ngũ phước 

 lâm  môn”,  trong  năm  thứ  phước  ấy,  quan  trọng  nhất  là  phước  sau  cùng. 

Phước sau cùng là phước gì vậy? Chết tốt lành! Lúc chết tỉnh táo, sáng suốt, 

chẳng  mê  hoặc,  chẳng  điên  đảo,  đấy  là  phước  báo  lớn  nhất,  là  phước  báo 

chân  thật  nhất.  Vì  sao?  Nó  ảnh  hưởng  đến  đời  sau  của  quý  vị.  Nếu  lúc  ấy, 

gặp  được  người  niệm  Phật  dạy  quý  vị  niệm  Phật,  quý  vị  thành  Phật  rồi! 

Trong năm phước, bốn thứ phước đầu không thật, chỉ là sự hưởng thụ trong 

một đời này, trong nhà Phật gọi [những phước ấy] là “hoa báo”, phước cuối 

cùng (chết tốt lành) là quả báo. Một đời hành thiện tích đức, dùng thiện tâm, 

thiện sự đối đãi  hết  thảy  người, sự,  vật, đối đãi thiên địa quỷ  thần;  lúc  lâm 

chung  sáng  suốt,  minh  bạch,  tâm  không  điên  đảo,  không  tán  loạn,  lúc  ấy 

niệm một niệm hay mười niệm mới có thể vãng sanh. Bởi thế, lúc ấy phải có 

người cảnh tỉnh quý vị, sợ quý vị quên mất. Như vậy, điều kiện thứ nhất là 

thần trí sáng suốt, đó là điều kiện đầu tiên. 

2) Điều kiện thứ hai là có người cảnh tỉnh quý vị. 

3) Điều kiện thứ ba là quý vị có thể tiếp nhận. Người ta cảnh tỉnh bèn lập 

tức tiếp nhận, liền quyết tâm, tín nguyện lập tức kiên định, cầu sanh về Tịnh 

Độ chắc chắn được vãng sanh. 

Quý vị hãy nghĩ xem lúc lâm chung mình có thể hội đủ ba điều kiện này 

hay chăng? Quan trọng nhất là điều kiện đầu tiên, quý vị phải có phước báo. 

Chúng tôi thấy rất nhiều thân thích bằng hữu, lúc họ sắp mất, chúng tôi đến 

đưa  đi,  có  người  khi  bệnh  chuyển  nặng,  không  còn  biết  gì  hết,  chẳng  nhận 

biết được ai, vậy là hỏng bét! Đáng sợ lắm! Lúc lâm chung chẳng biết gì hết, 

mê  hoặc,  điên  đảo,  sẽ  lưu  chuyển  theo  nghiệp,  đáng  sợ  nhất  là  chuyện  đó! 

Đoạn ác, tu thiện, tích lũy công đức để làm  gì? Để cầu lúc lâm chung ra đi 

sáng suốt rõ ràng, minh bạch, rành rẽ. Không học Phật, không biết vãng sanh 

Cực Lạc thế giới thì cũng quyết định sanh vào đường lành. Quý vị hãy nghĩ 

xem: Con người sáng suốt, minh bạch rành rẽ ấy có thành ngạ quỷ, có thành 

súc sanh được chăng? Chẳng thể nào! Phàm những kẻ đọa vào ba ác đạo đều 

chết  một  cách  mê  muội,  hồ  đồ!  Trong  tam  ác  đạo  có  quỷ  thần  dẫn  dụ,  mê 

hoặc, quý vị không biết đó là sai trái, thấy rất hợp ý mình, lôi kéo tham - sân 

- si - mạn, dẫn khởi phiền não tập khí của chính mình, đọa lạc liền! Hết sức 

đáng sợ! 

Bởi thế con người phải tu phước, biết tu phước, biết làm lành, chúng ta 

đều nhìn từ duyên, nhìn từ bên ngoài, không dễ gì làm được! Xin giảng sâu 

thêm một tầng nữa: Người thập niệm vãng sanh trong quá khứ đã tu tập, tích 

lũy  thiện  căn  sâu  dầy,  đó  là  cái  nhân  chân  thật!  Thiện  căn  tu  tập,  tích  lũy 

trong  bao  kiếp,  nhưng  trong  một  đời  này  không  gặp  được  thiện  duyên, 

không gặp được Phật pháp. Nếu người ấy sớm gặp được Phật pháp thì thiện 

căn  trong  A  Lại  Da  Thức  đã  sớm  dẫn  khởi,  phát  khởi  tác  dụng,  người  ấy 

nhất định là một người tu hành rất tốt đẹp, hay là một vị thiện tri thức rất tốt. 

Trong  đời  này  không  có  duyên,  không  có  duyên  tiếp  xúc  với  Phật  giáo, 

không có duyên  dẫn phát thiện căn. Trong  một sát-na  lúc sắp  mạng chung, 

trong thời gian ngắn ngủi ấy, gặp được thiện tri thức vừa cảnh tỉnh, vừa chỉ 

dạy  cho  biết  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  tốt  đẹp  vừa  khuyên  lơn,  kẻ  ấy 

vừa nghe thì thiện căn trong A Lại Da Thức bèn phát hiện, lập tức tin tưởng, 

bèn có thể tiếp nhận, bèn có thể phát nguyện, niệm Phật theo mọi người. 

Tại  Washington  DC  chúng  ta  đã  thấy  ông  Châu  Quảng  Đại  là  một 

trường  hợp  như  vậy.  Ba  ngày  trước  khi  ông  ta  vãng  sanh,  tận  cho  đến  lúc 

vãng sanh, thần trí ông sáng suốt, không mê hoặc tí nào, chẳng có chút gì tán 

loạn,  dặn  dò  mọi  người  trong  nhà  cùng  niệm  Phật  giúp  ông.  Thân  thích, 

bằng  hữu  đến  thăm  đều  niệm  A  Di  Đà  Phật,  vui  sướng  lắm!  Tuy  bệnh  rất 

nặng, cõi lòng ông rất sung sướng, bởi lẽ, niệm Phật giảm thiểu bớt đau khổ, 

không đau đớn nữa, ông ta kêu mọi người đều niệm Phật giúp ông, niệm ba 

ngày rồi  mất. Có tướng lành! Không biết là đồng học trong Tịnh Tông Học 

Hội,  hay  là  thân  thuộc  trong  gia  đình  ông  ta,  thấy  Phật  đến  tiếp  dẫn,  thấy 

tướng  lành  như  sau:  Thấy  quang  minh,  ngửi  thấy  mùi  thơm.  Hình  như  có 

một  người  thấy  Phật  đứng  trên  nóc  nhà,  thấy  như  vậy  đó!  Tướng  lành  hy 

hữu sao! 

Chúng  ta  không  biết  trong  đời  quá  khứ  mình  có  túc  căn  hay  không, 

chính mình không biết, nhưng nếu chú tâm quán sát trên mặt dấu vết, chúng 

ta sẽ có thể thấy được. Nếu trong đời quá khứ thực sự có thiện căn thì trong 

đời  này  người  ấy  khá  hiền  lành;  chúng  ta  thường  gọi  là  “người  có  lương 

tâm”,  chẳng  hại  người.  Đó  đều  là  hiện  tượng  chứng  tỏ  thiện  căn  sâu  dầy. 

Biết cảm thông  với  người khác,  giúp đỡ  những  người khổ  nạn  là  trong  quá 

khứ từng có thiện căn! Có thể bỏ mình vì người, biết nghĩ đến đại cuộc, đó 

đều  là  hình  tướng  được  biến  hiện  bởi  thiện  căn  và  trí  huệ.  Chúng  ta  lắng 

lòng quán sát sẽ biết ngay. Quan trọng nhất vẫn là chính mình phải nỗ lực tu 

hành, chú trọng tín nguyện kiên cố, tín - nguyện - giải - hạnh tương ứng với 

Phật. Lại xem tiếp đoạn dưới: 

 “Nhược  vô  tín  nguyện,  túng  tương  danh  hiệu,  trì  chí  phong  xuy  bất 

 nhập, vũ đả bất thấp, như đồng tường thiết bích tương tự, diệc vô đắc sanh 

 chi lý. Tu Tịnh nghiệp giả, bất khả bất tri dã” (Nếu không có tín nguyện thì 

dù có trì danh hiệu đến mức gió thổi không lọt, mưa tạt chẳng ướt, giống hệt 

như tường đồng, vách sắt, cũng không lẽ nào được vãng sanh. Người tu Tịnh 

nghiệp chẳng thể không biết điều này). Chúng ta phải hiểu rõ đoạn này: Tín 

tâm  nếu  lúc  có,  lúc  không,  có  lúc  tợ  hồ  tin,  có  lúc  lại  hoài  nghi,  nguyện 

chẳng khẩn thiết. Nguyện chẳng khẩn thiết là vì lẽ nào? Không buông danh 

văn, lợi dưỡng, ngũ dục, lục trần của thế gian này xuống được! Tín nguyện 

kiên cố thì bất cứ sự  gì  trong  thế  gian cũng buông  xuống được, chẳng  phải 

đến lúc mạng chung mới buông xuống, mà buông ngay trong hiện tại. Chúng 

ta phải hiểu lý sự này, những việc trong hiện tại có cần phải làm hay không? 

Phải  làm  chứ!  Trong  thế  gian  này,  tuy  chúng  ta  hòa  quang  đồng  trần  cùng 

hết  thảy  chúng  sanh,  những  việc  gì  nên  làm  chúng  ta  đều  tích  cực  nỗ  lực 

làm, nhưng trong tâm không vướng mắc! Trong mười hai thời, một câu Phật 

hiệu trong tâm niệm niệm không quên. 

Thực sự đầy đủ tín nguyện trì danh, cổ đức gọi phương pháp niệm Phật 

như  vậy  là  “bất  hồi  hướng  pháp  môn”.  Vì  sao  gọi  là  “bất  hồi  hướng?” 

Không dùng đến hồi hướng! Mục đích của một câu A Di Đà Phật đối với ta 

là để cầu sanh về Tịnh Độ, cho nên niệm niệm đều là hồi hướng, trì danh và 

hồi hướng hợp thành một. Chúng ta chẳng cầu bất cứ gì dù thế gian hay xuất 

thế gian, ta chỉ có một niềm cầu nguyện là cầu sanh về Tịnh Độ, thân cận Di 

Đà, nguyện vọng như vậy đó. Bởi thế, gọi là “bất hồi hướng pháp môn”. 

Bậc  thiện  tri  thức  trong  Niệm  Phật  Đường  thường  dạy  chúng  ta  hồi 

hướng  để  làm  gì?  Để  nhắc  nhở  quý  vị,  sợ  quý  vị  quên  mất,  nhằm  ý  nghĩa 

này! Hồi hướng, phát nguyện không phải là nói với Phật mà là để thường tự 

nhắc nhở chính mình, phải biết chính mình niệm Phật để làm gì? Tu hành để 

làm gì? Ta đoạn ác tu thiện để làm gì? Ăn chay, niệm Phật để làm gì? Bố thí, 

cúng dường để làm gì? Quyết định chẳng cầu danh văn, lợi dưỡng thế gian, 

quyết định chẳng cầu phước báo nhân thiên, chỉ cầu vãng sanh Tây Phương 

Cực  Lạc  thế  giới,  chỉ  cầu  sớm  có  ngày  thấy  được  A  Di  Đà  Phật.  Bởi  thế, 

pháp  môn  này  gọi  là “bất hồi  hướng pháp môn”. Dành trọn thời  gian  niệm 

kệ hồi hướng để niệm Phật hiệu, tín - nguyện - giải - hạnh của ta (hạnh bao 

gồm cả  hồi  hướng) đều  gộp trong  một câu Phật  hiệu. Đó  gọi  là thuần tịnh, 

thuần  thiện.  Tâm  địa  thanh  tịnh,  thân,  tâm,  thế  giới,  hết  thảy  đều  buông 

xuống. 

Vậy thì nếu tín nguyện có vấn đề, bán tín, bán nghi, có lúc muốn về Tây 

Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  có  lúc  không  muốn  đi,  có  tâm  thái  như  vậy  thì 

niệm  Phật  “túng  tương  danh  hiệu,  trì  chí  phong  xuy  bất  nhập,  vũ  đả  bất 

 thấp, như đồng tường thiết bích tương tự” (Dẫu chấp trì danh hiệu đến mức 

gió  thổi  chẳng  lọt,  mưa  tạt  không  ướt,  giống  hệt  như  tường  đồng  vách 

sắt), mấy câu này hình dung: Dù quý vị niệm một câu Phật hiệu rất giỏi, cổ 

đại đức nói một ngày niệm mười vạn tiếng hay niệm hai mươi vạn tiếng, tâm 

-  miệng  chẳng  tương  ứng,  cho  nên  rách  toạc  cổ  họng  cũng  uổng  công.  Vì 

sao?  “Diệc vô đắc sanh chi lý” (cũng chẳng có lẽ nào được vãng sanh). Quý 

vị chẳng thể  vãng sanh  vì quý  vị  niệm  Phật  mà tâm  và  miệng chẳng tương 

ứng, tâm là gì? “Tâm” chỉ cho tín và nguyện. Quý vị không có tín, chẳng có 

nguyện. Tin chẳng chân thành,  nguyện chẳng thiết tha thì  niệm Phật chẳng 

thể vãng sanh. Niệm Phật như thế nào mới có thể vãng sanh? Niệm Phật thế 

nào sẽ chẳng thể vãng sanh?  “Tu Tịnh nghiệp giả, bất khả bất tri dã” (Người 

tu  Tịnh  nghiệp  chẳng  thể  không  biết  vậy). Chúng  ta  phải  nghiêm  túc  suy 

nghĩ, nhất định phải loại trừ những nhân tố khiến cho mình chẳng được vãng 

sanh, phải sửa đổi, nhất định phải thực sự đáp ứng những điều kiện để được 

vãng sanh. 

 “Đại Bổn A Di Đà Kinh (Đại Bổn A Di Đà Kinh tựu thị Vô Lượng Thọ 

 Kinh), diệc dĩ phát Bồ Đề tâm vi yếu, chánh đồng thử kinh” (Đại Bổn A Di 

Đà Kinh (Đại Bổn A Di Đà Kinh là kinh Vô Lượng Thọ) cũng lấy phát tâm 

Bồ  Đề  làm  chủ,  chính  là  giống  với  kinh  này), lấy  phát  Bồ  Đề  tâm  làm  sự 

việc trọng yếu. Quý vị xem trong kinh Đại Bổn A Di Đà hai phẩm Tam Bối 

Vãng Sanh (Ba Bậc Vãng Sanh) và Chánh Nhân Vãng Sanh chuyên giảng về 

những điều kiện cần phải hội đủ để được vãng sanh. Chúng ta có đủ những 

điều ấy hay không? Nếu không có đủ, phải gấp tu đi; đã đủ rồi thì phải gìn 

giữ,  vĩnh  viễn  chẳng  để  bị  mất  đi.  Trong  phẩm  Tam  Bối  Vãng  Sanh,  trong 

mỗi  đoạn  đức  Phật  đều  nói  “phát  Bồ  Đề  tâm,  nhất  hướng  chuyên 

 niệm” (phát Bồ Đề tâm, một dạ chuyên niệm). Một phương hướng, một mục 

tiêu, quyết định chẳng được tam tâm, nhị ý. 

Có một lần đúng vào lúc bệnh dịch SARS lan tràn khắp thế giới, tôi nghe 

nói hình như ở Úc Châu có một bài phát biểu cho biết chứng cảm mạo viêm 

phổi  này  rất  bình  thường,  nhưng  làm  cho  mọi  người  hoảng  loạn,  là  do  hệ 

thống  truyền  thông  gây  ra.  Nếu  truyền  thông  không  đăng  tin,  ai  biết?  Bởi 

thế, chuyện này vừa phát sanh, có người đến hỏi tôi, tôi nói chuyện này bình 

thường,  năm  nào cũng có. Trời  vừa cuối  Xuân sang  Hạ,  hoặc khi cuối  Thu 

chớm  Đông,  nhằm  lúc  đổi  mùa  thì  trúng  gió  cảm  mạo,  bệnh  truyền  nhiễm 

lây lan thường phát sanh trong những lúc ấy, năm nào cũng có. Từ xưa đến 

nay,  trong  lịch  sử  Trung  Quốc,  ngoại  quốc  đều  ghi  nhận,  chúng  ta  thấy  rất 

nhiều,  là  chuyện  rất  bình  thường.  Nay  chúng  ta  học  Phật  hiểu  được  đạo  lý 

sau:  Tâm  thiện,  hạnh  thiện,  ý  niệm  thiện  thì  những  bệnh  khuẩn  (bacteria), 

bệnh độc (virus) ấy ta đều hóa giải được hết. 

Lúc đó, tôi cứ tưởng bệnh dịch ấy nhiều lắm chừng một tháng là  hết, 

nếu  dài  lắm cũng chừng  một tháng rưỡi  mà thôi,  nay  nó kéo dài đã  hơn ba 

tháng, là do con người tạo nên như vậy. Từ các thí nghiệm (những bản báo 

cáo thí nghiệm này do các đồng học hạ tải từ Internet), chúng ta biết là chính 

mỗi cá nhân chúng ta đã đem những tin tức bất thiện truyền báo cho các vi 

khuẩn  biết,  khiến  chúng  cũng  bị  truyền  nhiễm  những  ý  niệm  bất  thiện  của 

chúng ta. Chúng ta muốn giết chết, muốn tiêu diệt nó. Lúc truyền cho chúng 

nó những ý niệm ấy, chúng bèn biến đổi, càng biến đổi càng độc địa hơn. Vì 

sao?  Chúng  cũng  phải  tự bảo  vệ  mình  chứ!  Có  phải  càng  thêm  phiền  phức 

hay không? Giống như trên thế giới đang chạy đua vũ trang càng ngày càng 

nghiêm trọng hơn. Nếu chúng ta dùng thái độ rất ôn hòa, thái độ thiện ý để 

đối xử với chúng, quý vị thấy ở Trung Quốc từ xưa đến nay, đối với những 

loại  virus  hoặc  những  vi  khuẩn  có  chất  độc,  người  Trung  Quốc  nói  “giải 

độc”,  tức  là  hóa  giải!  Còn  người  Tây  Dương  nói  sao?  Tiêu  độc!  “Tiêu”  là 

tiêu diệt, ý niệm khác hẳn nhau! 

Bệnh truyền nhiễm này đã phát sanh, đối địch con người, nếu gây chiến 

với  nó thì rắc rối  nằm ở chỗ đối  lập. Chuyện đối  lập phiền phức nhất. Làm 

thế  nào  để  hóa  giải?  Đối  với  đạo  lý  này,  người  học  Phật  chúng  ta  hiểu  rõ 

lắm: Những bệnh khuẩn (bacteria) này cũng sanh từ tâm tưởng, cũng là  “duy 

 tâm sở hiện, duy thức sở biến” ,  làm sao có thể  vượt ra  ngoài tâm  tánh cho 

được?  Duy  tâm  sở  hiện,  duy  thức  sở  biến  đều  là  tốt  cả.  Nói  cách  khác,  nó 

cũng  có  quyền  sanh  tồn,  nay  chúng  ta  gọi  là  “nhân  quyền”,  vi  khuẩn  có 

“khuẩn quyền”, chúng  ta phải  hiểu điều ấy. Chúng ta phải  yêu thương, che 

chở chúng, chúng ta phải chăm sóc chúng, sanh mạng của chúng không dài! 

Chúng ta biết thời gian sanh tồn của vi khuẩn chẳng thể lâu hơn mười ngày, 

sao lại phải hận thù đến vậy? Bởi thế, muốn hóa giải thì phải dùng thiện ý để 

khen  ngợi, chúng  nó sẽ bị  hóa  giải, không tổn thương con  người  nữa. Điều 

này  thật  có  lý!  Quyết  chẳng  thể  dùng  ác  ý,  quyết  chẳng  thể  đối  địch  cùng 

chúng nó. 

Như  vậy,  từ  cách  đối  xử với  những  vi  khuẩn  tí  ti,  chúng  ta  mở  rộng  ra 

đối  với  hết  thảy  người,  hết  thảy  thế  gian  phải  nhu  hòa,  nhẫn  nhục  như  thế 

nào? Căn bản  nhất  vẫn  là phải  ngưng  dứt  tham, sân, si. Tham, sân, si được 

gọi là ba độc, điều này tôi đã nói từ lâu. Có người hỏi tôi: “Virus SARS từ 

đâu mà có?” Tôi bảo người ấy: “Từ ba độc mà có”. Những loài vi khuẩn ấy 

vốn không độc, vì sao trở thành độc? Là vì tham, sân, si của chúng ta truyền 

qua  chúng,  chúng  cảm  nhận  cái  độc  nên  biến  thành  độc.  Chúng  ta  biến 

chúng thành độc, chúng lại truyền cái độc ấy cho chúng ta, hai bên cùng bị 

hại! Hiểu được đạo lý này rồi thì chúng ta hóa giải bằng cách nào? Phương 

pháp  hóa  giải  thì  trước  hết  là  phải  hóa  giải  tham  -  sân  -  si,  cảnh  giới  bên 

ngoài không còn tham - sân - si nữa, ba độc cũng không còn nữa. 

Nhưng con người hiện tại chẳng thể tiếp nhận đạo lý này, con người hiện 

thời tin  vào khoa  học, chẳng tin  Phật  học, tin  vào  những khoa  học  gia  hiện 

thời, không tin tưởng cổ thánh  tiên  hiền. Do vậy, tôi thường  nói: Ngày  nay 

thế  giới  loạn  như  vậy, con  người khổ sở  như vậy, truy tầm  tới cội  rễ thì  là 

gì?  “Bất  thính  lão  nhân  ngôn,  ngật  khuy  tại  nhãn  tiền” (Chẳng  nghe  lời 

người  già,  chịu  thiệt  thòi  trước  mắt).  Kinh  nghiệm  và  trí  huệ  của  cổ  thánh 

tiên hiền được tích lũy trong ngàn vạn năm, quý vị coi không đáng một đồng 

ư? Dùng bốn chữ “không hợp khoa học” để sổ toẹt hết thì quý vị phải chịu 

khổ, phải mắc nạn. Bởi thế, người thầy thuốc - thầy thuốc Tây phương hiện 

thời tôi  không  biết  rành  lắm  -  tôi  biết  thầy  thuốc  thời  cổ  Trung  Quốc,  tức 

Trung Y, hầu như trong nhà mỗi thầy thuốc đều thờ Quán Thế Âm Bồ Tát, 

phổ  biến  nhất!  Nhà  nhà  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  thờ  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát, 

học theo hạnh đại từ đại bi của Quán Thế Âm Bồ Tát. Đúng là từ bi cứu thế, 

ôm tấm lòng cứu người, chẳng vì danh lợi của chính mình, chẳng phải vậy! 

Vì cứu người mà thôi! 

Bởi thế, khi chẩn bệnh cho người ta, nhất định chẳng nói tới chuyện tốn 

bao nhiêu tiền, không hề có! Thầy thuốc không phải là buôn bán kiếm lợi, trị 

lành bệnh rồi; người ta đền đáp, tùy hỷ cúng dường quý vị. Người ta giàu có, 

quý  vị  được  tặng  nhiều  một  chút,  nhà  bần  cùng  thì  người  ta  cho  ít  đi  một 

chút. Thậm chí hoàn toàn không có gì, thầy thuốc còn phải bố thí thuốc men 

và  chăm  sóc!  Bởi  thế,  địa  vị  người  thầy  thuốc  ở  Trung  Quốc  rất  cao,  đại 

chúng xã hội hết sức tôn kính, họ là những nhà đại từ thiện. Ở Trung Quốc, 

có hai hạng người được tôn kính nhất thì thứ nhất người đọc sách, theo đuổi 

công việc giảng dạy; thứ hai là thầy thuốc; bởi lẽ hai hạng người này đều hy 

sinh phụng hiến cho xã hội. 

Dạy học chẳng hề thâu nhận học phí. Thâu học phí thì còn ai muốn theo 

học  nữa!  Khổng  lão phu tử dạy dỗ không  phân biệt, bất cứ ai chỉ cần thích 

học thì cứ  việc đến. Học trò dâng thầy  một chút  lễ  vật, chúng ta thấy trong 

sách  Luận  Ngữ  ghi  lễ  vật  rất  đạm  bạc:  “Thúc  tu”  (束脩).  Thúc  Tu  là  gì? 

Người Hoa trong lục địa (Trung Quốc lục địa) gọi [“thúc tu”] là “lạp nhục” 

(thịt  muối).  Cắt  một  lát  thịt  muối  đến  biếu  thầy,  biểu  thị  lòng  tôn  kính  đối 

với thầy, ngoài ra không có gì khác nữa. Thầy dạy học hết sức nghiêm túc, 

đâu  biết  đến  học  phí!  Bởi  thế,  người  dạy  học  cuộc  sống  rất  thanh  bần,  bởi 

chính  mình  chẳng  theo  đuổi  sự  nghiệp  có  lời,  học  trò  cung  phụng  thầy  rất 

đơn bạc. Cuộc sống  vật chất của  người thầy  rất  khổ,  nhưng cuộc sống tinh 

thần rất thoải mái, rất sung sướng, được hưởng niềm vui giáo dục những bậc 

anh tài trong thiên hạ. Đấy là sự sung sướng bậc nhất trong thế gian. 

Thầy có học vấn, có trí huệ, có năng lực, có thể sống đời sung sướng hơn 

một chút, vì sao cam chịu sống bần cùng? Thích Ca Mâu Ni Phật là vị thầy 

tốt,  cả  đời  khất  thực,  thân  giáo  đấy!  Con  người  nếu  cam  tâm  tình  nguyện 

sống cuộc đời khổ sở như thế thì xã hội này an định, thế giới hòa bình. Điều 

đó nói lên điều gì? Không cần tranh giành! Đâu đâu cũng phải học lùi bước, 

nhường nhịn chính là nhân tố thực sự khiến cho xã hội an định, thế giới hòa 

bình.  Nếu  chẳng  biết  nhường  nhịn,  lùi  bước,  đâu  đâu  cũng  phải  cạnh  tranh 

thì thế giới này vĩnh viễn chẳng thể hòa bình được, có hòa bình cũng là giả, 

không thật! Muốn thực sự đạt đến hòa bình thì nhất định phải sống cuộc đời 

thanh bần, sống hết sức sung sướng. Chỉ cần ăn no,  mặc ấm là đủ, chớ nên 

cầu xa xỉ quá phận. Mong cầu xa xỉ quá phận sẽ gây rắc rối cho xã hội. Mọi 

người hãy nghĩ đi: Quý vị muốn bất cứ chỗ nào, bất cứ điều gì đều đạt được, 

thì  người  khác  cũng  mong  như  thế.  Tài  nguyên  trên  địa  cầu  là  hữu  hạn,  ai 

nấy  đều tranh  giành, thèm  muốn, sẽ biến thành đấu tranh, biến thành chiến 

tranh.  Phải  hiểu  đấu  tranh  và  chiến  tranh  là  đôi  bên  kết  mối  oán  cừu,  mối 

oán cừu ấy chẳng thể  giải quyết  xong  trong  một đời, đời đời kiếp kiếp  vẫn 

chưa xong. 

Hiện nay trên mạng Internet cũng có đăng tải những tin tức như vậy: Ở 

ngoại quốc đã chứng minh con người sau khi chết đi quả thật có linh hồn tồn 

tại.  Ở  ngoại  quốc  cũng  đã  có  bác  sĩ  làm  thí  nghiệm:  Đại  đa  số  là  những 

người bị bệnh tim phát ra đột ngột, chết đi, bác sĩ tuyên bố người ấy quả thật 

đã  chết,  ngưng  trị  liệu.  Nào  ngờ  một  hai  hôm  sau,  người  ấy  tỉnh  lại,  mọi 

người  cảm  thấy  hết  sức  kinh  ngạc.  Người  bệnh  tỉnh  rồi  bèn  hỏi:  “Lúc  ông 

chết rồi còn có hay biết gì không? Thấy được những gì?” Tra vấn như vậy, 

có hơn sáu mươi trường hợp như thế, có khoảng bảy tám người trong số hơn 

sáu  mươi  người  tỉnh  dậy  đó  hiểu  biết  rất  rõ  ràng.  Kinh  nghiệm  của  mỗi 

người  khác  nhau,  nhưng  có  cùng  một  điểm  là  họ  đều  thấy  ánh  sáng,  thấy 

người nhà quyến thuộc toàn là những người đã mất từ lâu đến chỉ dẫn họ; có 

người còn thấy thiên sứ (angel). 

Từ những cuộc khảo sát chứng thực ấy, ta thấy người chết đi không phải 

là hết, khiến cho những bác sĩ và các nhà khoa học càng nghiên cứu sâu hơn 

nữa. Hiện tại, báo cáo của những cuộc nghiên cứu như vậy ở ngoại quốc rất 

nhiều.  Đời  trước,  đời  này!  Rất  nhiều  người  nghiên  cứu,  nay  họ  thực  sự tin 

tưởng con người có thân thể, có tâm, nhưng cái tâm ấy thật ra là Duyên Lự 

Tâm. Họ còn nói có “linh” (spirits), linh là quỷ thần, thuộc vào những chiều 

không gian khác. Tuyệt đối chẳng phải là con người chết đi thì hết thảy đều 

hết. Không phải vậy, quả thật là có quá khứ, có vị lai. Đã có quá khứ, vị lai 

thì  tư  tưởng,  ngôn  hạnh  trong  một  đời  này  chẳng  thể  không  cẩn  thận,  chớ 

nên đắc tội với người khác. Người khác đắc tội với mình, mình phải tha thứ 

cho họ, quyết định chẳng ghim trong lòng, phải hóa giải oán kết ấy, chớ nên 

đối lập, chớ nên oán hận. 

Phật,  Bồ  Tát,  thánh  hiền  dạy  chúng  ta:  “Oan  gia  nghi  giải,  bất  nghi 

 kết” (Oan  gia  nên  cởi,  không  nên  buộc),  ngàn  vạn  phần  chớ  nên  kết  oán 

cùng  người  khác.  Người  khác  xử  tệ  với  mình,  mình  không  có  thần  thông, 

chẳng biết chuyện đời quá khứ, nếu  mình biết được quá khứ, sẽ hiểu vì sao 

kẻ ấy lại có thái độ như thế đối với mình? Vì sao họ chẳng có thái độ ấy đối 

với người khác? Trong ấy, nhất định phải có nguyên nhân. Nếu hiểu rõ ràng, 

minh bạch nguyên nhân rồi, chẳng phải là cười khì cho qua chuyện hay sao? 

Hiện  tại,  người  Tây  phương  dùng  phương  thức  phổ  biến  nhất  là  thôi 

miên. Thôi  miên ở một  mức độ sâu; trong lúc bị thôi miên, sẽ nói ra những 

chuyện  trong  quá  khứ.  Có  rất  nhiều  trẻ  nhỏ  (chúng  tôi  đọc  những  báo  cáo 

ấy) sợ tiếng nổ, nghe tiếng nổ bèn bất an, kinh hoảng hết sức, hoảng sợ trầm 

trọng. Có đứa sợ nước, trông thấy nước sợ điếng. Khi được thôi miên ở một 

mức độ sâu, chúng bèn nói ra: Sợ nước là vì trong quá khứ đã bị chết đuối. 

Đứa sợ tiếng nổ, nghe tiếng nổ kinh hoảng là vì trong quá khứ từng là binh 

sĩ, chết trên chiến trường.  Bởi  thế,  nghe tiếng súng  nổ  liền  hoảng sợ,  là do 

mối quan hệ với đời trước như vậy. 

Sau khi chúng nó hiểu rõ những chuyện như vậy rồi, những nỗi sợ không 

còn  nữa,  tiêu  trừ  hết.  Tìm  được  nguyên  nhân  thực  sự,  nguyên  nhân  từ  đời 

trước chứa trong ý thức, người hiện tại gọi là “tiềm ý thức” (subconcious, ta 

thường  nói  là  Tiềm  Thức).  Thôi  miên  ở  một  mức  độ  sâu,  lôi  hết  những  gì 

trong tiềm thức ra, khiến cho người ấy tự nói ra, dùng máy ghi âm thâu lại, 

đợi đến lúc người ấy tỉnh, mở cho người ấy nghe, tự mình đã nói, tự mình sẽ 

hiểu  rõ;  từ  đấy  trở  đi  bèn  khôi  phục  bình  thường.  Những  chuyện  này  cho 

chúng ta biết một chuyện quan trọng nhất, một chân tướng sự thật là: Ai nấy 

đều có đời sau. Quan hệ giữa người và người, quan hệ giữa mỗi người và hết 

thảy  chúng  sanh  đều  là  mối  quan  hệ  đời  đời  kiếp  kiếp,  không  phải  ngẫu 

nhiên!  Trong  thế  gian  nhất  định  chẳng  có  chuyện  gì  phát  sanh  ngẫu  nhiên; 

nói chung, chẳng ngoài những nhân tố trong đời trước và đời này tạo thành. 

Giáo học nhà Phật cũng chẳng có gì khác cả, chỉ nhằm khiến cho quý vị 

liễu giải chân tướng sự thật, thuật ngữ nhà Phật gọi là “Thật Tướng của các 

 pháp”  (chư pháp Thật Tướng), nói theo cách hiện thời là hiểu rõ chân tướng 

sự thật của  hết thảy pháp.  Thông thường,  nhà Phật chia chân  tướng sự  thật 

thành sáu hạng mục để thuyết minh: 

1) Tánh - tướng: Tánh là tánh của hết thảy pháp, tức bổn tánh; Tướng là 

hiện tượng. 

2) Lý - Sự: Lý là đạo lý của hết thảy các pháp, dần dần hình thành. Còn 

tác dụng của các hiện tượng được sanh ra, đều thuộc về Sự. 

3) Nhân - quả: Tiền nhân, hậu quả. Hậu quả lại biến thành cái nhân hiện 

tiền, nhân ấy cảm thành cái quả trong đời sau. Nhân quả liên tục, nhân quả 

tuần  hoàn.  Vì  thế  mới  nói  “nhân  quả  bất  không” (nhân  quả  chẳng 

không). Nhân có thể biến thành quả, quả lại có thể biến thành nhân, chuyển 

biến chẳng không, tuần  hoàn chẳng không, tiếp nối chẳng không, phải  hiểu 

đạo lý này! Hiểu được đạo lý này thì quý vị mới thực sự liễu giải ý nghĩa của 

việc  tu  hành,  quý  vị  mới  có  thể  thực  sự  thực  hiện  được.  Nếu  quý  vị  chẳng 

tích  cực  tu  hành,  đó  là  vì  quý  vị  chưa  hiểu  rõ chân  tướng  sự  thật!  Bởi  thế, 

trong  thời  đại  hiện  tại,  đặc  biệt  là  đối  với  kinh  giáo  Đại  Thừa,  nếu  không 

giảng kỹ, nếu không tích cực nghiên cứu thì tín - nguyện - hạnh đều có vấn 

đề, cũng có thể nói là công phu không đắc lực! 

Hiện tại, chúng tôi đến rất nhiều nơi ở Trung Quốc và ngoại quốc, cũng 

tiếp xúc với rất nhiều đồng tu, tợ hồ chuyện linh quỷ dựa vào thân thấy càng 

ngày càng  nhiều.  Bị quỷ dựa thân,  nếu  là  báo oán,  hoặc đến đòi  nợ thì  đau 

khổ không thể chịu đựng nổi! Bị vùi dập mà! Chứng trạng ấy không có cách 

gì trị liệu được, bó tay hết cách! Siêu độ cũng không hiệu quả, siêu độ là gì? 

Là  làm  trung  gian để thương thuyết,  vô  hiệu!  Trên thực  tế,  vì sao  vô  hiệu? 

Người  siêu  độ  không  có  một  phần  thành  ý  nào  cả.  Cổ  đại  đức  thường  dạy 

chúng ta:  “Chí thành cảm thông” , chúng ta không đủ chí thành. Nếu thực sự 

chí  thành  sẽ  hóa  giải,  an  ủi  kẻ  đó,  chỉ  dạy  kẻ  đó,  giúp  cho  kẻ  ấy  nâng  cao 

cảnh giới. 

Trong các buổi giảng chúng tôi thường nói:  “Hóa địch thành bạn, chẳng 

 cần đối địch, hóa oán thành thân. Mọi sự đều phải hóa giải, chẳng được đối 

 lập”.  Thủ đoạn hóa giải trọng yếu nhất là phải thường giao lưu, phải thường 

gặp  gỡ, chẳng thể không qua  lại  với  nhau. Không qua  lại  với  nhau thì  mâu 

thuẫn ngày càng sâu, phải qua lại nhiều! Giao lưu nhiều! Vấn đề gì cũng hóa 

giải được hết! Sợ nhất là chẳng qua lại với nhau. Giống như quý vị làm thí 

nghiệm  [phản  ứng  của  thực  vật  và  thức  ăn  đã  nói  trong  phần  trên],  quý  vị 

dùng thiện ý hay ác ý đối đãi là có qua lại. Còn về căn bản không quan tâm 

đến,  không  qua  lại,  [những  thức  ăn]  hết  sức  dễ  bị  mục  nát,  tệ  hại  nhất  là 

không qua lại! Cự tuyệt qua lại chính là sự việc đáng sợ nhất! Nhưng chúng 

ta  phải  biết:  Chúng  ta  không  có  cách  gì  ép  buộc  người  khác  được,  chính 

mình phải giữ tấm lòng giao thiệp cùng hết thảy  mọi người. Người khác cự 

tuyệt  ta  là  chuyện  của  người  ta,  cửa  nhà  mình  vĩnh  viễn  mở  rộng  đối  với 

người đó. Người ta đóng cửa  là chuyện của họ; chúng ta cứ đợi đến  lúc  họ 

mở rộng cửa. Nay đã đến giờ rồi! 



---o0o--- 

 Tập 24 

  

6.3.3. Chỉ rõ pháp chấp trì danh hiệu để lập hạnh 



Chư vị đồng học! 

Xin  xem  tiếp  phần  tiếp  theo  “Chánh  hiển  thị  trì  danh  hiệu  dĩ  lập 

 hạnh”,  chúng ta đọc kinh văn một lượt: 



 Xá Lợi Phất! Bất khả dĩ thiểu thiện căn, phước đức, nhân duyên đắc 

 sanh bỉ quốc.  

 Xá Lợi Phất! Nhược hữu thiện nam tử, thiện nữ nhân văn thuyết A Di 

 Đà  Phật,  chấp  trì  danh  hiệu,  nhược  nhất  nhật,  nhược  nhị  nhật,  nhược 

 tam  nhật,  nhược  tứ  nhật,  nhược  ngũ  nhật,  nhược  lục  nhật,  nhược  thất 

 nhật, nhất tâm bất loạn.  

舍利弗。不可以少善根福德因緣。得生彼國。舍利弗。若有善男子

。善女人。聞說阿彌陀佛。執持名號。若一日。若二日。若三日。若

四日。若五日。若六日。若七日。一心不亂。 

 (Này  Xá  Lợi  Phất!  Chẳng  thể  dùng  chút  thiện  căn,  phước  đức,  nhân 

 duyên để được sanh về cõi kia.  

 Này Xá Lợi Phất! Nếu có thiện nam tử, thiện nữ nhân nghe nói đến A Di 

 Đà  Phật,  chấp  trì  danh  hiệu  hoặc  một  ngày,  hoặc  hai  ngày,  hoặc  ba  ngày, 

 hoặc bốn ngày, hoặc năm ngày, hoặc sáu ngày, hoặc bảy ngày, nhất tâm bất 

 loạn) 



Lại xem tiếp: 

   

 Kỳ  nhân  lâm  mạng  chung  thời,  A  Di  Đà  Phật  dữ  chư  thánh  chúng 

 hiện tại kỳ tiền. Thị nhân chung thời, tâm bất điên đảo, tức đắc vãng sanh 

 A Di Đà Phật Cực Lạc quốc độ.  

 Xá Lợi Phất! Ngã kiến thị lợi, cố thuyết thử ngôn: ‘Nhược hữu chúng 

 sanh, văn thị thuyết giả, ưng đương phát nguyện, sanh bỉ quốc độ’.  

其人臨命終時。阿彌陀佛。與諸聖眾。現在其前。是人終時。心不

顛倒。即得往生阿彌陀佛極樂國土。舍利弗。我見是利。故說此言。

若有眾生。聞是說者。應當發願。生彼國土。 

 (Kẻ  ấy lúc mạng sắp hết,  A Di  Đà  Phật và các thánh chúng hiện trước 

 mặt người ấy. Người ấy  lúc mất, tâm không điên đảo, liền được vãng sanh 

 về cõi Cực Lạc của A Di Đà Phật.  

 Này  Xá  Lợi  Phất!  Ta  thấy  điều  lợi  ấy  nên  nói  lời  sau:  “Nếu  có  chúng 

 sanh nghe nói như vậy, phải nên phát nguyện sanh về cõi kia”).  



Đoạn  kinh  văn  này  dạy  chúng  ta  phương  pháp  tu  hành.  Chúng  tôi  chia 

đoạn  này  thành  chín  tiểu  đoạn.  Đoạn  kinh  lớn  này  hết  sức  quan  trọng! 

Chúng ta đã biết Tây Phương Cực Lạc thế giới thù thắng rồi, nhưng làm thế 

nào thì mới có thể vãng sanh? Đoạn kinh này dạy chúng ta phương pháp Trì 

Danh  Niệm  Phật.  Trước  hết,  đức  Phật  dạy:  “Bất  khả  dĩ  thiểu  thiện  căn, 

 phước đức, nhân duyên, đắc sanh bỉ quốc” (Chẳng thể dùng chút thiện căn, 

phước đức, nhân duyên để sanh về cõi kia). Nói cách khác, thiện căn, phước 

đức,  nhân  duyên  phải  đầy  đủ.  Chúng  ta  thảo  luận  những  vấn  đề  được  nêu 

trong đoạn thứ nhất này. 

[Sách  Yếu  Giải  viết]:  “Bất  đắc  sanh  giả,  thiện  căn,  phước  đức  lực 

 bạc” (Kẻ chẳng được vãng sanh là do sức thiện căn, phước đức kém). Thiện 

căn  là  gì?  Phước  đức  là  gì?  Trong  sách  Yếu  Giải,  Ngẫu  Ích  đại  sư  giảng: 

Thiện  căn  là  “Bồ  Đề  chánh  đạo”,  là “thân  nhân”  (cái  nhân  gần  gũi,  thân 

thiết),  “Nhị Thừa nhân thiểu” (hàng Nhị Thừa có ít ỏi), chẳng nói là không 

có, mà là ít! Đã ít thì sức kém, chẳng thể khởi tác dụng.  “Phước đức”  là bố 

thí,  trì  giới  và  hết  thảy  các  pháp  trợ  đạo,  đều  thuộc  về  trợ  duyên.  “Nhân 

 thiên  thiểu” (hàng  nhân  thiên  ít  [thiện  căn,  phước  đức]), do  vậy,  sức  cũng 

kém; vì thế, chẳng thể vãng sanh. Vãng sanh phải có nhiều thiện căn, phước 

đức, nhân duyên (tương phản của ít là nhiều), nhiều thiện căn, nhiều phước 

đức, nhiều nhân duyên! Chúng ta thấy lời tiểu chú viết:  “Nhị Thừa đản cầu 

 tự lợi, đắc thiểu vi túc, bất phát  Bồ Đề tâm, cố thiện căn thiểu” (Nhị  Thừa 

chỉ  cầu  tự  lợi,  được  chút  ít đã  cho  là  đủ,  chẳng  phát  Bồ  Đề  tâm,  nên  thiện 

căn ít). Đấy là nói bậc Nhị Thừa chẳng cầu vãng sanh Tây Phương Cực Lạc 

thế giới, dẫu có cầu cũng không có cách gì cầu được, vì điều kiện không đầy 

đủ.  “Nhân thiên (ngộ đáo Đại Thừa liễu) tuy tu Lục Độ, đản cầu nhân thiên 

 phước lạc, vị liễu vô vi, vị đắc vô lậu, cố phước đức thiểu” (Nhân, thiên (gặp 

được  Đại  Thừa),  dẫu  tu  Lục  Độ,  nhưng  chỉ  cầu  phước  lạc  trời  người,  chưa 

trọn  vô  vi,  chưa  được  vô  lậu,  nên  phước  đức  ít). Hai  loại  này  đều  chẳng 

được sanh  về Tịnh Độ.  Trong Yếu Giải,  Ngẫu  Ích đại sư đã  giảng  về thiện 

căn, phước đức như vậy. 

Tôi thường khuyên đại chúng tu học pháp môn Niệm Phật, so ra tôi nói 

đơn  giản  hơn, ai  nấy  đều dễ  hiểu. Thiện căn  là  gì?  Phước đức  là  gì? Thiện 

căn  là  chúng  ta  có  thể  tin,  có  thể  hiểu  pháp  môn  này;  tôi  nói  đấy  chính  là 

thiện  căn.  Có  thể  nguyện,  có  thể  hành  thì  người  ấy  có  phước,  chịu  phát 

nguyện cầu sanh về Tịnh Độ, chịu niệm A Di Đà Phật, y giáo phụng hành là 

người  ấy  có  phước.  Chúng  tôi  thuyết  pháp  đơn  giản  như  vậy,  chắc  mọi 

người đều hiểu. Nói cách khác, quý vị gặp được pháp môn này, là quý vị đầy 

đủ nhân duyên (ba điều kiện là thiện căn, phước đức, và nhân duyên), nhân 

duyên đầy đủ mới được gặp. Gặp được là do thiện căn và phước đức của quý 

vị, thiện căn là có thể tin, có thể hiểu. Quý vị đọc kinh hiểu rõ, hoặc là nghe 

giảng  bèn  hiểu  rõ,  đó  là  quý  vị  có  thiện  căn.  Hiểu  minh  bạch  rồi,  thực  sự 

phát  nguyện. Đem  hai thế  giới so sánh, thế giới Cực  Lạc rất thù thắng, còn 

sự vui trời người ở nơi đây là vui như thế nào? Là hưởng thụ danh văn, lợi 

dưỡng, ngũ dục, lục trần; thử hỏi xem, quý vị có thể hưởng được mấy ngày? 

Thời gian rất ngắn ngủi! 

Mọi  người  học Phật chúng ta, rất  ít  người  sanh trong  gia đình phú  quý. 

Nói cách khác, đại đa số thuộc gia đình từ trung lưu trở xuống. Lúc trẻ tuổi, 

nếm đủ mùi cay đắng, toàn là siêng khổ phát phẫn, đến tuổi trung niên cuộc 

sống  mới  dần  dần  dư  dả.  Thực  sự  được  hưởng  thụ  niềm  vui  ngũ  dục,  lục 

trần, nói chung phải từ sau tuổi ba mươi. Chúng tôi thấy rất nhiều người hầu 

như đến tuổi bốn mươi mới được như vậy. Bốn mươi tuổi rồi thì hưởng được 

bao năm? Cứ tính là quý vị sống đến bảy mươi tuổi thì hưởng được ba mươi 

năm. Đó là nếu quý vị thực sự có thể hưởng thụ, thực sự có phước báo, quý 

vị mới có thể hưởng thụ ba mươi năm. Thế nhưng trong ba mươi năm hưởng 

phước ấy, quý vị có phải trả giá hay không? Phước chẳng dễ hưởng! Từ xưa 

đến nay, có người hưởng phước nào mà chẳng phải trả giá nghiêm trọng hay 

không? [Trả bằng] tinh thần, thể lực, thời gian, nếu chú tâm tính toán kỹ, cái 

được chẳng bù nổi cái mất! Bởi thế, quả đúng là chẳng sánh bằng người xuất 

gia ẩn cư trong  núi thẳm  (đây  là  nói chuyện thời  xưa, chứ không phải  hiện 

tại), đúng là thực sự có phước báo, hưởng phước thanh tịnh, thân và tâm đều 

thanh thản. 

Quý  vị thấy con  người trong  xã  hội  hiện tại có  địa  vị, có quyền thế, có 

của  cải  thì  thân  họ  phải  chịu  áp  lực  trầm  trọng.  Họ  có  một  bác  sĩ  chuyên 

môn và y tá để chữa trị mỗi ngày. Áp lực về mặt tinh thần lại càng nặng nề 

hơn, vì sao? Lo được, lo mất. Phước báo ấy đem tặng cho tôi, tôi cũng chẳng 

muốn tiếp nhận, vì sao? Phải gánh vác nặng nề quá! Tôi thấy rất nhiều rồi! 

Bởi thế, nếu quý vị lắng lòng quan sát kỹ, quý vị mới biết thế nào là hưởng 

phước: Thân lẫn tâm đều không có chuyện gì, tôi thường nói đọc  một cuốn 

sách  mình  thích,  làm  việc  mình  yêu  thích,  đấy  mới  đúng  là  có  phước  báo. 

Những  người  đại  phước  báo  trong  thế  gian,  những  việc  họ  làm  chẳng  thấy 

vui  thích  gì,  nhưng  chẳng  vui  thích  cũng  phải  làm,  chẳng  thể  không  làm 

được.  Không  có  thời  gian  đọc  một  cuốn  sách  mình  yêu  thích  thực  sự,  mỗi 

ngày  phải  xem  biết  bao  giấy  tờ  thương  lượng,  do  công  việc  bắt  buộc  phải 

xem những văn kiện ấy, còn thời gian đâu nữa! 

Vì  thế,  người có  học thời cổ đọc sách  rất  hay, đúng  là  hiểu rõ lý  lẽ,  họ 

không làm việc mà ẩn cư! Gia Cát Lượng, như các vị biết đó, đúng là người 

có  đức  hạnh,  có  học  vấn,  chẳng  muốn  ra  làm  việc,  ẩn  cư  trong  làng  cày 

ruộng; tự mình cày cấy, bạn thân quây quần, lúc nhàn hạ bèn du sơn ngoạn 

thủy, sung sướng  vô cùng.  Kịp đến khi  Lưu  Bị ba  lần đến  lều tranh  mời  ra 

giúp sức, thịnh tình khó từ, chẳng thể không ra. Khi đã ra rồi, cúc cung tận 

tụy đến chết mới thôi. Đó là nghĩa khí của một người có học, tôi không đáp 

ứng thì thôi, hễ đáp ứng thì nhất định phải tận tụy với công việc. 

Thế nào là phước báo? Thiện căn, phước đức, chúng ta phải thực sự hiểu 

rõ. Trong Phật pháp, nhất là trong Tịnh tông, thế nào là phước báo lớn nhất? 

Niệm  Phật trong  Niệm Phật Đường  là phước báo lớn nhất, nghe kinh trong 

giảng  đường  hòng  tăng  trưởng  thiện  căn.  Đạo  tràng  nhỏ  bé  sẽ  có  hai 

“đường”: Một là giảng đường, hai là Niệm Phật Đường, chẳng thể nghĩ bàn! 

Chúng  ta  có  thể  giác  ngộ  hay  chăng?  Giác  tri!  Quý  vị  có  thể  giác  ngộ  hay 

không? Có thể hiểu được hay không? Muốn đạo nghiệp thành tựu, trong một 

đời  này  quyết  định  vãng  sanh  thì  chớ  nên  ly  khai  đạo  tràng,  [hễ  chẳng  rời 

khỏi đạo tràng], công phu nhất định chẳng bị gián đoạn. Xưa kia, Huệ Viễn 

đại sư là một vị nhất đại tông sư trong Tịnh tông chúng ta, dựng Niệm Phật 

Đường tại  Lô Sơn, các đạo hữu đồng tham chí đồng  đạo  hợp đều  là  những 

người nhất tâm chân chánh lập chí, mong được vãng sanh Tây Phương Cực 

Lạc  thế  giới,  gồm  một  trăm  hai  mươi  ba  người.  Họ  dựng  một  Niệm  Phật 

Đường, bên ngoài có một cái khe nước nhỏ gọi là Hổ Khê, lấy Hổ Khê làm 

giới  tuyến,  quyết  định  chẳng  vượt  qua  cái  khe  nước  nhỏ  ấy.  Mọi  người 

nghiêm ngặt tuân thủ, nên ai nấy đều thành tựu. 

Bên ngoài vừa động, tâm bèn loạn, công phu bị gián đoạn, lúc ấy quý vị 

có thể thành tựu hay chăng? Chỗ này có người khải thỉnh, chỗ kia có người 

khải thỉnh, tợ  hồ pháp duyên rất  thịnh.  Không sai! Pháp duyên  rất  là thịnh, 

nhìn  bên  ngoài  rất  thịnh,  nhưng  trên  thực  tế  lại  là  tướng  suy,  chẳng  phải 

tướng  hưng  thịnh.  Vì  sao?  Không  thể  vãng  sanh!  Không  thể  vãng  sanh  mà 

tính  là  pháp  duyên  thù  thắng  cái  nỗi  gì?  Sự  thành  tựu  trong  đạo  tràng  của 

chúng  ta  phải  là  trong  đạo  tràng  có  bao  nhiêu  người  vãng  sanh,  coi  đó  là 

thành tựu, chứ chẳng phải đạo tràng náo nhiệt đến mức nào, nhang đèn nhộn 

nhịp, không phải thế đâu! Trong đạo tràng này có bao nhiêu người khai ngộ, 

có bao nhiêu người đắc Thiền Định, có bao nhiêu người minh tâm kiến tánh, 

có  bao  nhiêu  người  vãng  sanh.  Đó  mới  là  thành  tựu  thực  sự.  Trong  những 

thành  tựu  ấy,  vãng  sanh  là  thành  tựu  bậc  nhất.  Đại  triệt  đại  ngộ,  minh  tâm 

kiến tánh đều chẳng bằng Hạ Hạ Phẩm vãng sanh, điều này có thể lấy kinh 

làm chứng. 

Trong kinh Hoa Nghiêm, bậc đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh là Sơ 

Trụ  Bồ  Tát của Viên  Giáo. Niệm Phật  vãng sanh dẫu  là  Hạ  Hạ Phẩm  vãng 

sanh cũng đã  là  A Duy Việt Trí Bồ  Tát, Sơ Trụ  Bồ Tát kém  người ấy  một 

khoảng  xa.  A  Bệ  Bạt  Trí,  tổ  sư  đại  đức  chẳng  giảng  khác  nhau,  đều  cùng 

nhất trí:  Từ Thất Địa trở  lên,  phải  tính từ  Thất Địa. Từ Sơ  Trụ  Bồ  Tát đến 

Thất Địa sai khác bao nhiêu địa vị? Ba mươi địa vị thuộc Tam Hiền; từ Tam 

Hiền  lên đến Thất Địa  là bảy địa  vị  nữa.  Nói cách khác, kém  hơn ba  mươi 

sáu cấp. Người đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh so với người vãng sanh 

Tây Phương Cực Lạc thế giới kém hơn ba mươi sáu cấp. Vì thế, niệm Phật 

vãng sanh  là thù  thắng bậc  nhất. Tổ sư đại  đức,  như Ngẫu  Ích đại sư trong 

sách  Yếu  Giải  nhìn  thấy  người  thế  gian  tu  hành,  vô  cùng  cảm  thán:  Pháp 

môn thù thắng như thế đó, lúc họ gặp được, nhưng thiện căn ít, phước đức ít. 

Thiện căn ít là gì? Nửa tin, nửa ngờ. Lúc phước đức ít, sẽ chẳng chịu thực sự 

tu hành, tu hành như đùa, chẳng hề nghiêm túc. Làm như vậy chỉ có thể kết 

duyên cùng Tây Phương Cực Lạc thế giới, đời này chẳng được về. Đời này 

chẳng được về, chắc chắn phải luân hồi lục đạo. Luân hồi trong lục đạo phải 

hứng chịu nỗi khổ. 

Đừng nói gì khác, nội chuyện oan oan tương báo không thôi đã rất phiền 

phức  rồi.  Trong  một  đời  này,  chúng  ta  đã  kết  mối  oan  cừu  cùng  bao  nhiêu 

chúng  sanh,  quý  vị  có  biết  nổi  hay  không?  Quý  vị  dẫm  chết  một  con  kiến, 

giết một con gián đều là kết mối oan cừu với chúng, phải đền mạng cả đấy! 

Giữa  người  với  người  quá  chi  ly  không  kể,  cứ  nói  đơn  giản  giữa  người  và 

động vật thôi! Quý vị ăn thịt những động vật nào, trong kinh Đại Thừa đức 

Phật chẳng nói dối đâu! Quý vị ăn nửa cân thịt của chúng, đời sau chúng đòi 

quý  vị  trả  đúng  tám  lạng68.  Lúc  tôi  chưa  học  Phật  không  biết  điều  này, 

không  biết  đã  ăn  bao  nhiêu  nữa!  Học  Phật  rồi  mới  biết  chuyện  này,  chẳng 

dám  ăn  thịt  nữa,  chọn  cách  ăn  chay,  bỏ  hẳn  ăn  thịt.  Thường  xuyên  phóng 

sanh để chuộc tội! Trong quá khứ ngu muội vô tri, sát hại bao nhiêu chúng 

sanh như thế! 

Bởi thế, ta hữu ý hay vô ý kết mối oan cừu với hết thảy hữu tình chúng 

sanh,  kể  cả  động  vật!  Chỉ  có  một  phương  pháp  là  trong  một  đời  này  phải 

thực sự buông  xuống  vạn duyên,  nhất tâm niệm  Phật cầu sanh  về Tịnh Độ, 

thân cận Phật Di Đà. Tất cả hết thảy oán thân trái chủ đời trước đời này, đợi 

đến  lúc  tôi  về  Tây  Phương Cực  Lạc thế  giới thành tựu rồi, tôi sẽ trở  về  độ 

các ngươi thành Phật. Thực sự hoàn nguyện, báo ân! Từ nay trở đi, chẳng có 

ác niệm nữa, chẳng có ác hạnh nữa, cũng chẳng nói lời ác, ba nghiệp thân - 

ngữ - ý thuần thiện, thuần tịnh. Người thế gian truy cầu chân - thiện - mỹ - 

huệ,  tận  thiện  tận  mỹ  được  thực  hiện  trong  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới, 

thực sự thực hiện. Chúng ta hãy xem đoạn thứ hai. 

 “Duy dĩ tín nguyện” (chỉ dùng tín nguyện), trì danh niệm Phật, đó là ba 

tư lương: Tín - Nguyện - Hạnh, chấp trì danh hiệu,  “tắc nhất nhất thanh, tất 

 cụ  đa  thiện  căn,  phước  đức,  tán  tâm  xưng  danh,  phước  thiện  diệc  bất  khả 

 lượng, huống nhất tâm bất loạn tai!” (thì mỗi một tiếng [niệm Phật] đều có 

nhiều  thiện  căn  và  phước  đức.  Tán  tâm  xưng  danh  thì  phước  thiện  cũng 

chẳng thể lường được, huống hồ là nhất tâm bất loạn ư?) Cách tu thiện căn, 

phước  đức,  nhân  duyên  như  thế  nào?  Ở  đây,  Ngẫu  Ích  đại  sư  nói  rất 

hay: “Chân  tín”,  không  hoài  nghi  một  chút  nào,  “thiết  nguyện” [tức  là] 

nguyện  chân  thật,  nguyện  vọng  khẩn  thiết.  Chân  tín,  thiết  nguyện  (lòng  tin 

chân thành, nguyện thiết tha) thì thân, tâm, thế giới sẽ tự nhiên buông xuống 

được  hết.  Hễ  còn  điều  gì  chưa  buông  xuống  được  là  lòng  tin  chẳng  chân, 

nguyện chẳng thiết. Tin chân thành, nguyện thiết tha, chấp trì danh hiệu, một 

câu danh hiệu ấy quyết định không gián đoạn, nguyện khẩn thiết chẳng xen 

tạp, lòng tin kiên cố chẳng hoài nghi. Chẳng hoài nghi, chẳng xen tạp, chẳng 

gián  đoạn,  chấp  trì  danh  hiệu  không  gián  đoạn,  đó  là  phương  pháp  Niệm 

Phật do Đại Thế Chí Bồ Tát đã dạy trong kinh Lăng Nghiêm! Phương pháp 

Niệm Phật của lão nhân gia là như vậy đó! 

Ngài niệm như thế nào?  “Đô nhiếp lục căn, tịnh niệm tương kế” (nhiếp 

trọn sáu căn, tịnh  niệm tiếp nối); ở đây, Ngẫu Ích đại sư  gọi  là  “tín nguyện 

 trì  danh”,  ý  nghĩa  hoàn  toàn  tương  đồng  với  lời  dạy  của  Đại  Thế  Chí  Bồ 

Tát.  Nhiếp  trọn  sáu  căn  bao  gồm  cả  tín,  nguyện.  Nếu  quý  vị  không  tin, 

không có nguyện, thì lục căn suốt một ngày từ sáng đến tối rong ruổi trong 

cảnh giới sáu trần, không quay đầu. Nay thực sự tin tưởng Tịnh Độ, thực sự 

nguyện vãng sanh, thân cận Phật Di Đà, thâu hồi cái tâm lại, sáu căn chẳng 

còn vịn nắm cảnh giới sáu trần bên ngoài, buông xuống cả rồi. Buông xuống 

không  có  nghĩa  là  mắt  không  thấy,  tai  không  nghe!  Sáu  căn  vẫn  khởi  tác 

dụng  “thấy,  nghe,  hay,  biết”,  nhưng  như  thế  nào?  Quyết  định  chẳng  ghim 

trong lòng! Cõi lòng thanh tịnh chẳng nhiễm mảy trần, mắt chẳng nhiễm sắc 

trần,  tai  chẳng  nhiễm  thanh  trần,  mũi  chẳng  nhiễm  hương  trần,  lưỡi  chẳng 

nhiễm  vị  trần,  hết  thảy  đều  tùy  duyên.  Thứ  gì  cũng  tốt,  không  hề  có  tính 

toán, so đo gì! Cái gì tốt thì rất tốt; cái gì không tốt cũng rất là tốt! 

Xưa kia, Hoằng Nhất đại sư ở Nam Dương (Indonesia), Ngài là bạn thân 

của pháp sư Quảng Hiệp, bạn đồng tham cũ với nhau. Ngài đến Tân Gia Ba 

ngụ  tại  viện  Chiêm  Bặc  của  pháp  sư  Quảng  Hiệp,  đạo  tràng  không  lớn, 

chúng tôi đã  từng đến đó. Tôi  nghe các đồng tu Tân Gia  Ba kể  lại.  Họ  nói 

Hoằng Nhất đại sư không hề cằn nhằn ai tí nào, đối xử hết sức hòa ái đối với 

mọi  người.  Ăn  thứ  gì,  cho  ăn  cái  gì  cũng  ngon  hết.  Thức  ăn  quá  mặn,  Sư 

cũng  bảo  không  hề  gì,  mặn  có  vị  riêng  của  mặn.  Quá  nhạt,  cũng  không  ăn 

nhằm  gì,  nhạt  có  vị  riêng  của  nhạt!  Cái  gì  cũng  tốt  hết,  không  phân  biệt, 

chấp trước mảy may! Đương nhiên chủ nhân lẫn người tiếp đãi đều tận tâm 

tận  lực  chăm  sóc  pháp  sư,  luôn  trông  chừng  xem  pháp  sư  thích  gì,  cần  gì, 

nhưng pháp sư hết thảy tùy duyên, hết thảy đều miễn sao thuận tiện thì thôi, 

thế nào cũng tốt, “miễn sao thuận tiện cho quý vị là tôi vui rồi!”, không mảy 

may gây phiền phức thêm cho người ta. Pháp sư tâm đặt nơi đạo, đã buông 

thế gian này xuống rồi, một lòng gởi nơi Tịnh Độ. 

Chúng ta biết Hoằng Nhất đại sư chuyên tu Tịnh  Độ, Ngài  không  y 

vào kinh A Di Đà, cũng chẳng y kinh Vô Lượng Thọ. Khóa tụng mỗi ngày 

của Ngài là Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm. Đó là trong năm kinh  một luận, 

tức  sáu  môn  khóa  của  Tịnh  Độ,  Ngài  chuyên  tu  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện 

Phẩm. Ngài tụng thuộc lòng Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm, công khóa sáng 

tối đều niệm Hạnh Nguyện Phẩm, mười đại nguyện vương dẫn về Cực Lạc. 

Bởi  vậy,  Ngài  niệm  Phật,  tín  nguyện  trì  danh,  niệm  Phật  là  tịnh  niệm  tiếp 

nối. Lúc niệm dùng cái tâm thanh tịnh để niệm, tâm thanh tịnh đương nhiên 

không có bất cứ thứ gì xen tạp. Hễ xen tạp, tâm quý vị sẽ không thanh tịnh; 

cũng chẳng thể  hoài  nghi, tâm  hoài  nghi thì cũng không thanh tịnh. Vì thế, 

trong chữ Tịnh không có xen tạp, không hoài nghi.  “Tương kế” (tiếp nối) là 

không gián đoạn, ở đây gọi là  “chấp trì”,  Trì (持) là giữ gìn cho không gián 

đoạn, Chấp (執) là cầm nắm. [Chấp trì] chính là nắm giữ danh hiệu A Di Đà 

Phật, cái gì khác cũng không màng, đều buông bỏ hết. 

Niệm  Phật  như  thế  thì  “nhất  nhất  thanh,  tất  cụ  đa  thiện  căn,  phước 

 đức” (mỗi một tiếng niệm đều có nhiều thiện căn, phước đức). Vì sao? Giới, 

Định, Huệ đều gộp trong ấy, một câu A Di Đà Phật đồng thời trọn đủ Giới - 

Định  -  Huệ,  trong  một  câu  niệm  viên  mãn  chẳng  thể  nghĩ  bàn!  Giới  là 

gì?  “Phòng  phi  chỉ  ác”  (ngăn  ngừa  điều  sai  trái,  dứt  điều  ác)  là  giới  Tiểu 

Thừa.  Khi  quý  vị  nhất  tâm  niệm  Phật,  trong  tâm  một  ác  niệm  nào  cũng 

không  có,  cũng  chẳng  thể  có  hành  vi  ác,  đó  là  “phòng  phi  chỉ  ác”.  Trong 

giáo  pháp  Đại  Thừa,  vâng  làm  các  điều  thiện,  niệm  A  Di  Đà  Phật  là  điều 

thiện bậc nhất trong các điều thiện, không có gì thiện hơn được nữa! Quý vị 

hãy  nghĩ  xem:  “Chư ác  mạc  tác,  chúng  thiện  phụng  hành” (Chớ  làm  các 

điều ác, vâng làm các điều lành) đã đầy đủ chưa? Đó là Giới học! Trong một 

câu  niệm  Phật,  Giới  viên  mãn,  giới  Đại  Thừa  lẫn  giới  Tiểu  Thừa  đều  bao 

gồm trong ấy. Lúc niệm Phật, tâm thanh tịnh, nhất tâm bất loạn là tâm thanh 

tịnh vậy! Thanh tịnh là Định. Phật hiệu sáu chữ hoặc bốn chữ, từng chữ phân 

minh, rõ rệt rành rẽ, chính là gì vậy? Là Huệ! Ấy là Căn Bản Trí. Vì thế, một 

câu Phật hiệu, Giới - Định - Huệ đều đầy đủ cả, đều viên mãn cả, há chẳng 

phải là nhiều thiện căn, nhiều phước đức ư? Nếu chúng ta hiểu được, sẽ nhất 

tâm xưng niệm. 

Phần kế đó nói: Dù quý vị chẳng thể nhất tâm,  mà là tán tâm,  “tán tâm 

 xưng danh, phước thiện diệc bất khả lượng” (tán tâm  xưng danh thì phước 

thiện  cũng  chẳng  thể  lường  được) ,  huống  chi  nhất  tâm  bất  loạn!  Nhất  tâm 

xưng niệm còn đến như thế nào nữa? Kinh Vô Lượng Thọ nói  “nhất hướng 

 chuyên  niệm”  (một  dạ  chuyên  niệm) ,  một  mục  tiêu,  một  phương  hướng, 

chuyên  niệm,  phước  đức  chẳng  thể  nghĩ  lường!  Ở  đây  nói  “tán  tâm”,  chứ 

không phải là tán loạn tâm. Tâm tán loạn niệm Phật, phước đức đương nhiên 

cũng chẳng thể  nghĩ  lường;  nhưng cổ đức nói  “rách toạc cuống họng cũng 

 uổng  công”  là  nói  về  cái  tâm  tán  loạn  đấy!  Tâm  tán  loạn  là  gì?  Trong  tâm 

khởi  vọng  tưởng.  Ngoài  miệng  niệm  A  Di  Đà  Phật,  trong  tâm  khởi  vọng 

tưởng, như vậy là trật rồi! 

 “Tán tâm”  ở đây  là chưa  nhất tâm,  nhưng cũng không  được khởi  vọng 

tưởng,  cũng  không  có  vọng  tưởng,  thì  gọi  là  “tán  tâm”.  Nếu  như  quý  vị 

không có cách  gì tập trung  ý chí tinh  thần được, thì lúc  niệm  Phật  nên  làm 

sao?  Nghĩ  đến  tượng  A  Di  Đà  Phật,  nghĩ  đến  tượng  ấy,  thêm  vào  sự  quán 

tưởng  Phật,  hoặc  tưởng  hoa  sen,  đấy  đều  là  những  phương  cách  (quý  vị 

không  tưởng  không  được  nghe!  Không  tưởng  bèn  có  vọng  tưởng  liền). 

Tưởng  tướng  bạch  hào  hay  hào  quang  của  Phật  đều  được.  Tâm  lực  không 

thể  tập  trung  thì  dùng  phương  pháp  ấy.  Niệm  Phật  như  thế,  thiện  căn  và 

phước đức cũng chẳng thể nghĩ lường! Đương nhiên, tốt nhất là nhất tâm bất 

loạn, nhưng khó lắm, rất ư là khó! Bởi thế, kinh Vô Lượng Thọ dạy  “một dạ 

 chuyên  niệm”,  một  phương  hướng,  một  mục  tiêu,  chuyên  niệm  A  Di  Đà 

Phật, vậy là đúng! 

Tiểu đoạn thứ ba là  “hiển thị chánh hạnh Trì Danh Tam Yếu” (chỉ rõ ba 

điều  quan  trọng  của  chánh  hạnh  Trì  Danh).  Đoạn  này  quan  trọng,  hết  sức 

quan  trọng!  Niệm  Phật  theo  cách  nào?  Ba  điều  quan  trọng  là  Tín,  Nguyện, 

Hạnh,  tức  ba  điều  kiện  trọng  yếu  để  được  vãng  sanh  thế  giới  Cực  Lạc;  cổ 

nhân  nhắc  tới  “ba  tư  lương”.  Nay  nói  “tư  lương”  người  hiện  thời  không 

hiểu,  người  hiện  tại  gọi  là  “điều  kiện”;  ba  tư  lương  là  ba  điều  kiện.  Trước 

hết,  nói  đến  tín  -  nguyện,  “tín  nguyện  đầy  đủ”,  đầy  đủ  hai  điều  kiện  tín  và 

nguyện, điều kiện thứ ba là  “chấp trì danh hiệu”.  Với ba điều kiện ấy ở đây 

dùng  tám  chữ,  nếu  tám  chữ  ấy  thảy  đều  có  đủ,  tức  là  “tín  nguyện  cụ  túc, 

 chấp  trì  danh  hiệu” (tín  nguyện  đầy  đủ,  chấp  trì  danh  hiệu)  thì  ngay  trong 

hiện tại, quý vị đã không còn là chúng sanh của thế giới Sa Bà nữa. Vì sao? 

Đã báo danh ghi sổ ở Tây Phương Cực Lạc thế giới rồi, nhưng còn chưa đi, 

giống  như quý  vị  đã  cầm  sẵn  hộ  chiếu  và  thẻ  thông  hành  của  Tây  Phương 

Cực  Lạc  thế  giới,  muốn  đi  lúc  nào  thì  đi.  Quý  vị  không  còn  là  phàm  phu 

luân  hồi  trong  lục  đạo  của  thế  giới  Sa  Bà  nữa,  mà  đã  là  một  trong  các  vị 

thượng thiện nhân của thế giới Cực Lạc rồi! 

Phần  kế  đó  là  lời  giải  thích  về  “tín  nguyện  đầy  đủ” :  “Thường  tu  nhị 

 khóa thời, tinh tấn kết thất thời” (Lúc thường tu hai thời khóa công phu, lúc 

tinh tấn kết thất). Phương pháp tu học chẳng được gián đoạn, hai khóa sáng 

tối  bình  nhật,  sáng  tối  đều  niệm  Phật.  Thông  thường  hai  khóa  sáng  tối  đều 

phải niệm một quyển A Di Đà Kinh, niệm kệ Tán Phật, rồi niệm Phật hiệu. 

Vì sao phải  niệm  một quyển  kinh,  niệm kệ Tán Phật? Để  nhiếp tâm, tức  là 

nhiếp trọn sáu căn, dụng ý ở chỗ này, nhằm để quý vị một dạ chuyên niệm. 

Thậm chí, khi  mọi  người cùng  tụng công  khóa sáng tối, trước đó còn  niệm 

bài  Tán  Hương,  tụng  kinh,  niệm  kệ  Tán  Phật  đều  nhằm  để  định  tâm.  Nói 

cách khác, đó là những công phu dự bị trước lúc niệm Phật để thâu nhiếp cái 

tâm. Nếu cái tâm  này định, trong  mười  hai  thời không tán  loạn, đều  không 

có  vọng  tưởng  thì  những  thứ vừa  nói  trên  đây  đều  không  cần  thiết:  Hương 

Tán,  tụng  kinh,  xướng  kệ  Tán  Phật  đều  chẳng  cần  đến  nữa.  Những  người 

như  vậy  hiếm  hoi,  người  một  ngày  từ  sáng  đến  tối  suy  nghĩ  lung  tung  thì 

nhiều. Nếu như đã thêm vào Hương Tán, lại còn tụng kinh, lại còn xướng kệ 

Tán Phật,  niệm  A Di  Đà Phật  mà  vẫn khởi  vọng  tưởng thì không còn cách 

nào hết, ý chí vẫn không tập trung. Vì thế, từ đây chúng ta phải lãnh hội sâu 

xa: Niệm Phật không phải là chuyện dễ, chớ nên xem nhẹ! Bởi thế, Tinh Tấn 

Phật Thất là một phương pháp tốt. 

Nhưng  trong  thời  đại  hiện  tại  này,  trên  thực  tế,  Tinh  Tấn  Phật  Thất  có 

chỗ  khó  khăn,  thật  đấy,  không  giả  đâu!  Thực  sự  đả  Phật  thất,  rất  có  thể 

chúng  ta  chưa  từng  gặp  một  ai  cả,  tôi  cũng  chưa  từng  thấy  một  ai  hết!  Tôi 

thường  nghe thầy  Lý giảng  về Phật  Thất:  Tinh  Tấn Phật Thất thì  nhất định 

những  người cùng  tu  một chỗ chẳng thể  nhiều  hơn  mười  người, đó  là  Tinh 

Tấn Phật Thất. Vì sao? Từ mười người trở lên, Chủ Thất Sư không có cách 

gì  trông  nom  được,  trông nom  không  xuể!  Bởi  thế,  đả  Phật  Thất  nhưng 

người  tham  gia  Phật  Thất  công  phu  có  thể  thành  tựu  hay  không  thì  vị  Chủ 

Thất Sư quan trọng nhất! 

Ai mới có thể làm Chủ Thất? Đều là người có kinh nghiệm trong Niệm 

Phật  Đường,  chẳng  những  thông  thạo  nghi  quy,  mà  trạnghuống  của  mỗi 

người niệm Phật vị ấy đều hiểu rõ. Bởi thế, trong Niệm Phật Đường, chẳng 

những  vị  ấy  phải  thường  thời  thời  khắc  khắc  cảnh  tỉnh  mọi  người,  mà  còn 

đốc thúc, ngăn  ngừa  ma chướng. Tinh  Tấn Phật Thất  ma chướng rất  nhiều. 

Thầy  Lý  bảo  tôi:  Thầy  ở  tại  Đài  Loan  ba  mươi  tám  năm,  chỉ  đả  Tinh  Tấn 

Phật  Thất  hai  lần,  về  sau  không  dám  mở  nữa.  Tôi  hỏi  vì  sao?  Gây  nên 

chuyện, ma chướng nổi lên. Chỉ cần một người khởi ma chướng là đã phiền 

lắm rồi, cụ phải mất từ mười tháng đến một năm để chữa lành cho người ấy, 

chữa cho người ấy bình phục rất khổ sở. 

Phật  Thất  như  chúng  ta  thường  thấy  là  pháp  hội  Phật  Thất,  chứ  không 

phải  thật  tu.  Thật  tu  ắt  có  ma  chướng,  chẳng  phải  chân  tu,  ma  không  thèm 

nhìn  tới.  Quý  vị  tu  giả,  chứ  không  tu  thật,  nó  không  cần  gây  chướng  ngại! 

Quý  vị  đâu  có  thoát  khỏi  luân  hồi;  nó  sẽ  còn  có  ngày  báo  thù  quý  vị.  Chứ 

nếu quý vị thật tu, thực sự tu tập, muốn thoát khỏi luân hồi lục đạo, nó sẽ ở 

bên  cạnh  gây  tai  chướng  liền:  “Ngươi  thiếu  mạng  ta,  vẫn  chưa  đền  mạng; 

ngươi thiếu nợ ta, nợ vẫn chưa trả”. Quý vị muốn đi, nó bèn đến đòi. Nó ở 

bên cạnh thấy rất rõ. Nếu quý vị tu giả, tu đùa bỡn, quý vị không vãng sanh 

được! Nó ở bên cạnh, cười hì hì, không đếm xỉa tới. 

Bởi  thế,  Phật  Thất  niệm  Phật  gần  như  là  niệm  Phật  công  phu  kha  khá, 

cũng đã hiểu khá rõ, đã nhận thức đạo lý Tịnh tông, chính mình thực sự phát 

nguyện, nhất tâm niệm Phật. Trong Niệm Phật Đường có thể nhận biết điều 

này. Người nào thật thà, quy củ, vâng giữ pháp, khiêm hư, cung kính đối với 

người khác, không có vọng tưởng, không phân biệt, không chấp trước, người 

đó thực sự niệm Phật. Vọng niệm nhiều, phân biệt lắm, tạp tâm chuyện gẫu 

thì là giả tu, chứ chưa tu thật. Chân chánh tham gia Phật Thất, tức Phật Thất 

thông  dụng,  tâm  luôn  thanh  tịnh,  quyết  định  chẳng  bàn  tán  chuyện  gẫu! 

Niệm  Phật  trong  Niệm  Phật  Đường,  ra  khỏi  Niệm  Phật  Đường  vẫn  niệm 

Phật, công phu không  gián đoạn. Đoạn tiếp là  “khả y Tây  Phương  Xác Chỉ 

 biện  pháp,  thị  Vô  Hủ  tiết” (có  thể  dựa  theo  biện  pháp  nói  trong  sách  Tây 


Phương Xác Chỉ, phần dạy ông Vô Hủ). Ta có thể tham khảo đoạn sách ấy. 

A! Nay đã hết giờ rồi! 



* 



Chư vị đồng học! 

Chúng ta xem tiếp tiểu đoạn  “chấp trì danh hiệu”.  Chấp trì danh hiệu là 

“thiện  trung  thiện,  phước  trung  phước”  (điều  lành  bậc  nhất  trong  các  điều 

lành, phước bậc nhất trong các phước). Những ý nghĩa này tôi đã nói trong 

phần trên rồi.  “Thiện trung thiện, phát Bồ Đề tâm, cụ túc ngũ chủng Bồ Đề 

 tâm”  (Điều lành bậc nhất trong các điều lành là phát Bồ Đề tâm, đầy đủ năm 

thứ Bồ Đề tâm). Năm thứ Bồ Đề tâm này được nói trong Đại Trí Độ Luận, 

luận ấy nói có năm thứ Bồ Đề tâm: 

1)  Thứ  nhất  là  “phát  tâm  Bồ  Đề”.  Nay  ta  nói  là  “tín  nguyện  trì  danh”, 

phát  tâm  cầu  thoát  khỏi  tam  giới,  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  tự  độ,  độ  người,  đó 

là  “phát tâm Bồ Đề” . Người ấy mới vừa phát tâm, giác ngộ. 

2)  Thứ  hai  là  “phục  tâm  Bồ  Đề”.  Phục  (伏)  là  hàng  phục,  Tâm  là  tạp 

niệm  và  vọng  niệm  trong  tâm.  Lúc  chúng  ta  chấp  trì  danh  hiệu,  nhất  tâm 

niệm  Phật,  vọng  tưởng,  phân  biệt  và  chấp  trước  chẳng  khởi.  Lúc  ấy,  tinh 

thần và ý chí hoàn toàn tập trung, có thể chế phục phiền não. Bồ Đề (Bodhi) 

là  tiếng  Phạn,  dịch  sang  nghĩa  tiếng  Hán  là  giác  ngộ,  chế  phục  được  phiền 

não là giác ngộ vậy. 

3) Thứ ba là  “minh tâm Bồ Đề”,  thứ bậc ngày càng cao hơn! Trong minh 

tâm Bồ Đề có Huệ, chế phục tâm là Định, dùng phương pháp Niệm Phật để 

chế phục phiền não, chế phục lâu ngày bèn sanh trí huệ, trí huệ dần dần mở 

mang.  Đó  là  “một  niệm  tương  ứng  một  niệm  Phật,  niệm  niệm  tương  ứng 

 niệm niệm Phật”,  tức là Phật hiệu quý vị đang niệm đó và cái tâm niệm Phật 

tương ứng với Tự Tánh Giác. Tự Tánh Giác rất khó hiểu, nó tương ứng với 

Tự Tánh Di Đà. Hoặc có thể nói rõ ràng hơn, dễ hiểu hơn một chút cho mọi 

người  hiểu  được, thì  minh tâm  là  niệm  niệm  tương  ứng  với  tâm - nguyện  - 

hạnh - giải của A Di Đà Phật. Nói như vậy dễ hiểu hơn, minh tâm là như vậy 

đó.  Rất  rõ  ràng,  minh  bạch!  Lấy  tâm  nguyện  của  A  Di  Đà  Phật  làm  tâm 

nguyện của chính  mình,  lấy  giải  hạnh của A Di Đà  Phật  làm  giải  hạnh của 

chính mình. Đó là minh tâm Bồ Đề. 

4) Thứ tư là  “xuất đáo  Bồ Đề”.  E rằng cả đời  này chúng ta khó thể đạt 

được. Vì sao? Xuất đáo  Bồ Đề  là chứng quả  vậy.  Kinh Vô  Lượng Thọ  nói 

một, hai, ba thứ Nhẫn, nếu theo như kinh Đại Thừa thường nói thì đó là cảnh 

giới của bậc Địa Thượng Bồ Tát. Kinh Vô Lượng Thọ giảng là Âm Hưởng 

Nhẫn, Nhu Thuận Nhẫn, Vô Sanh Pháp Nhẫn.  Âm  Hưởng Nhẫn  là Sơ Địa, 

Nhị Địa, Tam Địa; Nhu Thuận Nhẫn là Tứ Địa, Ngũ Địa, Lục Địa; Vô Sanh 

Nhẫn là Vô Sanh Pháp Nhẫn, là [cảnh giới của] Thất Địa, Bát Địa, Cửu Địa. 

Xuất  đáo  Bồ  Đề  là  như  vậy!  Do  đó,  nói  thật  ra,  công  phu  Niệm  Phật  của 

chúng ta chỉ có thể đạt được  minh tâm  Bồ Đề là đã khá  lắm  rồi! Minh tâm 

Bồ Đề là Sự nhất tâm bất loạn; phát tâm Bồ Đề và phục tâm Bồ Đề là công 

phu thành phiến, có thể đới nghiệp vãng sanh Phàm Thánh Đồng Cư Độ. Đạt 

đến minh tâm Bồ Đề là Sự nhất tâm bất loạn, sanh vào Phương Tiện Hữu Dư 

Độ, xuất đáo Bồ Đề bèn sanh vào Thật Báo Trang Nghiêm Độ, chẳng phải là 

hạng người tầm thường vậy! 

5)  Cuối  cùng  là  “vô  thượng  Bồ  Đề”,  vô  thượng  Bồ  Đề  là  Phật  Quả, 

thành  Phật.  Bởi  thế,  Bồ  Đề  có  năm  thứ,  chúng  ta  hãy  nên  hiểu  như 

thế.      Đầy đủ năm thứ Bồ Đề tâm, năm thứ ấy có từng giai đoạn. Tối thiểu, 

chúng ta phải đạt được  một thứ, đạt được thứ thấp  nhất  là phát tâm  Bồ Đề. 

Thực sự có cái tâm thoát lìa tam giới, hiểu rõ tam giới lục đạo, không thể trụ 

trong ấy nữa, nhất định phải giải quyết vấn đề này. Chúng ta được vãng sanh 

sẽ có  năng  lực độ  những  người có  duyên  với  mình  trong  lục đạo, kinh Đại 

Thừa thường nói:  “Phật bất độ vô duyên chi nhân” (Phật chẳng độ kẻ không 

có duyên). Có duyên với mình là có ân, có oán, có dính líu trách nhiệm, nợ 

đòi phải trả, có duyên với mình là như vậy đấy! Bình thường chúng ta phải 

vui  vẻ  kết  duyên  với  người  khác,  gặp  người  lạ,  chào  hỏi,  mỉm  cười  với  họ 

đều  là  hữu  duyên,  chẳng  thể  không  quan  tâm  đến,  không  quan  tâm  đến  là 

không có duyên. 

Đã hai  ngày qua tôi  được  nghe biết,  người ta đem  đến rất  nhiều tài  liệu 

cho tôi đọc. [Theo những tài liệu đó], ở Đài Loan có rất nhiều học trò Tiểu 

Học làm thí nghiệm, dùng thiện ý hay ác ý để đối xử với thực vật hoặc phẩm 

vật, xem chúng biến hóa ra sao. Quý vị dùng thiện ý là hữu duyên, dùng ác ý 

cũng là hữu duyên, chẳng quan tâm đến bèn không có duyên. Nhất định phải 

có duyên, rộng kết pháp duyên! Đến khi mình vãng sanh rồi, chẳng cần phải 

đợi  đến  khi  thành  Phật,  cứ sanh  về  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  là  đã  có 

năng  lực ấy, được bổn  nguyện  và oai thần của A Di Đà Phật  gia trì, quý  vị 

biết:  Học  một  ngày  ở  nơi  ấy  là  đã  phi  phàm  rồi!  Chúng  ta  học  trong  nhân 

gian  cả  vạn  năm  cũng  chẳng  bằng  được  người  ta  học  một  ngày  [trong  thế 

giới Cực Lạc]. Quý vị thấy người ta học trong một ngày bèn có thể thân cận 

mười phương hết thảy chư Phật Như Lai, mỗi đức Phật giảng cho mình một 

câu pháp đã thật là phi phàm rồi! Phân lượng ấy vượt xa Đại Tạng Kinh của 

chúng ta, tuyệt quá phải không? Dẫu chưa minh tâm kiến tánh, nhưng được 

bổn nguyện và oai thần của A Di Đà Phật gia trì, do vậy bèn khởi tác dụng, 

không khác người  minh tâm kiến tánh cho lắm! Quý vị có sức hiểu biết rất 

cao,  có sức  ghi  nhớ,  hằng ngày  huân  tập  ở  nơi  ấy,  tuyệt  vời  quá!  Huân  tập 

mấy  ngày,  thả  chiếc  bè  Từ  trở  lại  độ hết  chúng  sanh  không  sót;  trí  huệ, 

phước  đức,  và  phương  tiện  thiện  xảo  không  có  ai  sánh  kịp!  Đương  nhiên 

thời gian sống tại Cực Lạc càng lâu thì trí huệ và đức năng càng cao, tiến bộ 

càng nhanh! 

 “Kinh  vân:  Nhất  xưng  Phật  danh,  dĩ  thị  thiện  căn,  nhập  Niết  Bàn 

 giới” (Kinh dạy: Vừa xưng danh hiệu Phật thì do thiện căn ấy mà nhập Niết 

Bàn giới). Đây là chứng cứ do chính đức Phật nói.  “Phước trung chi phước, 

 cụ  túc  vạn  duyên,  nhất  tâm  niệm  Phật,  bách  hạnh  tề  tu” (Phước  bậc  nhất 

trong  các  phước,  đầy  đủ  vạn  đức,  nhất  tâm  niệm  Phật,  trăm  hạnh  cùng  tu). 

Tu một thứ là tu hết thảy,  “bách”  ở đây không phải là con số một trăm trong 

Toán Học, mà là tượng trưng cho viên mãn. Tu một pháp môn là tu hết thảy 

pháp  môn  qua  một  môn  này,  chớ  nên  coi  thường  một  môn,  môn  nào  cũng 

như nhau. Chúng ta đều phải nên nhớ kỹ kinh Hoa Nghiêm đã giảng:  “Nhất 

 tức  nhất  thiết,  nhất  thiết  tức  nhất” (Một  tức  hết  thảy,  hết  thảy  tức  là  một). 

Trong  pháp  môn  tu  hành  cũng  giống  như  vậy;  chúng  ta  tu  hành,  chọn  lấy 

một pháp môn. Pháp môn này đầy đủ hết thảy pháp môn; hết thảy pháp môn 

dung  nhập trong  một pháp  môn  này của chúng ta. Pháp  môn Niệm  Phật có 

đủ hết thảy các pháp môn, quý vị chỉ cần coi Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm 

và một chương tỳ-kheo Đức Vân sẽ thấy (nếu coi bản Tứ Thập Hoa Nghiêm 

thì xem chương Cát Tường Vân). 

Tỳ-kheo  Cát  Tường  Vân  dạy  Thiện  Tài  đồng  tử  pháp  môn  Niệm  Phật, 

nói đến hai mươi mốt pháp môn Niệm Phật. Con số hai mươi mốt nhằm biểu 

thị ý nghĩa về  mặt pháp! Trong Mật Tông, gọi là “đại viên mãn”. Mật tông 

dùng con số mười sáu hoặc hai mươi mốt để biểu thị đại viên mãn. Một môn 

này có đủ  hết thảy  pháp  môn,  một chính  là hết thảy,  hết thảy chính  là  một. 

Một ở đây không phải là chuyên nhất, không phải là độc nhất, mà là bất cứ 

một pháp môn nào! Bất cứ pháp môn nào cũng có đủ hết thảy các pháp môn. 

Chẳng hạn như tham Thiền cũng là đầy đủ hết thảy các pháp môn, cũng bao 

gồm pháp môn Niệm Phật trong ấy. Trì giới cũng bao hàm hết thảy các pháp 

môn,  Thiền  và  Tịnh cũng  gộp trong ấy, Mật cũng  gộp trong ấy, quyết định 

chẳng thể thiếu  một môn nào. Một chính là hết thảy, hết thảy chính là một! 

Kinh cũng giống như vậy: Trong một bộ kinh có đủ hết thảy các kinh, chúng 

ta nhất định phải hiểu đạo lý này. Đó là viên dung vô ngại, lý sự vô ngại, sự 

sự vô ngại. 

Vì sao vô ngại? Đều từ Chân Như Tự Tánh lưu xuất, Chân Như Tự Tánh 

pháp vốn là như vậy. Chân Như tự tánh vĩnh viễn viên dung, vĩnh viễn viên 

mãn, chắc chắn không thể  nói Chân Như tự tánh biến  hiện ra  vật  gì  mà  vật 

ấy bị khuyết hãm, không hề có! Ở đây, nói thật ra, chỉ có mê hay ngộ; mê thì 

tợ hồ có khuyết hãm, trên thực tế không hề khuyết hãm. Chính tự mình mê, 

chứ đức năng vốn chẳng hề khuyết hãm, phải hiểu đạo lý này! Có vậy, quý 

vị mới có thể thực sự tin tưởng, trong một câu Phật hiệu này đầy đủ “vạn đức 

 hồng danh”,  chữ  “vạn”  này cũng không phải là con số mà là tánh đức viên 

mãn. 

 “Kinh vân: Văn Vô Lượng Thọ Phật danh (Vô Lượng Thọ Phật tựu thị A 

 Di  Đà  Phật),  nhất  tâm  tụng  trì,  thử  nhân  đương  đắc  vô  lượng  chi 

 phước” (Kinh dạy: Nghe tên đức Phật Vô Lượng Thọ (Vô Lượng Thọ Phật 

chính  là  A  Di  Đà  Phật),  nhất  tâm  tụng  trì,  người  ấy  sẽ  được  vô  lượng 

phước).  Niệm  một  câu  A  Di  Đà  Phật  có  phước  báo  lớn  ngần  ấy  ư?  Đúng 

vậy,  không  sai!  Vậy  sao  tôi  niệm  vẫn  không  có  phước  báo  gì?  “Nhất 

 tâm” !    Quý vị không nhất tâm. Nếu quý vị nhất tâm niệm, phước báo sẽ phi 

phàm! Quý vị đâu có nhất tâm! Do đó, quý vị thấy: Đầy đủ vạn đức cũng là 

nhất tâm  niệm Phật, được  vô  lượng phước vẫn  là  nhất tâm  niệm Phật,  nhất 

tâm chẳng dễ dàng! Nhất tâm là thực sự thực hiện, không hoài nghi, không 

gián  đoạn,  đó  gọi  là  “nhất  tâm”.  Ngoài  miệng  Phật  hiệu  có  gián  đoạn  , 

nhưng  trong  tâm  không  hề  gián  đoạn.  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  dạy:  “Ức  Phật, 

 niệm  Phật,  hiện  tiền  đương  lai,  tất  định  kiến  Phật” (Nhớ  Phật,  niệm  Phật, 

hiện  tiền,  tương  lai,  nhất  định  thấy  Phật).  Niệm  là  gì?  Niệm  là  trong  tâm 

có,  “kim tâm”69: cái tâm hiện tại, trong cái tâm hiện tại thực sự có thì gọi là 

Niệm Phật. Miệng niệm nhưng trong tâm không có, trong tâm vẫn khởi vọng 

tưởng thì chẳng thể gọi là niệm Phật,  mà thật ra là  “miệng niệm Di Đà tâm 

 tán loạn”,  trong tâm quý vị không hề có! 

Ở  trên  đã  nói  đến  “tán  tâm  xưng  danh”.  Ngoài  miệng  có  Phật,  niệm 

Phật; trong tâm lúc có lúc không thì gọi là  “tán loạn”.  Có lúc nghĩ đến Phật, 

có  lúc  khởi  vọng  tưởng,  tưởng  đến  những  thứ  khác  thì  gọi  là  “tán 

 tâm”.  Tâm  tán  loạn  là  gì?  Ngoài  miệng  có  Phật,  trong  tâm  hoàn  toàn  khởi 

vọng  tưởng,  không  có  chút  hiệu  quả  gì!  Chúng  tôi  nói  về  kiến  thức  thực 

dụng  trong  pháp  môn  Niệm  Phật  như  vậy.  Tín,  Nguyện,  Hạnh  đều  thuộc 

trong một câu Phật hiệu, một câu Phật hiệu đủ cả ba điều kiện, niệm như vậy 

mới có thể vãng sanh. Đoạn tiếp theo nói: 

 “Thiện nam nữ giả (thiện nam tử, thiện nữ nhân), bất luận tại gia, xuất 

 gia, quý tiện lão thiếu, lục thú, tứ sanh” (Thiện nam nữ (thiện nam tử, thiện 

nữ  nhân),  bất  luận  tại  gia  hay  xuất  gia,  sang,  hèn,  già,  trẻ,  sáu  đường,  bốn 

loài),  phạm  vi  bao  quát  rất  lớn.  “Lục  thú”  là  lục  đạo,  “tứ  sanh”  là  nói  về 

cách thức được sanh ra: Noãn, Thai, Thấp, Hóa, tức Noãn Sanh, Thai Sanh, 

Thấp  Sanh,  Hóa  Sanh;  tất  cả  hết  thảy  hữu  tình  chúng  sanh  đều  gồm  trong 

đây.  “Đản  văn  Phật  danh,  tức  đa  kiếp  thiện  căn  thành  thục,  Ngũ  Nghịch, 

 Thập Ác giai danh thiện dã” (Chỉ nghe được danh hiệu Phật, tức là thiện căn 

trong  nhiều  kiếp  đã  chín  muồi,  dẫu  Ngũ  Nghịch,  Thập  Ác  cũng  đều  gọi  là 

lành cả), chẳng dễ dàng đâu! Câu này ý nói tất cả chúng sanh trong tam đồ 

lục  đạo,  đương  nhiên  là  có  chúng  ta  trong  ấy,  những  kẻ  được  gọi  là  thiện 

nam  nữ trong  đó  là  những  người  đàn  ông  tốt lành,  những  người  đàn  bà  tốt 

lành  trong  loài  người,  tại  gia  cũng  được,  xuất  gia  cũng  được,  giàu,  nghèo, 

sang,  hèn,  nam,  nữ,  già,  trẻ,  bất  luận  quý  vị  thuộc  thân  phận  nào,  bất  luận 

đang sống cuộc đời ra sao, thậm chí tất cả hết thảy chúng sanh trong lục đạo, 

chỉ cần  quý  vị  hữu duyên  nghe được danh hiệu  A Di  Đà Phật  thì thiện căn 

trong  nhiều  kiếp  của  quý  vị  đã  chín  muồi.  Kẻ  Ngũ  Nghịch 

Thập  Ác  nếu  nghe  được 

danh hiệu A Di Đà Phật thì cũng là do thiện căn chín muồi. 

Thiện căn chín muồi thì trong một đời này có thể vãng sanh hay không? 

Không  nhất  định.  Vì  sao?  Vãng  sanh  phải  đầy  đủ  ba  điều  kiện:  thiện  căn, 

phước đức, và  nhân duyên! Chỉ có  mình thiện căn  mà không có phước đức 

thì chẳng thể vãng sanh! Thiện căn đã chín muồi, nhưng trong ấy lại có sâu 

đậm  hay  mỏng  nhẹ,  tức  là  như  ở  phần  trên  đã  nói  là  “ít  thiện  căn”.  Thiện 

căn của kẻ ấy chín muồi, nhưng ít ỏi, không nhiều, quý vị có thể tin, nhưng 

tin  không  sâu.  Quý  vị  cũng  có  nguyện,  nhưng  không  thiết  tha,  chưa  buông 

hết  thảy  danh  văn,  lợi  dưỡng,  ngũ  dục,  lục  trần,  nhất  là  người  nhà  quyến 

thuộc,  thân  tình  trong  thế  gian  xuống  được!  Hễ  còn  một  sự  chưa  buông 

xuống được sẽ đều trở thành chướng ngại. Vì sao không buông xuống được? 

Vì thiện căn chưa đủ sâu, phước đức chẳng đủ dầy! Vì thế, trong kinh đã nói 

rất  khéo:  “Bất  khả  dĩ  thiểu  thiện  căn,  phước  đức,  nhân  duyên  đắc  sanh  bỉ 

 quốc” (Chẳng thể dùng chút thiện căn, phước đức, nhân duyên để được vãng 

sanh cõi kia). 

Duyên  phải  nhiều!  Nhân  duyên  phải  nhiều!  Trong  mười  đại  nguyện 

vương  của  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  có  hai  điều,  một  là  “thỉnh  chuyển  pháp 

 luân”,  hai  là  “thỉnh  Phật  trụ  thế”.  Hai  điều  nguyện  thứ  sáu  và  nguyện  thứ 

bảy  là  nhiều  nhân  duyên.  Đó  là  lý  do  vì  sao  kinh  luận  thường  dạy,  thường 

nhắc nhở chúng ta phải thân cận thiện tri thức: là vì nhiều nhân duyên! Thân 

cận thiện tri thức thì thiện căn, phước đức, nhân duyên dẫu ít ỏi cũng không 

sợ,  vì  sao?  Lúc  thân  cận  thiện  tri  thức,  thiện  căn  và  phước  đức  của  mình 

được  nâng  cao.  Hằng  ngày  quý  vị  được  khuyên  dạy,  hằng  ngày  cùng  đại 

chúng  huân  tu,  tiến  bộ  rất  nhanh.  Nếu  như  mình  có  thiện  căn,  phước  đức, 

nhưng  không  có  nhân  duyên  thì  cũng  chẳng  dễ  thành  tựu.  Vì  sao?  Quý  vị 

không thường nghe pháp, không có ai cùng tu với mình, sẽ bị hoàn cảnh ảnh 

hưởng! Tự nhiên sẽ có bạn bè thân thiết hằng ngày bồi tiếp quý vị vui chơi, 

phổ  biến  nhất  là  chơi  mạt-chược,  khiêu  vũ,  thích  xem  tuồng,  hiện  thời  lại 

còn  thích  đá  banh,  có  rất  nhiều  cái  được  gọi  là  “hoạt  động”,  các  cuộc  họp 

mặt để quý  vị đến tham  gia. Những  thứ đó hoàn toàn chẳng ăn  nhập  gì  với 

thiện căn và phước đức của quý vị cả; duyên thế gian quá nồng, nhất định sẽ 

chướng  ngại  đạo,  chướng  ngại  quý  vị  chẳng  thể  vãng  sanh  trong  một  đời 

này! 

Bởi thế, mười nguyện của Phổ Hiền Bồ Tát chính là trong vô lượng hạnh 

nguyện,  chỉ  nêu  lên  mười  cương  lãnh  đó  thôi,  “thỉnh  chuyển  pháp 

 luân”  quan  trọng  lắm!  Thỉnh  chuyển  pháp  luân  là  thỉnh  thiện  tri  thức  đến 

giảng kinh, thuyết pháp, khiến cho mọi người giác ngộ. Thỉnh thiện tri thức 

ở  một  chỗ  lâu  dài  thì  nơi  ấy  có  phước  báo.  Trong  Phật  pháp  thường  nói, 

chúng ta chẳng thể không tin: Thiện tri thức chân chánh, người tu hành chân 

chánh, người có đạo tâm trụ tại nơi nào, nơi ấy chư Phật hộ niệm, long thiên 

thiện thần bảo hựu, ít tai ít nạn. 

Người Trung Quốc và người Ấn Độ thời cổ đều hiểu  “thiện nhân là báu 

 vật của đất nước” . Thiên Thai đại sư nói hết sức rõ ràng, hết sức minh bạch, 

Ngài chính là Trí Giả đại sư, cả Trung Quốc lẫn Nhật Bản đều truyền ngôn 

Ngài là Thích Ca Mâu Ni Phật tái lai. Nếu lời truyền tụng ấy là đúng, thì lời 

của Trí Giả đại sư chính  là  lời của Thích  Ca Mâu Ni Phật. Ngài dạy chúng 

ta:  “Năng  thuyết  bất  năng  hành,  quốc  chi  sư  dã” (Nói  được  nhưng  không 

làm được là thầy cả nước), quý vị thấy đó: Ngài rất tôn trọng vị ấy! Quý vị 

giảng kinh điển rất thấu triệt, không giảng sai, hoàn toàn giảng được ý Phật, 

nhưng bản thân hoàn toàn chưa làm được, quý vị có thể chỉ dạy người khác, 

người  khác  chiếu  theo  lời  quý  vị  làm  sẽ  được  thành  tựu.  Đấy  chính 

là:  “Thanh xuất ư lam, nhi thắng ư lam”  (màu xanh phát xuất từ màu chàm, 

nhưng vượt trỗi màu chàm). Tức là học trò theo học với một vị thầy giỏi, tuy 

vị  thầy tốt ấy  không có thành tựu  lớn  lao  gì,  học trò có thành tựu  vượt trỗi 

thầy. Thầy dạy chính xác, nhưng chính bản thân thầy hoàn toàn chưa thể làm 

được, nhưng học trò làm được. Thầy như vậy là quốc sư đấy! Phải thỉnh vị 

đó chuyển pháp luân, phải thỉnh Ngài trụ thế. 

Nếu  “năng thuyết hựu năng hành, quốc chi bảo dã” (Nếu vừa có thể nói 

lại vừa có thể hành thì là quốc bảo), là bảo vật của đất nước! Lúc Cưu Ma La 

Thập đại sư còn tại thế, Ngài  là quốc bảo  của  nước  Khưu  Từ (Kuche, Quy 

Tư, Cưu Ty) ở Tây Vực. Phù Kiên là vua nước Tần, có thế lực, nghe nói ở 

Tây Vực có một vị đại trí huệ như thế, bèn phái Lữ Quang suất lãnh bảy vạn 

đại quân sang Khưu Từ. Phù Kiên bảo Lữ Quang: “Xuất binh lần này chẳng 

vì lý do nào khác, chỉ là để thỉnh Cưu Ma La Thập đại sư sang nước Tần ta. 

Mục đích là như vậy. Nếu họ chịu để cho đại sư đi thì lập tức lui binh, nếu 

họ  không  bằng  lòng,  chúng  ta  sẽ  đánh  rát,  vì  một  người  mà  thôi!”  Nước 

Khưu  Từ  nhỏ,  chống  không  nổi  bảy  vạn  quân  của  nước  Tần,  cũng  hết  sức 

phiền  não.  Cưu  Ma  La  Thập  đại  sư  khuyên  quốc  vương:  “Trận  này  đánh 

không nổi, có đánh cũng không thể thắng, thương vong bao nhiêu người rồi 

rốt cuộc vẫn phải để cho tôi đi”. Vua nước Khưu Từ bèn giao đại sư La Thập 

ra, nước Tần không đánh nữa, triệt thoái quân đội. Cưu Ma La Thập đại sư 

đến Trung Quốc là như vậy đó. 

Người Trung Quốc biết là của báu, của báu thì người ta không chịu nhả, 

làm cách nào đây? Bức người ta không nhả ra cũng không được! Nhưng khi 

La Thập đại sư đến Trung Quốc, quý vị phải biết Ngài từ chỗ nay là khu vực 

phía Nam rặng Thiên Sơn thuộc Tân Cương đến Trường An phải đi mất mấy 

tháng.  Lúc trở về,  Lữ Quang đi đến  Lương Châu (nay  là tỉnh Cam  Túc), từ 

Trường An đưa tin tới, Phù Kiên đã mất rồi. Phù Kiên đã mất, họ Lữ không 

trở về Trường An nữa. Lúc ấy, đất nước của Phù Kiên phát sanh chánh biến 

(biến cố chánh trị): Đại tướng Diêu  Trành gây chánh biến, trở thành  hoàng 

đế, cũng đặt quốc hiệu là Tần, tức nhà Diêu Tần. Diêu Trành và Lữ Quang 

cùng  là tướng quân,  Lữ Quang  không  phục. Bởi thế,  họ  Lữ chiếm cứ vùng 

Lương  Châu,  tự  xưng  là  Lương  Vương.  Cưu  Ma  La  Thập  đại  sư  lại  ở  Tây 

Lương  mấy năm. Lữ Quang không biết dùng Ngài, cũng giống như Ngài bị 

giam  lỏng  ở  nơi  ấy  vậy.  Họ  Lữ  biết  Ngài  rất  tài  hoa,  rất  thông  minh,  cũng 

chẳng  thả  cho  Ngài  trở  về  [nước  Khưu  Từ],  mà  cũng  chẳng  giao  Ngài  qua 

nước Tần. 

Đến  khi  Diêu  Trành  chết,  Lữ  Quang  cũng  chết,  đến  đời  sau,  lúc  Diêu 

Hưng tức vị, mới thỉnh đại sư La Thập đến Trường An, lúc đó Ngài đã già. 

Vì thế, đại sư La Thập chỉ theo đuổi việc dịch kinh ở Trung Quốc được bảy 

năm bèn viên tịch, nhưng ảnh hưởng của bảy năm ấy thật phi phàm! Từ chỗ 

này, quý vị hãy chú tâm lãnh hội: Thiện căn đúng là có, dù có, nhưng nhiều 

hay  ít  khác  nhau.  Phù  Kiên  và  Diêu  Trành  thiện  căn  không  nhiều,  đến  đời 

con kế thừa ngôi vua, Diêu Hưng khá lắm. Ông ta thực sự là người hữu tâm. 

Lúc ấy, đất nước của họ Diêu rất cường thịnh, Lữ Quang đã chết, cháu là Lữ 

Long kế vị, sức nước nhà suy nhược, địch không lại nước Tần. Bởi thế, phải 

giao  đại  sư  La  Thập  ra,  đưa  đến  Trường  An.  Quý  vị  thấy  những  người  đó 

trong thuở ấy đều là có thiện căn, nhưng nhiều hay ít khác nhau, phước đức 

lớn hay nhỏ cũng sai khác. 

Trong  mấy  năm  ngài  La  Thập  dịch  kinh,  họ  Diêu  ở  phương  Bắc  hưng 

vượng nhất. Ngài thực sự có trí huệ, không những có tu hành, mà còn là một 

vị  cao  tăng  đắc  đạo,  đúng  là  quốc  bảo,  chúng  ta  phải  hiểu  điều  này!  Nếu 

chúng ta có duyên phận gặp gỡ [một vị như thế], nhất định phải biết  “thỉnh 

 Phật  trụ  thế”.  Dẫu  Ngài  chẳng  phải  là  Phật,  chỉ  là  thiện  tri  thức,  chúng  ta 

cũng phải thỉnh Ngài sống lâu nơi đây, đến dựng đạo tràng, trường kỳ giảng 

kinh, thuyết pháp, hoằng pháp lợi sanh. 

Trong quá khứ, chúng tôi sống ở Đài  Loan, cụ  Lý Bỉnh Nam  hiện  thân 

cư sĩ; người Đài Trung có thiện căn, có phước đức, nên lão nhân gia trụ tại 

Đài  Trung.  Ngài  giáo  hóa  rất  nhiều  năm  dường  ấy,  các  địa  phương  thuộc 

Nam  Bắc  Đài  Loan  đều  biết  đến  Ngài,  cũng  đều  muốn  thỉnh  Ngài,  Ngài 

không đi, cứ ở Đài Trung. Dùng phương pháp gì để lưu lại được? Không có 

gì khác cả! Ngài không cần danh, cũng không màng lợi, bởi thế, cái lưu giữ 

Ngài không phải là danh lợi, mà là gì? Hiếu học! Người Đài Trung thân cận 

Ngài, thực sự học tập theo Ngài. Người hiếu học nhiều như thế, Ngài không 

thể đi được! 

Tuyệt đối chẳng vì lợi dưỡng! Nếu vì lợi dưỡng thì khắp Nam Bắc như 

Đài  Bắc,  Cao  Hùng,  Đài  Nam,  chắc  chắn  đời  sống  vật  chất  khá  hơn  ở 

Đài Trung gấp bội, chắc chắn là như vậy! Nhưng trong những đô thị ấy, tâm 

tình  học  tập  không  được  như  thế.  Kinh  Phật  thường  nói:  “Phú  quý  tu  đạo 

 khó”.  Điều kiện sinh hoạt vật chất nơi đô hội cao, mọi người đều tranh danh 

đoạt lợi, đều hưởng thụ ngũ dục, lục trần. Dù có muốn học Phật thì ý nguyện 

và đạo tâm  học Phật  vẫn chẳng bằng  người  nơi  nghèo khổ,  lạc hậu. Vì thế, 

thiện tri thức chẳng nói “quý vị tiếp đãi tôi tốt đẹp như thế nào”! Không phải 

vậy!  Có  bao  nhiêu  người  thực  sự  học,  thực  sự  thực  hành,  mới  thực  sự  giữ 

Ngài  lại  được.  Thỉnh  Phật  trụ  thế  không  phải  là  ta  đãi  ngộ  tốt đẹp  như thế 

nào,  không  phải  vậy!  Thực  sự  chịu  học,  Ngài  bèn  đến;  thực  sự  chịu  học, 

người  khác  muốn  thỉnh  cũng  không  được.  Chúng  ta  phải  hiểu  đạo  lý  này! 

Gặp được một vị chân thiện tri thức, làm sao giữ được Ngài, tuyệt đối không 

phải là điều kiện vật chất! Các Ngài coi nhẹ những thứ ấy, mà [quan trọng] 

là có người thực sự học theo Ngài hay không! 

Người  thực  sự  học  không  cần  nhiều,  từ  ba  đến  năm  người,  tám  người, 

mười  người  là  quý  lắm  rồi.  Ở  chỗ  ấy,  Ngài  có  thể  truyền  thọ  đạo  nghiệp, 

người  thế  gian  chúng  ta  gọi  [chuyện  này]  là  “hương  hỏa  đại  đại  tương 

 truyền”  (hương  hỏa  lưu  truyền  đời  đời), phải  như  vậy  đó!  Dẫu  chỉ  có  một 

người,  Ngài  cũng  không  thể  vứt  bỏ;  trong  cửa  nhà  Phật,  chẳng  bỏ  một  ai! 

Người ấy đâu phải người học Phật tầm thường, người học Phật tầm thường 

chẳng thể thành tựu. Người ấy là ai? Là một người có thể thực sự thành tựu, 

người như vậy không thể bỏ được! Người ấy có thể truyền pháp! Đạt Ma Tổ 

Sư  đến  Trung  Quốc  gặp  Huệ  Khả,  một  người  thôi,  chỉ  một  người  là  được 

rồi!  Ngài  truyền  được  pháp,  truyền  đến  đời  thứ  sáu  là  Huệ  Năng  đại  sư, 

duyên chín muồi, xiển dương rộng lớn! Xiển dương rộng lớn, phổ độ chúng 

sanh  không  nhất  định  nằm  trong  tay  mình,  bản  thân  không  có  duyên  phận, 

không  có  duyên  phận  là  do  phước  đức  không  nhiều.  Giáo  hóa  chúng  sanh 

phải có phước đức. Phước đức, nhân duyên đấy nhé! 

Bởi thế, chúng ta phải biết đạo lý này, biết vô lượng vô biên phước báo 

ấy. Do quý vị thỉnh chuyển pháp luân, quý vị phải biết vị pháp sư, đại đức, 

thiện  tri  thức  ấy  giảng  một  bộ  kinh  ở  đây,  chẳng  nề  hà  thời  gian  dài  hay 

ngắn,  hễ  duyên  chín  muồi,  người  ta  nghe  kinh  khai  ngộ,  giác  ngộ,  minh 

bạch.  Duyên  chưa  chín  muồi,  thiện  căn  chưa  chín  muồi  thì  cũng  đã  gieo 

thiện căn, bao  nhiêu  người  được  lợi  ích!  Được  lợi  ích  như thế  nào? Quý  vị 

thỉnh vị thiện tri thức ấy đến  giảng  kinh, quý  vị  đã  gieo phước đức rất  lớn. 

Ngoại trừ những người ấy ra, con mắt thịt của chúng ta chẳng thấy quỷ thần 

cũng  được  lợi  ích  càng  nhiều  hơn  nữa,  chúng  ta  mắt  thịt  không  thể  thấy 

được!  Chúng  sanh  trong  chín  pháp  giới  đều  được  lợi  ích.  Quý  vị  thấy  như 

trong phần trên đã nói là “lục thú, tứ sanh”, có bõ công không chứ? 

Nếu nói lưu thiện tri thức ở lại một chỗ nào, thì ở chỗ ấy thực sự phải có 

mấy người thực sự học theo Ngài, chẳng phải miệng nói xuông đâu! Thực sự 

là ở nơi đó có mấy người có thể tin, có thể hiểu, có thể hành, thực sự có thể 

y giáo phụng hành. Không nghi hoặc, nghe có thể hiểu được, có thể lý giải, 

thực sự thực hành, nếu quý vị thỉnh vị thiện tri thức ở lâu tại nơi đó sẽ không 

có vấn đề gì, Ngài  nhất định đáp ứng. Chẳng phải chỉ  nhằm thành tựu  mấy 

người  đó,  mục  đích  không  phải  chỉ  có  vậy,  mà  nhằm  thành  tựu  mục  đích 

khiến cho đại pháp được tồn tại lâu dài trong thế gian. Đại pháp muốn tồn tại 

lâu  dài  trong  thế  gian  phải  có  truyền  nhân,  ở  nơi  này  quả  thật  có  người 

truyền pháp, trong tương lai Ngài ra đi, sau này có người thay thế. Quả thật 

có  một  người  thì  Ngài  chẳng  buông  bỏ;  nhất  định  Ngài  có  duyên  với  nơi 

này. Thỏa điều kiện ấy, Ngài rất vui thích ở lại đây. Nếu quả thật nhận thấy 

có người như vậy, dù nơi ấy thiếu điều kiện, ngoại duyên bất hảo, Ngài vẫn 

khuyên  người  như  vậy  đến  học  tập  với  Ngài,  ta  thường  gọi  là  “nhiếp  thọ 

 chúng sanh” , Ngài chẳng vứt bỏ. 

Đương  nhiên,  nhân  tố trọng  yếu  nhất ở đây chính  là thầy trò cũng phải 

có duyên phận, không có duyên không được! Thầy và trò có duyên, học trò 

và thầy có duyên thì mới có thành tựu. Nếu thầy là vị thầy tốt, học trò cũng 

là học trò tốt, nhưng không duyên, miễn cưỡng cũng không được. Chuyện ấy 

chỉ có thể gặp gỡ, chứ không thể cầu, quả thật chẳng dễ đâu! Học trò mong 

tìm được một vị thầy giỏi khó lắm! Vị thầy giỏi muốn tìm được một đứa học 

trò để có thể truyền đạo nghiệp của chính mình càng khó hơn nữa, tìm ở chỗ 

nào?  Trong  Phật  pháp  thường  gọi  điều  này  là  “duyên  phận”.  Không  có 

duyên  phận,  lắm  vị  thiện  tri  thức  sau  khi  vãng  sanh,  đạo  nghiệp  bị  thất 

truyền,  không  có  ai  truyền  hết!  Chuyện  như  vậy  từ  xưa  đến  nay  rất  nhiều, 

làm cách  nào đây?  Trước kia, các vị bèn  viết sách. Ta không có  học trò để 

truyền  cái  pháp  của  ta  thì  ta  soạn  sách  lập  thuyết,  hy  vọng  dùng  sách  vở 

truyền  lại,  truyền  cho  người  đời  sau  hữu  duyên.  Sau  này  kẻ  có  duyên  đọc 

được  trước  tác  của  vị  ấy, 

khai ngộ, thậm chí chứng quả, dùng phương pháp ấy. 

Trong  Nho  Gia,  Mạnh  Tử  được  truyền  pháp  của  Khổng  Tử  cũng  theo 

phương pháp ấy. Trong thời Mạnh Tử, Khổng  Tử đã qua đời rồi, Mạnh  Tử 

tìm  được  trước  tác  của  Khổng  Tử,  làm  “tư  thục  đệ  tử”70 của  Khổng  Tử, 

hoàn toàn y giáo phụng hành. Ngài thực sự học thành công, trở thành truyền 

nhân  của  Khổng  Tử.  Khổng  Tử và  Mạnh  Tử  chưa  hề  gặp  nhau.  Trong  nhà 

Phật chúng ta, thí dụ rõ ràng nhất là Ngẫu Ích đại sư và Liên Trì đại sư. Liên 

Trì đại sư ra đời sớm hơn, khi ngài Ngẫu Ích quy y học Phật, Liên Trì đại sư 

đã  vãng  sanh.  Ngài  Ngẫu  Ích  đọc  trước  tác  của  Liên  Trì  đại  sư.  Hiện  nay, 

trước tác của Liên Trì đại sư ở chỗ chúng ta cũng có. Liên Trì Đại Sư Toàn 

Tập  hiện  tại  gồm  bốn  cuốn,  đóng  bìa  cứng.  Ngài  học  theo  Liên  Trì  đại  sư, 

thực  sự  học  thành  công,  trở  thành  nhất  đại  tổ  sư  của  Tịnh  Độ  Tông,  là  tư 

thục đệ tử của ngài Liên Trì. Cổ nhân dùng phương pháp ấy! 

Hiện tại, khoa học phát đạt, thuận tiện hơn trước kia nhiều lắm, hiện tại 

làm  cách  nào?  Không  có  truyền  nhân  thì  có  thể  thâu  hình,  có  thể  thâu  âm, 

dùng  băng  thâu  âm,  thâu  hình  để  lưu  truyền  hòng  đợi  hậu  nhân.  Sau  này 

người có duyên xem đến, học tập từ đấy thì cũng có thể thành tựu. Trước kia 

chỉ nhờ vào sách, tức văn tự. Nay có những máy móc ấy, tiện hơn nhiều lắm. 

Bởi thế, hiện tại khoa học tiến rất xa, trước kia không có cách gì! Khoa học 

tiến  triển  tạo  thuận  lợi  cho  con  người  hiện  tại,  công  đức  ấy  chẳng  thể  nghĩ 

bàn! Bây giờ đã hết giờ rồi. 



Trung Phong Tam Thời Hệ Niệm 

Pháp Sự Toàn Tập Giảng Ký,  

Phần 8 hết 

---o0o--- 

Phần 9 

 Tập 25 



Chư vị đồng học! 

Chúng ta xem tiếp tiểu đoạn thứ năm: 

 “A Di Đà Phật thị vạn đức hồng danh, dĩ danh triệu đức, khánh vô bất 

 tận.  Cố  tức  dĩ  chấp  trì  danh  hiệu  vi  Chánh  Hạnh,  bất  tất  cánh  thiệp  quán 

 tưởng, tham cứu đẳng hạnh, chí giản dị, chí trực tiệp dã” (A Di Đà Phật là 

vạn đức hồng danh, dùng danh để chiêu vời đức không còn sót chút nào. Vì 

thế, bèn lấy chấp trì danh hiệu làm Chánh Hạnh, chẳng cần phải tu kèm thêm 

các hạnh quán tưởng, tham cứu..v.v.. [Trì danh niệm Phật] hết sức đơn giản, 

dễ dàng, hết sức thẳng chóng). Tiểu đoạn này chỉ cho chúng ta thấy chỗ thù 

thắng  chẳng  thể  nghĩ  bàn  của  pháp  môn  này,  đúng  là  pháp  khó  tin,  quá  dễ 

dàng, quá đơn giản; bởi thế, rất nhiều người được biết đến pháp này nhưng 

không thể nào tiếp nhận được. 

Danh hiệu A Di Đà Phật là vạn đức hồng danh, nghĩa là sao? Danh hiệu 

ấy  là  danh  hiệu  của  tự  tánh,  là  danh  hiệu  của  Tánh  Đức.  A  Di  Đà  Phật  là 

tiếng  Phạn,  nếu  chiếu  theo  mặt  chữ để  dịch  nghĩa  ra  thì  A  là  Vô,  Di  Đà  là 

Lượng,  Phật  dịch  là  Giác,  hoặc  là  Trí;  dịch  nghĩa  toàn  bộ  danh  hiệu  sang 

tiếng Hán là Vô Lượng Trí hoặc Vô Lượng Giác. Quý vị hãy suy nghĩ danh 

hiệu này, Vô Lượng Trí là bản thể của tự tánh; Vô Lượng Giác là đức dụng 

của tự tánh, bao quát hết sạch! Bởi thế, cổ đức gọi danh hiệu này là “vạn đức 

hồng  danh”,  tức  danh  hiệu  [nêu  lên]  toàn  thể  đại  dụng  của  Chân  Như  tự 

tánh. 

 “Dĩ danh triệu đức, khánh vô bất tận” (Dùng danh hiệu để chiêu vời đức 

trọn  chẳng  còn  sót):  Danh  nhất  định  phải  tương  ứng  với  Thực.  Chúng  ta 

niệm  danh  hiệu  này  để  chiêu  vời  đức  của  ai?  Chiêu  vời  đức  của  tự  tánh, 

chiêu  vời  lấy  tánh  đức  của  chính  mình.  Nói  cách  khác,  dùng  một  câu  danh 

hiệu  để  kêu  gọi,  lay  tỉnh  tự  tánh,  tìm  lại  Tánh  Đức  của  chúng  ta.  Thể  và 

Dụng trong tự tánh của chúng ta không hề bị mất, chỉ bị gì? Bị mê mà thôi! 

Dùng một câu Phật hiệu này để phá vỡ cái ải  mê muội, hòng chuộc lại Thể 

và Dụng của tự tánh. Nếu quý vị hiểu rõ đạo lý này, ắt mới chết sạch ý tưởng 

so đo, khiêm hư sát đất chấp trì danh hiệu, mới hiểu danh hiệu này và pháp 

môn  này;  mà cũng chẳng thể tìm  đâu  ra pháp  môn  nào khác thù thắng  hơn 

được pháp môn này; đã thế, pháp môn này lại rất dễ dàng, rất đơn giản! 

Tất  cả  hết  thảy  mọi  thứ  trong  khắp  hư  không  pháp  giới  đều  bao  gồm 

trọn  vẹn  trong  danh  hiệu  này,  “khánh  vô  bất  tận” (trọn  không  còn  sót). 

Trong  Phật  pháp  có  hai  câu  nói  nếu  như  chúng  ta  thực  sự  có  thể  lãnh  hội 

được thì quý vị sẽ hiểu rõ [vì sao nói “khánh vô bất tận”]:  “Tâm bao thái hư, 

 lượng  châu  sa  giới” ;    hai  câu  này  chúng  ta  nghe  đã  quen  tai,  cũng  như  nói 

quen  miệng,  nhưng  chúng  có  nghĩa  là  gì  vậy?  Người  thực  sự  hiểu  được 

không nhiều, đó là toàn thể pháp giới đấy. Con người hiện tại bảo là vũ trụ; 

còn  trong  Phật  pháp  gọi  là  pháp  giới.  Chữ  “pháp  giới”  hay  hơn  chữ  “vũ 

 trụ”  nhiều,  vì  sao?  Trong  danh  từ  “vũ  trụ”  không  có  “linh  tri”,  trong  pháp 

giới  có  “linh  tri”.  Pháp  giới  sống  động,  vũ  trụ  chết  cứng.  Vì  thế,  từ  ngữ 

“pháp giới” hay hơn “vũ trụ”. Phạm vi của vũ trụ không lớn như pháp giới, 

bởi lẽ, pháp giới trùng trùng vô tận. Pháp giới không có lớn - nhỏ, không có 

đến - đi, không có sau - trước, không có sanh - diệt, không có hữu - vô, mầu 

nhiệm  đến  mức  cùng  tuyệt,  chẳng  thể  nghĩ  bàn!  Chữ  “vũ  trụ”  không  chứa 

đựng những tư tưởng ấy. 

Danh tướng  trong Phật  học  rất thù thắng! Danh dùng để chiêu  vời đức. 

Danh hiệu A Di Đà Phật là tổng danh hiệu (danh hiệu chung, danh hiệu tổng 

quát).  Nói  theo  danh  từ,  thuật  ngữ  trong  Phật  pháp,  danh  hiệu  ấy  là  tổng 

danh hiệu, [có nghĩa là] danh hiệu của tất cả hết thảy chư Phật đều lưu xuất 

từ danh hiệu này, danh hiệu của tất cả hết thảy Bồ Tát cũng lưu xuất từ danh 

hiệu  này;  tất  cả  hết  thảy  danh  hiệu  của  hết  thảy  chúng  sanh  vẫn  không  thể 

tách rời được danh  hiệu  này. Đó chính  là  điều được phô diễn bởi kinh  Hoa 

Nghiêm, chúng tôi đã đọc thấy như vậy trong phẩm Như Lai Danh Hiệu. Bởi 

vậy,  “tức dĩ chấp trì danh hiệu vi Chánh Hạnh” (liền lấy chấp trì danh hiệu 

làm  Chánh  Hạnh).  Tu  pháp  môn  Tịnh  Độ  vãng  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc 

thế  giới phải tu  như thế  nào? Chánh  Hạnh, tức phương pháp tu  hành chánh 

thức, chính  là Niệm Phật. Phật pháp phải  phá chấp  trước, nhưng pháp  môn 

này lại dùng chấp trước, tức là chấp trước danh hiệu; ngoại trừ danh hiệu ra, 

tất cả hết thảy những thứ chấp trước khác đều buông xuống, không còn chấp 

trước  nữa,  chỉ  chấp  trước  danh  hiệu  mà  thôi!  Giữ  gìn  sao  cho  niệm  niệm 

không đánh mất danh hiệu này là Trì (持); niệm niệm đều là A Di Đà Phật, 

đó  chính  là  Trì.  Hãy  nhớ  kỹ!  A  Di  Đà  Phật  là  “Vô  Lượng  Trí,  Vô  Lượng 

Giác”; nói cách khác, niệm niệm giác chứ không mê, niệm niệm chánh chứ 

không tà, niệm niệm tịnh chứ không nhiễm, đó là tự tánh A Di Đà! tự tánh 

Tam Bảo, Tam Bảo là nhất thể, một nhưng ba, ba mà một! 

Ngoài ra, quán tưởng, tham cứu, trì chú, nghiên cứu giáo pháp thảy đều 

không cần đến, chẳng cần phải xen tạp những thứ ấy, cứ niệm một câu A Di 

Đà Phật đến cùng cực!  “Chí giản dị”  (hết sức đơn giản, dễ dàng); chí (至) là 

đạt đến mức cùng cực, đơn giản đến cực độ, dễ dàng đến hết mức. Đơn giản, 

dễ dàng; lại còn thẳng chóng, không vòng vèo, thẳng chóng hướng về đâu? 

Thẳng chóng đạt đến  minh  tâm kiến tánh,  thẳng chóng đạt đến Vô  Thượng 

Chánh  Đẳng  Chánh  Giác,  thẳng  chóng  đạt  đến  Phật  quả  viên  mãn  rốt  ráo. 

Bởi  thế,  có  người  hỏi  (không  phải  người  hiện  tại  hỏi,  mà  là  cổ  nhân  hỏi): 

“Đến Tây Phương Cực Lạc thế giới sẽ tu pháp môn nào?” Thuyết giáo thích 

ứng  căn  cơ,  [bèn  đáp]:  “Tùy  thuộc  quý  vị  muốn  tu  pháp  môn  nào,  có  thể 

thành  tựu  được  pháp  môn  nào.  Hoan  hỷ!”  Rất  hay!  Thưa  thật  cùng  quý  vị: 

Đến  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  quý  vị  sẽ  đổi  chủ  ý.  Đổi  chủ  ý  ư?  Chỉ 

một  câu  A  Di  Đà  Phật  này  niệm  đến  cùng  cực,  không  còn  hành  pháp  môn 

nào khác nữa. Vì sao? Tất cả hết thảy pháp môn đều bao trọn trong một câu 

A Di Đà Phật, tức là  “vạn pháp quy nhất”,  “nhất” là tự tánh. A Di Đà Phật 

là tánh thể, tánh đức, tánh tướng, tánh dụng. 

Vì  vậy,  chỉ  cần  quý  vị  khế  nhập  cảnh  giới  –  trong  kinh  luận,  tổ  sư  đại 

đức đã nói rất rõ – nếu quý vị niệm Phật đạt đến Lý nhất tâm bất loạn sẽ tự 

nhiên  thông  đạt  tất  cả  hết  thảy  pháp  thế  gian  và  xuất  thế  gian,  quý  vị  còn 

phải học nữa ư? Bất luận pháp môn nào, có ai đến thỉnh giáo, quý vị sẽ đối 

đáp như nước chảy, chẳng cần phải suy nghĩ. Lạ lùng thay! Chẳng thể nghĩ 

bàn  được!  Trên  thực  tế,  không  lạ  lùng  chút  nào  hết!  Do  nguyên  nhân  nào? 

Pháp  thế  gian  hay  xuất  thế  gian  đều  do  tự  tánh  biến  hiện  ra,  đã  do  tự  tánh 

biến  hiện  thì  chỉ  cần  thấy  được  tánh,  há  có  đạo  lý  nào  chẳng  biết?  Quý  vị 

chẳng hiểu rõ, chẳng hay biết duyên do cũng như nguyên nhân căn bản của 

hết thảy các pháp là vì sao? Vì quý vị mê mất tự tánh vậy! 

Lúc niệm một câu A Di Đà Phật này đạt đến Lý nhất tâm bất loạn, thấy 

thấu suốt tự tánh, thấy trọn vẹn tự tánh, há lẽ chẳng thể giải quyết vấn đề ư? 

Há  còn  tìm  lấy  những  phiền  phức  khác  nữa  ư?  Những  thứ  phiền  toái khác 

xen  tạp  vào  đây  là  vì  trong  thế  gian  có  những  kẻ  không  biết,  cứ đề  xướng 

Thiền  Tịnh  song  tu,  Mật  Tịnh  song  tu,  lại  còn  có  kiểu  gì  nữa?  Thiền  Tịnh 

Mật  tam  tu.  Mọi  người  thế  gian  chúng ta  thoạt  nghe  thấy  vậy,  ngỡ  là  thật 

siêu  phàm,  cao  minh  hết  sức!  Thật  ra,  người  nội  hạnh71 biết  kẻ  ấy  chỉ  ôm 

đồm, dẫu có thể thành tựu đi nữa, cũng chẳng thể thành tựu sâu xa được! Vì 

sao?  Tinh  thần,  sức  lực  bị  phân  tán,  chia  thành  hai  mặt,  ba  mặt,  chẳng 

chuyên chú! Muốn thành tựu nhanh chóng thì phải chuyên chú nơi một môn, 

một  mục  tiêu,  một  phương  hướng,  nhanh  chóng  lắm!  Không  gì  nhanh  hơn 

thế! Cùng đi hai con đường một lúc, cùng đi ba con đường một lúc, khó lắm 

nghe!  Chẳng  dễ  đâu,  chậm  chạp  lắm!  Bởi  thế,  pháp  môn  này  thẳng  chóng 

đạt thành đạo Vô Thượng, chúng ta phải hiểu cho rõ. Chỉ có thực sự hiểu rõ 

thì lòng tin mới kiên cố, nguyện mới không nghi, quyết định chẳng biến đổi, 

pháp môn chẳng thể nghĩ bàn! Tiếp theo là tiểu đoạn thứ sáu: 

 “Biệt minh Tam Huệ” (Riêng nói về Tam Huệ): Tam Huệ là pháp được 

tu bởi Đại Thừa Bồ Tát. Văn, Tư, Tu là Tam Huệ. Ở đây, lại chia thành ba 

tiểu đoạn: 

1) Tiểu đoạn thứ nhất,  “cụ túc Tam Tư phương danh Văn Huệ” (đầy đủ 

ba món tư lương mới gọi là Văn Huệ), rất khó được! Nguyên văn trong sách 

Yếu  Giải  là  “văn  nhi  tín,  tín  nhi  nguyện” (nghe  rồi  tin,  tin  rồi  nguyện). 

Nguyện  rồi  lại có thể chấp trì,  “nãi khẳng chấp  trì, bất tín, bất nguyện, dữ 

 bất  văn  đẳng!  Tuy  vi  viễn  nhân,  bất  danh  Văn  Huệ” (dẫu  chịu  chấp  trì, 

nhưng chẳng tin, chẳng nguyện, cũng giống như là chẳng được nghe, tuy tạo 

thành cái nhân xa xôi, nhưng chẳng thể gọi là Văn Huệ). Đó là nguyên văn 

trong sách Yếu Giải. Nếu không đầy đủ ba điều kiện này thì chỉ gọi là Văn 

(nghe), chứ không thể gọi là Văn Huệ. Đối với ba Huệ này, chỉ có thể gọi là 

Văn,  Tư,  Tu,  chứ  không  có  chữ  Huệ.  Phàm  phu  có  Văn,  Tư,  Tu  nhưng 

không  có  Huệ.  Chẳng  những  phàm  phu  không  có,  xin  thưa  cùng  quý  vị, 

ngay cả Nhị Thừa cũng không có. Nhị Thừa tu Tam Học, Tam Học là Giới, 

Định, Huệ; Bồ Tát tu Tam Huệ Văn - Tư - Tu, Bồ Tát cao hơn Nhị Thừa. 

Tam  Huệ  là  Huệ  nào?  Chính  là  Huệ  trong  Giới  -  Định  -  Huệ;  bởi  lẽ, 

không  có  Giới,  không  có  Định,  lấy  đâu  ra  Huệ?  Nhất  định  phải  hiểu  rõ 

những thuật ngữ danh tướng này, nhất định chớ nên hiểu lầm. Đối với Giới - 

Định - Huệ, trí huệ mở  mang, nhân Giới đắc Định, nhân Định khai Huệ, trí 

huệ  mở  mang!  Trí  huệ  áp  dụng  vào  cuộc  sống  thường  nhật,  áp  dụng  vào 

công việc, thể hiện trong cách xử sự, đãi người, tiếp vật, hoàn toàn là trí huệ. 

Sống trong trí huệ thì gọi là Tam Huệ, Tam Huệ Văn - Tư - Tu. Văn là gì? 

Văn là tiếp xúc: Mắt tiếp xúc sắc tướng, tai tiếp xúc âm thanh, mũi tiếp xúc 

mùi vị, sáu căn tiếp xúc cảnh giới sáu trần bên ngoài. Vừa tiếp xúc bèn hiểu 

rõ; thông đạt, hiểu rõ thì gọi là  “khai huệ”.  Bởi thế, chữ Văn (nghe) đại diện 

cho sự tiếp xúc; dùng một chữ để đại diện chung, sáu căn tiếp xúc cảnh giới 

bên  ngoài  gọi  là  Văn.  Huệ  là  hiểu  rõ,  thông  đạt,  hiểu  tường  tận.  Trong  sự 

hiểu rõ ấy, chắc chắn không lầm lẫn. Vì thế, từ sự tiếp xúc mà gọi là Văn, từ 

sự hiểu rõ bèn gọi là Tư. 

Nói  chung,  bọn  phàm  phu  chúng  ta  thường  hay  nghĩ: “Ta  hiểu  rõ  rồi!” 

Các Ngài (các vị Bồ Tát) không cần nghĩ, vừa tiếp xúc bèn hiểu rõ, hễ hiểu 

rõ bèn chắc chắn không lầm lẫn; không lầm lẫn thì gọi là Tu. Bởi vậy, Văn - 

Tư - Tu chỉ là một chuyện, tuyệt đối không gồm ba giai đoạn; chẳng phải là 

nghe  xong  mới  bèn  suy  nghĩ,  suy  nghĩ  xong  xuôi  mới  bắt  đầu  tu,  đó  là  gì 

vậy?  Là  phàm  phu  đấy,  còn  Bồ  Tát  thì  sao?  Tam  Huệ  Văn  -  Tư  -  Tu  một 

nhưng ba, ba nhưng một, hoàn thành trong một sát-na, không có thứ tự trước 

- sau gì cả! Có như vậy mới là Bồ Tát. Nghe xong, thấy xong còn phải suy 

nghĩ thì chưa phải là Bồ Tát, họa chăng là Nhị Thừa; tuyệt đối chẳng rơi vào 

ý thức, cũng nhất định không phân biệt, không vọng tưởng, chấp trước, mà 

thông đạt, hiểu rõ. Tây Phương Cực Lạc thế giới là Đại Thừa, không phải là 

Tiểu Thừa. Vì thế, Tam Huệ nói ở đây là vừa nghe đến danh hiệu A Di Đà 

Phật,  vừa  tiếp  xúc bèn tin sâu chẳng  nghi, bèn phát  nguyện cầu  vãng sanh, 

bèn  chất  phác  niệm  Phật.  Đó  là  Văn  Huệ.  Người  như  vậy  thực  sự  thông 

minh, không hoài nghi, không xen tạp, thực sự thực hành, thực sự thành tựu! 

Chúng ta xem tiếp điều kiện thứ hai. 

2)  “Tịnh niệm tương kế, vô hữu gián đoạn, cố danh Tư Huệ” (Tịnh niệm 

tiếp nối, không gián đoạn, nên gọi là Tư Huệ). Ở đây, Ngẫu Ích đại sư giảng 

rộng  hơn  một  chút,  “chấp  trì  tắc  niệm  niệm  ức  Phật  danh  hiệu,  cố  thị  Tư 

 Huệ” (chấp trì  là  niệm  niệm  nhớ đến  danh hiệu Phật, ấy  là Tư Huệ). Niệm 

Phật:  Niệm  ở  đây  không  phải  là  miệng  niệm;  vì  thế,  chẳng  thể  thêm  chữ 

Khẩu vào chữ Niệm trong từ ngữ “niệm Phật”. Có rất nhiều người thêm chữ 

Khẩu vào là sai mất rồi, hoàn toàn chẳng hiểu được ý nghĩa chữ Niệm Phật. 

Niệm  Phật  là  trong  tâm  thực  sự  có  Phật.  Chữ  Niệm  trong  tiếng  Hán  là  hội 

ý72,  xem  cách  viết  chữ  Niệm  (念),  quý  vị  sẽ  hiểu  được  ý  nghĩa:  “Kim 

 tâm” (今心) ,  Kim  (今)  là  hiện  tại,  trong  cái  tâm  hiện  tại  có  Phật  thì  gọi  là 

Niệm Phật, chứ không nhất định phải niệm tại miệng, trong tâm thực sự có. 

Trong tâm không có Phật, có Phật ngoài miệng thì chẳng linh nghiệm, chẳng 

cảm ứng. Trong tâm thực sự có Phật, dẫu miệng không có, liền có cảm ứng. 

Vì  sao  vẫn  cần  phải  niệm  Phật  ra  tiếng?  Trong  tâm  có  Phật  là  tự  lợi, 

niệm Phật ra tiếng là lợi tha. Đem Phật hiệu niệm ra không nhằm niệm cho 

chính mình, mà là niệm cho người khác nghe, niệm cho hết thảy chúng sanh 

nghe. Ta dẫn dắt hết thảy chúng sanh niệm Phật. Vì thế, niệm Phật ra tiếng 

công đức rất lớn, tự lợi, lợi tha. Nếu không niệm Phật ra tiếng thì chỉ có thể 

tạo  lợi  ích  cho  những  người  có  công  phu  Thiền  Định  Bát  Nhã  khá  sâu,  vì 

sao? Những người ấy trông thấy tướng trạng [người niệm Phật] bèn được lợi 

ích. Đối  với người có định  lực và trí  huệ  Bát Nhã rất sâu thì  nếu trong  tâm 

quý  vị  có  Phật,  tướng  trạng  của  quý  vị  sẽ  khác  hẳn.  Tức  là  như  thường 

nói  “một niệm tương ứng Phật, niệm niệm tương ứng Phật” . Trong tâm quý 

vị tưởng Phật, Phật hiện hữu trong tâm. Phật ở trong tâm bèn gia trì quý vị, 

tự  nhiên  gia  trì,  thân  quý  vị  phóng  quang  minh  sắc  vàng  ròng,  tướng  mạo 

đoan  nghiêm, từ bi, an tường,  người khác  (tức  người có trí  huệ  và định  lực 

sâu)  nhìn  vào  có  thể  thấy  thân  quý  vị  phóng  quang,  quang  minh  sắc  vàng 

ròng, nhưng phàm phu chẳng được lợi ích, vì phàm phu không thấy được, họ 

đâu có năng lực ấy! 

Thế  nhưng  niệm  Phật  [ra  tiếng] lại  thích  hợp,  vì  nhĩ  căn  của  phàm  phu 

lanh lợi nhất, [trong kinh Lăng Nghiêm, Văn Thù Bồ Tát nói]:  “Sa Bà chân 

 giáo  thể,  thanh  tịnh  tại  âm  văn” (chân  giáo  thể  cõi  Sa  Bà  thanh  tịnh  nơi 

nghe  tiếng).  Bởi  vậy,  nếu  quý  vị  niệm  ra  tiếng,  rất  nhiều  chúng  sanh  vốn 

không có cách gì trừ được nghiệp chướng rất sâu, họ không tin tưởng, không 

tiếp  nhận;  dù  họ  không  tin  tưởng,  không  tiếp  nhận,  nhưng  vẫn  nghe  thấy, 

nghe thấy thì sao? Gieo chủng tử vào A Lại Da Thức. Bởi thế, niệm Phật ra 

tiếng độ khắp ba căn, thâu tóm lợi căn lẫn độn căn. Đấy chính là chỗ hay của 

việc Niệm Phật. Tâm chân thành, nguyện vọng khẩn thiết cầu sanh Tịnh Độ. 

Đó là Tư Huệ. 

Đại sư giảng cho chúng ta biết có Sự Trì và Lý Trì. “Trì” là trì danh. 

1) Thế nào là Sự Trì? Sự là trên mặt sự tướng.  “Quyết chí cầu sanh”,  ta 

có chí nguyện quyết định cầu sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới. Tiếp đó 

là một câu tỷ dụ:  “Như tử ức mẫu” (như con nhớ mẹ), giống như con tuy ở 

phương xa vẫn thường nhớ đến mẹ. Con không nói nhớ mẹ, nhưng trong tâm 

thực  sự  nghĩ  đến.  “Vô  thời  tạm  vong” (không  lúc  nào  tạm  quên),  đúng  là 

trong hết thảy thời, tại hết thảy chỗ, trong tâm người ấy luôn chẳng rời  mẹ, 

đó  là  Sự  Trì.  Thế  nhưng  con  người  hiện  tại  không  được  như  vậy,  đã  sớm 

quên  mẹ  rồi.  Thời  cổ  dùng  tỷ  dụ  này  thì  đúng,  đối  với  người  hiện  tại  thì 

không đúng. Thời cổ được dạy từ nhỏ, cha  mẹ dạy dỗ, thầy dạy dỗ, trưởng 

bối  dạy  dỗ,  quan  niệm  hiếu  thuận  in  sâu  trong  tâm.  Đúng  là  niệm  niệm 

không quên, tâm hiếu thuận! Nay từ nhỏ cha mẹ đã không dạy, ở trường học 

thầy cũng không dạy, trưởng bối cũng không dạy, chẳng hiểu thế nào là hiếu 

đạo! 

Nhất là trong xã hội hiện thời là xã hội theo chủ nghĩa công lợi73, chúng 

ta hãy lắng lòng quán sát xã hội theo chủ nghĩa công lợi, con người hiện tại 

trong xã hội cũng có một thứ  “không lúc nào tạm quên”,  lúc nào cũng nghĩ 

đến, cũng đều  mong cầu, thứ gì  vậy? Tiền!  Nay chẳng thể  nói  là “như con 

nhớ mẹ”, phải nói là “như nhớ tiền bạc”! Niệm niệm chẳng quên vậy! Trong 

hết thảy thời, tại hết thảy chỗ luôn nghĩ đến, mẹ đã sớm bị quên mất rồi, có 

một thứ duy nhất luôn mong cầu. Chúng ta không học Phật sẽ không biết, sẽ 

giống  hệt  người  thế  gian,  cổ  nhân  bảo  là  “nhân  vị  tài  tử,  điểu  vị  thực 

 vong” (người chết vì của, chim chết vì ăn). Ý niệm tham tiền tài trong xã hội 

hiện thời mạnh mẽ nhất, không gì mạnh hơn được, chỉ cần có tiền thì cha mẹ 

đều sớm vứt sạch hết; không như trước kia. Trước kia, cha mẹ đúng là quan 

trọng  nhất,  lại  còn  thù  thắng  hơn  danh  văn,  lợi  dưỡng  nhiều;  vì  cha  mẹ 

chuyện gì cũng vứt bỏ hết. Hiện tại, quan niệm biến đổi, ngày tháng đã khác 

rồi, không còn như vậy nữa. 

2) Loại thứ hai là Lý Trì. Trên mặt lý luận,  “tâm tác, tâm thị, tâm - cảnh 

 nhất như, Năng Sở bất nhị, tức thị Lý Trì” (tâm làm, tâm là, tâm - cảnh hệt 

như  một,  Năng  -  Sở  bất  nhị,  chính  là  Lý  Trì).  Cảnh  giới  này  hết  sức 

cao.  “Tâm tác” ,  tâm  này  là  Phật,  tâm  này  làm  Phật,  tức  là  thực  sự  hiểu  rõ 

chân tướng của vũ trụ vạn hữu. Phạm vi của hai chữ  “tâm tác”  rất rộng lớn, 

chữ  “tâm  tác”  bao  gồm  điều  được  diễn  tả  trong  kinh  Hoa  Nghiêm:  “Duy 

 tâm  sở  hiện,  duy  thức  sở  biến” .  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói  tám  chữ,  Tịnh  Độ 

tông dùng hai chữ  “tâm tác”.  Tâm làm ra những điều gì? Hư không do tâm 

làm thành,  “tác”  là có thể biến, có thể hiện; hư không do tâm làm ra. Tâm là 

năng tác (cái có công năng làm ra, tức biến hiện ra), hư không là sở tác (cái 

được làm thành, hiện thành). Sát-độ (ksetra): Sát-độ là thế giới, đại thế giới, 

người hiện tại gọi là “tinh hệ” (galaxy). Tinh hệ giống như thế nào? Về mặt 

thường thức, tinh hệ lớn nhất được gọi là Ngân Hà Hệ. Ngân Hà Hệ là tinh 

hệ lớn nhất; nhưng 

theo kinh Phật giảng, Ngân Hà Hệ là nhỏ nhất. 

Ngân Hà Hệ chỉ là một đơn vị thế giới, một ngàn Ngân Hà Hệ hợp thành 

một  đại  thế  giới,  gọi  là  Tiểu  Thiên  Thế  Giới.  Lại  lấy  một  Tiểu  Thiên  Thế 

Giới  làm  đơn  vị,  hợp  một  ngàn  Tiểu  Thiên  Thế  Giới  -  quý  vị  hãy  nhớ  kỹ, 

một Tiểu Thiên Thế Giới là một ngàn Ngân Hà Hệ, một ngàn nhân một ngàn 

- trở thành một Trung Thiên Thế Giới. Rồi lại lấy Trung Thiên Thế Giới làm 

đơn  vị,  một  ngàn  Trung  Thiên  Thế  Giới  gọi  là  một  Đại  Thiên  Thế  Giới. 

Kinh Phật thường gọi Đại Thiên Thế Giới là  “thế giới”,  thuật ngữ Phật học 

gọi là một “Phật sát”  (một cõi Phật). Do trong một cõi Phật có ba loại Thiên, 

tức  Tiểu  Thiên,  Trung  Thiên,  Đại  Thiên,  nên  gọi  là  Tam  Thiên  Đại  Thiên 

Thế Giới. Kinh Phật giảng thế giới như vậy đó, chẳng thể nghĩ bàn! 

Thế  giới  như  vậy  có  phải  là  lớn  nhất  hay  không?  Không!  Kinh  Hoa 

Nghiêm  nói  lớn  nhất  là  Thế  Giới  Chủng,  trong  một  Thế  Giới  Chủng  có  vô 

lượng  vô  biên  đại  thế  giới.  Chúng  ta  đọc  phẩm  Thế  Giới  Thành  Tựu  và 

phẩm Hoa Tạng Thế Giới [của kinh Hoa Nghiêm] sẽ thấy. Phẩm Hoa Tạng 

Thế  Giới  có  nói  đến  một  Thế  Giới  Chủng,  thế  giới  Sa  Bà  và  thế  giới  Cực 

Lạc  cùng  nằm  trong  tầng  thứ  mười  ba  của  Thế  Giới  Chủng  ấy.  Trong  tầng 

đó có vô lượng vô biên tam thiên đại thiên thế giới, Sa Bà và Cực Lạc cùng 

nằm trong một tầng, chẳng thể nghĩ bàn! Kinh Phật nói trong hư không pháp 

giới có  vô  lượng  vô biên  Thế Giới Chủng  như thế, tuyệt đối chẳng thể tính 

toán được nổi. Đại Thế Giới là như vậy đó. 

Trong thế giới có rất nhiều chúng sanh, từ đâu mà có?  “Duy tâm sở hiện, 

 duy thức sở biến”, “tâm tác”  đấy! Tâm là năng tạo (chủ thể tạo dựng), Tác 

là tạo tác, tâm có thể tạo tác. Cái thân tôi, thân quý vị, thân người khác cũng 

đều  do  tâm  tạo;  thân  của  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  thân  của  Tỳ  Lô  Giá  Na 

Phật, thân của A Di Đà Phật cũng là do tâm tạo. Hết thảy vạn pháp chẳng thể 

lìa khỏi tâm, tâm là năng biến (chủ thể có công năng biến hóa); vì thế, tâm là 

bản thể của vạn pháp. Kinh Lăng Nghiêm giảng  “thế giới, vi trần, nhân tâm 

 thành  Thể” (thế  giới,  vi  trần,  do  tâm  mà  thành  Thể).  Cái  Thể  ấy  là  hiện 

tượng, hiện tượng do đâu có? Do tâm biến ra, do tâm hiện ra. “Tâm tác” là 

như vậy. 

Nay  chúng  ta  giác  ngộ,  hiểu  rõ sự  tình  này,  “tâm thị”  (tâm  là),  cái  tâm 

của chúng ta đây chính là tâm Phật, là Phật. Cái tâm  “tâm tác”  là chân tâm, 

là bổn tánh, nay chúng ta niệm Phật thì cái tâm niệm Phật này tương ứng với 

tự  tánh,  chân  tâm,  bổn  tánh,  nên  tâm  này  làm  Phật.  Ta  phát  tâm  nhất  định 

làm Phật, nên tương ứng với Phật. Quý vị thấy đó: Tâm ta vốn sẵn là Phật, 

hết thảy chúng sanh đều có Phật tánh, nay ta lại phát tâm muốn làm Phật thì 

nguyện  vọng ấy chẳng  uổng  mất, trong  một đời  này, chắc chắn quý  vị  làm 

Phật,  tín  tâm  vẹn  mười,  không  có  chút  gì  hoài  nghi.  Bởi  vậy,  chúng  tôi 

thường nhắc nhở các vị đồng học: Tâm là Phật tâm, nguyện là Phật nguyện, 

giải  là  Phật  giải,  hạnh  là  Phật  hạnh;  tâm  -  nguyện  -  giải  -  hạnh  phải  cùng 

giống như Phật. 

Tâm  Phật  là  gì?  Chúng  ta  chẳng  thể  nói  từ  mặt  Tánh,  nếu  nói  từ  Tánh 

thì  “ngôn ngữ dứt bặt, tâm hạnh xứ diệt” , không thể diễn tả được, không thể 

nói ra được. Chúng tôi phải nói theo  mặt Sự, chẳng nói từ mặt Lý, nói theo 

mặt Lý không được. Về Sự thì tâm chân thành, thường giữ lòng chân thành, 

tâm  thanh  tịnh,  chẳng  bị  nhiễm  ô  bởi  bất  cứ  điều  gì,  tâm  bình  đẳng  không 

cao - thấp, tâm chánh giác không mê hoặc, tâm từ bi không tự tư. Nếu chúng 

ta khởi tâm động niệm đều hoàn toàn tương ứng với chân thành, thanh tịnh, 

bình đẳng, chánh giác, từ bi, thì tâm như thế là tâm Phật. Dùng cái tâm ấy để 

niệm  A Di Đà  Phật thì chính  là  tâm tâm  tương ứng,  vì sao? Tâm của  A Di 

Đà Phật chính là tâm ấy, tâm ấy chính là tâm đại Bồ Đề. Chân thành là Thể, 

cái Thể của chân tâm, tâm chúng ta chân, tâm chúng ta thành, không có chút 

gì  hư  ngụy,  không  có  chút  gì  hư  giả,  chính  là  tương  ứng  với  cái  Thể  của 

chân tâm. Thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác là Tánh Đức của chân tâm; đại 

từ đại bi, cứu khổ cứu nạn là tác dụng của chân tâm. Đối với tự tánh, đối với 

Thể  -  Tướng  -  Dụng  của  chân  tâm,  ta  đều  tương  ứng,  dùng  cái  tâm  ấy  để 

niệm A Di Đà Phật, dùng cái tâm ấy để cầu sanh về Tịnh Độ, dùng cái tâm 

ấy để thân cận A Di Đà Phật thì tâm cảnh nhất như (tâm và cảnh giống hệt 

nhau). 

Ông Âu Dương Cánh Vô bảo “Phật giáo không phải là triết học” là vì ý 

nghĩa  trên  đây.  Trong  triết  học,  tâm  và  cảnh  đối  lập;  bởi  thế,  Phật  pháp 

không phải là triết học. Trong Phật pháp, tâm và cảnh không đối lập mà viên 

dung, thống nhất. Bởi thế, trong kinh Đại Thừa, đức Phật thường nói như thế 

này:  “Bất  nhất,  bất  dị”  (không  một,  không  khác).  Quý  vị  chẳng  thể  nói  là 

một,  vì  sao?  Nếu  nói  là  một  thì  tâm  là  tâm,  cảnh  là  cảnh,  chẳng  thể  nói  là 

một  được!  Quý  vị  cũng  chẳng  thể  nói  “không  phải  là  một”;  không  phải  là 

một vì tâm và cảnh do cùng một tánh biến hiện. Cách nói này không dễ hiểu 

cho lắm, chúng tôi dùng những vật dụng làm bằng vàng để tỷ dụ cho quý vị 

dễ hiểu hơn. Ví như quý vị có một cái nhẫn vàng, vàng ròng làm thành nhẫn, 

quý vị lại có một cái xuyến vàng; đem hai món đó bày ra nơi đây, quý vị nói 

xem: Chúng là một hay là hai? Nếu nói là một thì nhẫn không phải là xuyến, 

xuyến  chẳng  phải  là  nhẫn;  nếu  nói  là  hai  thì  chúng  đều  là  vàng  ròng,  cái 

nhẫn  là  vàng  ròng,  cái  xuyến  cũng  là  vàng  ròng,  không  khác  gì  nhau!  Bởi 

thế,  chẳng  thể  nói  chúng  là  hai,  nhưng  cũng  chẳng  thể  nói  chúng  là  một, 

không phải một, cũng không phải hai, tâm - cảnh nhất như đấy! 

Chữ  “như”  là luận về Tánh, nay chúng ta nói tới  “tâm”,  hoặc nói tới Bồ 

Đề tâm thì chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi là do tự tánh 

biến  hiện.  Hết  thảy  cảnh  giới  cũng  đều  do  tự  tánh  biến  hiện.  Trong  cảnh 

giới, nhỏ là thân thể chúng ta, hoặc cái gần sát thân thể ta nhất chính là áo lót 

mình, lớn là trọn khắp hư không pháp giới. Đó là Cảnh. Cái tâm của chúng 

ta  trong  hiện  thời  là  tâm  Duyên  Lự,  nó  có  thể  tư duy,  có  thể  tưởng  tượng. 

Chúng ta dùng cái tâm Duyên Lự ấy, cái tâm ấy do Chân Tâm biến hiện, do 

Thức Tâm biến  hiện.  Toàn thể  vũ  trụ, toàn  bộ pháp  giới được  gọi  là Cảnh, 

cũng là do tâm này hiện, cũng do cái tâm này biến, không hai, không khác. 

Vì  vậy,  Năng  -  Sở  bất  nhị,  câu  này  ý  nghĩa  rất  sâu. Cái  có  công  năng  biến 

hiện  (năng biến) là tự tánh; cái được biến  (sở biến) chính  là vạn pháp. Vạn 

pháp là Tướng, tự tánh là Thể, Thể không lìa Tướng, Tướng chẳng lìa Thể. 

Nếu Tướng lìa Thể thì Tướng chẳng thể tồn tại. Vì thế, hết thảy hiện tượng 

tất nhiên trọn đủ viên mãn đức năng trong thể tánh, nay chúng ta nói nó nhất 

định đầy đủ các bản năng (năng lực, khả năng sẵn có) của bản thể. 

Bản năng của bản thể là gì? Trong Phật pháp gọi nó là  “linh tri”;  trong 

kinh  Đại  Thừa  còn  gọi  nó  là  “kiến  văn  giác  tri”.  Kiến  văn  giác  tri  là  bản 

năng  của  tự tánh,  bất  sanh,  bất  diệt,  không  đến,  không  đi,  phi  hữu,  phi  vô. 

Hết thảy vạn sự vạn vật được nó biến hiện to như thế giới, nhỏ như vi trần, 

đều do tâm mà thành Thể. Chúng (tức những sự vật được biến hiện bởi tâm) 

chẳng  hề  mất  đi  đặc  tánh  của  tâm,  đặc  tánh  của  tâm  là  linh  tri;  vì  thế,  hết 

thảy vật đều sống động, không chết cứng. Tánh là sống động, nó biến ra mọi 

vật,  làm  sao  mà  chết  được?  Bởi  thế,  hết  thảy  vạn  sự  vạn  vật  có  bản  năng 

thấy  được,  nghe  được,  cảm  nhận  được,  biết  được.  Bọn  phàm  phu  chúng  ta 

tâm  ý  hời  hợt,  cứ  tưởng  thực  vật  và  khoáng  vật  là  vô  tri  vô  giác,  lầm  rồi! 

Chúng  đều  hay  biết,  trong  Phật  pháp  gọi  [sự  hay  biết  ấy]  là  linh  tri,  không 

gọi là tri giác mà gọi là linh tri! 

Tiến  sĩ  Giang  Bổn  Thắng,  họ  là  Giang  Bổn  (Emoto),  không  giống  họ 

người Hoa chỉ có một chữ, họ là Giang Bổn, tên là Thắng (Masaru), qua thí 

nghiệm chứng minh nước (nước là vật chất) có đầy đủ những đặc tánh của tự 

tánh, cây cỏ cũng có đầy đủ  những  đặc tánh ấy, vi trần cũng có đủ. Vì thế, 

ông  ta  có  thể  thí  nghiệm  với  bùn,  cát,  đá,  thí  nghiệm  trên  hết  thảy  vạn  vật 

bèn phát hiện chúng đều có thể nghe, đều có thể thấy, đều có thể hiểu được ý 

tưởng của con người. Kinh Phật giảng rất rõ ràng, rất minh bạch. Chuyện hy 

hữu là ông ta dùng phương pháp thí nghiệm khoa học để chứng minh, nhưng 

mới chỉ chứng  minh được  một  việc, sau  này, ông ta sẽ dần dần thí  nghiệm 

tất cả hết thảy vạn vật thảy đều có trọn đủ bản năng “thấy, nghe, hay, biết” 

của tự tánh. Bây giờ đã hết giờ rồi! 



* 

Chư vị đồng học! 

Chúng  ta  xem  tiếp  tiểu  đoạn  thứ  hai,  Tư  Huệ  “tịnh  niệm  tương  kế,  vô 

 hữu gián đoạn, cố danh Tư Huệ” (tịnh niệm tiếp nối, không gián đoạn, nên 

gọi là Tư Huệ). Chúng tôi giảng đến phần Lý Trì. Chúng ta hãy đọc nguyên 

văn  đoạn  này  trong  sách  Yếu  Giải  của  Ngẫu  Ích  đại  sư  một  lượt:  “Lý  Trì 

 giả, tín Tây Phương A Di Đà Phật thị ngã tâm cụ, thị ngã tâm tạo, tức dĩ tự 

 tâm sở cụ sở tạo hồng danh, vi hệ tâm chi cảnh, linh bất tạm vong dã” (Lý 

Trì là tin A Di Đà Phật ở Tây Phương có sẵn trong tâm ta, là do tâm ta tạo, 

bèn lấy cái hồng danh tâm  mình sẵn có, do tâm mình tạo ra ấy để làm cảnh 

ràng buộc cái tâm sao cho chẳng tạm quên mất). Nguyên văn sách Yếu Giải 

viết  như  vậy,  lúc  chúng  tôi  giới  thiệu  có  phần  đơn  giản  hơn,  dùng  ba  câu 

gồm  mười  hai chữ để  nói  “tâm tác, tâm thị, tâm cảnh nhất  như, Năng - Sở 

 bất nhị” . Đó là Lý Trì. Xin hãy xem tiếp tiểu đoạn cuối cùng. 

 “Khắc kỳ biện sự, lợi căn nhất nhất tức bất loạn, trung hạ bất định, đản 

 năng nhất tâm, giai đắc vãng sanh, danh Tu Huệ” (Định kỳ hạn để tu tập thì 

hàng lợi căn trong một ngày liền bất loạn, trung hạ căn thì không nhất định, 

nhưng  nếu  có  thể  nhất  tâm  thì  đều  được  vãng  sanh,  gọi  là  Tu  Huệ).  Trong 

phần  này,  câu  quan  trọng  nhất  là  “đản  năng  nhất  tâm,  giai  đắc  vãng 

 sanh” (nhưng  nếu  có  thể  nhất  tâm  thì  đều  được  vãng  sanh).  Do  vậy,  trong 

bản  dịch  kinh  này  của  La  Thập  đại  sư  có  câu  “nhất  tâm  bất  loạn,  tâm  bất 

 điên đảo”.  Hai câu này vô cùng trọng yếu, đều là Tam Huệ đầy đủ. Chỗ thù 

thắng  khôn  sánh  của  pháp  môn  Niệm  Phật  là  thời  gian  học  tập  ngắn  ngủi, 

không cần một thời gian quá dài, nhưng thành tựu thù thắng khôn sánh. Kinh 

Di  Đà  cho  biết  thời  gian  tu  học  phải  mất  bao  lâu?  Bảy  ngày.  Kinh  Di  Đà 

dùng  con  số  Bảy  để  biểu  thị  pháp;  nhưng  ở  đây  kinh  nói  rõ  ràng  “nhược 

 nhất nhật, nhược nhị nhật, nhược tam nhật, nhược tứ nhật” (hoặc một ngày, 

hoặc  hai  ngày,  hoặc  ba  ngày,  hoặc  bốn  ngày)  cho  đến  “nhược  thất 

 nhật” (hoặc bảy  ngày). Vì sao? Nếu không ghi  rõ như thế, chúng ta sẽ  hiểu 

con  số  Bảy  là  biểu  thị  pháp,  con  số  Bảy  biểu  thị  sự  viên  mãn,  chứ  không 

nhất định là bảy ngày thực sự. Kinh đã dạy như vậy, chúng ta phải biết bảy 

ngày  ở  đây  là  nói  trên  mặt  Sự,  chứ  không  phải  là  biểu  thị  pháp,  quả  thực 

luận  trên  mặt  Sự.  Lợi  căn  là  người  có  thiện  căn  hết  sức  sâu  dầy,  người  ấy 

niệm một ngày bèn nhất tâm bất loạn, có hay không? Có! 

Trong kinh Địa Tạng, chúng ta thấy Bà La Môn nữ (cô gái thuộc giai cấp 

Bà La Môn) niệm Phật một ngày một đêm, quả thật niệm đến mức nhất tâm 

bất loạn, vì sao? Trong Định, cô ta đi thăm địa ngục. Quý vị thấy quỷ vương 

trong  địa  ngục trông  thấy cô ta đi đến bèn ra tiếp đón,  gọi cô ta  là Bồ  Tát, 

hỏi: “Bồ Tát đến đây có việc gì chăng?” Bà La Môn nữ là phàm phu, niệm 

đến  mức  nhất tâm bất  loạn bèn  thành  Bồ  Tát. Theo Đại Thừa, Sự nhất tâm 

chính là hàng Bồ Tát thuộc địa vị Thập Tín trong Viên giáo, từ Sơ Tín đến 

Thập Tín đều là Sự nhất tâm bất loạn. Ở phần trên, chúng tôi đã nói: Trong 

ba thứ Bất Thoái, Bồ Tát thuộc địa vị Thập Tín trong Viên Giáo đắc hai thứ 

Bất Thoái, một là Vị Bất Thoái, hai là Hạnh Bất Thoái. Nếu nhất tâm này là 

Lý Nhất Tâm Bất Loạn thì vị ấy là Pháp Thân Bồ Tát, thuộc vào địa vị từ Sơ 

Trụ  trở  lên  trong  Viên  Giáo,  phá  một  phẩm  vô  minh,  thấy  một  phần  chân 

tánh. Bà La Môn nữ niệm Phật suốt một ngày một đêm thì đạt được Lý nhất 

tâm bất loạn hay Sự nhất tâm bất loạn? Không dám chắc là Lý nhất tâm bất 

loạn,  nhưng  Sự  nhất tâm  bất  loạn chúng ta dám  đoan chắc. Sự  nhất tâm  đã 

bất phàm rồi, vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới bèn sanh vào Phương 

Tiện Hữu Dư độ. 

Thế  nhưng  Tây  Phương  Tịnh  Độ  hết  sức  vô  cùng  đặc  biệt,  bốn  cõi  ở 

cùng một chỗ; bởi thế, sanh vào một cõi là sanh trong hết thảy cõi, sanh vào 

một cõi bèn đạt được cả bốn cõi, bất luận sanh vào cõi nào. Công phu thành 

phiến  sanh  vào  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  độ.  Công  phu  thành  phiến  cũng  là 

nhất tâm bất loạn, nhưng ở mức độ nông cạn nhất, không thực sự là nhất tâm 

bất loạn. Quý vị khuất phục được Kiến Tư, nhưng chưa đoạn được Kiến Tư 

phiền não, Sự nhất tâm là đoạn được Kiến Tư phiền não. Lý nhất tâm chẳng 

những đoạn được Kiến Tư phiền não mà Trần Sa phiền não cũng đoạn luôn, 

vô minh cũng phá được một phẩm; [người đạt được] Lý nhất tâm bất loạn là 

hạng  lợi  căn!  Lợi  căn  và  độn  căn  nhìn  theo  mặt  Tướng,  thì  là  một  đằng 

buông  xuống  được,  một  đằng  không  buông  xuống  được.  Người  lợi  căn 

buông xuống được, người độn căn không buông được, duyên do là như vậy. 

Thân tâm, thế giới hết thảy buông xuống được, dẫu sống trong thế gian này 

vẫn  chẳng  khác  gì  mọi  người,  giống  hệt  mọi  người,  nhưng  trong  tâm  nhất 

định  chẳng  nhiễm  trước,  không  phải  là  buông  xuống  trên  mặt  Sự  mà  là 

buông trong tâm! 

Vì sao người ấy có thể làm được? Vì trong tâm hướng về thế giới 

Cực Lạc, thế giới Cực Lạc là nhà cũ của mình, A Di Đà Phật là cha mẹ của 

mình,  các  thượng  thiện  nhân  là  anh  em  của  mình.  Trong  nhà  mình  cái  gì 

cũng tốt đẹp, không có chút  gì khuyết  hãm,  luôn  nghĩ đến  nhà! Gấp  rút trở 

về  nhà, chẳng cần  đến  mọi thứ ở  nơi đây  nữa. Mình du  hành đến đây thôi, 

nơi  đây không phải  là chỗ  tốt đẹp!  Hết  thảy  người, sự  vật  nơi đây quả  thật 

không có thứ nào đáng cho  mình  vương  vấn cả, không có  một  thứ  gì đáng 

cho ta bận  lòng. Người ấy  thực sự  buông  xuống được, chính  là  lợi căn!  Vì 

vậy,  trong  thế  gian  này,  quý  vị  nói  là  tốt  đẹp,  nhưng  người  ấy  nhất  định 

chẳng tham luyến; quý vị bảo là chẳng tốt, người ấy chắc chắn không nóng 

giận. Người ấy thực sự dùng cái tâm thanh tịnh, bình đẳng, từ bi để đối đãi 

với tất cả hết thảy người, sự vật, hết thảy vạn pháp trong thế gian này; trong 

tâm  người  ấy  thực  sự  giác  chứ  không  mê,  chánh  chứ  không  tà,  tịnh  chứ 

không nhiễm. Đó là Sự nhất tâm bất loạn! 

Gấp rút quay về nhà, nơi đây chẳng có gì vui thú, vui chơi đủ rồi, về nhà 

vẫn tốt hơn. Nếu tham luyến chốn này, quý vị sẽ không thể trở về nhà được. 

Ở  đây,  chúng  tôi  dùng  tỷ  dụ  để  quý  vị  dễ  hiểu  hơn.  Lợi  căn  thực  sự  thành 

tựu trong một ngày. Sau khi đạt được nhất tâm bất loạn rồi sẽ chẳng bị mất 

đi, thực sự đạt được. Nay dường như có được chút cảnh giới nào, nhưng ra 

khỏi  Niệm  Phật  Đường  lại  loạn,  tức  là  quý  vị  chưa  đạt  được  nhất  tâm  bất 

loạn! Phải nhớ kỹ, sau khi đạt được, không bị mất đi, thì mới thực sự là đạt 

được. Công phu thành phiến cũng giống như vậy thì quý vị mới có thể thành 

tựu; nhưng sau khi đạt được, quý vị càng phải tinh tấn, càng nỗ lực, thân tâm 

nhẹ  nhõm,  pháp  hỷ  sung  mãn,  giống  như  Khổng  phu  tử  đã  nói  “bất  diệc 

 duyệt hồ?” (cũng chẳng  vui sao). Thực sự đạt được có  hiện tượng  như vậy 

đó, hết sức sung sướng như thế đó. 

 “Trung  hạ  bất  định” :  Người  căn  tánh  trung  hạ  không  nhất  định,  có  kẻ 

hai ngày, ba ngày, bốn ngày, năm ngày, sáu ngày, căn tánh tệ nhất cũng bảy 

ngày đạt được. Vậy thì chúng ta phải tự hỏi: “Cớ sao chúng ta niệm Phật đến 

bảy mươi ngày vẫn không đạt được, do nguyên nhân gì vậy?” Vì không thực 

sự niệm! Đối  với  thế  gian  này  vẫn  lưu  luyến,  vẫn chưa buông  xuống được, 

vậy  là  không  có  cách  gì  hết.  Từ  Tịnh  Độ  Thánh  Hiền  Lục  và  Vãng  Sanh 

Truyện, chúng ta thấy pháp sư Oánh Kha đời Tống, ngay cả An Sĩ Toàn Thư 

lúc  dẫn  những  thí  dụ  trong  Vãng  Sanh  Truyện  cũng  nêu  truyện  của  Ngài, 

truyện  của  Ngài  là  một  thí  dụ  tốt.  Ba  ngày  ba  đêm  nhất  tâm  bất  loạn  niệm 

Phật cảm được A Di Đà Phật tới. 

Sư  là  người  xuất  gia,  nhưng  không  giữ  thanh  quy74,  tức  là  một  người 

xuất gia phá giới, không phải là một vị xuất gia tốt lành. Đại chúng đều coi 

thường  Ngài  là  hạng  căn  tánh  hèn  kém  quá  đỗi,  tự  mình  không  có  cách  gì 

câu thúc chính mình, nhưng Sư có chỗ hay, chỗ hay đó hết sức khó có, chính 

chỗ hay đó đã cứu Sư. Chỗ hay nào vậy? Sư hiểu nhân quả báo ứng, bởi thế, 

Sư  thường  nghĩ:  Do  những  hành  vi  mà  chính  mình  đã  tạo,  chắc  chắc  phải 

đọa địa ngục! Nghĩ đến địa ngục bèn sợ hãi, run rẩy, hỏi đồng tham đạo hữu 

có cách gì cứu được mình chăng? Có một đồng tham đưa cho Sư một cuốn 

Vãng Sanh Truyện, bảo: “Ông xem cuốn sách này cũng có lợi cho ông!” Sư 

bèn  đọc  Vãng  Sanh  Truyện,  hết  sức  cảm  động,  đau  đớn  khóc  ròng,  quyết 

tâm niệm Phật cầu sanh về Tịnh Độ, buông xuống vạn duyên. 

Vì  thế,  Sư  đóng  chặt  cửa  liêu  phòng,  suốt  ba  ngày  ba  đêm  không  ăn 

cơm, không  ngủ  nghê,  niệm  một câu  A Di Đà Phật đến tột bực. Niệm suốt 

ba ngày ba đêm đúng là tinh thần mệt mỏi, sức lực mòn mỏi, tấm lòng chân 

thành,  thực  sự  mong  vãng  sanh  thế  giới  Cực  Lạc,  tâm  thiết  tha  như  mong 

được về nhà. A Di Đà Phật hiện đến, Sư hết sức hoan hỷ, A Di Đà Phật bảo 

Sư:  “Tuổi  thọ  của  ông  còn  được  mười  năm  nữa.  Ông  hãy  khéo  niệm  Phật, 

mười  năm  sau  lúc  lâm  chung  ta  đến  rước  ông,  A  Di  Đà  Phật  lại  đến  rước 

ông”. Sư cảm được Phật đến an ủi. Sư thật thông minh, thật phi phàm, thưa 

cùng Phật: “Con tập khí quá nặng, trong mười năm ấy con không có cách gì 

tự  khống  chế  bản  thân,  chẳng  biết  sẽ  lại  tạo  bao  nhiêu  tội  nghiệp,  cũng 

không chắc được vãng sanh”. Sư cầu xin A Di Đà Phật: “Tuổi thọ mười năm 

con không cần đến, nay con muốn đi theo Ngài”. A Di Đà Phật đáp ứng: “Ba 

hôm nữa, ta đến tiếp dẫn ông!” 

Sư  hoan  hỷ  vô  cùng,  mở  cửa  liêu  phòng  bảo  mọi  người:  “Ba  ngày  ba 

đêm tôi niệm Phật không ngủ nghỉ, A Di Đà Phật hiện đến, ba ngày nữa tôi 

sẽ đi”. Mọi  người trong chùa chẳng ai  tin: “Ông  là  hạng  người  như vậy,  lẽ 

đâu  đơn  giản  đến  thế?”  Nhưng  thời  gian  ba  ngày  rất  ngắn,  mọi  người  ôm 

lòng bán tín bán nghi, coi sau ba ngày Sư có thực sự vãng sanh hay không. 

Đến  ngày  thứ  ba,  Sư  yêu  cầu  đại  chúng  niệm  Phật  đưa  Sư  đi,  đại  chúng 

đương  nhiên rất  hoan  hỷ, cũng tính coi  rốt cuộc  là thật  hay  giả. Niệm chưa 

đầy một khắc, Sư bèn nói (người khác không thấy): “A Di Đà Phật đến rồi, 

tôi phải theo Ngài đi”. Nói xong bèn mất, đúng là không giả chút nào. Hạng 

trung căn ba ngày ba đêm thôi! 

Bởi thế, đọc chuyện của ngài Oánh Kha, chúng ta thấy Ngài làm gương 

cho chúng ta. Nếu khi chúng ta gặp phải tai nạn lớn lao, quyết định chẳng do 

dự, nhất quyết chớ  nên sợ hãi,  ngay trong  lúc ấy  hãy  nên  hạ quyết tâm cầu 

sanh về Tịnh Độ. Mọi thế duyên trong thế gian này buông xuống hết, không 

vướng mắc mảy may, niệm một câu Phật hiệu đến cùng cực, nhất định Phật 

sẽ đến. Quý vị thấy sư Oánh Kha không giữ thanh quy, là kẻ phá giới, mà có 

thể [niệm Phật] trong vòng ba ngày ba đêm, A Di Đà Phật đến tiếp dẫn Sư. 

Chúng  ta dẫu có  lầm  lỗi, tợ hồ  vẫn chưa  nghiêm trọng  như Sư,  lẽ đâu Phật 

chẳng đến? Vấn đề là tín nguyện của quý vị có chân thật hay không? Quý vị 

không mong niệm tới mức Phật hiện tới thì cái tâm ấy là giả, đối với thế gian 

này  vẫn  còn  tham  luyến  lắm,  sự  việc  vướng  ruột  bận  gan  còn  quá  nhiều, 

không  thể  buông  xuống  được!  Danh  văn  lợi  dưỡng,  ngũ  dục  lục  trần  thế 

gian, quý vị có thực sự buông xuống được hay không? 

Điều  gì  cũng  buông  xuống  được  thì  về  mặt  Lý  như  đức  Phật  thường 

nói:  “Phàm sở hữu tướng, giai thị hư vọng” (Phàm tất cả những gì có tướng 

đều  là  hư vọng),   “nhất thiết  hữu vi pháp,  như mộng, huyễn, bào, ảnh” (hết 

thảy pháp hữu  vi,  như mộng,  huyễn, bọt, bóng). Những câu  này đều  là đức 

Phật dạy chúng ta hãy triệt để buông xuống. Một bộ kinh Đại Bát Nhã gồm 

sáu trăm quyển nhằm dạy chúng ta điều gì? Tôi nêu một kết luận chung hết 

sức  đơn  giản  là  “nhất  thiết  pháp  vô  sở  hữu,  tất  cánh  không,  bất  khả 

 đắc” (hết  thảy  pháp  vô  sở  hữu,  rốt  ráo  không,  bất  khả  đắc).  Tôi  tổng  kết 

bằng  mười  hai  chữ,  kinh  Đại  Bát  Nhã  sáu  trăm  quyển  được  diễn  tả  bằng 

mười  hai  chữ  đó.  Nếu  quý  vị  thực  sự  hiểu  rõ,  lẽ  đâu  không  buông  xuống 

được?  Không  buông  xuống  cũng  chẳng  được,  vì  sao?  Vô  sở  hữu,  rốt  ráo 

không, bất khả đắc! Tâm Kinh là tinh hoa của kinh Đại Bát Nhã, cuối cùng 

nói  “vô trí diệc vô đắc”.  Quý vị còn tham gì nữa? Còn vướng mắc chi nữa? 

Toàn bộ là không,  “phàm sở hữu tướng, giai thị hư vọng”,  phải giác ngộ! 

Người  giác ngộ sẽ buông  xuống, triệt  để buông  xuống,  nên được tự tại. 

Vẫn còn có tí ti vướng mắc sẽ không buông xuống được, mê mà! Chưa giác 

ngộ! Mê thực sự chẳng dễ phá, vừa phá được cửa ải mê liền được đại tự tại; 

vì  thế,  “đản năng  nhất  tâm” (chỉ  có  thể  nhất  tâm) bèn  được  vãng  sanh,  tức 

Tu Huệ. Văn Huệ, Tư Huệ, Tu Huệ, Tam Huệ đầy đủ. Chúng tôi giảng như 

vậy, trong Yếu Giải, Ngẫu Ích đại sư gọi chúng là ba điều, quý vị hãy nghĩ 

xem  ba điều ấy có phải  là  một  nhưng ba,  ba  nhưng  một  hay không? Trong 

Văn có Tu có Tư, trong Tư có Văn có Tu, trong Tu có Văn có Tư,  một  mà 

ba,  ba  nhưng  một;  tùy  theo  quý  vị  nhìn  từ  góc  độ  nào  mà  được  thay  bằng 

một  danh  từ  khác  nhau,  nhưng  chỉ  là  một  sự  việc.  Pháp  môn  này  học  đơn 

giản  như  vậy  đó,  từ  một  ngày  đến  bảy  ngày  bèn  thành  công.  Quý  vị  nghĩ 

xem  há còn có pháp  môn  nào  nhanh chóng  hơn pháp  môn  này  hay không? 

Tìm không ra! 

Chúng  ta  hằng  ngày  niệm  Phật,  hằng  ngày  tu  hành,  tu  suốt  mười  mấy 

năm chẳng có tin tức gì hết, là do nguyên nhân nào? Quý vị tu không đúng 

pháp! Bà La Môn nữ tu một ngày đúng pháp. Pháp sư Oánh Kha tu ba ngày 

đúng pháp. Đúng pháp là như thế nào? Buông xuống! Tâm trở về nhà khẩn 

thiết, chân thật, không giả. Chúng ta tín nguyện không chân thật, niệm Phật 

không thật thà, niệm Phật nhưng chẳng bỏ được thế duyên, không chắc thật, 

đạo  lý  là  đây.  Oánh  Kha  biết  mình  không  vãng  sanh,  chắc  chắn  đọa  địa 

ngục.  Vì  sợ  đọa  địa  ngục  nên  gấp  rút  cầu  vãng  sanh;  đó  là  cái  duyên  vãng 

sanh  thế  giới  Cực  Lạc  của  Sư,  bức  bách  Sư  không  vãng  sanh  không  được. 

Nếu  không  vãng  sanh,  chắc  chắn  phải  đọa  địa  ngục!  Duyên  mỗi  người 

không giống nhau. Nếu pháp sư Oánh Kha không phá giới phạm quy, tạo tác 

hết  thảy  những điều chẳng  lành, rất có thể Sư không thể phát khởi tinh tấn 

dũng  mãnh,  uổng  phí  một  đời  này.  Sư  vì  tội  lỗi  bức  bách,  ở  phần  trên  đã 

nói  “kẻ  Ngũ  Nghịch  Thập  Ác  một  niệm  hay  mười  niệm  đều  được  vãng 

 sanh”,  câu  chuyện  của  pháp  sư  Oánh  Kha  đã  chứng  minh  điều  ấy;  câu  nói 

trên là thật, chứ không phải giả! 

Vì  thế,  chớ  nên  coi  thường,  rẻ  rúng  những  kẻ  phá  giới  làm  ác,  vì  sao? 

Những  kẻ  ấy  chỉ  cần  ngày  nào  đó  giác  ngộ  quay  đầu,  rất  có  thể  vượt  trội 

chúng  ta,  chẳng  phải  là  không  có  chuyện  như  vậy.  Chúng  ta  là  phàm  phu 

mắt  thịt biết  họ  giác  ngộ  lúc  nào? Quay đầu  lúc  nào? Vì  vậy, Phổ Hiền Bồ 

Tát  dạy  chúng  ta  lễ  kính  chư  Phật,  đối  với  hết  thảy  chúng  sanh  phải  cung 

kính.  Chúng  ta  phải  học  theo  những  điều  hay  của  người  khác,  tuyệt  đối 

chẳng bận tâm bởi những điều dở của người khác, đương nhiên càng không 

thể rêu rao, mà hãy bồi dưỡng cái tâm hạnh thuần tịnh, thuần thiện của chính 

mình. Đoạn tiếp theo là đoạn thứ bảy. 

Đoạn  thứ  bảy  thuyết  minh  “nhất  tâm  bất  loạn,  nhất  tâm  viên  cụ  (viên 

 mãn  cụ  túc)  Tam  Học,  Tam  Huệ,  Tam  Tư  Lương” (nhất  tâm  bất  loạn,  nhất 

tâm  đầy  đủ  trọn  vẹn  (viên  mãn  trọn  vẹn)  Tam  Học,  Tam  Huệ,  Tam  Tư 

Lương). Tam Học là Giới - Định - Huệ, Tam Huệ là Văn - Tư - Tu, Tam Tư 

Lương là Tín - Nguyện - Hạnh. Nhất tâm viên mãn đầy đủ [những điều ấy]. 

Trong  một  câu  Phật  hiệu  cũng  viên  mãn  đầy  đủ  [những  điều  đó],  tức  là  ta 

niệm  một câu A Di Đà Phật, chắc chắn tương ứng với Tam Học, Tam Huệ, 

Tam Tư Lương, mọi thứ đều đầy đủ trong câu niệm Phật ấy thì gọi là  “nhất 

 tâm  xưng  niệm”.  Trong  cuốn  Di  Đà  Yếu  Giải  Giảng  Nghĩa,  pháp  sư  Viên 

Anh đã chú giải như sau:  “Ngã Chấp mất”  – tức Ngã Chấp bị phá –  “chẳng 

 bị Kiến Tư làm loạn thì là Sự Nhất Tâm”.  Trong Đại Thừa thường giảng như 

thế, đoạn Kiến Tư phiền não! 

Nếu từ cương lãnh mà nói thì đơn giản hơn một chút. Kiến phiền não có 

năm loại lớn: 

1) Thân Kiến: Chấp trước thân là ta, tham sống, sợ chết, tự tư tự lợi. Đó 

là Thân Kiến, tức cái ải đầu tiên. 

2)  Loại  thứ  hai  là  kiến  giải  lầm  lạc,  tức  Biên  Kiến.  Biên  Kiến  là  đối 

nghịch, đối lập; thứ kiến giải như vậy gọi là Biên Kiến. 

3) Loại thứ ba là Kiến Thủ Kiến. 

4) Loại thứ tư là Giới Thủ Kiến. Hai loại này thường được gọi là Thành 

Kiến  như ta hay  nói: “Người  nào đó có thành kiến rất sâu”. Thành  Kiến có 

hai loại: Thành kiến nơi nhân và thành kiến nơi quả. Pháp thế gian hay xuất 

thế gian chẳng lìa nhân quả. Kiến Thủ Kiến là thành kiến nơi Quả. Giới Thủ 

Kiến là thành kiến nơi Nhân, chấp trước kiên cố tạo thành chướng ngại. 

5) Loại cuối cùng là Tà Kiến, Tà Kiến nghĩa là gì? Chẳng thuộc vào bốn 

loại trên. Tất cả hết thảy kiến giải sai lầm đều quy nạp vào loại Tà Kiến này. 

Năm thứ Kiến trên đây đều sai lầm, đoạn được chúng sẽ chứng Sơ Quả 

Tu Đà Hoàn. Nếu là Đại Thừa Viên Giáo thì là Bồ Tát thuộc địa vị Sơ Tín. 

Bồ Tát thuộc địa vị Sơ Tín và Tiểu Thừa Tu Đà Hoàn trọn chẳng chấp trước 

thân  này  là ta;  nói cách khác, không tự tư  tự  lợi, không  tham sống sợ chết. 

Đó  là  hiện tượng phá  Thân  Kiến. Phá được Thân  Kiến sẽ  như thế  nào?  Từ 

chỗ này, quý vị hiểu rõ: Chẳng tham sống sợ chết, quyết định chẳng tự tư tự 

lợi. 

Tư Hoặc là cách nghĩ lầm lạc, cũng gồm năm loại lớn. Thứ nhất là Xan 

Tham (keo kiệt, tham lam); ngoài ra là Sân Khuể (nóng giận), Ngu Si, Ngạo 

Mạn, hoài nghi lời thánh hiền dạy dỗ. Đó là những sai trái về mặt tư tưởng, 

so ra còn  nghiêm  trọng  hơn  những sai trái nơi kiến  giải, khó phá  hơn. Nếu 

quý vị phá được cả năm thứ này sẽ thoát khỏi lục đạo luân hồi, siêu việt tam 

giới, chứng quả A La Hán, tương đương với Đệ Thất Tín trong địa vị Thập 

Tín  Bồ  Tát  của  Đại  Thừa.  Nhưng  trong  Tiểu  Thừa  chỉ  chứng  được  Vị  Bất 

Thoái,  trong  ba  thứ  Bất  Thoái  chỉ  chứng  được  một  thứ,  A  La  Hán  cũng 

giống như vậy. Thế nhưng Bồ Tát trong Viên Giáo chứng được hai thứ Bất 

Thoái  là  Vị  Bất  Thoái  và  Hạnh  Bất  Thoái.  Công  phu  đoạn  chứng  (đoạn 

phiền não và chứng quả) tương đồng, nhưng trí huệ và tín nguyện khác biệt; 

Bồ Tát trội hơn Thanh Văn! Nói rõ tiêu chuẩn của Sự Nhất Tâm là như thế 

đó. 

Lý Nhất Tâm thì  “Pháp Chấp vong, bất vị nhị biên sở loạn, vi  Lý nhất 

 tâm” (Pháp  Chấp  mất,  chẳng  bị  hai  bên  (Có  và  Không)  làm  loạn  thì  là  Lý 

Nhất  Tâm).  Đức  Phật  dạy  Chấp  gồm  hai  loại  lớn:  một  là  Ngã  Chấp,  hai  là 

Pháp Chấp. Pháp Chấp là chấp trước đối với hết thảy các pháp; cho Pháp là 

có, cho Ngã là không. Thân là do Ngũ Uẩn tụ tập biến thành thân. Tiểu Thừa 

quan  niệm  không  có  thân,  nhưng  có  Ngũ  Uẩn:  Sắc,  Thọ,  Tưởng,  Hành, 

Thức;  năm  Uẩn  ấy  tồn  tại.  Chấp  trước  như  vậy  gọi  là  Pháp  Chấp.  Bồ  Tát 

thông minh, có trí huệ, biết Ngũ Uẩn cũng là giả. Quý vị thấy Bát Nhã Tâm 

Kinh mở đầu bằng câu:  “Quán Tự Tại Bồ Tát hành thâm Bát Nhã Ba La Mật 

 Đa  thời,  chiếu  kiến  Ngũ  Uẩn  giai  không”.  “Năm  Uẩn  đều  không”  là  phá 

Pháp  Chấp,  chẳng  bị  “nhị  biên  sở  loạn” (hai  bên  làm  loạn) .  Hai  bên  là  đối 

lập,  chẳng  bị  hai  bên  làm  loạn  thì  trong  Đại  Thừa  Phật  pháp  gọi  là  “nhập 

 Bất Nhị pháp môn”.  Đó là Lý Nhất Tâm, hết thảy đều bất nhị. 

Từ căn bản mà nói thì Năng và Sở bất nhị, quý vị thấy  “duy tâm sở hiện, 

 duy thức sở biến” , Năng Hiện (chủ thể biến hiện) và Sở Hiện (cái được biến 

hiện)  bất  nhị,  Năng  Biến  và  Sở  Biến  bất  nhị,  Năng  -  Sở  bất  nhị.  Tánh  - 

Tướng bất nhị. Lý - Sự bất nhị, chúng sanh và Phật bất nhị, Bồ Đề và phiền 

não bất nhị, sanh tử và Niết Bàn bất nhị. Nhập Bất Nhị pháp môn, trọn pháp 

giới hư không giới dung hợp thành một Thể. Tâm tánh của chính mình dung 

nhập chân tâm; bổn tánh, thân thể của chính mình và pháp giới (tiểu vũ trụ 

và đại vũ trụ) dung hợp thành một Thể. Trong tự tánh vốn sẵn đủ trí huệ hiện 

tiền, đức năng hiện tiền, tướng hảo hiện tiền. Đó là Lý nhất tâm bất loạn, là 

cảnh giới chẳng thể nghĩ bàn! Kinh Hoa Nghiêm gọi cảnh giới ấy là  “pháp 

 giới vô chướng ngại, Lý Sự vô ngại, Sự Sự vô ngại”.  Hễ “nhị” bèn có ngại, 

tức là có chướng ngại; còn Bất Nhị thì không có chướng ngại. Nhập Bất Nhị 

pháp môn được đại tự tại, trong vòng vũ trụ quả thật không có chướng ngại 

nào!  Tánh  -  Tướng  là  một,  chứ  không  phải  hai,  Lý  -  Sự  cũng  là  một,  chứ 

không phải hai. 

Trong Đại Thừa Phật pháp thường nói  “bất nhất, bất dị” (không 

một,  không  khác),  đấy  chính  là  pháp  môn  Bất  Nhị  chân  chánh:  Chẳng  thể 

nói là một, mà cũng chẳng thể nói là hai; một lẫn hai đều chẳng thể nói, nên 

gọi là  “chân chánh bất nhị”.  Quý vị phải thấu hiểu ý nghĩa này, nhất quyết 

đừng  phân  biệt,  đừng  vọng  tưởng,  đừng  chấp  trước;  hễ  vọng  tưởng,  phân 

biệt, chấp trước liền rớt vào hai hay ba (tam tâm, nhị ý). Bởi thế, đối với hết 

thảy  các  pháp,  chỉ  cần  lìa  được  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước,  sẽ  thấy 

được  chân  tướng.  Chân  tướng  không  một,  không  khác,  bất  sanh,  bất  diệt, 

không đúng, không sai, chẳng phải có, chẳng phải không. Trong hết thảy các 

kinh Đại Thừa, đức Phật đã giảng điều này rất nhiều lần với hy vọng chúng 

ta sẽ do vậy mà có thể lãnh hội, ngộ nhập. 

 “Thất nhật bất loạn hậu, vô cánh khởi Hoặc tạo nghiệp chi sự” (sau khi 

đã đạt được bảy ngày bất loạn thì sẽ không còn có những chuyện khởi Hoặc, 

tạo  nghiệp),  đến  đây  sách  [Yếu  Giải]  nói  toạc  ra.  Ở  phần  trên,  tôi  đã  thưa 

cùng quý vị: Chỉ cần quý vị đắc nhất tâm bất loạn thì sau khi đã đắc, quý vị 

không thể bị  mất đi!  Sau khi đã  đắc  mà  lại bị  mất  đi thì  là  giả, chẳng phải 

thật! Đã đạt được rồi nhất định pháp hỷ sung mãn, thật đúng như Khổng lão 

phu  tử  đã  nói  “học  nhi  thời  tập  chi,  bất  diệc  duyệt  hồ” (học  rồi  thường  tu 

tập,  cũng  chẳng  vui  sao?)  Trong  nhà  Phật  chúng  ta  gọi  niềm  “vui”  ấy  là 

“pháp  hỷ  sung  mãn”,  thường  sanh  tâm  hoan  hỷ.  Tiến  sĩ  Giang  Bổn  Thắng 

của  Nhật  Bản  nói:  Nếu  bây  giờ  mọi  người  dùng  cái  tâm  thương  yêu,  dùng 

cái tâm cảm tạ đối với hết thảy người, sự, vật thì cái tâm cảm tạ và cái tâm 

thương yêu ấy chính là một phần pháp hỷ. Vì sao lại đề xướng như thế? Nói 

thật ra, [cái tâm cảm tạ, thương yêu ấy] chẳng do tự tánh lưu lộ. Vì sao? Nếu 

từ tự tánh lưu lộ thì chính là “nhập Bất Nhị pháp môn”, cái tâm cảm ân, yêu 

thương  ấy  sẽ  là  thật,  chứ không  phải  giả.  Nay  bọn  phàm  phu  chúng  ta  nói 

đến yêu thương, hay nói đến cảm ân thì vẫn có tư tâm (tâm riêng tư, vị kỷ) 

trong ấy; không có tư tâm mới là thật. Nếu có tư tâm thì chẳng phải là thuần 

chân.  Chúng  ta  chỉ  có  thể  nói  là  “tương  tự  chân”  (gần  giống  với  chân), 

chẳng phải là thuần chân, có chút phần tương tự, có chút ít gần gũi. 

Tiếp theo, hãy tham khảo sách Di Đà Yếu Giải Giảng Nghĩa của pháp sư 

Viên  Anh  ([trong  thư  viện]  ở  nơi  đây  có  bộ  Di  Đà  Yếu  Giải  Giảng  Nghĩa 

của pháp sư Viên Anh), trong sách này, pháp sư giảng:  “Nhất nhật chí thất 

 nhật,  nãi  khắc  định  kỳ  hạn,  dĩ  biện  sanh  tử  đại  sự” (Từ  một  ngày  cho  đến 

bảy ngày chính là lập thời hạn nhất định để lo liệu đại sự sanh tử). Đúng là 

phải lo liệu đại sự sanh tử, giống như ngài Oánh Kha đúng là lo liệu đại sự 

sanh tử; giống như Bà La Môn nữ biết mẹ đọa địa ngục, cô ta thực sự muốn 

giúp  mẹ,  hòng  cứu  vớt  mẹ  mình,  không  giả  một  chút  nào,  tấm  lòng  thuần 

chân.  Tâm  hạnh  như  vậy  mới  hòng  đạt  được  Niệm  Phật  tam-muội.  Tâm 

không thuần chân như thế sẽ không thể đạt được Niệm Phật tam-muội! Đạt 

được Niệm Phật tam-muội chính là Lý Nhất Tâm, Sự Nhất Tâm, bao gồm cả 

công phu thành phiến, trong Phật pháp thường bảo là  “sanh tử đại sự sở tác 

 dĩ biện”  (đại sự sanh tử đã  hoàn thành) ,  đã hoàn tất ổn thỏa chuyện ấy  rồi! 

Pháp  sư  nói:  “Hà  dĩ  cố?  Nhất  tâm  bất  loạn,  tựu  thị  Niệm  Phật  tam-muội 

 công  thành,  bất  loạn  tức  Chánh  Định  dã” (Vì  sao  vậy?  Nhất  tâm  bất  loạn 

chính  là thành tựu công phu Niệm  Phật tam-muội.  Bất loạn chính  là Chánh 

Định). Sư giảng  mấy câu này rất hay. Bởi lẽ, quý vị đạt được cảnh giới ấy, 

sẽ không thể nào khởi Hoặc tạo nghiệp nữa, chẳng thể nào! Quý vị nắm chắc 

chuyện  vãng  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  thực  sự  đạt  được.  Trong 

phần này, chúng tôi cũng chia thành bốn tiểu đoạn. Tiểu đoạn thứ nhất là: 

“Bất  luận  Sự  Trì,  Lý  Trì”,  hai  thứ  Trì  Danh  đều  tốt cả,  bất  luận  Sự  Trì 

hay  Lý  Trì,  chỉ  cần  trì  đến  mức “phục  trừ  phiền  não,  nãi  chí  Kiến  Tư  tiên 

 tận,  giai Sự  nhất  tâm” (khuất  phục,  trừ khử phiền  não,  cho  đến  đoạn  được 

Kiến  Hoặc  hay  Tư  Hoặc  trước  thì  đều  là  Sự  Nhất  Tâm).  Còn  nếu  “trì  chí 

 tâm  khai  kiến  bổn  tánh  Phật,  giai  Lý  nhất  tâm”  (trì  đến  khi  tâm  khai,  thấy 

được vị Phật trong bổn tánh, đều là Lý Nhất Tâm). Không phải là do Sự Trì 

sẽ đạt được Sự Nhất Tâm, do Lý Trì bèn đạt được Lý Nhất Tâm, không thể 

nói  như thế được! Sự Trì  hay  Lý Trì đều  là phương cách  hay  phương pháp 

để niệm Phật; tùy thuộc công phu của chính mình sâu hay cạn. Quý vị nhất 

định phải niệm đến khi có thể chế ngự phiền não, đó là công phu niệm Phật 

đắc lực. Trong tâm chỉ có A Di Đà Phật, không còn nghĩ đến gì khác, tự tư 

tự lợi, tham - sân - si - mạn, danh văn, lợi dưỡng, ngũ dục, lục trần không hề 

có những ý niệm ấy. Trong tâm chỉ có A Di Đà Phật; ngoại trừ A Di Đà Phật 

ra, ý  niệm  gì cũng không có. Chưa đoạn phiền  não, chỉ cần quý  vị có công 

phu đắc lực thì phiền não không thể đột ngột xuất hiện được, đó gọi là “công 

phu  thành  phiến”.  Tuy  Sự  Nhất  Tâm  nông  cạn  vẫn  có  thể  vãng  sanh,  sanh 

vào Phàm Thánh Đồng Cư độ. 

Nếu công phu niệm Phật của quý vị rất sâu, chẳng cần biết là Sự Trì hay 

Lý Trì,  hễ có công phu  khá sâu, đoạn được phiền  não, phiền  não  vĩnh  viễn 

chẳng còn khởi nữa, đó chính là thực sự đạt được Sự Nhất Tâm. Đoạn được 

Kiến  Tư phiền  não  là thành tựu Niệm Phật tam-muội, Niệm Phật tam-muội 

rất sâu. Kinh Lăng Nghiêm nói Niệm Phật tam-muội sâu xa ấy tương đương 

với Cửu Thứ Đệ Định. A La Hán tu Cửu Thứ Đệ Định đoạn Kiến Tư phiền 

não,  vượt thoát  lục  đạo  luân  hồi.  Dùng  công  phu  niệm  Phật  so  ra  đơn  giản 

hơn phương pháp của  A  La  Hán. Vì thế, trong kinh Đại Tập,  đức  Thế  Tôn 

dạy  chúng  ta:  “Niệm  A  Di  Đà  Phật  là  vô  thượng  thâm  diệu  Thiền”.  Rất 

nhiều  người  không  biết,  vẫn  muốn  tham  thiền,  chẳng  biết  Niệm  Phật  là 

Thượng Thượng Thiền, Thượng Thượng Vi Diệu Thiền. Dùng phương pháp 

này có thể thành tựu Cửu Thứ Đệ Định, đắc Sự nhất tâm bất loạn bèn sanh 

vào Phương Tiện Hữu Dư độ. 

Nếu  tiến  hơn  một  bước  nữa  thì  vẫn  dùng  phương  pháp  này,  đoạn  trừ 

Trần  Sa  phiền  não,  cũng  phá  được  một  phẩm  vô  minh,  đấy  chính  là  “tâm 

 khai, kiến bổn tánh Phật” (tâm khai ngộ, thấy được đức Phật nơi bổn tánh), 

nhà Thiền thường gọi “tâm khai” là “đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh”, 

đó  là  Lý  Nhất  Tâm.  Đắc  Lý  Nhất  Tâm,  sanh  vào  Thật  Báo  Trang  Nghiêm 

độ,  chẳng  thể  nghĩ  bàn!  Do  vì  mọi  người  trong  Phật  môn  coi  thường  pháp 

môn Niệm Phật nên Ngẫu Ích đại sư đau lòng! Vì sao? Thù thắng, đơn giản, 

dễ dàng  như thế ấy, quý  vị tu pháp  môn  này  nhất định thành tựu trong  một 

đời. Quý  vị không tin tưởng,  lại  hoài  nghi, lại còn phê bình,  muốn tìm  cầu 

pháp  môn  nào  khác,  muốn  thành  tựu  nơi  pháp  môn  nào  khác  ư?  Khó  lắm! 

Rất  ư là  khó!  Không  biết  pháp  môn  này  thù  thắng!  Bởi  thế,  pháp  môn  này 

được  gọi  là  “nan  tín  chi  pháp” (pháp  môn  khó  tin).  Chúng  ta  đọc  đến  chỗ 

này  thì  quý  vị  phải  hiểu  rõ,  thực  sự  là  khó  tin,  chẳng  phải  giả  vờ  nói  “khó 

tin”  đâu  nhé!  Đừng  nói  người  khác  không  tin,  trước  hết,  hãy  tự  hỏi  chính 

mình, tự mình có tin được hay là không? Nếu chính mình thực sự tin, quý vị 

sẽ chẳng đến nỗi như bây giờ! 

Do đây biết rằng: Quý vị niệm Phật đến tận hôm nay vẫn chưa đạt được 

công  phu  thành  phiến  là  vì  chưa  tin  thực  sự!  Do  điều  này,  quý  vị  hãy  suy 

nghĩ:  Vì  sao  đối  với  phương  pháp  Niệm  Phật  của  Ấn  Quang  đại  sư,  Ngài 

không  nói  đến  giảng  kinh,  tôi  lại  đổi  điều  kiện  “không  giảng  kinh”  thành 

“nhất  định  phải  giảng  kinh!”  Thời  Ấn  Quang  đại  sư  không  giảng  kinh  thì 

được, người niệm Phật [thời đại sư] thiện căn sâu dầy, người niệm Phật thật 

thà, tin được, nguyện được, hành được. Nếu nay chúng tôi không giảng thấu 

triệt những đạo lý này, quý vị sẽ chẳng tin, chẳng nguyện, không có cách gì 

hết. Mục đích giảng kinh là gì? Nhằm thành tựu tín nguyện kiên cố cho quý 

vị, mục đích là ở chỗ này. Nay đã hết thời gian rồi! 



---o0o--- 

 Tập 26 



Chư vị đồng học! 

Xin  xem  tiếp  tiểu  đoạn  thứ  hai  của  đoạn  thứ  bảy  “nhất  tâm  bất 

 loạn” :  “Sự Trì, văn thuyết Niệm Phật pháp môn, khả dĩ hoành siêu tam giới, 

 đới nghiệp vãng sanh, thâm tín bất nghi, nhất tâm hệ niệm, cú cú phân minh, 

 niệm  niệm  tương  tục,  hành,  trụ,  tọa,  ngọa,  duy  thử  nhất  niệm,  cánh  vô  nhị 

 niệm, tức dĩ nhất niệm nhi trừ chúng niệm. Do vị đạt lý, cố viết Sự Trì” (Sự 

Trì: Nghe nói đến pháp môn Niệm Phật có thể vượt thoát tam giới theo chiều 

ngang, đới nghiệp vãng sanh, bèn tin sâu xa không nghi, nhất tâm hệ niệm, 

từng  câu  phân  minh,  niệm  niệm  tiếp  nối,  đi,  đứng,  nằm,  ngồi,  chỉ  có  một 

niệm này, không có niệm thứ hai, tức là dùng một niệm để trừ các niệm. Do 

chưa  thấu  đạt  lý  nên  gọi  là  Sự  Trì).  Đại  Sư  vì  chúng  ta  thuyết  minh  Niệm 

Phật có Sự, có Lý. Trì danh niệm Phật trên mặt Sự và trì danh niệm Phật trên 

mặt Lý sai khác ở chỗ nào? Tuy Sự Trì và Lý Trì khác biệt, nhưng hiệu quả 

chẳng  khác  nhau, đều có thể đạt được  nhất tâm bất  loạn, hoàn toàn do  mỗi 

người dụng công. Do đây biết rằng: Chớ nên so sánh Sự Trì với Lý Trì, quan 

trọng  nhất  là  thật  thà  niệm.  Trong  Sự  có  Lý,  trong  Lý  có  Sự,  Lý  - Sự  viên 

dung!  Phải  hiểu đạo  lý  này, chớ  nên phân  biệt.  Hễ phân biệt thì sẽ vô  hình 

trung sanh ra chướng ngại, dẫu có niệm đến mức nhất tâm được vãng sanh, 

nhưng vẫn gây chướng ngại cho phẩm vị. Đó là chuyện chắc chắn! 

Trước  hết,  chúng  tôi  giảng  về  Sự  Trì.  “Văn  thuyết  Niệm  Phật  pháp 

 môn” (Nghe nói đến pháp  môn Niệm Phật): Quý vị nghe nói đến là chuyện 

thông thường  nhất! Chúng ta  nghe  nói pháp  môn Niệm Phật có thể  “hoành 

 siêu tam giới”.  Trong những phần trước, tôi đã nhắc đến  “hoành siêu”  (vượt 

thoát  tam  giới  theo  chiều  ngang)  rồi,  không  phải  là  “thụ  siêu”  (siêu  theo 

chiều  dọc)!  Siêu  theo chiều dọc khó khăn  lắm,  nhưng từ  nhân đạo  [của thế 

giới Sa Bà] di dân sang thế giới Cực Lạc, đến thế giới Cực Lạc vẫn là nhân 

đạo thuộc Phàm Thánh Đồng Cư độ; đó là thuận tiện nhất,  “đới nghiệp vãng 

 sanh”  mà!  Hai  câu  cuối  cùng  [trong  đoạn  văn  vừa  dẫn  trên  đây]  rất  trọng 

yếu:  “Thâm  tín  bất  nghi,  nhất  tâm  hệ  niệm” (Tin  sâu  xa  không  nghi,  nhất 

tâm  hệ  niệm).  Trong  bản  dịch  [kinh  A  Di  Đà]  của  La  Thập  đại  sư  ghi 

là  “nhất tâm bất loạn”,  bản dịch kinh A Di Đà của Huyền Trang đại sư chép 

là  “nhất tâm hệ niệm”.  Huyền Trang đại sư trực dịch75, La Thập đại sư dịch 

ý. Nhất  tâm  hệ  niệm chúng  ta dễ dàng  làm  được, còn  nhất  tâm bất  loạn rất 

khó, chẳng dễ gì đạt được. Thế nhưng La Thập đại sư dịch không sai, vì sao? 

Công  phu  Niệm  Phật  thành  tựu  rồi,  lúc  vãng  sanh,  A  Di  Đà  Phật  đến  tiếp 

dẫn, nhất định Phật quang chiếu đến quý vị trước hết. Lúc quý vị được Phật 

quang chiếu tới, gia trì, công phu Niệm Phật của quý vị được nâng cao, tăng 

lên gấp bội. 

Nói thật ra, công phu niệm Phật của chúng tôi vẫn chưa thành phiến, mới 

gần  thành  phiến!  Quý  vị  phải  nhớ  kỹ  câu  này  “gần  như  thành  phiến”;  khi 

nhân duyên của quý vị vừa chín muồi, vừa được Phật quang gia trì, công phu 

bèn thực sự thành phiến, nâng cao lên mức độ “thành phiến”. Nếu công phu 

của quý vị đã thành phiến, [Phật quang gia trì khiến cho công phu ấy] được 

nâng lên thành Sự nhất tâm bất loạn. Người đã đắc Sự nhất tâm bất loạn sẽ 

được nâng lên thành Lý nhất tâm bất loạn. Lúc lâm chung, đức Phật đến tiếp 

dẫn,  công  phu  nhất  định  được  nâng  cao,  đó  là  do  Phật  lực  gia  trì.  Điều  đó 

cho  thấy:  Nếu  chúng  ta  không  nhất  tâm  hệ  niệm  sẽ  rất  khó,  vì  sao?  Trong 

tâm tạp niệm quá nhiều, vọng tưởng quá nhiều, vướng mắc quá nhiều, muốn 

cho công phu niệm Phật đắc lực trong một đời này chẳng dễ dàng đâu nhé! 

Do  đây  ta  biết:  Điều  quan  trọng  nhất  trong  công  phu  niệm  Phật  của 

chúng ta chính là câu khẩu đầu thiền (thiền ngoài cửa  miệng) của vị đường 

chủ  Niệm  Phật  Đường  thường  hay  nói  rất  quan  trọng:  “Buông  xuống  thân 

 tâm  thế  giới,  nhất  tâm  chánh  niệm” .  Câu  này  rất  quan  trọng!  Nếu  không 

buông  thân  tâm  thế  giới  xuống  được,  vẫn  còn  chút  gì  vướng  mắc,  chánh 

niệm  sẽ  không  khởi  lên  được,  không  thể  nhất  tâm  hệ  niệm  được.  Quý  vị 

không thể nhất tâm là vì có vọng tưởng xen tạp. Mấu chốt để thành tựu hay 

không là  ở  chỗ  này!  Vì  sao  quý  vị  không  buông  xuống  được?  Vì  đối  với 

pháp môn Tịnh Tông, quý vị chưa nhận thức rõ ràng, bởi thế, tín tâm không 

sâu, nguyện không thiết.  “Tin sâu nguyện thiết”  thì không gì là chẳng buông 

xuống được! 

Ấn  Quang  đại  sư  dạy  người,  chính  mình  làm  gương.  Tôi  đã  từng  đến 

viếng  quan  phòng  (gian  phòng  Ngài  dùng  để  bế  quan)  tại  Linh  Nham  Sơn 

Tự  ở  Tô  Châu.  Pháp  sư  Minh  Học  bồi  tiếp  tôi  trong  lần  thứ  nhất  tôi  đến 

thăm  viếng  núi  Linh  Nham.  Quan  phòng  thông  với  một  tiểu  Phật  đường. 

Trong tòa tiểu Phật đường treo một chữ Tử (chết). Tổ sư thường bảo chúng 

ta:  “Người  niệm  Phật  nhất  định  phải  dán  chữ  Tử  trên  trán,  thường  nghĩ 

 mình  sắp  chết,  lúc  ấy  há  có  còn  không  buông  xuống  được  hay 

 chăng?”  Không  buông  xuống  được  cũng  phải  buông  xuống  được!  Vì  sao? 

Có mang gì đi theo được đâu! Thế nhưng quả thật là có không ít người chết 

rồi  vẫn  chưa  buông  xuống  được,  hết  cách  rồi!  Toa  thuốc  này  của  tổ  sư  vô 

hiệu,  không  trị  nổi  cái  bệnh  của  người  hiện  tại.  Đến  chết  vẫn  không  chịu 

buông xuống, không còn có cách gì hết! 

Do  vậy,  công  phu  phải  luyện  trong  thường  ngày,  dụng  công  mỗi  ngày, 

dụng công như thế nào? Chỉ là buông xuống mà thôi! Buông xuống là công 

phu  thực sự. Tôi thường khuyên  những đồng  học ở cùng  một chỗ  với  nhau 

phải buông xuống tự tư tự lợi, buông xuống danh văn, lợi dưỡng, buông bỏ 

sự hưởng thụ ngũ dục, lục trần, buông bỏ tham - sân - si - mạn; cõi lòng thực 

sự thuần thiện, thuần tịnh, không nhiễm trước mảy may, không vướng mắc, 

nhất tâm hệ niệm sẽ hiện tiền. Quý vị sẽ đạt được như vậy. 

 “Cú  cú  phân  minh,  niệm  niệm  tương  tục” (Từng  câu  phân  minh,  niệm 

niệm  tiếp  nối).  Tin  sâu  không  nghi  là  không  ngờ  vực.  Nhất  tâm  hệ  niệm, 

nhất tâm là chẳng có hai tâm, nhất tâm không xen tạp; xen tạp vọng niệm thì 

không phải  là  nhất  tâm. Từng câu phân  minh,  niệm  niệm  tiếp  nối  là không 

gián đoạn. Quý vị thấy ba điều kiện “không hoài nghi, không xen tạp, không 

gián  đoạn”  như Giác  Minh  Diệu  Hạnh  Bồ  Tát đã  nói  đều  đầy  đủ!  Đại  Thế 

Chí  Bồ  Tát  dạy  chúng  ta:  “Đô  nhiếp  lục  căn,  tịnh  niệm  tương  kế” (Nhiếp 

trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối), chữ Tịnh trong  “tịnh niệm”  nghĩa là không 

được  xen  tạp;  hễ  xen  tạp  thì  chẳng  tịnh,  hoài  nghi  cũng  chẳng  tịnh.  Trong 

tịnh niệm, chắc chắn  không có  hoài  nghi,  không có  xen  tạp, đó  mới  là tịnh 

niệm!  Tịnh  niệm  là  nhất tâm  hệ  niệm. “Tương tục” (tiếp  nối) là  niệm  niệm 

nối liền nhau, không gián đoạn. Chín chữ Giác Minh Diệu Hạnh Bồ Tát vừa 

nói trên đây (tức “không hoài nghi, không xen tạp, không gián đoạn”) hoàn 

toàn giống như lời Đại Thế Chí Bồ Tát đã nói. 

Lại xem tiếp đoạn kế đó:  “Hành, trụ, tọa, ngọa, duy thử nhất niệm” (Đi, 

đứng,  nằm,  ngồi,  chỉ  có  mỗi  một  niệm  này).  Trong  mười  hai  thời,  tức  hai 

mươi bốn tiếng đồng hồ trong một ngày, quý vị đi cũng vậy, đứng cũng vậy 

( “trụ”  nghĩa  là  đứng),  ngồi cũng  vậy,  nằm  cũng  vậy, trong tâm chỉ có  một 

câu A Di Đà Phật. Trừ A Di Đà Phật ra, tuyệt đối chẳng có ý niệm thứ hai. 

Đó chính là dùng một niệm để đoạn trừ hết thảy vọng niệm, đó gọi là “công 

phu thành phiến”. Có rất  nhiều đồng tu  hỏi tôi công phu thành phiến  là  gì? 

Công phu thành phiến là như vậy đó! Suốt ngày từ sáng đến tối trừ A Di Đà 

Phật ra, trong tâm không còn ý niệm nào khác! “Ý niệm khác” chính là vọng 

tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  và  những  tạp  niệm  trong  tâm.  Một  câu  Phật 

hiệu công phu đắc  lực sẽ  hoàn toàn chèn  ép được chúng,  nhưng chưa đoạn 

được,  nên  bèn  có  thể  đới  nghiệp  vãng  sanh.  Phiền  não  tập  khí  tức  vọng 

tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  chưa  đoạn  được,  nhưng  chỉ  cần  quý  vị  niệm 

Phật công phu đắc  lực, đều có  thể chế ngự được tất cả [phiền  não tập khí]; 

bởi thế, gọi là  “phục đoạn”,  chứ không nói là  “diệt đoạn”.  

 “Do vị đạt Lý” (do chưa thấu đạt Lý), đối với lý Tịnh tông rất sâu quý vị 

vẫn  chưa  hiểu  rõ,  nên  gọi  là  Sự  Trì.  Lý  của  Tịnh  tông  là  gì?  “Thị  tâm  thị 

 Phật,  thị  tâm  tác  Phật” (Tâm  này  là  Phật,  tâm  này  làm  Phật);  đấy  là  Lý. 

Đương  nhiên  ta  vẫn  thường  nghe  mấy  câu  giảng  về  Lý  như  thế,  nghe  rất 

quen  tai,  thậm  chí  chính  mình  còn  nói  được  như  vậy,  nhưng  trên  thực  tế, 

hoàn toàn chẳng hiểu thật rõ ý nghĩa được bao hàm trong hai câu ấy; cho nên 

thuộc về Sự Trì. Đoạn kế tiếp lại giảng về Lý Trì. 

Trong sách Yếu Giải, Ngẫu Ích đại sư giảng Lý Trì nguyên văn như sau, 

tôi đọc một lượt:  “Lý Trì giả, tín Tây Phương A Di Đà Phật” (Lý Trì là tin 

Tây Phương A Di Đà Phật), “tin vào A Di Đà Phật” giống như Sự Trì, đều là 

nghe  nói  đến  pháp  môn  Niệm  Phật.  Thế  nhưng  trong  đây  lại  có  Lý:  “Tây 

 Phương  A Di Đà  Phật, thị ngã tâm cụ” (Tây  Phương  A Di Đà  Phật tâm  ta 

sẵn  đủ),  tức  trong  chân  tâm  của  chính  chúng  ta  vốn  sẵn  có,  “thị  ngã  tâm 

 tạo” (là  do  tâm  ta  tạo) .  “Thị  ngã  tâm  cụ” (tâm  ta  sẵn  đủ)  là  duy  tâm  sở 

hiện;  “thị ngã tâm tạo” (do tâm ta tạo) là duy thức sở biến. Tây Phương Cực 

Lạc  thế  giới  chẳng  ra  ngoài  lệ  ấy,  vẫn  là  “duy  tâm  sở  hiện,  duy  thức  sở 

 biến”;  đó  là  Lý.  “Tức  dĩ  tự  tâm  sở  cụ,  sở tạo  chi  hồng  danh,  vi  hệ  tâm  chi 

 cảnh,  linh  bất  tạm  vong” (Liền  dùng  hồng  danh  mà  tự tâm  sẵn  có,  do  tâm 

tạo  ấy  làm  cảnh  để  ràng  buộc  tâm,  chẳng  cho  tạm  quên).  Ngẫu  Ích  đại  sư 

giảng  Lý  Trì  nguyên  văn  như  thế.  Ở  đây,  chúng  tôi  giải  thích  nông  cạn  ý 

nghĩa lời giảng của đại sư ngõ hầu mọi người dễ hiểu hơn. 

 “Văn thuyết Niệm Phật pháp môn, nhất niệm tương ứng nhất niệm Phật, 

 niệm  niệm  tương  ứng  niệm  niệm  Phật,  thâm  tín  bất  nghi”  (Nghe  nói  đến 

pháp môn Niệm Phật, một niệm tương ứng một niệm Phật, niệm niệm tương 

ứng  niệm  niệm  Phật,  tin  sâu  không  nghi).  Đạo  lý  nằm  ở  chỗ  “tương 

 ứng”,  tương ứng với điều gì?  “Tâm tác, tâm thị, tâm hiện, thức biến” , tương 

ứng  với  những  điều  ấy.  Nói  trên  mặt  Lý  là  “ tự  tánh  Di  Đà,  duy  tâm  Tịnh 

 Độ” , quý vị thấy quen thuộc lắm! Tách khỏi  “tâm hiện, tâm tạo” (tâm tạo là 

duy thức sở biến) thì không có  một pháp nào để được cả. Tây Phương Cực 

Lạc thế  giới  không phải  là  ngoại  lệ, thế  giới  Hoa  Tạng cũng không  phải  là 

ngoại  lệ. Cho đến  vô  lượng  vô biên  hết thảy cõi Phật trên từ chư Phật Như 

Lai dưới  đến chúng sanh  trong địa  ngục,  hữu  tình,  vô tình,  há có pháp  nào 

tách rời tâm tánh? Có một pháp nào chẳng phải là duy tâm sở hiện, duy thức 

sở biến hay chăng? Có pháp nào mà tâm chẳng sẵn có, chẳng do tự tâm tạo 

hay chăng? Phải hiểu đạo lý này! Tin sâu đạo lý này không ngờ vực thì niệm 

của ta sẽ tương ứng với Lý, tương ứng với tâm tánh. 

 “Nhất tâm trì niệm, đô nhiếp lục căn, tịnh niệm tương kế” (nhất tâm trì 

niệm, nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối). Đấy chính là lời Đại Thế Chí 

dạy. Sáu căn không còn bị cảnh giới bên ngoài mê hoặc thì gọi là  “đô nhiếp 

 lục  căn” (nhiếp  trọn  sáu  căn).  Mắt  thấy  Sắc,  chẳng  bị  Sắc  làm  mê.  Giống 

như  gì?  Giống  như  một  tấm  gương!  Tâm  giống  hệt  như  tấm  gương,  cảnh 

giới bên  ngoài  hiện  bóng trông thấy rất rõ ràng,  rành  rẽ,  minh  bạch, rõ  rệt, 

nhưng chắc chắn  gương chẳng bị  nhuốm bẩn  mảy  may. Dụng tâm  như tấm 

gương,  hoàn  toàn  là  trí  huệ,  không  có  tình  thức.  Tình  là  nhiễm  ô,  là  chấp 

tướng. Trong Phật pháp thường nói  “không chấp tướng”;  tấm gương soi mọi 

vật nhưng không dính mắc tướng, chứ không phải là nói “lìa khỏi cảnh giới, 

nơi  tấm  gương  không  còn  cảnh  giới  nữa”,  không  phải  vậy!  Ngay  trong  lúc 

chiếu  rọi  cảnh  giới  mà  chẳng  chấp  tướng.  Cảnh  giới  đến  hay  đi  chẳng  liên 

can đến gương, đều luôn không dính mắc tướng. Chân tâm, căn tánh của sáu 

căn giống như tấm gương, vốn không chấp tướng. 

Cái  gì  bị  dính  mắc?  Vọng  tâm  bị  dính  mắc,  chân  tâm  vốn  không  dính 

mắc! Bởi thế, nhìn vào chân tâm của quý vị, đức Phật thấy quý vị vốn đã là 

Phật, hiện đang là Phật, quý vị và chư Phật Như Lai chẳng khác gì nhau. Nói 

thật đấy, không giả dối chút nào; nhưng vấn đề là gì? Ở bên ngoài chân Phật 

(đức  Phật  thực sự trong  tâm tánh), quý  vị  lại khoác thêm  một  giả Phật,  rắc 

rối lắm! Khoác lấy giả tướng. Cái giả tướng ấy chính là tình thức, tình thức 

là hư vọng. Tình thức quyết định không có, chân tánh là thật. Phân định chân 

và  vọng  như thế  nào? Chân  là bất sanh bất diệt,  vĩnh  hằng bất biến, đấy  là 

Chân. Tình thức có sanh diệt, có sanh, có diệt. Có sanh có diệt thì là giả, chứ 

không  thật.  Sanh  diệt  do  đâu  mà  có?  Sanh  diệt  từ  trong  “không  sanh  diệt” 

biến hiện ra; do mê nên bất sanh bất diệt biến thành sanh diệt. Chân tâm bổn 

tánh  bất  sanh  bất  diệt,  vọng  tâm  (vọng  tâm  là  tâm  Duyên  Lự)  có  sanh  diệt 

nên gọi là Vọng, không phải chân. 

Cái  tâm  ấy  chính  là  gì?  Nay  chúng  ta  gọi  nó  là  Niệm.  Ý  niệm  có  sanh 

diệt;  niệm  trước  diệt,  niệm  sau  bèn  sanh.  Chắc  chắn  niệm  trước  khác  niệm 

sau;  chúng  có  thể  tương  tự  nhưng  tuyệt  đối  chẳng  thể  hoàn  toàn  giống  hệt 

nhau. Vì thế, cảnh giới được biến cũng tương tự, nhưng cảnh giới chẳng thể 

tương đồng. Cảnh giới do vọng tâm hiện ra, do thức biến ra; vọng tâm sanh 

diệt  trong  từng  sát-na  nên  cảnh  giới  được  biến  hiện  ra  cũng  sẽ  sanh  diệt 

trong  từng  sát-na.  Vọng  tâm  niệm  niệm  chẳng  tương  đồng,  đương  nhiên 

cảnh  giới  được  biến  hiện  cũng  niệm  niệm  khác  biệt.  Rất  nhiều  người  biết 

vào mùa Đông trời mưa tuyết. Hoa tuyết kết tinh từ xưa đến nay chưa ai tìm 

được hai kết tinh nào giống hệt nhau, chưa hề có! 

Tiến sĩ Giang Bổn Thắng quan sát nước kết tinh, quan sát suốt tám chín 

năm  cũng  chưa  hề  thấy  hai  mẫu  kết  tinh  nước  giống  hệt  nhau.  Vì  nguyên 

nhân nào? Do niệm trước và niệm sau khác nhau, nên tướng được biến hiện 

là  huyễn  tướng  diệu  hữu  cũng  không  thể  giống  nhau.  “Diệu  hữu  phi  hữu, 

 chân  không  bất  không” (Diệu  hữu  không  phải  là  hữu,  chân  không  chẳng 

phải  không),  Phật  pháp  gọi  điều  này  là  “vô  thường”.  Thế  gian  vô  thường, 

phạm  vi của danh  từ  “thế gian”  rất  lớn.  Hết thảy pháp thế  gian  vô thường; 

pháp xuất thế gian cũng vô thường. Bất luận thế gian hay xuất thế gian đều 

là vô thường; vì sao? Đều do Thức biến. Khi nào Thức chuyển thành Trí, lúc 

đó quý vị mới thực sự thấy được chân thường. 

Kinh  giáo Đại Thừa bảo cảnh  giới ấy phải từ Bát Địa trở lên  [mới thấu 

hiểu được]. Chúng ta biết rõ: Bát Địa  Bồ Tát chuyển A  Lại Da Thức thành 

Đại Viên Kính Trí; Bát Địa mới chuyển được, mới thấy được ba tướng vi tế 

của A Lại Da Thức, ba tướng ấy được gọi là khởi nguyên (cội nguồn) của vũ 

trụ. Bát Địa Bồ Tát có thể thấy được khởi nguyên, trong Phật pháp gọi [khởi 

nguyên  ấy]  là  “duyên  khởi”.  Nay  người thế  gian  thường  gọi  “pháp  giới 

duyên khởi”  là “khởi  nguyên của  vũ trụ”.  Bát Địa  Bồ Tát thấy  rõ. Bát Địa, 

Cửu Địa, Thập Địa, Đẳng Giác, Như Lai Quả địa; năm địa vị ấy là năm địa 

vị cao tột trong năm mươi hai địa vị (năm mươi mốt địa vị Bồ Tát và quả địa 

Như  Lai).  Năm  địa  vị  cao  nhất  trong  năm  mươi  hai  địa  vị  mới  thấy  được 

chân  tướng  sự  thật.  Quý  vị  hãy  nghĩ  thử  xem  công  phu  ấy  là  như thế  nào? 

Đều là công năng định lực. Địa vị Bồ Tát được phân biệt như thế nào? Phân 

biệt theo mức công phu Thiền Định sâu hay cạn. Đạt đến mức tối cao, Định 

ấy đã viên mãn rốt ráo thì chân tướng tự sáng tỏ rạng ngời. Từ Thất Địa trở 

xuống,  không  thể  thấy  được  chân  tướng,  nhưng  có  thể  hiểu  được  lời  đức 

Phật  dạy,  hiểu  được  ý  Phật,  tin  sâu  chẳng  nghi,  y  giáo  phụng  hành.  Đó  là 

kiến lập tín tâm từ nơi Lý. 

 “Niệm  cực  nhi  không,  Năng  Sở  song  vong” (Niệm  đến  cùng  cực  sẽ 

giống  như  là  không,  Năng  lẫn  Sở  cùng  mất),  người  ấy  niệm  hay  không 

niệm?  Niệm  chứ!  Niệm  đến  cùng  cực  sẽ  giống  như  là  không,  đấy  chính  là 

như  trong  phần  sau  có  nói:  “Niệm  nhưng  vô  niệm,  vô  niệm  nhưng  niệm” , 

tâm và Phật cùng một Thể, vọng tưởng, phân biệt, chấp trước đều không có. 

Vì sao? Tâm  và Phật  là  một thể. Nếu có  vọng tưởng, có phân biệt, có chấp 

trước thì cái tâm năng niệm và đức Phật được niệm vẫn là đối đãi, tức là hai 

bên đối lập nhau, vẫn còn cái tâm ta niệm và đức A Di Đà Phật được niệm 

bởi ta, vẫn còn có năng niệm và sở niệm. Năng - Sở không còn nữa thì công 

phu ấy sâu xa. Cái tâm năng niệm và đức Phật được niệm là một, không hai; 

đó là khế nhập cảnh giới. 

Niệm  nhưng  vô  niệm,  vô  niệm  mà  niệm, thử hỏi  là  niệm  hay  vô  niệm? 

Niệm! Nhưng niệm mà vô niệm, vô niệm là niệm. Trên mặt Sự, quý vị thấy 

người ấy niệm, cầm  xâu chuỗi niệm “A Di Đà Phật, A Di Đà Phật”, không 

khác gì người niệm Phật bình thường cả; nhưng trên thực tế hoàn toàn khác 

hẳn  người  niệm  Phật  bình  thường.  Người  niệm  Phật  bình  thường  chấp 

tướng, còn người kia niệm Phật không chấp vào bất cứ điều gì, Năng lẫn Sở 

đều  mất. Tâm  người ấy  và Phật trí  hợp thành  một Thể, trí  huệ Bát Nhã sẵn 

có  trong  tự  tánh  là  cái  tâm  năng  niệm,  cái  thân  năng  niệm  và  chúng  sanh 

trong  hết  thảy  các  cõi  nước  trọn  khắp  pháp  giới  hư  không  giới  hợp  thành 

một. Đấy là Lý niệm. 

 “Do đạt Lý cố, thị viết Lý Trì” (Do thấu đạt lý nên gọi là Lý Trì). Lý Trì 

công phu đắc lực nhanh chóng hơn Sự Trì vì người ấy hiểu Lý nên công phu 

dễ đắc lực. Người ấy hiểu rõ chân tướng của nhân sinh và vũ trụ, nên trong 

tâm  chẳng  vướng  mắc  gì.  Không  thể  chẳng  thấu  triệt  Lý,  không  thể  chẳng 

ngộ, ngộ nhập lý rất sâu là cảnh giới được chứng đắc bởi Phật và Pháp Thân 

Bồ Tát, cảnh giới ấy chính là Thật Tướng của các pháp. Phiền não tập khí từ 

vô lượng kiếp đến nay không cần đoạn mà tự nhiên chẳng còn nữa, vì sao? 

Quý  vị  biết  mọi  thứ đều  là  hư  vọng;  đã  là  hư  vọng  thì  có  còn  gì  để  vướng 

mắc nữa ư? Quý vị còn phân biệt hay chấp trước nữa ư? 

Ngay  như tiên  sinh  Viên  Liễu  Phàm  là  một kẻ  phàm  phu  mà  ông  ta  đã 

biết như thế nào? Ông ta chỉ biết là Khổng lão tiên sinh tiên đoán cuộc đời 

của ông ta có số mạng nhất định, số mạng cả đời đã được định sẵn, không có 

lấy nửa điểm do con người quyết định, ông ta liền buông xuống, không còn 

có ý niệm tranh danh đoạt lợi nữa. Ông ta biết điều gì? Biết vận mạng cả đời 

đã  được  định  sẵn,  có  muốn  tranh  cũng  tranh  không  được,  có  muốn  chẳng 

vâng theo số mạng ấy cũng không xong, [cho nên] cứ chiếu theo tám chữ do 

Khổng tiên sinh đã phê mà sống. Ông ta cùng thiền sư Vân Cốc ngồi trong 

Thiền Đường suốt ba ngày ba đêm mà chẳng dấy lên ý niệm nào. Vì nguyên 

nhân  nào  vậy?  Ông  ta  đã  biết  vận  mạng  của  mình,  cho  nên  không  còn  có 

vọng  niệm  nữa! Công phu ấy rất cao,  người  biết chân tướng của  nhân sinh 

và vũ trụ [sẽ có công phu] hoàn toàn giống như ông Viên Liễu Phàm. 

Tiên sinh Viên  Liễu Phàm không phải là chẳng  muốn khởi  vọng tưởng, 

nhưng  vì  có  khởi  vọng  tưởng  cũng  vô  dụng,  cho  nên  không  khởi  vọng 

tưởng. Còn người thực sự hiểu rõ chân tướng của nhân sinh và vũ trụ, sẽ tự 

nhiên không có vọng tưởng, nhập cảnh giới Phật; không giống như tiên sinh 

Viên  Liễu  Phàm  còn  thuộc  vào  cảnh  giới  phàm  phu,  chẳng  phải  là  thánh 

nhân. Bởi thế, thiền sư Vân Cốc hỏi đến, ông ta nói ra, thiền sư Vân Cốc bèn 

cười ha hả: “Ta tưởng ông là hào kiệt, hóa ra thực sự là phàm phu. Ông vốn 

là một gã phàm phu rất đáng mến, rất hy hữu!” Trong mắt thiền sư Vân Cốc, 

họ Viên là đứa trẻ dễ dạy nên bèn dạy cho Liễu Phàm một chiêu để thay đổi 

vận mạng, tâm tưởng sự thành. Tiên sinh Liễu Phàm đạt được quả nhỏ, nếu 

gặp pháp môn Niệm Phật vãng sanh thì sẽ chứng được đại quả. Lý Trì và Sự 

Trì chúng tôi giảng đến đây thôi. Lại xem đoạn tiếp theo: 

 “Nhất  tâm  bất  loạn  cai  quát  Quán  Kinh  tam  tâm,  chí  thành  tâm,  thâm 

 tâm, phát nguyện hồi hướng  tâm” (Nhất tâm bất  loạn  gồm  trọn ba  tâm của 

Quán Kinh: chí thành tâm, thâm tâm, phát nguyện hồi hướng tâm). Ngẫu Ích 

đại sư giảng rất hay, chân chánh niệm Phật cầu sanh về Tịnh Độ thì tâm ấy 

là tâm Vô Thượng Bồ Đề, xưa nay chưa có ai giảng như vậy, Ngài là người 

đầu  tiên.  Thực  sự  nhất  tâm  hệ  niệm,  ở  đây  chúng  tôi  nói  là  “tin sâu  không 

 nghi, nhất tâm hệ niệm” như trong Sự Trì thì tâm Bồ Đề trọn đủ. 

Quý vị nghĩ xem nhất tâm có phải là chí thành tâm hay không? Nếu tâm 

không  chân  thành,  làm  sao  có  thể  chuyên  nhất  cho  được?  Làm  sao  không 

xen tạp  vọng tưởng cho được? Nhất tâm chẳng  xen tạp  vọng  tưởng, không 

có hai niệm thì cái tâm ấy chân thành. 

Thế  nào  là  thâm  tâm?  Đã  nhiều  năm  chúng  tôi  thường  thưa  cùng  mọi 

người:  Tâm thanh tịnh  là thâm  tâm,  tâm bình đẳng  là thâm tâm, tâm chánh 

giác  là thâm  tâm. Cổ  nhân  không  nói  như vậy, chúng tôi  đọc rất  nhiều chú 

giải,  đại  đa  số  đều  giảng  như  sau:  “hiếu  thiện,  hiếu  đức”  (ham  điều  lành, 

chuộng đức). Đó là nói chưa rõ rệt; nói cách khác, thâm tâm là tự lợi, tự thọ 

dụng,  hiếu  đức,  hiếu  thiện.  Tôi  nói  ba  tâm  “thanh  tịnh,  bình  đẳng,  chánh 

giác” là nói rất cụ thể.  Quý vị nghĩ thử xem:  Ba cái tâm ấy 

có lành hay không? Có phải là đức hay không? 

 “Phát  nguyện  hồi  hướng  tâm”  là  tâm  từ  bi,  tâm  đại  bi,  đại  từ  đại  bi. 

Quán Kinh nói Bồ Đề tâm gồm ba thứ, trong Đại Thừa Khởi Tín Luận cũng 

nói  đến  ba  loại.  Khởi  Tín  Luận  nói  “trực  tâm,  thâm  tâm,  đại  bi  tâm”.  Chí 

thành tâm là trực tâm, thâm tâm kinh và luận nói giống nhau. Khởi Tín Luận 

nói “đại bi tâm”, còn Quán Kinh gọi là “hồi hướng phát nguyện tâm”. Hợp 

kinh và luận lại thì ý nghĩa càng rõ rệt, chúng ta biết phải nên tu học như thế 

nào.  Khoảng  mười  mấy  năm  trước  đây,  tôi  viết  hai  mươi  chữ  sau  đây  tại 

Cựu  Kim  Sơn  (San  Francisco),  Mỹ  Quốc:  “Chân  thành,  thanh  tịnh,  bình 

 đẳng,  Chánh  Giác,  từ  bi,  khán  phá,  phóng  hạ,  tự  tại,  tùy  duyên,  niệm 

 Phật” (Chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi, thấy thấu suốt, 

buông xuống, tự tại, tùy duyên, niệm Phật). Chúng ta tu hành phải nắm chặt 

tổng cương lãnh, tổng nguyên tắc ấy. Khởi tâm động niệm, xử sự, đãi người, 

tiếp  vật trong cuộc sống thường  ngày, quyết định chẳng trái  nghịch  nguyên 

tắc này, chẳng mâu thuẫn cương lãnh này, chính là đang đi trên đường Phật 

vậy! Mười pháp giới là mười ngả đường, chúng ta chẳng đi lầm đường! 

Phát  nguyện  hồi  hướng,  chúng  tôi  thường  nói  hồi  hướng  gồm  ba  loại: 

Hồi hướng Chân Như, hồi hướng Phật đạo, và hồi hướng chúng sanh. Quý vị 

thấy ba  nguyện cuối cùng của  Phổ  Hiền  Hạnh Nguyện chính  là  hồi  hướng. 

Hồi  hướng  Chân  Như  là  nguyện  thứ  mười,  nguyện  thứ  mười  của  ngài  Phổ 

Hiền là  “phổ giai hồi hướng”;  đấy là hồi hướng Chân Như. Hồi hướng Phật 

đạo  là  “thường  tùy  Phật  học” (thường  học  theo  Phật);  có  chỗ  giảng  là  hồi 

hướng  Bồ  Đề,  Bồ  Đề  và  Phật  đạo  có  cùng  một  ý  nghĩa.  Thường  học  theo 

Phật  là  hồi  hướng.  Hồi  hướng  chúng  sanh  trong  kinh  văn  nói  rất  rõ  “hằng 

 thuận chúng sanh”,  câu này rất quan trọng! Đối với chúng sanh, Phật chẳng 

hề  miễn  cưỡng  mảy  may,  luôn  tùy  thuận,  tuy  hằng  thuận  nhưng  thời  thời 

khắc khắc cảnh tỉnh khiến cho quý vị giác ngộ, khiến cho quý vị minh bạch. 

Vì vậy, mới nói đức Thế Tôn giáo hóa chúng sanh bằng  “phương tiện thiện 

 xảo”.  

Phương tiện thiện xảo do đâu mà có? Do hằng thuận chúng sanh. Quý vị 

thấy trong hết thảy pháp môn, pháp thù thắng khôn sánh chính là pháp môn 

Niệm  Phật  này;  đơn  giản  như  vậy  đó,  dễ  dàng  như  thế  đó,  thành  tựu  viên 

mãn rốt ráo như thế đó, nhưng chúng sanh không tin, Phật bèn giảng cho họ 

một  pháp  môn  khác.  Thích  tham  Thiền  à?  Được!  Dạy  ngươi  pháp  môn 

Thiền; thích Mật à? Được! Dạy  ngươi pháp  môn Mật. Thật chẳng  ngại  mất 

công,  ngươi  thích  môn  gì  bèn  dạy  ngươi  môn  đó;  vô  lượng  vô  biên  pháp 

môn  đều  là  phương  tiện  tiếp  dẫn,  đến  tối  hậu  bèn  dạy  cho  pháp  môn 

chân thật:  Niệm Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ.  Vô  lượng  vô  biên  pháp  môn  đều 

nhằm  dẫn  quý  vị  vào  thế  giới  Hoa  Tạng;  vô  lượng  vô  biên  pháp  môn  thảy 

đều  quy  vào  Hoa  Tạng!  Đến  được  thế  giới  Hoa  Tạng  rồi,  Văn  Thù  và  Phổ 

Hiền  [sử  dụng]  mười  đại  nguyện  vương  dẫn  [các  vị  Pháp  Thân  đại  sĩ]  về 

Cực Lạc, phải hiểu được ý nghĩa như thế! Từ Hoa Nghiêm tôi đã thấy được 

điều ấy nên không còn đi lòng vòng nữa, đã hiểu rồi! 

Lúc  tôi  mới  phát  tâm  bèn  học  Giáo.  Vì  sao?  Đối  với  những  nghĩa  lý 

trong kinh điển nhà Phật, tôi hết sức hâm mộ, nói thật ra đều là  “tiên nhập vi 

 chủ” (pháp nào học đầu tiên, pháp ấy là chánh yếu)! Vị thầy đầu tiên của tôi 

là  tiên  sinh  Phương  Đông  Mỹ,  cụ  dạy  tôi  Phật  giáo  là  triết  học.  Trong  mắt 

cụ, Phật giáo là triết học. Lúc đó, lão nhân gia đã hơn bốn mươi tuổi, tôi mới 

hai mươi sáu. Cụ Phương đã hơn bốn mươi tuổi, là một triết gia trứ danh của 

Trung  Quốc.  Cụ  bảo  tôi:  “Hai phần  mười  kinh  điển  Phật  giáo  là  triết  học, 

 đó là một nền triết học tối cao trên toàn thế giới”.  Lúc ấy, cụ dạy tôi học hai 

phần  mười  ấy.  Thực  ra,  hai  phần  mười  chính  là  gì?  Trong  mười  tông  phái 

Phật giáo, hai tông Pháp Tướng Tông và Pháp Tánh Tông thuần là triết học, 

siêu việt mọi nền triết học cổ kim Trung Hoa và ngoại quốc. 

Cụ lại còn nói một câu đưa tôi vào cửa Phật:  “Học Phật là sự hưởng thụ 

 tối cao trong đời người”.  Câu nói ấy khiến tâm tôi chấn động mạnh. Tôi bắt 

đầu lui tới chùa miếu, lui tới chùa miếu nhằm mục đích gì? Tìm kinh Phật để 

xem.  Lúc ấy, tôi  nhận thấy ở Đài  Bắc  nơi  lui  tới  hết sức thuận  tiện  là chùa 

Thiện  Đạo;  trong  chùa  Thiện  Đạo  có  thư  viện  Thái  Hư,  hình  như ở  đấy  có 

đến  hai  pho  Đại  Tạng  Kinh.  Tôi  thấy  vậy  mừng  lắm.  Không  thể  mượn  về 

được  nên  những  khi  rảnh  rỗi  tôi  đều  đến  thư  viện  Thái  Hư  để  chép  kinh, 

mang  sổ  tay  theo  chép  kinh.  Vào  cửa  Phật  như  vậy  đó.  A!  Bây  giờ  đã  hết 

rồi! 



* 

Chư vị đồng học! 

Trong phần trên tôi đã kể chuyện lúc cụ Phương còn tại thế đã đem Phật 

pháp  giới  thiệu  cho  tôi  như  thế  nào.  Kể  từ  khi  tôi  được  quen  biết  thầy 

Phương, tôi được quen thầy  vào  lúc thầy  đang  tuổi trung  niên cho đến tuổi 

vãn niên suốt cả hơn ba mươi năm, tôi thấy cụ hoàn toàn dụng công nơi kinh 

điển,  nhất  là  trong  thời  gian  ấy,  Đài  Loan  lần  lượt  ấn  hành  bộ  Đại  Chánh 

Tạng  và  Vạn  Tục  Tạng  của  Nhật  Bản.  Sau  khi  hai  bộ  Đại  Tạng  Kinh  ấy 

được ấn hành, cụ Phương gần như dốc toàn bộ thời gian và tinh lực nơi hai 

bộ ấy. Khi đại học Đài Loan mở lớp triết học Phật giáo, cụ giảng về Phật học 

thời Ngụy - Tấn, Phật học thời Tùy - Đường, giảng Phật học Đại Thừa. Về 

già,  cụ  rời  đại  học  Đài  Loan  về  hưu,  đại  học  Phụ  Nhân  mời  cụ  giảng  triết 

học  Hoa  Nghiêm  cho  phân  ban  tiến  sĩ.  Cả  đời  cụ  thích  kinh  Hoa  Nghiêm 

nhất;  nói thật  ra, tôi  ưa thích kinh  Hoa Nghiêm cũng  là do chịu ảnh  hưởng 

của lão nhân gia. 

Thế nhưng đến lúc về già (lúc đã thực sự có rất nhiều sách vở kinh điển 

rồi), cụ thực sự thay  đổi quan điểm, không còn  giống  như lúc  mới  vừa dạy 

tôi  (chỉ  quan  tâm  đến  Tánh  Tông  và  Tướng  Tông)  mà  tông  nào  cụ  cũng 

nghiên cứu. Hết sức đáng tiếc là đang độ cụ chín muồi về Phật pháp, cụ lại 

mất. Cụ mất năm bảy mươi chín tuổi, tức năm 1977. Hình như đúng lúc đó 

tôi  đang  giảng  kinh  Lăng  Nghiêm  ở  Hương  Cảng,  hình  như  cụ  đã  qua  đời 

đến  ngày thứ ba  hay  ngày thứ tư gì đó, tôi  mới  về  được Đài  Loan để tham 

gia lễ kỷ niệm truy điệu cụ. Ở đây, tôi chỉ nói như vậy thôi. 

Lại  xem  tiếp  đoạn  thứ  tám:  “Diệu  hạnh  thắng  quả,  bất  khả  tư 

 nghị” (Diệu hạnh, quả thù thắng, chẳng thể nghĩ bàn). Trong đoạn này chia 

thành chín tiểu đoạn. Tiểu đoạn thứ nhất là  “lâm chung trừ chướng”, “vãng 

 sanh Cực Lạc, lâm mạng chung thời, thánh chúng lai nghênh, tâm bất điên 

 đảo,  tức  đắc  vãng  sanh” (vãng  sanh  Cực  Lạc,  lúc  lâm  chung,  thánh  chúng 

đến đón, tâm không điên đảo, liền được vãng sanh).    Chúng tôi đọc kinh văn 

một lượt: 



 Kỳ  nhân  lâm  mạng  chung  thời,  A  Di  Đà  Phật  dữ  chư  thánh  chúng 

 hiện tại kỳ tiền. Thị nhân chung thời, tâm bất điên đảo, tức đắc vãng sanh 

 A Di Đà Phật Cực Lạc quốc độ.  

其人臨命終時。阿彌陀佛。與諸聖眾。現在其前。是人終時。心不

顛倒。即得往生阿彌陀佛極樂國土。 

 (Người  ấy  lúc  sắp  mạng  chung,  A  Di  Đà  Phật  và  các  vị  thánh  hiện  ra 

 trước  mắt.  Người  ấy  lúc  mạng  chung,  tâm  không  điên  đảo,  liền  được  vãng 

 sanh cõi nước Cực Lạc của A Di Đà Phật).  

   

Đoạn  kinh  văn  này  thật  tuyệt  diệu.  Quý  vị  vãng  sanh  Tây  Phương  Cực 

Lạc thế giới, ai đến tiếp dẫn quý vị vậy? Chính đích thân giáo chủ A Di Đà 

đến  tiếp  đón,  chẳng  giống  như  nay  chúng  ta  di  dân  đến  quốc  gia  nào,  lúc 

chúng  ta  đi,  Tổng  Thống  không  đến  tiếp  đón,  Bộ  Trưởng  cũng  không  đến 

đón.  Quý  vị  hãy  nghĩ  coi:  Mình  cảm  thấy  như  thế  nào?  Vãng  sanh  Tây 

Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  ai  đến  tiếp  đón  mình?  A  Di  Đà  Phật,  Quán  Âm, 

Thế  Chí,  lại  còn  có  các  đại  Bồ  Tát,  Thanh  Văn  đều  đến  hoan  nghênh,  tiếp 

đón  mình.  Thế  nhưng điều kiện  vãng sanh ở đây không  hề  nói  là phải  nhất 

tâm  bất  loạn,  hay  quá!  Vì  sao?  Công  phu  nhất  tâm  bất  loạn  mỗi  cá  nhân 

chúng ta chưa thể thực hiện được,  “tâm không điên đảo”  mà thôi! Nghĩa là 

sao? Câu này bao gồm cả lúc lâm chung một niệm hay mười niệm đều được 

vãng sanh. Lúc lâm chung một niệm hay mười niệm tức là vừa mới đạt công 

phu thành phiến. 

Như  trong  những  phần  trước,  tôi  đã  kể  cùng  quý  vị  chuyện  ông  Châu 

Quảng  Đại  ở  Washington  DC,  ba  ngày  trước  khi  mất  mới  được  nghe  pháp 

môn này, nhờ vào đâu mà được vãng sanh?  “Tâm không điên đảo”.  Bởi thế, 


cái ải trọng  yếu  nhất trong  một đời  người  là  gì?  Lúc  lâm chung, chết trong 

sáng  suốt,  minh  bạch,  rất  trọng  yếu  đấy  nhé!  Nếu  lúc  lâm  chung  mê  hoặc, 

điên  đảo,  không  biết  chi  hết  (ta  thường  nói  là  “hôn  mê”),  thậm  chí  không 

nhận ra người nhà quyến thuộc, cứ nhìn trừng trừng: “Ngươi là ai vậy?” Vấn 

đề  nghiêm  trọng  lắm,  người  ấy  khó  thể  vãng  sanh;  chẳng  những  khó  vãng 

sanh mà trong trạng huống như thế, quá nửa bị nghiệp lực dẫn kéo. Nghiệp 

lực dẫn kéo chính là hạnh nghiệp cả một đời: Quý vị tạo thiện nghiệp đi vào 

hai  đường  trời  -  người;  tạo  ác  nghiệp  bèn  đi  vào  ba  ác  đạo.  Nhưng  quý  vị 

phải hiểu: Thiện nghiệp thì lâm chung có phước báo, tỉnh táo. 

Bởi  thế,  lúc  lâm  chung  đầu  óc  rất  sáng  suốt,  không  mê  hoặc  chút  nào, 

người lớn, trẻ nhỏ trong nhà, thân thích, bè bạn đều nhận rõ từng người, biết 

rất rõ thì  người ấy chắc chắn chẳng đọa tam đồ. Nếu  người ấy không  niệm 

Phật,  không  cầu  vãng  sanh,  cũng  đi  vào  hai  đường  trời  -  người.  Đó  là  đại 

phước  báo!  Người  Trung  Quốc  nói  tới  ngũ  phước,  phước  cuối  cùng  trong 

ngũ phước là chết tốt lành, chết rất sáng suốt, tỉnh táo. Chết tốt lành thì đời 

sau  sanh  vào  chỗ  tốt,  quý  vị  thấy  điều  này  càng  trọng  yếu  hơn  chứ?  Liên 

quan đến đời sau của quý vị đấy! Con người tu phước, nói thật ra, tổ sư đại 

đức dạy chúng ta tu phước  nhưng không  hưởng phước, phước báo dành để 

hưởng  vào  lúc  nào?  Để  dành  hưởng  lúc  lâm  chung,  lâm  chung  không  bị 

bệnh  khổ,  biết  trước  lúc  mất,  tỉnh  táo,  sáng  suốt,  niệm  Phật,  Phật  đến  tiếp 

dẫn là phước báo bậc nhất, không phước báo nào lớn hơn được nữa! 

Vì  thế,  phước  báo  cả  đời  chỉ  nhằm  cầu  điều  này,  không  cầu  chi  khác; 

đấy  là  người thực sự có  trí  huệ, thực sự  thông  minh. Bình  thời  hưởng sạch 

hết phước, lúc lâm chung không có phước nên mê hoặc, điên đảo, tu hành cả 

đời trở thành chuyện nghi vấn. Cổ nhân thường nói: Đến lúc lâm chung, do 

công phu của quý vị đã tu không đắc lực nên sẽ gặp phải hiện tượng ấy. Vì 

thế  câu  “tâm  không  điên  đảo”  rất  trọng  yếu!  Chúng  ta  nhất  định  phải  cầu 

điều này, có cầu được như vậy không? Phước báo đó thôi! 

Tâm địa thuần thiện thuần tịnh, dẫu chúng ta chưa đạt được chữ “thuần”, 

nhưng  phải  đạt  đến  mức  thanh  tịnh,  lương  thiện,  tâm  lành,  tư  tưởng  lành, 

hạnh lành. Trong cả đời cam chịu thua thiệt, chịu nhường nhịn, có thể nhẫn 

nhục,  không  tranh  cùng  người,  không  cầu  nơi  sự,  thân  tâm  được  an  ổn,  đó 

chính là phước báo. Cuộc sống bình lặng, đạm bạc, miễn sao qua ngày. Nếu 

có  phước  báo  càng  lớn  hơn  thì  bố  thí,  cúng  dường  cho  những  chúng  sanh 

khổ nạn, lúc lâm chung hưởng phước báo  “tâm không điên đảo”,  phước báo 

ấy  hiện  tiền.  Bởi  thế,  cả  đời  luôn  nghĩ  đến  người  khác,  không  tự tư  tự  lợi; 

nếu tự tư tự lợi e rằng lâm chung sẽ bị điên đảo, bị mê hoặc. Bất luận tu một 

pháp môn nào, dùng công phu nào, lâm chung hễ bị mê hoặc là xong, không 

có cách chi trợ niệm được! 

Thế nhưng chúng ta thấy có rất nhiều trường hợp, lúc mất vẻ mặt người 

chết khó coi, sau khi được trợ niệm mấy giờ đồng hồ vẻ mặt bèn hết sức dễ 

nhìn,  nhưng  điều  ấy  không  có  nghĩa  là  người  ấy  được  vãng  sanh.  Vẻ  mặt 

trông  dễ  coi  hơn  là  chuyện  nhất  định!  Vì  sao?  Bao  nhiêu  người  đưa  đến 

những  tin  tức  tốt  lành  cho  người  mất;  giống  như  làm  thí  nghiệm  kết  tinh 

nước:  Bao  người dùng thiện  ý đối  với  nó,  để đáp  lại,  nước kết  tinh  hết sức 

đẹp đẽ; đạo  lý  là  như vậy.  Tuy  thần thức  người chết đã  ly khai, không còn 

hít thở  nữa, tim  cũng không đập  nữa,  nhưng  nhục thể  vẫn còn. Mỗi  một  tế 

bào nơi  nhục thể đều thấy  nghe  hay biết, đều có thể tiếp nhận  những thông 

tin bên ngoài. Lúc ấy thông tin trợ niệm là thông tin tốt đẹp nhất: “A Di Đà 

Phật!” Từ thông tin ấy, chúng kết tinh đẹp nhất, chúng ta phải hiểu rõ đạo lý 

này! 

Vì vậy, bình thời phải nuôi dưỡng ý niệm yêu thương, cảm ân, thời thời 

khắc khắc dùng thiện ý, thiện tâm đối đãi hết thảy người, hết thảy sự vật, sẽ 

được  đáp  ứng  hết  sức  tốt  đẹp,  có  thể  biến  địch  thành  bạn,  hóa  oán  thành 

thân. Vì sao không làm được? Kinh Phật khuyên dạy chúng ta, nhưng có lúc 

đúng là chúng ta tâm ý hời hợt: Phật chưa từng được thấy, kinh điển chẳng 

biết là do ai viết, rốt cuộc là thật hay giả đây? Đúng là tuyệt đại đa số người 

học  Phật  chớ  nghĩ  họ  rất  kiền  thành,  thật  ra  họ  bán  tín  bán  nghi,  vì  sao? 

Công phu không đắc lực! 

Nay đã có khoa học chứng thực, khiến cho mức độ khả tín của những gì 

kinh  Phật  đã  giảng  càng  sâu  thêm;  khoa  học  chứng  minh  những  điều  đó  là 

thật chứ không giả. Nay chuyện nước kết tinh đã hé lộ phần nào sự tình ấy. 

Chúng tôi nghe nói ở thành phố Đài Bắc có rất nhiều học sinh tiểu học làm 

thí  nghiệm,  thảy  đều  thành  công.  Bữa  nay  có  đồng  học  hạ  tải  bảy  bản  báo 

cáo  về  các  thí  nghiệm  của  học  sinh  tiểu  học  từ  Internet;  tôi  đã  coi  kỹ  một 

lượt, hy vọng các vị đồng học cũng có thể làm thí nghiệm, tự mình đích thân 

làm. Làm đối với những gì? Làm đối với hết thảy vạn sự vạn vật. Trong học 

viện của chúng ta, cây cối hoa cỏ rất nhiều, mỗi ngày mỗi người dùng thiện 

ý  đối  với  bụi  hoa,  đối  với  cây:  “Ngươi  tăng  trưởng  rất  đẹp,  ta  thích  ngươi 

lắm”.  Nói  với  chúng  những  câu  ấy,  thành  tâm  thành  ý  nghĩ  như  vậy  thì 

chúng càng lớn càng đẹp, báo đáp mà! 

Có thể dùng ý xấu đối với thức ăn, đừng dùng ý xấu đối với cây cỏ hoa 

lá. Dùng ý xấu đối với cây cối, hoa lá, chúng sẽ chết khô, rất đáng tiếc, hoàn 

toàn dùng thiện  ý.  Ý  xấu  là bình  thường  mình ăn trái cây  gì, quý  vị có  thể 

dùng thiện ý, ác ý hay mặc kệ đối với chúng. Có thể làm ba thí nghiệm như 

vậy.  Đối  với  những  cây  cối  hoa  lá,  hy  vọng  quý  vị  đều  dùng  thiện  ý,  chớ 

dùng ác ý, thành tâm thành ý yêu thương che chở chúng. Trong sân chúng ta 

lại có rất nhiều chim, so ra học viện hơi ít chim; tại Highfields là nơi tôi ở, 

chim rất nhiều, động vật nhỏ rất nhiều, chúng ta đều dùng thiện tâm, thiện ý 

thực sự yêu thương che chở, trở thành bè bạn của chúng, chúng đều có linh 

tánh! 

Quý  vị thấy chúng  tôi dùng thiện  ý đối  với  kiến,  gián, chuột, chúng tôi 

dùng thiện ý đối đãi chúng. Nay chỗ chúng tôi ở rất sạch sẽ, những con vật 

nhỏ đều ở ngoài sân, đều ở bên ngoài, chẳng vào nhà gây rối. Chúng tôi nhất 

định  không  gây  tổn  thương  cho  chúng,  chúng  cũng  không  gây  rắc  rối  cho 

chúng  tôi!  Quý  vị  thấy  cùng  sống  hòa  bình  tốt  đẹp  như  thế  đó.  Coi  chúng 

như là bè bạn, như đồng tham đạo hữu. Trong hai mươi bốn tiếng đồng hồ, 

tiếng niệm Phật, băng giảng kinh phát ra không gián đoạn, bọn động vật nhỏ 

đều nghe, cây cối hoa cỏ cũng nghe âm nhạc, cũng nghe giảng kinh. Huống 

chi  kinh  Hoa Nghiêm  đã  giảng: Cây có thần cây,  hoa có  thần  hoa, cỏ cũng 

có thần  linh. Vũ trụ bộ  máy sống động, chứ không chết cứng,  hết sức sống 

động. Chúng ta nhận biết, hiểu rõ, cùng tồn tại, cùng thịnh vượng với thiên 

nhiên,  vui  vẻ  ưa  thích,  cùng  nhau  hợp  tác.  Chỉ  cần  quý  vị  có  thành  ý,  cổ 

nhân  Trung Quốc  nói rất  hay:  “Tinh thành sở chí, kim thạch vị khai”  (lòng 

thành chuyên ròng đến cùng tột, vàng đá cũng phải nứt); thầy Lý bảo là “chí 

 thành cảm thông”.  

Virus bệnh  SARS chính  là  vi  khuẩn  mang chất độc, chúng  ta chí  thành 

cảm thông  thì chất độc ấy chuyển biến thành chất dinh dưỡng tốt nhất, đấy 

mới là biện pháp giải quyết, nhất định chẳng được sát hại. Nếu giết chết, tiêu 

diệt nó thì không được, đừng nên có ý niệm ấy. Có ý niệm ấy, nó liền biến 

đổi,  càng  biến  thành  độc  hơn,  vì  sao?  Nó  chống  cự  lại.  Hai  bên  cùng  thù 

ghét nhau; cớ sao không dùng tâm yêu thương? Cớ sao chẳng dùng thủ đoạn 

hòa bình? Đôi bên kính yêu nhau, giúp đỡ lẫn nhau cùng thành tựu, tốt hơn 

nhiều! Bởi vậy, một câu  “tâm không điên đảo”  trong kinh văn hay làm sao! 

Hết sức là hay! Có như vậy mới có thể vãng sanh. Tiếp đó là đoạn  “ta thấy 

 điều lợi này”.  Chúng ta hãy xem đoạn kinh văn ấy. Kinh nói như thế này: 



 Xá Lợi Phất! Ngã kiến thị lợi cố thuyết thử ngôn: Nhược hữu chúng 

 sanh văn thị thuyết giả, ưng đương phát nguyện, sanh bỉ quốc độ.  

舍利弗。我見是利。故說此言。若有眾生。聞是說者。應當發願。

生彼國土。 

 (Này  Xá  Lợi  Phất!  Ta  thấy  điều  lợi  ấy  nên  nói  như  thế  này:  Nếu  có 

 chúng sanh nghe nói như vậy, hãy nên phát nguyện sanh về cõi ấy).  



 “Ngã”  ở đây là Thích Ca Mâu Ni Phật, đích thân Thích Ca Mâu Ni Phật 

thấy điều  lợi  ích ấy,  lợi  ích  gì  vậy?  “Tâm bất điên đảo, tức đắc vãng sanh, 

 lâm  mạng  chung  thời,  thánh  chúng  lai nghênh” (Tâm  không  điên  đảo,  liền 

được  vãng  sanh,  lúc  lâm  chung  thánh  chúng  đến  đón).  Thích  Ca  Mâu  Ni 

Phật tự thấy điều lợi ích khôn sánh như thế. Quý vị thấy đó: Ở Tây Phương 

Cực  Lạc  thế  giới,  Phật  rất  tốt,  Bồ  Tát  rất  tốt,  không  có  chút  tranh  chấp  gì. 

Trong thế gian này, quý vị muốn gặp hàng quan to quý nhân cũng không gặp 

được, còn trong Tây Phương Cực Lạc thế giới, hằng ngày gặp mặt chư Phật 

Như Lai, chư đại Bồ Tát. Quán Âm, Thế Chí nắm tay cùng đi, tay nắm tay 

nhau  cùng  tản  bộ,  chuyện  vãn.  Các  Ngài  là  tay  phải,  tay  trái  của  A  Di  Đà 

Phật;  quý  vị  đến  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  thường  chẳng  rời  khỏi  các 

Ngài. Trong thế gian hiện tại đây, không sao được như vậy. Nay mình là học 

trò  còn  đang  đi  học,  mình  có  được  gặp  mặt  hiệu  trưởng  hằng  ngày  hay 

không? Hằng ngày có thân cận thầy giáo hay không? Chẳng dễ đâu! 

Nhất  là  hiệu trưởng, có rất nhiều  học sinh  từ  lúc  mới  nhập  học cho đến 

khi tốt nghiệp cũng chỉ thấy mặt hai ba lần, khoảng cách rất xa, khó thể nói 

dăm  câu  với  hiệu  trưởng.  Ở  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  A  Di  Đà  Phật, 

Quán  Âm, Thế Chí, các  vị thượng  thiện  nhân ấy đích thân đến đón quý  vị, 

Thích Ca Mâu Ni  Phật trông thấy sự lợi  ích ấy. Nêu  lên  lợi  ích quan trọng 

nhất  là  “hoành  siêu  ngũ  trược,  lúc  lâm  chung  không  điên  đảo”,  tức  là  khi 

sắp chết tâm không điên đảo. Chữ  “ngũ trược”  chỉ thế giới Sa Bà, chúng ta 

gọi là “tam giới lục đạo”. Lúc lâm chung,  “đệ lục Ý Thức dĩ bất hành, đệ bát 

 thức  tập  khí  loạn  phát” (thức  thứ  sáu  là  Ý  Thức  đã  không  còn  hoạt  động 

nữa, tập khí trong thức thứ tám loạn động) ,  nên gọi là  “loạn tâm vị”  (địa vị 

tâm tán loạn). Đó chính là tướng trạng của tâm điên đảo vậy. 

Vì  sao  bị  điên  đảo  khi  lâm  chung?  Kinh  điển  của  Pháp  Tướng  Tông 

giảng tình huống con người khi lâm chung rất tường tận. A Lại Da Thức (tức 

thức thứ tám)  “tiên lai, hậu khứ, tác chúa công”  (đến trước, đi sau, làm ông 

chủ).  Lúc  đầu  thai,  thức  này  đến  trước  tiên.  Lúc  đứa  bé  đã  phát  triển  toàn 

vẹn, được sanh ra thì tám thức đều có đủ, mắt, mũi, lưỡi, thân, ý đều có đủ; 

nhưng  lúc  mới  nhập  thai  thì  không  có,  chỉ  có  thức  thứ  tám.  Thức  thứ  tám 

được  gọi  là  “thần  thức”,  nó  đến  đầu  thai.  Khi  người  ta  chết  đi,  bảy  thức 

trước dần dần chẳng thể khởi tác dụng nữa, tợ hồ đều không có; nhưng thức 

thứ tám vẫn còn, thức thứ tám rời đi sau cùng. 

Trong kinh, đức Phật giảng cho chúng ta biết: Sau khi con người tắt thở, 

thức  thứ  tám  sẽ  rời  thân  lúc  nào?  Ước  chừng  sau  tám  tiếng  đồng  hồ;  tám 

tiếng  sau  khi  tắt  thở  thì  thức  thứ tám  mới  rời  thân;  thân  thể  thực  sự  không 

hay  biết  nữa  thì  phải  mất  tám  tiếng  đồng  hồ  [sau  khi  tắt  thở].  Nhưng  tám 

tiếng đồng  hồ  là đa số, có  một số  người rất tham  ái thân thể,  không buông 

xuống được, rất có thể phải đến mười hai tiếng hay mười bốn tiếng đồng hồ 

sau thần thức  mới  rời khỏi thân. Có  rất  ít  người,  vô cùng  ít, đã  nhiều  ngày 

mà A Lại Da Thức chẳng chịu rời đi, chúng ta gọi hạng người ấy là  “thủ thi 

 quỷ”  (quỷ giữ xác). Kẻ ấy không rời được thân xác này, chấp trước quá đỗi, 

Ngã Chấp quá nặng. “Loạn tâm vị” chướng ngại việc vãng sanh. 

Ở đây chúng ta phải hiểu rõ  “nhất tâm hệ niệm”  rất quan trọng.  “Tin sâu 

 chẳng  nghi,  nhất  tâm  hệ  niệm” ,  đó  chính  là  bí  quyết  tu  hành  để  vãng  sanh 

Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới.  Lúc  lâm  chung  không  điên  đảo,  sáng  suốt, 

tỉnh táo, minh mẫn, đức Phật thấy điều ấy rất rõ ràng nên khuyên dạy chúng 

ta  “ưng  đương  phát  nguyện,  nguyện  sanh  bỉ  quốc” (phải  nên  phát  nguyện, 

nguyện sanh  về cõi ấy), không có  gì trọng yếu  hơn được nữa.  Lại xem  tiếp 

đoạn kế tiếp: 

 “Sự Lý nhị trì, nhất tâm bất loạn” (Sự Trì và Lý Trì, nhất tâm bất loạn). 

Sự  Trì  cũng  tốt,  Lý  Trì  cũng  hay,  bất  luận  thế  nào  chúng  ta  trì  danh  niệm 

Phật nhằm mục đích gì? Mục đích là cầu nhất tâm bất loạn. Đoạn này giảng 

chuyện này rất nhiều, vì sao vậy? Hết sức quan trọng.  “Bất vị Kiến Tư loạn 

 cố, cảm Hóa Thân Phật hiện tiền, sanh Đồng Cư Phương Tiện độ” (Chẳng 

bị Kiến Tư làm loạn, cảm được Hóa Thân Phật hiện ra trước  mặt, sanh vào 

cõi Đồng Cư hay Phương Tiện độ). Đó là gì vậy? Chính là Sự nhất tâm bất 

loạn.  Ở  đây,  điều  kiện  là  phải  thực  sự  chế  ngự,  khuất  phục  được  Kiến  Tư 

phiền  não;  người  niệm  Phật có Cảm, đức  Phật  liền Ứng. Quý  vị thấy được 

thân Phật nào? Hóa Thân của Phật. A Di Đà Phật, Quán Âm, Thế Chí trăm 

ngàn ức Hóa Thân, hóa hiện các thân đến nghênh tiếp, quyết định chẳng để 

sót.  “Người  vãng  sanh  nhiều  như  thế,  A  Di  Đà  Phật  có  quên  mình  hay 

không?”  Quý  vị  đừng  khởi  vọng  tưởng  như  thế!  Chắc  chắn  A  Di  Đà  Phật 

không quên, vì sao? Quý vị có Cảm thì sự Cảm đó giống như làn sóng điện, 

quý vị có nguyện vọng cầu Phật đến tiếp dẫn; đức Phật thâu nhận ý niệm ấy, 

sẽ tự nhiên hóa thân đến đón mình. 

Kiến  Tư  phiền  não  rất  phiền  toái!  Nhất  định  phải  chế  ngự,  khuất  phục 

chúng, phải thường tu tập công phu ấy, nay ta  muốn thực hiện thì phải làm 

như thế nào? Vẫn  là  một câu  nói cũ rích:  “Buông  xuống!”  Buông  những  gì 

xuống?  Nói  chung  là  buông  hết  thảy  chấp  trước,  chớ  có  chấp  trước,  buông 

xuống  hết thảy  phân biệt. Chỉ cần quý  vị  có phân biệt, chấp trước thì sẽ bị 

phiền phức liền, tạo thành chướng ngại liền. Quý vị có chướng ngại như vậy 

thì  khi  lâm  chung  chẳng  thấy  Phật  đến  tiếp  dẫn.  Lúc  lâm  chung  thấy  Phật 

chứng tỏ công phu đã có thể chế ngự Kiến Tư phiền não nên quý vị mới thấy 

được  Phật;  không  khuất  phục  được  Kiến  Tư  phiền  não  sẽ  chẳng  thấy  được 

Phật. Bởi thế, trợ niệm lúc lâm chung rất tốt, đúng là giúp ích rất lớn. Bởi lẽ, 

có  rất  nhiều  người  niệm  Phật  đến  lúc  lâm  chung,  bình  thời  không  buông 

xuống  được,  lúc  sắp  mất,  biết  không  mang  theo  được  gì,  lúc  ấy  tâm  niệm 

Phật hết sức khẩn thiết, vô cùng chân thật, lại có người khác cùng niệm theo 

thì công đức ấy càng thù thắng  vô cùng.  Đưa  một  người  vãng sanh  là  giúp 

cho người ấy thành Phật, có phải là công đức lợi ích càng thù thắng hơn hay 

không? Chế phục Kiến Tư phiền não sẽ sanh về cõi Đồng Cư, Phàm Thánh 

Đồng Cư độ và Phương Tiện Hữu Dư độ. 

Loại thứ hai là  “bất vị nhị biên sở loạn, cảm Báo Thân Phật lai nghênh, 

 sanh  Thật  Báo  Tịch  Quang  nhị  độ” (chẳng  bị  nhị  biên  làm  loạn,  cảm  Báo 

Thân  Phật  đến  đón,  sanh  vào  hai  cõi  Thật Báo  và  Tịch  Quang).  Đây  là  Lý 

nhất tâm bất loạn, là công phu cao.  “Bất vị nhị biên sở loạn” (chẳng bị nhị 

biên  làm  loạn)  tức  là  ngay  cả  vọng  tưởng  cũng  bị  chế  ngự.  Vọng  tưởng  là 

Vô Minh phiền não.  “Chẳng bị nhị biên làm loạn”  chính là nhập pháp môn 

Bất Nhị. Trong phần trên đã nói đến Lý Trì, người ấy hiểu rõ Lý. Cảnh giới 

niệm Phật của  người ấy  là Năng  - Sở cùng  mất: Cái tâm  niệm  Phật  và đức 

Phật được niệm dung hợp thành một thể; thông thường, người niệm Phật và 

đức  Phật  được  niệm  là  hai,  chẳng  thể  hợp  thành  một.  Người  niệm  ở  đây 

nhập  Bất Nhị  pháp  môn, có thể dung  hợp  năng  niệm  và sở niệm  thành một 

thể,  người  ấy  cảm  được  Báo  Thân  của  A  Di  Đà  Phật.  Tướng  Báo  Thân  rất 

lớn,  vãng  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  sanh  trong  Thật  Báo  Trang 

Nghiêm Độ hay Thường Tịch Quang Độ, thực sự là  “hoa nở thấy Phật ngộ 

 Vô Sanh”.  Về tới Tây Phương Cực Lạc thế giới hoa liền nở ngay. 

Sự việc này khiến chúng tôi nghĩ: Đối với với kinh giáo Đại Thừa, chỉ có 

huân tập  lâu dài kinh  giáo Nhất Thừa của  Đại Thừa  mới dần dần tỉnh  ngộ, 

mới dần dần hiểu được chân tướng của vũ trụ nhân sinh, nhất là những kinh 

như Hoa Nghiêm, Pháp  Hoa,  Lăng Nghiêm,  Lăng Già. Những đại kinh  đại 

luận  ấy  quả  thật  giúp  chúng  ta  thông  đạt  Thật  Tướng  của  các  pháp,  giúp 

chúng ta khế  nhập cảnh  giới Như Lai. Chúng ta thực sự nhận hiểu  hết thảy 

các pháp vô sở hữu, rốt ráo không, bất khả đắc, kinh Bát Nhã giảng như vậy 

đấy! Trước hết, kinh dạy quý vị phải buông thân tâm, thế giới xuống; buông 

xuống xong lại dạy quý vị đem thân tâm của chính mình và Thật Tướng của 

các pháp dung  hợp thành  một Thể, quý  vị sẽ nhập cảnh  giới Phật. Toàn bộ 

vũ  trụ  là  chính  mình,  là  chân  tâm  của  chính  mình,  là  bổn  tánh  của  chính 

mình, là Pháp Thân của chính mình. 

Đại Bồ Đề tâm hiện tiền, tâm chân thành trọn khắp pháp giới hư không 

giới, thâm tâm của quý vị chính là tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, tâm chánh 

giác trọn khắp  hư không  pháp  giới; tâm từ bi chính  là tâm phát  nguyện  hồi 

hướng khắp hết thảy chúng sanh trong các cõi nước trọn hư không pháp giới. 

Với cảnh giới ấy, khi vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, đương nhiên 

sẽ sanh vào Thật Báo Trang Nghiêm Độ hay Thường Tịch Quang Độ! Tiểu 

Ngã của chúng ta hòa với Đại Ngã của vũ trụ thành một,  “chẳng bị nhị biên 

 làm loạn”.  Nhị Biên là như tôi vừa mới nêu thí dụ đấy: Thân ta là Tiểu Ngã, 

vũ trụ là Đại Ngã. Đại - Tiểu là Nhị Biên; nay biết không có lớn hay nhỏ thì 

đại - tiểu là một, không hai, tiểu vũ trụ và đại vũ trụ là một. Đấy là thực sự 

giác  ngộ,  triệt  để  giác  ngộ,  trong  nhà  Thiền  gọi  là  “đại  triệt  đại  ngộ,  minh 

 tâm kiến tánh” . Chúng ta lại xem tiếp đoạn tiếp theo [trong sách Yếu Giải]: 

 “Đương tri trì danh, giản dị trực tiệp, chí đốn, chí viên, dĩ niệm niệm tức 

 Phật cố, bất lao quán tưởng, bất tất tham cứu, đương hạ viên minh, vô dư, 

 vô  khiếm” (Nên  biết  trì  danh  giản  dị,  thẳng  chóng,  chí  viên,  chí  đốn.  Do 

niệm  niệm  chính  là  Phật  nên  chẳng  phải  nhọc  công  quán  tưởng,  chẳng  cần 

phải  tham  cứu,  viên  minh  ngay  tại  đó,  không  thừa,  không  thiếu).  Mấy  câu 

này  luận  rất  hay,  giảng  hết  sức  tuyệt  diệu!  Ở  đây,  Tổ  Sư  dạy  chúng  ta 

phải  “đương  tri” (nên  biết):  Các  ngươi  phải  nên  biết  rằng:  Chấp  trì  danh 

hiệu, tín nguyện trì danh đơn giản lắm! Trong tám vạn bốn ngàn pháp môn, 

chẳng  có  pháp  môn  nào  đơn  giản  như  thế  này;  tìm  lấy  một  pháp  môn  nào 

khác đơn giản như thế này tìm không ra! Dễ dàng quá! Không ai chẳng thể 

niệm, một câu A Di Đà Phật đơn giản, dễ dàng, nhưng chớ có xem thường, 

vì  sao  vậy?  Nó  viên  đốn  nhất,  thù  thắng  nhất  trong  Phật  pháp,  là  đại  pháp 

viên đốn khó có nhất. “Viên” là viên mãn, không thiếu sót chút nào,  “đốn” là 

đốn siêu (vượt thoát  nhanh chóng), chẳng  phải  mất  một thời  gian dài. Pháp 

này là như vậy đó! 

Do đâu mà thấy viên mãn? Hãy xem lúc lâm chung, Phật và Bồ Tát đến 

tiếp  dẫn,  quý  vị  nói  xem  có  phải  là  Viên  hay  không?  Do  đâu  mà  thấy  là 

Đốn?  Kinh  nói  từ  một  ngày  đến  bảy  ngày,  có  pháp  môn  nào  khác  có  thể 

thành công trong bảy ngày được chăng? Thực sự tìm không ra! Trong Tịnh 

Độ Thánh Hiền Lục và trong Vãng Sanh Truyện, quả thật là có những người 

từ một ngày đến bảy ngày bèn thành tựu. Không nói dối đâu! Đốn siêu mà! 

Bởi thế, pháp môn này được gọi là pháp môn cả viên lẫn đốn đều đạt đến tột 

đỉnh, không gì hơn được nữa, chí viên, chí đốn! 

Tiếp  đó,  tổ  Ngẫu  Ích  viết:  “Dĩ niệm  niệm  tức  Phật  cố” (Do  niệm  niệm 

chính  là  Phật),  phải  hiểu  đạo  lý  này.  Hết  thảy  chúng  sanh  vốn  sẵn  là  Phật, 

phải  biết  điều  này,  đó  là  sự  thật,  xác  thực  quý  vị  vốn  là  Phật.  “Vốn 

 sẵn”  nghĩa là lúc nào vậy? Chính là trong hiện tại. Hiện tại quý vị vốn đã là 

Phật,  nhưng  quý  vị  mê  không  giác.  Trong  giáo  pháp  Đại  Thừa  thường  nói 

căn  tánh  của  sáu  căn  là  Phật  tánh.  Phật  tánh  có  đặc  tánh  là  thấy  nghe  hay 

biết, có thể thấy được, nghe được, cảm nhận được, biết được, đấy là đặc tánh 

của tự tánh. Đặc tánh ấy bất sanh, bất diệt, không đến, không đi, không một, 

không  khác,  chẳng  có,  chẳng  không,  trọn  khắp  hư không  pháp  giới.  Ở  mắt 

gọi là tánh Thấy, nơi tai gọi là tánh Nghe, ở miệng, ở mũi, ở thân gọi là tánh 

Cảm Nhận, ở ý gọi là tánh Biết, thấy - nghe - cảm nhận - biết là sẵn có, đó là 

Phật.  Tôi  có,  anh  có,  tất  cả  hết  thảy  vạn  vật  đều  có,  chẳng  những  hết  thảy 

vạn vật có mà hư không cũng có. Vì sao? Hư không cũng do tâm hiện, đã do 

tâm biến hiện thì làm sao không có cho được? 

Vì sao chúng ta ra nông nỗi này? Do mê mất tự tánh, do tự tánh Phật bị 

mê; vì mê nên biến thành phàm phu. Nay chúng ta niệm Phật, niệm Phật là 

đem tự tánh niệm ra; nay chúng ta lại làm Phật. Ta vốn sẵn là Phật, nay lại 

làm Phật, há có đạo lý chẳng thành Phật được ư? Niệm niệm chính là Phật, 

chẳng  cần  phải  nhọc  sức  quán  tưởng,  chẳng  dùng  đến  quán  tưởng.  Quán 

tưởng phiền phức quá, cũng chẳng cần phải tham cứu. Chẳng cần phải nhọc 

công  quán  tưởng  tức  là  không  cần  dùng  đến  mười  sáu  pháp  Quán,  rắc  rối 

quá!  Chẳng  cần  tham  cứu  là  chẳng  cần  dùng  đến  phương  pháp  của  Thiền 

Tông.  “Đương hạ  viên  minh,  vô  dư,  vô  khiếm” (Ngay  nơi  đó  viên  minh, 

không thừa không thiếu), hết sức viên mãn, không mảy may thiếu khuyết gì, 

cho thấy pháp môn này chân thật, rốt ráo, đại viên mãn. A! Nay đã đến giờ 

rồi! 



---o0o--- 

 Tập 27 



Chư vị đồng học! 

Xin  xem  tiếp  tiểu  đoạn thứ tư của  đoạn thứ tám  “diệu hạnh thắng quả, 

 chẳng thể nghĩ bàn!”  Chúng tôi đọc nguyên văn sách Yếu Giải một lượt: 

 “Thượng thượng căn bất năng du kỳ khổn, hạ hạ căn diệc năng trăn kỳ 

 vực,  kỳ sở  cảm  Phật,  sở  sanh  độ,  vãng  vãng  thắng  tấn,  diệc  bất  nhất  khái, 

 khả vị hoành cai bát giáo, thụ triệt ngũ thời. Sở dĩ, triệt để bi tâm, vô vấn tự 

 thuyết,  thả  thâm  thán  kỳ  nan  tín  dã”  (Thượng  thượng  căn  chẳng  thể  vượt 

khỏi cửa thành này, hạ hạ căn cũng có thể đến được cõi ấy. [Do công phu tu 

tập của mỗi người mà] đối với mỗi tầng cấp công phu cảm được đức Phật và 

cõi  nước  sẽ  sanh  về  lại  càng  thù  thắng  hơn,  cũng  chẳng  nhất  loạt  giống 

nhau76. Có thể nói [pháp môn Tịnh Độ] theo chiều ngang gồm trọn tám giáo, 

theo chiều dọc suốt thấu năm thời. Bởi thế, do tâm bi triệt để [nên đức Phật] 

không  ai  hỏi  tự  nói,  lại  còn  than  thở  sâu  xa  là  pháp  khó  tin) .  Nguyên  văn 

trong sách Yếu Giải  viết  như vậy, phải nói  là  hay tuyệt diệu, quả thật đúng 

như thế. Ý Ngẫu Ích đại sư muốn nói: Pháp môn này quả thật độ thích hợp 

trọn  khắp  ba  căn,  lợi  căn  lẫn  độn  căn  đều  gồm  thâu.  Thượng  thượng  căn 

chẳng thể vượt ra khỏi được; chữ  “Khổn”  (閫: cửa thành, cửa ngõ) nói như 

bây giờ là “phạm vi”, chẳng thể vượt ra ngoài được. Hạ Hạ căn cũng có thể 

đạt đến cảnh giới ấy. Đức Phật mình cảm được, cõi mình được sanh tùy theo 

công  phu  của  mỗi  người  có  mỗi  tầng  cấp  sau  lại  thù  thắng  hơn  tầng  cấp 

trước.  Thắng  (勝)  là  thù  thắng,  Tấn  (進) là  tiến  triển,  luôn  nâng  cao,  cũng 

không giống hệt nhau; bởi lẽ, thế giới Tây Phương có bốn cõi, ba bậc, chín 

phẩm, nhưng ai nấy đều có phần. 

Trong  phần  giảng  về  chương  Thượng  Phẩm  Thượng  Sanh  của  Quán 

Kinh, đại sư Thiện Đạo đã giảng về chuyện này hết sức hay! Do các đại đức 

thuở trước cho rằng ba phẩm vãng sanh bậc Thượng là để Bồ Tát vãng sanh, 

ba  phẩm  Trung  là  Thanh  Văn,  Duyên  Giác  vãng  sanh;  còn  phàm  phu  đới 

nghiệp  vãng sanh chỉ có  thể  vãng sanh trong ba  phẩm  Hạ. Chiếu theo cách 

giải  thích  của  cổ  đức,  đối  với  bậc  Thượng  và  bậc  Trung,  bọn  phàm  phu 

chúng ta tuyệt không có phần, Thiện Đạo đại sư không giảng như vậy. Theo 

truyền thuyết, Thiện Đạo đại sư là A Di Đà Phật tái lai, lời Thiện Đạo đại sư 

chính là lời A Di Đà Phật tự nói. Lão nhân gia giảng: “Bốn cõi ba bậc chín 

 phẩm  đều  là  do  gặp  duyên  không  giống  nhau!”  Càng  nghĩ  càng  thấy  lời 

giảng ấy có  lý! Nếu phàm phu  gặp được duyên thù thắng cũng có thể  vãng 

sanh trong Thượng Trung Phẩm, cũng có thể trong một đời sanh về cõi Thật 

Báo; giống như lời Ngẫu Ích đại sư giảng ở đây:  “Vãng vãng thắng tấn, diệc 

 bất nhất khái” ([Do công phu tu tập của mỗi người mà] đối với mỗi tầng cấp 

công phu cảm được đức Phật và cõi nước sẽ sanh về lại càng thù thắng hơn, 

cũng chẳng thể nói là nhất loạt giống hệt như nhau), gặp duyên bất đồng mà! 

Thanh  Văn,  Duyên  Giác  và  Bồ  Tát  nếu  không  gặp  duyên  thù  thắng  cũng 

chẳng thể sanh vào cõi Thật Báo, cũng không có cách gì vãng sanh trong bậc 

Thượng  được!  Bởi  thế  đều  là  do  “gặp  duyên  bất  đồng”.  Do  vậy,  chúng  ta 

phải coi trọng cái duyên, phải tiếc quý cái duyên, thực sự chẳng dễ gặp được 

duyên đâu! 

Nay chúng ta có duyên phận với nơi đây, mọi người ở đây nhưng không 

nhận  biết,  đúng  là  “thân  hưởng  phước,  nhưng  chẳng  biết  mình  có  phước”. 

Quý  vị rời  bỏ  hoàn cảnh  này đi qua  nơi  nào khác thì  mới  nhận biết  [duyên 

phận tốt đẹp ở nơi đây]. Ở chỗ này, cơm, áo, ăn, ở không phải bận lòng; dẫu 

không dư dật lắm, nhưng đúng là ăn no, mặc ấm, nhà cửa đủ để che nắng đụt 

mưa,  hoàn cảnh an định. Có thể  nói  là trong  xã  hội  hiện  tại, thiên thời, địa 

lợi, nhân hòa, ba điều kiện này chúng ta đều có đủ, quý vị tìm đâu ra được! 

Đạo tràng  mỗi ngày  giảng kinh, mỗi ngày  niệm Phật. Ngay sau khi 

vừa xây cất xong Niệm Phật Đường chúng ta bèn sử dụng liền, mở rộng cửa 

suốt hai mươi bốn tiếng đồng hồ. Chúng tôi chọn cách làm theo lời dạy của 

lão pháp sư Đế Nhàn: Niệm mệt bèn nghỉ ngơi! Liêu phòng ở gần ngay đó, 

nghỉ  khỏe  rồi  lại  mau  chóng  dụng  công.  Muốn  nghiên  cứu  giáo  pháp  thì 

nghiên cứu, muốn niệm Phật thì niệm Phật. Không niệm Phật thì nghiên cứu 

giáo  pháp,  không  học  giáo  pháp  thì  niệm  Phật.  Hoàn  cảnh  tu  học  như  vậy 

tìm đâu ra được! Tài liệu trong thư viện nói chung là hoàn bị; có thiếu sót gì 

chúng tôi đều nghĩ hết mọi cách để thâu thập. Ở nơi đây mà không biết quý 

tiếc duyên phận, hằng ngày bỏ luống uổng, đáng tiếc quá, không còn gì tiếc 

hơn nữa! 

Mọi  người phải tự mình phát  tâm, chứ không phải do bị  người khác ép 

buộc. Phát cái tâm đầu tiên là truyền thừa chánh pháp của Như Lai. Hiện tại, 

người giảng kinh thuyết pháp trong thế gian này rất ít, ai nấy đều biết rõ cổ 

nhân  thường  nói:  “Nhân  năng  hoằng  đạo,  phi  đạo  hoằng  nhân” (Người  có 

thể hoằng đạo chứ đạo không thể hoằng người). Phật pháp hưng hay suy là 

do sức người. Phải là người như thế nào? Có đạo đức, có học vấn. Đạo đức 

là  đoạn  phiền  não,  chứng  Bồ  Đề;  học  vấn  là  trừ  tà  kiến,  mở  mang  trí  huệ. 

Mười phương thiện tín cúng dường đạo tràng này; vì sao họ cúng dường đạo 

tràng?  Hy  vọng  quý  vị  có  thành  tựu,  mong  mỏi  Phật  pháp  có  truyền  nhân; 

không  có  người  truyền,  Phật  pháp  sẽ  diệt,  chứ  không  chỉ  suy  bại  đâu!  Hy 

vọng đời đời có người truyền thừa, đó là điều thứ nhất. Chúng tôi đã tự nghĩ 

đến điều  này,  nhưng  làm không được  vì không có  năng  lực, chẳng đủ điều 

kiện  hoằng  pháp  lợi  sanh,  nên  phải  quyết  định  cầu  vãng  sanh.  Đó  chính  là 

thành tựu. 

Ở phần trên đã nói, một đệ tử Phật chân chánh có hai con đường; cả hai 

con  đường  đều  là  chánh  đạo.  Trong  thực  tế,  truyền  thừa  đại  pháp  của  Như 

Lai không phải là chuyện dễ, chúng tôi tự biết mình không có năng lực ấy! 

Đức hạnh  lẫn  học  vấn đều không đủ. Khi  tôi còn ở Đài Trung, thầy  Lý  mở 

lớp dạy  giảng kinh, tôi không  dám  tham  gia. Thầy  Lý khuyên tôi tham  gia, 

tôi  không  dám,  tự  nghĩ  mình  không  hội  đủ  điều  kiện.  Lúc  thầy  Lý  lên  lớp, 

bảo  tôi:  “Ông  cứ  dự  thử  xem,  nghe  một  buổi  là  được  rồi!”  Tôi  đến  dự,  dự 

xong, tôi rất cảm động. Với cách  học như thế, tôi cân  nhắc, so đo năng  lực 

thấy mình cũng kham được nên bèn theo học lớp giảng kinh. 

Sau  này,  thầy  Lý  bảo  tôi:  “Chuyện  ấy  thật  khó,  thật  không  dễ  dàng. 

Hoằng pháp lợi sanh phải thông đạt pháp thế gian lẫn xuất thế gian”. Khi ấy, 

thầy nêu thí dụ về pháp thế gian: “Đừng nói chi khác, chỉ đơn giản là bộ Tứ 

Khố Toàn Thư, anh có hiểu hết hay không? Trên kệ sách trong giảng đường 

của chúng ta có một bộ Tứ Khố Toàn Thư và một bộ Tứ Khố Hội Yếu77, cả 

hai bộ đều hoàn chỉnh. Anh có hiểu hết hay không?” Đã thông đạt pháp thế 

gian rồi, lại còn phải thông đạt Phật pháp. Phật pháp ư? Trong tủ sách có bộ 

Đại  Tạng  Kinh,  ở  đây  chúng  tôi  có  mười  loại  bản  in  Đại  Tạng  Kinh  khác 

nhau,  không  có  cách  nào  hiểu  hết,  làm  không  nổi!  Chưa  kể  tôi  là  kẻ  trung 

niên xuất gia, hai mươi sáu tuổi mới được nghe Phật pháp, ba mươi tuổi mới 

xuất  gia,  quá  chậm!  Không  đủ  sức!  Chúng  tôi  đọc  trong  Cao  Tăng  Truyện 

thấy  tổ  sư  đại  đức  các  đời  xuất  gia  từ  nhỏ,  mười  lăm,  mười  sáu  tuổi  đã  có 

căn  cơ  vững  chắc  về  kinh  sách  rồi.  Bất  luận  đức  hạnh  hay  học  vấn  đều  có 

căn bản tốt đẹp cả! Chúng tôi đúng là kẻ nửa đường xuất gia, mất dê mới sửa 

chuồng,  chỉ  có  liều  chết  phát  phẫn  nỗ  lực,  giống  như  đi  học  bổ  túc78,  học 

được chút ít, làm sao có thể hoằng pháp lợi sanh? 

Vì  thế,  thầy  Lý  mới  dạy:  “Con  đường  chánh  quy  chúng  ta  không  đi 

được,  không  cách  gì  đi  được,  phải  đi  theo  con  đường  đặc  biệt.  Con  đường 

đặc biệt ấy là con đường nào? Cầu cảm ứng!” Nói cách khác, cầu Phật, Bồ 

Tát  gia  trì.  Nếu  không  cầu  Phật,  Bồ  Tát gia  trì,  cứ  cậy  vào  sức  mình,  chắc 

chắn không thể thành tựu được. Cậy  vào Phật, Bồ  Tát có được  hay không? 

Chỉ cần quý vị có tâm chân thành, chí thành cảm thông  mà! Tôi giữ lấy hai 

chữ này: Một là Thành, hai là Kính. Từ nhỏ, tôi đã được cha mẹ, thầy giáo, 

trưởng bối dạy cho chữ Kính, tôi có chữ ấy, kính  người,  kính sự, kính  vật. 

Còn Thành không đủ, bị phiền não tập khí che lấp chân thành, [có được chữ] 

Thành là nhờ thầy Lý vun bồi cho tôi. Một đời nhờ vào hai chữ “thành kính” 

ấy, chân thành đến cùng cực, cung  kính đến cùng cực; dùng  những điều ấy 

để cầu cảm ứng. 

Vì thế, trên tòa giảng kinh, tôi cũng đã nhiều lần thưa cùng quý vị rồi, tôi 

đâu có năng lực giảng kinh! Bất quá là lên tòa giảng đưa thân thể cho Phật, 

Bồ Tát mượn dùng, nhờ Phật, Bồ Tát gia trì, dùng thân miệng tôi để truyền 

đạt mà thôi. Thật vậy đó! Vì thế, từ nhiều năm qua rất nhiều đồng tu biết rõ, 

tôi giảng kinh không chuẩn bị sẵn, giảng cái gì cũng không biết. Giảng xong, 

quý vị hỏi lại, tôi ngơ ngác không biết gì. Có người thâu âm lại cho tôi nghe, 

tợ hồ  mình có nói, Phật lực gia trì mà! Nếu có chút gì tư tâm, có chút lòng 

danh  văn,  lợi  dưỡng,  sẽ  không  có  cảm  ứng.  Toàn  tâm  toàn  ý  hộ  trì  chánh 

pháp, vì lợi ích chúng sanh, chẳng vì chính mình. Vì chính mình thì một câu 

A Di Đà Phật đã đủ rồi, đã thành công rồi, đâu cần phải làm gì khác nữa! 

Quý vị phải hiểu rõ đạo lý này, chúng ta phát tâm được Phật, Bồ Tát gia 

trì thì sự việc không khó khăn  gì. Quý  vị  muốn thực sự được  Phật,  Bồ  Tát 

gia  trì  thì  phải  nhớ  kỹ:  Tâm  chân  thành,  cung  kính  đối  với  hết  thảy  người, 

hết thảy sự,  hết thảy  vật  thì  mới được cảm  ứng. Dùng  tâm thái  như vậy để 

cảm thì Phật, Bồ Tát bèn ứng. Hai con đường ấy là nhân duyên hy hữu của 

chúng ta, bất luận đi theo con đường nào, chỉ cần dùng cái tâm chân thành, 

tâm  thanh  tịnh,  tâm  bình  đẳng,  tâm  chánh  giác,  tâm  từ  bi,  sẽ  đi  được  con 

đường ấy thông suốt. 

Vì  người  khác  diễn  nói,  “diễn”  là  trọng  yếu,  diễn  là  tự  mình  phải  làm. 

Tự  mình  không  làm  được,  khác  nào  lặp  lại  những  phương  thức  và  lý  luận 

như kinh Phật đã giảng, còn chính mình chưa từng thử làm; chính mình phải 

thực hiện để lấy kinh nghiệm. Ngày nay nói đến khoa học thì khoa học xem 

nặng  vấn  đề  thực  nghiệm,  ta  phải  làm  được!  Nếu  thực  sự  thông  hiểu  kinh 

luận thì có thể giảng cho người khác nghe được, còn nếu như chính mình có 

nghi  hoặc  sẽ  chẳng  thể  giảng  được!  Chớ  nên  làm  người  khác  bị  lầm  lạc, 

đừng chỉ sai phương hướng, mục tiêu cho người khác, chịu trách nhiệm nhân 

quả lớn lắm đấy, mình phải gánh lấy trách nhiệm! Câu chuyện dã hồ Thiền 

trong  nhà  Thiền  là  thật,  không  giả  đâu!  Chuyện  ấy  cảnh  tỉnh  chúng  ta  rất 

mạnh, chớ nói  năng bừa bãi, chỉ e nói 

sai! 

Nếu chúng ta không thể thuyết pháp, đối với kinh giáo chưa nghiên cứu 

kha khá thì cứ khuyên  người ta  niệm Phật chắc chắn sẽ không sai. Nói cho 

biết sự cảm ứng của việc Niệm Phật, kể chuyện trong Tịnh Độ Thánh Hiền 

Lục hay Vãng Sanh Truyện cho người ta biết, nói như vậy là không sai lầm 

chút xíu nào! Có chỗ nào tốt cho  mình thì cũng sẽ tốt cho người, tự lợi, lợi 

tha.  Há  chẳng  phải  là  pháp  sư  Oánh  Kha  đời  Tống  bị  cảm  động  bởi  Vãng 

Sanh Truyện đó sao? Thấy người ta ai niệm cũng đều vãng sanh, nên Sư mới 

hạ quyết tâm: “Ta cũng phải cầu  vãng sanh!”  Không có chi khác, do thành 

kính nên cảm được A Di Đà Phật hiện đến. Quý vị thấy Sư ra đi tự tại, tiêu 

sái  đến  thế,  Ngài  vì  chúng  ta  diễn  nói  đấy!  Biểu  diễn  cho  chúng  ta  xem, 

chuyện  như vậy  là thật, không  giả đâu. Bởi thế, pháp thế  gian  hay  xuất  thế 

gian đều nằm trong  “thành kính”.  

Tôi đã từng thưa với các đồng học, một đời tôi có ba vị thầy tôi hết sức 

cảm  kích,  niệm  niệm  không  quên:  Tiên  sinh  Phương  Đông  Mỹ  giới  thiệu 

Phật pháp cho tôi biết, nếu không do thầy, tôi chẳng vào cửa Phật được. Vì 

sao? Tôi mang lòng bài xích Phật giáo, sách nhà Phật tôi không màng xem. 

Nếu tiên sinh Phương Đông Mỹ không tiếp dẫn, tôi chẳng có cơ hội này. Tôi 

học  với  Chương  Gia  đại  sư  ba  năm,  Ngài  dạy  tôi  “khán  phá,  phóng 

 hạ” (thấy thấu suốt, buông xuống), dạy tôi  “bố thí”.  Trước kia tôi không hề 

có ý niệm ấy, tôi học Phật có một chút thành tựu như thế này, căn cơ là sáu 

chữ ấy. Thầy Lý dạy tôi bốn chữ  “chí thành cảm thông” . 

Tôi học Phật hơn năm mươi năm, tuân thủ những giáo huấn, cương lãnh, 

nguyên tắc thầy dạy ấy, vĩnh viễn không tách lìa. Không chân, không thành 

thì cả pháp thế gian lẫn xuất thế gian đều không có căn bản, sẽ trôi nổi, dẫu 

trong mạng có phước báo đi nữa, cũng chỉ là như hoa đàm thoáng hiện, thật 

đấy, không sai đâu, không có cội rễ mà! Thành kính là căn bản của thế gian 

lẫn xuất thế gian. Ấn Quang đại sư dạy người ta:  “Đôn luân, tận phận, nhàn 

 tà, tồn thành” (Trọn vẹn luân thường, tận hết bổn phận, dứt lòng tà, giữ lòng 

thành).    Quý vị nghĩ xem: Nếu không có thành kính sẽ làm không được. Nếu 

có thành kính thì quý vị sẽ hiểu được lời tổ Ấn Quang dạy, sẽ vui sướng, hết 

sức tự nhiên y giáo phụng hành. 

Thấy thấu suốt là thực sự thấu hiểu chân tướng của vũ trụ và nhân sinh, 

thực sự hiểu thấu chân tướng của xã hội hiện tại, trong xã hội này, trong một 

đời  này,  quý  vị  có  thể  vĩnh  viễn  giữ  được  tâm  bình  khí  hòa,  chẳng  bị  lay 

động. Chúng sanh làm chuyện tột bậc bất thiện, quý vị cũng chẳng nổi nóng, 

vì sao? Quý  vị thấy  rất rõ ràng,  giống  như kinh  Pháp  Hoa đã  nói:  “Như thị 

 nhân,  như  thị  duyên,  như  thị  quả,  như  thị  báo,  như  thị  bổn  mạt  cứu 

 cánh” (Nhân như vậy, duyên như vậy, quả như vậy, báo như vậy, gốc ngọn 

rốt ráo  như  vậy).  Đó  là  thấy  thấu  suốt  vậy!  Dẫu  thế  gian  biến  hóa  như thế 

nào  đi  nữa,  tâm  chúng  ta  hơi  bị  ảnh  hưởng  một  tí  (nếu  không  lay  động  há 

chẳng phải đã thành Phật rồi hay sao?), nhưng nó không gây ảnh hưởng lớn. 

Chẳng  như lúc chưa  học Phật, tâm bị dao  động rất  lớn, sóng  to  gió  lớn, có 

lúc cuồng hoan, có khi phẫn nộ. Thấy thấu suốt rồi, dẫu cảnh duyên tốt đến 

đâu  cũng  chẳng  cuồng  hoan  (vui  sướng  như  phát  cuồng),  dẫu  cảnh  duyên 

xấu đến đâu cũng chẳng phẫn nộ, gợn sóng rất nhẹ, không cao. Thường giữ 

được tâm  bình khí  hòa, tâm bình đẳng, tâm thanh  tịnh sẽ sanh trí  huệ. Phải 

hiểu đạo lý này! Nhất là người niệm Phật, cảnh duyên hiện tiền bèn chắp tay 

niệm một câu A Di Đà Phật, chuyện gì cũng đều dẹp yên được hết. 

Kế đó là mấy câu  “khả vị hoành cai bát giáo, thụ triệt ngũ thời” (có thể 

nói  là  theo  chiều  ngang  bao  trùm  tám  giáo,  theo  chiều  dọc  thấu  suốt  năm 

thời), có nghĩa là tín nguyện trì danh bao gồm toàn bộ tất cả Phật pháp. Ngẫu 

Ích đại sư thuộc tông Thiên Thai bên Giáo, tuổi già quy hướng Phật Di Đà. 

Lúc  trẻ,  Ngài  học  giáo  nghĩa  Thiên  Thai  nên  trước  thuật,  diễn  giảng  đều 

dùng giáo nghĩa tông Thiên Thai. Tông Thiên Thai nói đến tám giáo “Tạng, 

Thông,  Biệt,  Viên,  Đốn,  Tiệm,  Bí  Mật,  Bất  Định”.  “Năm  thời”  là  thứ  tự 

giảng kinh trong bốn mươi chín năm của Thích Ca Mâu Ni Phật, thứ nhất là 

Hoa Nghiêm, thứ hai là A Hàm, thứ ba là Phương Đẳng, thứ tư là Bát Nhã, 

thứ năm là Pháp Hoa - Niết Bàn. Niết Bàn là thời tối hậu được giảng trong 

một  ngày  một  đêm.  Năm  thời  tám  giáo  là  như  vậy  đó!  Toàn  bộ  Phật  pháp 

của  cả  đời  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  đều  được  bao  hàm  trong  tín  nguyện  trì 

danh. 

Câu cuối cùng  nói rất  hay:  “Sở dĩ, triệt để bi tâm, vô vấn tự thuyết, thả 

 thán kỳ nan tín dã” (Bởi thế, bi tâm triệt để, không ai hỏi tự nói, lại còn than 

thở sâu xa là pháp khó tin). Kinh Di Đà không ai khải thỉnh, đức Thế Tôn tự 

mình  nói  ra,  không  ai  hỏi  mà  Ngài  tự  nói.  Đó  là  lòng  từ  bi  đến  cùng  cực! 

Các ngươi không biết có một pháp môn tối thù thắng như thế, các ngươi đã 

không biết đương nhiên chẳng thể hỏi, chẳng hỏi, ta cũng nói. Pháp môn này 

khó  tin,  quả  thật  khó  tin.  Những  tôn  giáo  thông  thường  hay  nói:  “Ai  tin  sẽ 

được cứu, người nào tin thì có phước”. Áp dụng vào pháp môn Tịnh Độ thì 

câu nói đó tuyệt hay chẳng thể diễn tả được. Nếu quý vị tin tưởng thì đúng là 

quý  vị  có  phước,  nếu  tin  thì  trong  một  đời  này  sẽ  thực  sự  được  cứu,  siêu 

phàm nhập thánh! Bởi vậy, nay chúng ta báo ân Phật, báo ân cha mẹ, báo ân 

thí  chủ,  báo  ân  chúng  sanh  thì  có  hai  phương  thức:  Một  là  niệm  Phật  cầu 

vãng sanh, hai là truyền thừa Phật pháp. 

Học viện này của chúng ta là học viện Tịnh Tông, chúng ta truyền thừa 

pháp  môn Niệm Phật. Kinh điển của chúng ta là năm kinh một luận, quý vị 

nhất định phải biết năm kinh một luận là căn bản và cơ sở của chúng ta. Phải 

thành tựu trên cơ sở này, nếu có sức lực dư thừa thì mới có thể lạm dự các 

pháp Đại Thừa khác. Nếu không  đủ sức, hãy chuyên chú  nơi kinh điển của 

tông mình. Chúng tôi tin rằng nếu quý vị dụng công suốt mười năm nơi kinh 

điển của tông chúng ta, quý vị sẽ thừa sức học các kinh giáo khác nhằm mở 

rộng sức ảnh hưởng của giáo nghĩa Tịnh tông, học rộng, dẫn chứng rộng rãi, 

biện  tài  vô  ngại. Quý  vị tiếp  xúc biết  bao  chúng sanh trong  xã  hội  hiện đại 

chẳng  thể  không  có  năng  lực  thuyết  phục.  Muốn  có  đủ  sức  thuyết  phục  thì 

đối với giáo nghĩa của Phật giáo, chẳng những là giảng được giáo nghĩa của 

một  tông  mình,  mà  còn  giảng  được  giáo  nghĩa  các  tông  phái,  lại  còn  hiểu 

biết  giáo  nghĩa  của  các  tôn  giáo  khác  trên  thế  giới,  cho  đến  khoa  học,  triết 

học,  rất  nhiều  lý  luận  học  thuật  và  tư tưởng  trọng  yếu  đều  phải  hiểu  rõ  thì 

quý vị mới có thể ứng phó được. 

Thế nhưng quý vị phải hiểu: Chẳng học theo cách hiện tại, học theo cách 

bây giờ là hỏng! Học vấn phải có thứ tự. Ở Trung Quốc vào thời cổ, phương 

pháp  học  tập  của  đạo  Nho  và  đạo  Phật  không  giống  phương  pháp  hiện  tại. 

Phương pháp hiện tại là vừa bắt đầu đã học rộng nghe nhiều, tôi nghe người 

ta nói như thế này: Học vấn hiện thời giống như Kim Tự Tháp, trước hết là 

rộng, dần dần đến cuối cùng là đỉnh nhọn, đến cuối cùng chuyên dốc sức nơi 

một môn, tức là từ học rộng tới tinh chuyên. Nhà Phật hoàn toàn ngược lại, 

mở  đầu  là  thâm  nhập  một  môn.  Phật  pháp  giống  như  một  cái  cây  to,  trước 

hết  mọc rễ  (căn bản), rồi sau đấy  mới phát triển  nhánh  nhóc, cành,  lá,  hoa, 

quả,  phát  triển  như  vậy  đó.  Phát  triển  như  thế  là  sống  động;  còn  lối  học 

giống  như  Kim  Tự  Tháp  thì  đến  tột  đỉnh  sẽ  chẳng  thể  đột  phá,  chết  cứng. 

Cây to, thiên niên thần mộc, sống mãi, mỗi năm nẩy cành mới, mỗi năm trổ 

hoa mới, kết quả mới, sống động! Vì thế, phải đổ công phu nơi một bộ kinh, 

một bộ kinh tối thiểu phải học một, hai năm; rễ càng sâu thì tiền đồ mai sau 

càng  lớn.  Nếu  hạ  quyết  tâm  nơi  con  đường  truyền  thừa  thì  phải  học  mười 

năm. Học viện chúng ta dự định chín năm, mỗi năm chuyên đổ công nơi một 

thứ,  trong  mười  năm  ấy,  lấy  sách  vở  Tịnh  tông  làm  căn  bản,  tức  năm  kinh 

một luận, trồng rễ cho ổn đã! 

Đối với kinh Vô Lượng Thọ, chúng tôi chọn bản hội tập của lão cư sĩ Hạ 

Liên Cư; thực sự học tập thì phải tham khảo năm bản dịch gốc, nay bản này 

đã  có  người  chỉnh  lý  tốt  rồi,  quý  vị  không  cần  phải  nhọc  công,  cứ  nghiêm 

túc  nỗ  lực nghiên cứu  là được. Học kinh  Vô Lượng Thọ thì tham khảo bản 

Vô  Lượng  Thọ Sớ của  ngài  Tiểu  Huệ Viễn79,  tham khảo bản Chú Giải của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ, đều là những bản có căn cứ. Quán Vô Lượng Thọ 

Kinh  thì  tham  khảo  bản  Tứ  Thiếp  Sớ  của  ngài  Thiện  Đạo,  bản  Diệu  Tông 

Sao của Thiên Thai đại sư. Xưa kia, tôi đã giảng Tứ Thiếp Sớ, Tứ Thiếp Sớ 

là trước tác của ngài Thiện Đạo. Thiện Đạo đại sư là vị tổ sư đời thứ hai của 

Tịnh Độ Tông, Ấn Quang đại sư hết sức tán thán. Tương truyền ngài Thiện 

Đạo là A Di Đà Phật tái lai. Kinh Di Đà thì học các sách Sớ Sao, Yếu Giải, 

Viên Trung Sao; đó là ba bản chú giải [trọng yếu]. Đại Thế Chí Niệm Phật 

Viên Thông Chương thì có bản Sớ Sao của ngài Quán Đảnh giảng rất tường 

tận, trong quá khứ tôi cũng đã  giảng rồi.  Phổ  Hiền  Hạnh Nguyện Phẩm thì 

có  bản  Sớ  của  Thanh  Lương  đại  sư,  lời  Sao  của  Tông  Mật  đại  sư  hết  sức 

phong  phú,  tức  là  bản  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện  Phẩm  Biệt  Hành  Sớ  Sao. 

Những bản  này chúng ta  đã từng ấn  hành  để lưu thông  với số  lượng  lớn, ở 

đây chúng ta có đủ cả, những thứ này thuộc về tông của chúng ta  mà! Một 

luận  là Vãng Sanh  Luận. Đối  với  những kinh sách của tông  mình, quả thật 

phải học mười năm thì gốc rễ mới sâu dầy. 

Mười năm sau, nếu quý vị có hứng thú sẽ học qua sách vở của các tông 

phái khác. Đã định  vững căn cơ trong  Phật pháp rồi quý  vị  mới có  thể  học 

qua sách vở các tông phái khác cũng như hết thảy học thuật, triết học, khoa 

học thế gian, khi tiếp xúc sẽ thấy không khó hiểu, vừa tiếp xúc bèn dễ dàng 

hiểu rõ. Trong việc truyền thừa Phật pháp, quý vị mới gây được căn cơ; phải 

dùng  chân  tâm,  tâm  chân  thành  cầu  Phật,  Bồ  Tát  gia  trì.  Phải  cầu  Bổn  Sư 

Thích Ca Mâu Ni Phật, phải cầu Tỳ Lô Giá Na Như Lai, phải cầu A Di Đà 

Phật, cầu chư đại Bồ Tát: Văn  Thù, Phổ Hiền, Quán Âm,  Thế Chí, Di  Lặc, 

Địa Tạng, chư Phật, Bồ Tát gia trì, thì con đường ấy sẽ đi được rất thuận lợi. 

Nhất định chẳng được kiêu căng, ngạo mạn, quyết định chẳng được có danh 

văn, lợi dưỡng; đấy là  ma chướng. Trong tâm quý vị thanh tịnh, bình đẳng, 

thực sự vì  muốn chánh pháp  được tồn tại  lâu dài,  vì  lợi  ích  hết thảy chúng 

sanh, ma chướng dẫu nhiều quý vị vẫn thuận lợi vượt qua được. Mỗi lần trải 

qua  một  ma chướng, tôi tin cảnh giới của quý vị lại được một lần nâng cao 

thêm. 

Vì thế, chúng ta thường phải nghĩ đến chư Phật, Bồ Tát đại từ đại bi, đức 

Thế  Tôn  bi  tâm  triệt  để,  không  ai  hỏi  mà  tự  nói.  Ngày  nay  chúng  ta  thiên 

duyên80 gặp gỡ, nếu chính mình chẳng chịu phát tâm chân thành là bỏ lỡ rồi, thật đáng tiếc! Chẳng nghiêm túc nỗ lực tu học trong đạo tràng này thì quý 

vị chướng đạo, tạo nghiệp nơi đạo tràng này. Bởi lẽ trong đạo tràng này chỉ 

có hai con đường, không thể lưng chừng: Không phải là phước thì là tội. Chỉ 

có hai đường như vậy. Nếu chúng ta ở đây tu phước, tu huệ thì vẫn là tạo tội 

nghiệp  hay sao? Chính bản thân chúng ta  phải tự suy  nghĩ điều ấy. A! Nay 

đã hết giờ rồi! 



* 

Chư vị đồng học! 

Hãy xem tiếp tiểu đoạn thứ năm: 

 “Ngã  đẳng  kim  nhật  do  bất  khẳng  tử  tâm  niệm  Phật,  nhược  dục  chấp 

 xao môn ngõa tử, hướng ốc lý đả thân sinh da nương, tắc ư chư Tổ thành ác 

 nghịch,  phi  thiện  thuận  dã” (Chúng  ta  ngày  nay  vẫn  không  chịu  chết 

lòng81 niệm Phật, nếu muốn cầm hòn ngói gõ cửa để chọi cha mẹ ruột đang 

ở  trong  nhà  thì  thành  ra  ác  nghịch  đối  với  chư  Tổ,  chứ  không  phải  thiện 

thuận vậy). Mấy câu này thoạt nghe qua không dễ hiểu. Ngẫu Ích đại sư đối 

với những kẻ tập khí tham Thiền chưa đoạn, dẫu niệm Phật vẫn cứ phải khán 

câu  “niệm  Phật thị thùy?” (người  niệm  Phật là ai), Tổ đối  với  những kẻ ấy 

mà  nói  như  thế.  Trong  Tông  môn  tức  Thiền  Tông,  trong  đạo  tràng  Thiền 

Tông, khóa tối đều niệm kinh A Di Đà, cũng niệm A Di Đà Phật, cũng nhiễu 

Phật, nhưng bọn họ niệm Phật phải đề khởi câu  “người niệm Phật là ai?”  

Câu  nói  ấy  giống  như  hòn  ngói  dùng  để  gõ  cửa.  Hiện  thời  không  còn 

dùng hòn ngói để gõ cửa nữa, hiện thời đến cửa nhà ai cũng có chuông điện; 

quý  vị  nhấn chuông  người trong  nhà sẽ biết có khách đến. Hiện  nay truyền 

thông phát triển, bởi thế, chúng ta muốn đến viếng thăm ai đều phải liên lạc 

trước, trước hết phải gọi điện thoại [cho biết] lúc nào sẽ đến, chẳng cần phải 

gõ cửa nữa. Trước kia, không có những phương tiện thông tin thuận tiện như 

vậy,  chúng  ta  đến  thăm  bè  bạn  không  có  cách  gì  liên  lạc  trước  cả,  đến  nơi 

bèn gõ cửa. Ở ngoài cửa, quá nửa là nhà nào cũng có sân, không giống như 

bây giờ phạm vi cư trú rất nhỏ; trước kia nhà nào cũng có sân, vì thế nhà nào 

cũng đều có cổng lớn. Cổng lớn chính là cửa trổ nơi tường vây quanh sân, từ 

đấy đi vào trong nhà khá xa. 

Khách  đến  thì  làm  sao?  Phải  gõ  cửa.  Gõ  cửa  thông  thường  dùng  vòng 

cửa.  Nay  quý  vị  có  thể  thấy  trong  tranh  vẽ,  trên  cổng  gắn  hai  cái  vòng  sắt 

tròn, để làm gì? Dùng để gõ cửa. Phải là nhà giàu mới có, nhà bá tánh bình 

dân không có những thứ cổng tường tráng lệ như thế; toàn là vách đất thấp, 

hoặc bện tre làm rào giậu, nhưng vẫn có cổng. Gõ cửa bằng cách nào? Nhặt 

lấy  một  hòn  ngói  hoặc  một  viên  đá  dưới  đất  gõ  vào  cổng  cho  người  trong 

nhà nghe tiếng ra mở cổng. Đó gọi là “xao môn ngõa tử” (hòn ngói gõ cửa); 

tức  là  một  hòn  ngói  hay  một  viên  đá  dùng  gõ  cổng  cho  chủ  nhân  đáp  ứng, 

biết có người đến. Gõ cổng xong bèn quăng viên đá đi. 

[Tổ Ngẫu Ích] dùng hình ảnh này để tỷ dụ bậc tổ sư đại đức trong Tông 

Môn dạy  ta khán câu thoại đầu  “người niệm  Phật là ai?”  Phía sau câu  này 

[trong cuốn Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Nghĩa], pháp sư Viên Anh chú giải 

rất hay: Người tham Thiền vốn dụng ý rất khéo, nếu ta có thể tùy thuận tổ sư 

đại đức thì phải hiểu ý tổ sư đại đức, câu thoại đầu ấy nhằm kêu gọi chúng ta 

quay  đầu.  Nếu  ta  không  hiểu  ý  tổ  sư  đại  đức:  “Người  niệm  Phật  là 

 ai?”  hằng  ngày  cứ  suy  nghĩ  lung  tung,  người  niệm  Phật  rốt  cuộc  là  ai?  Ta 

rốt cuộc là ai? Thì là lầm mất rồi. Đó là câu khêu gợi nghi tình, chứ không 

phải để khởi vọng tưởng. Rất nhiều khi tham thiền lại biến câu thoại đầu ấy 

thành  vọng  tưởng,  như  vậy  là  hoàn  toàn  không  hiểu  ý  tổ  sư,  lầm  mất  rồi! 

Dùng hòn gạch để gõ cửa, bên trong đã có người đáp ứng thì lẽ ra phải vứt 

đi, nay lại cầm trong tay; người ta mở cửa bèn lấy nó chọi người ta, còn ra 

thể thống gì nữa! Nói như vậy để tỷ dụ những kẻ không hiểu ý tổ sư đại đức, 

hiểu  lầm  ý  nghĩa,  biến  thành  suy  nghĩ  lung  tung,  hoàn  toàn  phá  hoại  công 

phu  niệm  Phật. Ở phần trên đã  giảng  về  Niệm  Phật  rất  nhiều rồi,  mục đích 

[của niệm Phật] là nhằm cầu nhất tâm bất loạn, quý vị lại thêm vọng tưởng 

vào,  làm  sao  đạt  nhất  tâm  bất  loạn  cho  được?Làm  sao  đắc  công  phu  thành 

phiến được? Câu thoại đầu ấy có nghĩa là “chẳng được xen tạp vọng tưởng”! 

 “Tắc ư chư Tổ thành ác nghịch, phi thiện thuận dã” (Thì thành ra kẻ ác 

nghịch đối với chư Tổ, chứ không phải là thiện thuận vậy). Về căn bản, quý 

vị không hiểu ý tổ sư, chẳng biết cách tham cứu lời chỉ dạy của tổ sư nên rớt 

vào chỗ khởi vọng tưởng nơi ý thức, chuyện như vậy rất nhiều. Tham Thiền: 

Tham  là  tham  cứu,  chứ  không  phải  là  nghiên  cứu.  Người  hiện  tại  chỉ  biết 

nghiên  cứu,  chứ  không  thể  tham  cứu;  nghiên  cứu  là  vọng  tưởng.  Vì  sao? 

Nghiên cứu  dùng tâm  ý thức, không  lìa  được tâm  ý thức. Tham cứu không 

dùng tâm ý thức, phải lìa cái tâm ý thức để tham, đó là Thiền. Nếu không lìa 

được tâm  ý thức, lại sử dụng tâm  ý thức, bèn trở thành suy  nghĩ  lung  tung, 

hiểu sai hết ý nghĩa. 

Tổ sư thấy quý vị niệm Phật mong giúp quý vị nâng cao cảnh giới niệm 

Phật; kết quả quý vị bị lầm lạc, phá hủy sạch công phu niệm Phật. Chúng tôi 

biết rõ tình trạng này nên dạy người tuyệt đối không dùng phương pháp nhà 

Thiền, cứ chất phác niệm Phật là tốt rồi. Bởi thế, khẩn yếu nhất là  “chết lòng 

 niệm  Phật”,  “chết  lòng”  (tử  tâm)  nghĩa  là  hết  thảy  tất  cả  mọi  ý  niệm  đều 

buông xuống hết, nên gọi là  “tử tâm”  (lòng như chết, ý nói: không còn ham 

muốn, vọng  tưởng, phân biệt  lăng  xăng  nữa). Trong  mười  hai thời, chỉ  một 

câu  Phật  hiệu  bèn thành công. Niệm được nhất tâm  hay không cũng không 

quan  trọng,  cốt  sao  công  phu  thành  phiến  thì  vãng  sanh  sẽ  nắm  chắc.  Nói 

đến nhất tâm bất loạn thì nói thật ra, chưa chắc một đời này chúng ta có thể 

đạt được. Thế nhưng công phu thành phiến chắc chắn có thể đạt được, vì sao 

quý vị không làm? Vãng sanh Hạ Hạ Phẩm trong Phàm Thánh Đồng Cư độ 

cũng viên chứng ba thứ Bất Thoái, cũng là A Duy Việt Trí Bồ Tát! Điều này 

chẳng thể nghĩ bàn, pháp khó tin lắm! Đức Phật nói như vậy đấy, không phải 

người bình thường nói đâu! Lại xem tiếp đoạn dưới. 

 “Ác nghịch chi nhân” (người ác nghịch), Nghịch là tạo tội Ngũ Nghịch, 

Ác  là  tạo  Thập  Ác,  tức  kẻ  tạo  tội  Ngũ  Nghịch  Thập  Ác,  “lâm  chung  thập 

 niệm, nhất niệm, Hạ Hạ phẩm sanh” (lâm chung  mười niệm hay một niệm, 

vãng sanh Hạ Hạ phẩm). Ở đây, Ngẫu Ích đại sư nêu thí dụ, nêu thí dụ thấp 

nhất là Hạ Hạ Phẩm vãng sanh.  “Tịnh thị túc nhân thành thục, cố ngộ thiện 

 hữu, văn tiện tín nguyện” (Đều là túc nhân chín muồi, nên gặp bạn lành, vừa 

nghe  liền  tin  tưởng,  phát  nguyện).  Qua  A  Xà  Thế  Vương  Kinh,  chúng  ta 

thấy vua A Xà Thế tạo tội Ngũ Nghịch Thập Ác, Quán Kinh nói ông ta giết 

cha, hại mẹ, câu kết với Đề Bà Đạt Đa phá hòa hợp Tăng; Đề Bà Đạt Đa làm 

thân Phật chảy máu; đó là hai kẻ ác. Tội nghiệp ấy là tội Vô Gián địa ngục, 

Đề Bà Đạt Đa đọa vào Vô Gián địa ngục. Vua A Xà Thế lâm chung sám hối, 

tội Ngũ Nghịch Thập Ác nhưng lâm chung sám hối, đúng là mười niệm hay 

một niệm bèn vãng sanh; nhưng ông ta không vãng sanh trong Hạ Hạ Phẩm. 

Trong kinh  ấy, đức  Thế  Tôn dạy:  Vua A  Xà Thế   vãng sanh  Tây 

Phương  Cực  Lạc  thế  giới  thuộc  Thượng  Phẩm  Trung  Sanh.  Chúng  ta  đọc 

đến  đoạn  kinh  này,  đúng  là  hết  sức  khó  tin.  Nếu  nói  là  Hạ  Hạ  Phẩm  vãng 

sanh, chúng ta không hoài nghi, nhưng Thượng Phẩm Trung Sanh chúng ta 

bèn  hoài  nghi: “Tạo  tội  nghiệp  nặng  dường  ấy,  niệm  Phật  vãng  sanh  trong 

phẩm  vị cao dường ấy,  là do đạo lý  gì  vậy?” Điều này khiến cho chúng tôi 

nghĩ đến Trung Quốc trong quá khứ có một câu ngạn ngữ:  “Lãng tử hồi đầu 

 kim  bất  hoán”  (kẻ  lãng  tử  hồi  đầu,  vàng  chẳng  đổi  được).  Ông  ta  thực  sự 

chân thành sám hối, công đức chẳng thể nghĩ bàn! Bởi thế, chúng ta hiểu rõ: 

Kẻ  Ngũ  Nghịch  Thập  Ác  lúc  lâm  chung  mười  niệm  hay  một  niệm  vãng 

sanh,  tùy  thuộc  vào  sức  mạnh  của  lòng  sám  hối.  Cái  tâm  sám  hối,  ý  niệm 

sám hối của người ấy hoàn toàn chân thật, chân thành đến cùng cực thì công 

đức ấy chẳng thể nghĩ bàn. 

Từ  chuyện  vua  A  Xà  Thế,  ta  thấy  kẻ  Ngũ  Nghịch  Thập  Ác  lâm  chung 

mười niệm hay một niệm vãng sanh, phẩm vị có thể là từ Hạ Hạ phẩm đến 

Thượng  Trung  phẩm,  không  giống  nhau!  Xét  kỹ  người  ấy  tâm  chân  thành 

sám hối, ý niệm chân thành đạt đến  mức độ nào, Ở đây, đức Phật cũng dạy 

chúng ta một câu hết sức hay, Ngài dạy câu gì vậy?  “Tuyệt đối chẳng được 

 coi  thường  người  tạo  tội  nghiệp” ,  đúng  là  phải  nghiêm  túc  tu  tập  hạnh 

nguyện  thứ  nhất  của  ngài  Phổ  Hiền  “lễ  kính  chư  Phật”.  Đối  với  những  kẻ 

Ngũ  Nghịch  Thập  Ác,  chúng  ta  phải  chân  thành  lễ  kính,  vì  sao?  Không 

chừng  lúc  họ  lâm  chung  gặp  được  thiện  tri  thức,  mười  niệm  hay  một  niệm 

vãng sanh, đến thế  giới Cực  Lạc phẩm  vị  cao hơn chúng ta, ta không bằng 

họ! Nay chúng ta coi thường họ, xem nhẹ họ, tương lai đến Cực Lạc thế giới 

gặp mặt nhau cũng ngại ngùng. Chúng ta chỉ biết họ trong một đời này, đâu 

có biết đời quá khứ. 

Nửa đoạn sau, Ngẫu Ích đại sư nói:  “Thử sự vạn trung vô nhất, khởi khả 

 kiểu hãnh, Tịnh Độ Hoặc Vấn xích thử tối tường, kim nhân bất khả bất độc 

 dã” (Việc này trong một vạn [trường hợp], chưa được một [trường hợp], há 

thể cầu may, sách Tịnh Độ Hoặc Vấn chỉ trích việc này rất tường tận, người 

hiện thời không thể không đọc vậy). Sách Tịnh Độ Hoặc Vấn nay được gộp 

trong bộ  Tịnh Độ  Thập Yếu, Tịnh Độ Thập Yếu  là tác phẩm do  ngài Ngẫu 

Ích  biên  tập.  Nói  thật  ra,  người  Ngũ  Nghịch  Thập  Ác  lúc  lâm  chung  vãng 

sanh đều là do túc nhân chín muồi, công phu tu Tịnh nghiệp trong quá khứ 

rất giỏi, lẽ ra được vãng sanh, vì sao không được? Lúc lâm chung gặp phải 

chướng  duyên!  Đây  là  điều  chúng  ta  phải  hết  sức  chú  ý,  phải  cẩn  thận. 

Người niệm Phật lúc lâm chung, người tại gia trông thấy con cái, cháu chắt 

trong nhà, nhất là những đứa cháu mình thương mến, lúc lâm chung sắp mất, 

cháu đến kêu rộn, buông không được. Thế là xong!  A Di Đà Phật đến đón, 

thấy như vậy, Phật lại đi, người ấy không theo được. 

Vì  thế,  các  sách  Sức  Chung  Tu  Tri  (những  điều  cần  biết  để  giúp  đỡ 

người  lâm  chung)  và  Sức  Chung  Tân  Lương  (hướng  dẫn  trợ  niệm  lâm 

chung)  dạy  chúng  ta  khi  đưa  tiễn  người  vãng  sanh,  giúp  người  niệm  Phật 

vãng sanh thì trong lúc đó tốt nhất chẳng cho người chết thấy mặt người nhà 

thân  quyến. Nếu  luận  trên  mặt tình cảm con  người  thì thật rất khó  nói,  gặp 

mặt  lần cuối  mà!  Nhưng trong Phật pháp,  làm  nhiễu  loạn  người chết e  gây 

tổn  hại.  Bởi  thế,  lúc  đó  tốt  nhất  là  không  gặp  mặt.  Lúc  nào  mới  được  gặp 

mặt? Đợi tám  giờ sau khi tắt  thở  mới  lại  gặp  mặt  là an toàn  nhất. Vô cùng 

hữu lý! Lúc đó, sợ nhất là bị nhiễu loạn, người nhà quyến thuộc khó thể chia 

tay, khiến cho  nhân duyên được A Di Đà  Phật tiếp dẫn bị  lỡ làng;  ngoài ra 

còn có oán  thân trái chủ,  người chết trông thấy  nẩy  lòng  oán  ghét, tâm sân 

hận phát khởi, đều là chướng duyên! 

Bởi  thế,  lúc  đưa  người  đi  vãng  sanh,  phải  khuyên  họ  nên  an  tường,  rất 

lắng  tịnh,  chung  quanh  đều  là  bạn  bè  trong  nhà  Phật,  mỗi  người  đều  niệm 

Phật tiễn đưa. Những  gì  người chết trông  thấy,  nghe thấy đều  là  Phật  hiệu, 

nhắm  mắt  hay  mở  mắt  đều  thấy  tượng  A  Di  Đà  Phật.  Lúc  người  ấy  mắc 

bệnh  nặng,  phải  để  tượng  Phật  ở  cuối  chân  giường,  người  ấy  nằm  nhìn 

xuống, nhắm mắt mở mắt đều thấy tượng Phật, chứ không phải là treo tượng 

Phật  trên  đầu  nằm.  Treo  trên  đầu  nằm,  có  mở  mắt  cũng  không  thấy  được 

tượng Phật. Phải  hiểu  như vậy! Có thể treo ba bức  hình  Phật  là tốt  nhất,  vì 

sao? Nhìn phải, nhìn trái, nhìn xiên đều thấy Phật, nhất định phải chú ý, mở 

mắt ra, quay đầu về đâu cũng đều thấy được tượng Phật. Người ấy tai nghe 

tiếng  niệm  Phật,  đề  khởi  chánh  niệm,  chẳng  thể  dẫn  khởi  tình  chấp,  chẳng 

thể dẫn khởi phiền não, điều này trọng yếu hơn bất cứ điều gì khác vậy! 

Người  tạo  tác  tội  nghiệp  mười  niệm  hay  một  niệm  vãng  sanh  là  do 

phước trong đời quá khứ chẳng  nhỏ, lúc  lâm chung  vẫn tỉnh táo, không  mê 

hoặc  chút  nào,  rất  bình  thường,  đấy  là  điều  kiện  tiên  quyết  để  được  vãng 

sanh. Nếu tạo tác tội nghiệp quá nặng, lúc lâm chung sẽ mê hoặc, điên đảo, 

trợ  niệm  không  chắc  giúp  được,  rất  khó  vãng  sanh.  Bởi  thế,  điều  kiện  đầu 

tiên vào lúc lâm chung là “thần trí sáng suốt”. Điều kiện thứ hai là gặp được 

bạn  lành,  “cho  nên  gặp  bạn  lành”.  Điều  kiện  thứ  ba  là  “nghe  rồi  bèn  tín 

nguyện”.  Ba  điều  kiện  như  vậy!  Đúng  là  ba  điều  kiện  này  trong  một  vạn 

trường hợp chưa gặp được một, trong một vạn người tìm không ra được một 

người. 

Điều này  khiến  chúng  ta phải đề  cao cảnh giác.  Bình  thường,  lúc 

hiện thời, tinh  thần, thể  lực chúng ta còn  khá  lắm,  nhất định phải biết đoạn 

ác tu thiện. Cổ nhân nói rất hay: Thường phải dùng cái tâm trách móc người 

khác  để  trách  móc  chính  mình;  dùng  cái  tâm  khoan  thứ  (khoan  dung,  tha 

thứ) đối với bản thân để khoan thứ người khác, có như vậy chính mình mới 

có thể thành tựu đức hạnh. Biết khoan thứ người khác, biết trách móc chính 

mình,  sửa  lỗi  đổi  mới,  tu  thiện  tích  đức,  có  phước  chẳng  hưởng,  hễ  hưởng 

bèn bị mê hoặc. Có phước báo cứ để cho người khác hưởng! Trong thế gian, 

người khổ nạn rất nhiều, sự khổ nạn rất nhiều, hãy nên tận tâm tận lực giúp 

đỡ người khác,  hoan  hỷ tu bố  thí cúng dường, chỉ  mong cầu  một  việc:  Lúc 

lâm  chung không bị  bệnh khổ,  lúc  lâm chung thần trí sáng suốt,  niệm Phật 

vãng sanh, chỉ cầu như vậy thôi. Như vậy là chân thật nhất, ngoài ra chuyện 

gì cũng giả cả, không có gì chân thật hết. Chỉ có mỗi một pháp này là chân 

thật, ngàn vạn lần chớ nên để lỡ dịp! 

Chúng ta trông thấy, đọc thấy, người suốt đời tạo tội ác cũng có thể vãng 

sanh, nhưng ngàn vạn phần chẳng được nẩy sanh lòng cầu may: “Gã nọ tạo 

ác nghiệp lâm chung vẫn có thể vãng sanh, mình tạo thêm một ít ác nghiệp 

có  ăn  nhằm  gì  đâu!  Lâm  chung  mình  cũng  như  hắn,  cũng  được  vãng  sanh 

mà!”  Không  đơn  giản  như  vậy  đâu!  Người  ta  trong  đời  quá  khứ đã  tu  tập, 

tích lũy nghiệp nhân vãng sanh, còn mình có hay không? Nếu trong đời đời 

kiếp kiếp quá khứ chưa từng tu, hoặc tu không đủ, kinh Di Đà dạy  “bất khả 

 dĩ  thiểu  thiện  nhân,  phước  đức,  nhân  duyên,  đắc  sanh  bỉ  quốc” (chẳng  thể 

dùng chút thiện căn, phước đức,  nhân duyên  để được sanh  về cõi ấy). Ngũ 

Nghịch  Thập  Ác  lúc  lâm  chung  gặp  được  thiện  hữu,  vừa  nghe  nói  liền  tin 

tưởng ngay, lập tức phát nguyện, đó là do thiện căn trong đời quá khứ tới lúc 

ấy phát hiện, khởi tác dụng. Nếu trong quá khứ đã không có những thiện căn 

như thế,  làm  sao  có  thể  vãng  sanh  cơ  chứ?  Phước  đức  là  gì?  Phước  đức  là 

lúc  lâm  chung  sáng  suốt,  tỉnh  táo,  không  mê  hoặc,  không  điên  đảo,  ấy  là 

phước đức. Do thiện căn, phước đức, bèn  có thiện  hữu đến khuyên  lơn, trợ 

niệm,  quý  vị  thấy  đó:  Thiện  căn,  phước  đức,  nhân  duyên  thảy  đều  đầy  đủ, 

chẳng những đầy đủ mà còn nhiều nữa! Thiện căn nhiều, phước đức nhiều, 

nhân duyên nhiều, chẳng phải là chuyện dễ! 

Quý vị hãy tự suy nghĩ: Trong tương lai, lúc quý vị lâm chung, quý vị có 

gặp được thiện tri thức hay không? Có người trợ niệm cho mình hay không? 

Đều  là  câu  hỏi  [bỏ  ngỏ]  cả!  Chúng  ta  trông  thấy  có  ai  lâm  chung,  phát 

nguyện trợ niệm giúp người ấy, đó là chuyện tốt, gieo nhân đấy! Tôi thường 

giúp người khác trợ niệm, vui thích giúp người khác trợ niệm, tương lai lúc 

lâm  chung  (nhân  quả  mà!)  ắt  có  người  khác  đến  trợ  niệm  cho  mình.  Nhân 

thế  nào,  quả  thế  ấy,  nghiệp  nhân  quả  báo  mảy  may  chẳng  sai!  Chúng  ta 

chẳng thích giúp người khác trợ niệm, đến lúc chính mình lâm chung, e rằng 

không ai đến trợ niệm cho mình. Dẫu hiện nay có máy niệm Phật, nhưng đến 

lúc  lâm chung, thể  lực của chính  mình không còn  nữa, dù bên  gối  đặt  máy 

niệm Phật vẫn phải nhờ vả người khác, không có ai giúp mình thì cũng uổng 

công thôi! 

Con người sống trong thế gian nhất định phải là một người tốt, nhất định 

phải  kết  thiện  duyên  cùng  hết  thảy  chúng  sanh,  chuyện  này  trọng  yếu  hơn 

bất  cứ  gì  khác.  Bởi  thế,  ở  đây  tổ  sư  nhắc  nhở  chúng  ta:  “Trọn  chẳng  được 

 ôm  lòng  cầu  may”.  Quả  thật  có  chuyện  đó  (tức  chuyện  người  tạo  tội  lâm 

chung niệm Phật vãng sanh), nhưng chẳng được đánh bạc với số phận, ngay 

từ bây giờ phải nghiêm túc, phải nỗ lực tu hành đi! Cụ Hạ Liên Cư thường 

khuyên  người khác  “thật thà niệm”. “Thật thà”  là không  hoài  nghi, không 

xen tạp, không gián đoạn. Lại xem tiếp đoạn kế: 

 “Đương tri thử kinh, tự tự giai Hải Ấn tam-muội, Đại Viên Kính Trí chi 

 linh  văn  dã,  duy  niệm  chí  nhất  tâm  bất  loạn,  tắc  năng  siêu  tam  giới,  phục 

 phiền não, phá vô minh dã” (Nên biết kinh này, mỗi chữ đều là Hải Ấn tam-

muội, là bản văn thiêng liêng của Đại Viên Kính Trí, chỉ niệm đến nhất tâm 

bất loạn ắt có thể vượt thoát tam giới, chế ngự phiền não, phá vô minh). Đây 

là lời tán thán kinh điển, pháp môn đến mức cùng cực. Chữ Hải (biển) tỷ dụ 

Chân  Như  Bổn  tánh,  từng  chữ  đều  là  tự  tánh  tam-muội,  Ấn  là  ấn  chứng, 

chứng minh. Từng chữ từng câu trong kinh đều từ tự tánh tam-muội của đức 

Thế Tôn  lưu xuất, là kinh  văn thiêng  liêng về Đại Viên  Kính  Trí. Đại Viên 

Kính  Trí  là  trí  huệ  Bát  Nhã  sẵn  có  trong  tự  tánh,  trí  huệ  Bát  Nhã  trong  tự 

tánh chính là bản thể của tự tánh, là bản thể của Chân Tánh. Tự tánh có vạn 

đức vạn năng. Trong tự tánh, hết thảy tướng hảo đều là tác dụng của nó. Nếu 

dùng  khái  niệm  Thể,  Tướng,  Dụng  của  kinh  Hoa  Nghiêm  để  luận  thì  Bát 

Nhã là Thể, tức là bản thể của tự tánh; đức năng là Tướng, tức tướng trạng 

của  tự  tánh;  tướng  hảo  là  Dụng  của  tự  tánh.  Đức  năng  có  thể  hiện,  có  thể 

biến, tướng hảo là sở hiện (cái được hiện), sở biến. Thể, Tướng, Dụng [của 

tự tánh] là như vậy đấy! 

Kinh  văn  do  tự  tánh  Bát  Nhã  lưu  lộ;  nếu  chúng  ta  hiểu  rõ  đạo  lý  này, 

thông đạt chân tướng sự thật này, quý vị mới coi kinh này là của báu, không 

có pháp thế gian hay xuất thế gian nào có thể sánh bằng! Chúng ta phải hiểu 

như vậy. Đúng là chúng sanh đời Mạt Pháp lìa khổ được vui, vượt thoát tam 

giới lục đạo, một đời viên mãn Bồ Đề, chỉ có một con đường thông suốt, chỉ 

có một pháp  môn, công đức lợi ích không gì sánh bằng, không có gì có thể 

so  sánh  được.  Tuyệt  diệu  thay!  Trong  phần  sau,  đại  sư  nói  mấy  câu  rất 

hay:  “Duy niệm chí nhất tâm bất loạn” (chỉ có niệm đến nhất tâm bất loạn), 

chúng  ta  thực  sự  thực  hiện,  niệm  đến  nhất  tâm  bất  loạn  bèn  siêu  thoát  tam 

giới,  vượt  thoát  luân  hồi  lục  đạo.  Chế  phục  phiền  não  là  Sự  nhất  tâm  bất 

loạn.  Trong  ba  câu  ấy,  “vượt  thoát  tam  giới  lục  đạo”  là  công  phu  thành 

phiến,  sanh  vào  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  độ,  vượt  thoát  lục  đạo;  “chế  phục 

 phiền  não”  là  Sự  nhất  tâm  bất  loạn,  sanh  vào  Phương  Tiện  Hữu  Dư 

độ;  “phá  vô  minh”  là  Lý  nhất  tâm  bất  loạn,  sanh  vào  Thật  Báo  Trang 

Nghiêm độ, thật là chẳng thể nghĩ bàn! 

Chớ  nghĩ  cuốn  kinh  này  mỏng  tanh,  nếu  quý  vị  niệm  rất  thuộc  thì  đọc 

một lượt từ đầu đến cuối chỉ năm phút là xong, nhưng kinh này có đức dụng 

chẳng thể nghĩ bàn; quý vị có hiểu rõ hay chăng? Nếu thực sự hiểu rõ, quý vị 

có học được hay  không? Quý  vị có tinh tấn  hướng đến  mục tiêu  “nhất tâm 

 bất  loạn,  tâm  không  điên  đảo”  hay  chăng?  Có  vậy  mới  thực  sự  giải  quyết 

vấn  đề  được!  Những  bộ  đại  kinh  đại  luận,  lý  luận,  phương  pháp  rất  nhiều, 

không có gì đơn giản, dễ dàng như thế này, thưa thật cùng quý vị, chưa chắc 

kinh nào có hiệu quả bằng kinh này, phải hiểu rõ ràng như vậy. Hiểu rõ ràng 

là  thấy  thấu  suốt,  thấy  thấu  suốt  rồi  mới  có  thể  buông  xuống  được.  Vì  sao 

quý  vị  chưa  buông  xuống  được,  không  chịu  buông  xuống?  Vì  quý  vị  chưa 

thấy thấu suốt, bởi thế buông xuống không được. Lại xem tiếp đoạn kế: 

 “Sở  trì  danh  hiệu”  (danh  hiệu  được  trì),  “danh hiệu”  là  Nam-mô  A  Di 

Đà  Phật,  “chân  thật  bất  khả  tư  nghị” (chân  thật  chẳng  thể  nghĩ  bàn),  danh 

hiệu  ấy  là  danh  hiệu  của  Chân  Như  tự  tánh.  Niệm  một  câu  danh  hiệu  thì 

không  có  gì  khác  cả,  chính  là  đem  Chân  Như tự  tánh  niệm  ra.  Chúng  ta  là 

phàm phu  luân  hồi  trong  lục đạo từ bao  kiếp lâu  xa đến  nay,  mê  mất Chân 

Như  bổn  tánh;  nay  Phật  dạy  chúng  ta  dùng  sáu  chữ  hồng  danh  để  phá  mê 

khai ngộ, tìm lại Chân Như tự tánh! Đây là biện pháp đơn giản nhất, ổn thỏa, 

thích  đáng  tột bực,  rất  thẳng  chóng.  Danh  hiệu  này  có  ý  nghĩa  là  vô  lượng 

trí,  vô  lượng  giác,  trong  phần  trên  tôi  đã  thưa  cùng  quý  vị  rồi!  Vô  Lượng 

Thọ Phật hoặc A Di Đà Phật, đều có nghĩa là Vô Lượng Trí hay Vô Lượng 

Giác. Vô Lượng Trí là tự thể của Chân Như bổn tánh, Vô Lượng Giác là đức 

dụng của Chân Như bổn tánh. Một câu danh hiệu này khôi phục tự tánh, bởi 

thế, nó thực sự chẳng thể nghĩ bàn! 

 “Năng trì chi tâm tánh, diệc chân thật bất khả tư nghị” (Tâm tánh năng 

trì  cũng  thực  sự  chẳng  thể  nghĩ  bàn),  “tâm  tánh  năng  trì”  chính  là  cái  tâm 

chân thành niệm Phật hiện tại của chúng ta. Cái tâm chân thành ấy chính là 

cái chân tâm đang bị mê, mê những gì? Vọng tưởng, phân biệt, chấp trước là 

mê. Chúng ta chưa đoạn  hết  vọng  tưởng,  phân biệt, chấp trước;  nhưng  nay 

đã giác ngộ rồi, chúng ta muốn niệm Phật. Cái ý niệm niệm Phật ấy là chân 

thành, trong ý niệm niệm Phật ấy chẳng phải là vọng tưởng, phân biệt, chấp 

trước, tâm niệm Phật là tâm chân thành, tâm chân thành chẳng thể nghĩ bàn! 

 “Trì nhất thanh tắc nhất thanh bất khả tư nghị, trì thập, bách, thiên, vạn, 

 vô  số  thanh,  thanh  thanh  bất  khả  tư  nghị  dã” (Trì  một  tiếng  là  một  tiếng 

chẳng  thể  nghĩ bàn, trì  mười,  một  trăm,  một ngàn,  một  vạn,  vô số tiếng thì 

mỗi  tiếng  đều  chẳng  thể  nghĩ  bàn!)  Rất  đáng  tiếc  là  ít  ai  biết  được  chân 

tướng  sự  thật  này!  Bởi  thế,  người  niệm  Phật  nhiều,  nhưng  kẻ  không  biết 

niệm sẽ chẳng  đạt được cảnh  giới  này. Từng  tiếng đều chẳng  thể  nghĩ bàn, 

tiếng tiếng đều tương ứng, tương ứng thì mới chẳng thể nghĩ bàn. Chúng ta 

nghe  cổ  đức  nói  đã  quen  tai:  “Nhất  niệm  tương  ứng  nhất  niệm  Phật,  niệm 

 niệm tương ứng niệm niệm Phật”.  Như thế nào mới là tương ứng? Chúng tôi 

thường  hay  nói  [như  thế  này]  nhất:  Mỗi  tiếng  Phật  hiệu  đều  ứng  với  tâm, 

nguyện, giải, hạnh của A Di Đà Phật, trong  mỗi  một câu Phật hiệu đều đầy 

đủ tâm - nguyện - giải - hạnh của A Di Đà Phật, chẳng thể  nghĩ bàn!  Hoặc 

có thể  nói đơn  giản  hơn  một chút (tâm - nguyện - giải  - hạnh của  A Di Đà 

Phật không dễ hiểu, nếu quý vị chưa thấu triệt kinh Vô Lượng Thọ, đúng là 

không thể hiểu được), chúng tôi nói đến mức đơn giản nhất là tương ứng với 

tâm  Phật.  Bây  giờ  chúng  tôi  lại  quy  nạp,  giảng  đơn  giản  hơn  nữa,  cũng 

không  đến  nỗi  khó  hiểu  lắm  là  “tâm  chân  thành,  tâm  thanh  tịnh,  tâm  bình 

 đẳng,  tâm  chánh  giác,  tâm  từ  bi” .  Có  thể  tương  ứng  mười  chữ  ấy  cũng  là 

chẳng thể nghĩ bàn. Mười chữ ấy là tánh đức của tự tánh, dùng một câu A Di 

Đà  Phật  để  niệm  ra  tánh  đức  của  tự  tánh,  khiến  cho  tánh  đức  của  tự  tánh 

được thực hiện trong cuộc sống thường nhật, chẳng phải là huyền học, mà là 

thật học, tức là thực sự khởi tác dụng. 

Trong đoạn cuối cùng, Ngẫu Ích đại sư khẩn thiết đến cùng cực, quý vị 

thấy  đó  “Phục  nguyện” (Cúi  nguyện),  nhằm  mục  đích  gì?  Tổ  sư  đại  đức 

cung cung kính kính quỳ dưới đất, dập đầu trước quý vị, nay chúng tôi nói là 

Ngài  lễ  bái  quý  vị,  “Truy,  tố,  trí,  ngu”  (kẻ  tăng,  người  tục,  kẻ  trí,  người 

ngu),  Truy  (緇: áo  thâm,  áo  đen)  là  người  xuất  gia,  Tố (素: áo  trắng)  là 

người tại gia, [“truy tố”] là tứ chúng đồng học tại gia lẫn xuất gia, Trí là lợi 

căn, Ngu là độn căn. Quý vị là Thượng Thượng căn cũng được, là Hạ Hạ căn 

cũng xong,  “ư thử giản dị trực tiệp, vô thượng viên đốn pháp môn, vật thị vi 

 nan,  nhi  triếp  sanh  thoái  ủy” (đối  với  pháp  môn  giản  dị,  thẳng  chóng,  vô 

thượng viên đốn này chớ nghĩ là khó rồi vội sanh lòng lui sụt, chối từ): Đối 

với  pháp  môn  Niệm  Phật  này,  đối  với  phương  pháp  tu  hành  mà  kinh  Vô 

Lượng Thọ đã dạy chúng ta, thẳng chóng, ổn thỏa, thích đáng, nhanh chóng, 

đúng  là đại pháp  môn  vô  thượng chí  viên  chí  đốn, chớ  nghĩ  là quá khó. Vì 

sao? Nếu  nghĩ  là quá khó chúng ta sẽ không chịu tu, sẽ chối từ, thoái thác, 

mà cũng chớ nghĩ nói nó là quá dễ! 

 “Vật  thị  vi  dị,  nhi  mạn  bất  cần  sách”  (Chớ  coi  là  dễ  để  rồi  lần  khân, 

không  siêng  năng,  răn  nhắc  chính  mình  hãy  nỗ  lực).  “Sách”  (策)  là  cảnh 

sách  (cảnh  tỉnh,  thúc  đẩy  mình  nỗ  lực),  Cần  (勤) là  siêng  năng,  tinh  tấn. 

Chẳng được nghĩ pháp này quá dễ, nghĩ quá dễ ắt sẽ lười nhác, không gắng 

công. Phải tích cực, phải nỗ lực!  “Vật thị vi thiển” (Chớ nghĩ là cạn), chẳng 

được  nghĩ  pháp  này  quá  nông  cạn!  Coi  là  quá  nông  cạn  sẽ  không  thèm  để 

vào mắt, chuyện này dễ phạm nhất. Những kẻ tự coi mình thuộc thành phần 

tri thức, thích những kinh to luận lớn, đối với kinh A Di Đà dạy niệm A Di 

Đà  Phật  đúng  là  họ  không  buồn  để  vào  mắt!  Thật  là  lầm  lẫn,  sai  lầm  ngay 

trước  mắt!  Lầm  lẫn  ngay  nơi  pháp  môn  chí  viên  chí  đốn  khôn  sánh  này, 

đáng tiếc quá phải không?  “Vật thị vi thâm, nhi phất cảm thừa đương” (Chớ 

nghĩ  là  sâu  rồi  chẳng  dám  gánh  vác),  cũng  chẳng  được  nghĩ  pháp  này  quá 

sâu. Thấy pháp này quá sâu, quý vị sẽ chẳng dám đảm đương, lầm rồi! Phải 

sửa đổi những căn bệnh ấy đi! 

Chúng  ta  xem  câu  nói  “phục  nguyện  truy  tố  trí  ngu”  cảm  thấy  như  thế 

nào? Chí thành khẩn thiết khuyên dạy chúng ta! Chúng ta phải biết tốt xấu, 

phải cảm kích ân đức của tổ sư đại đức răn dạy, đúng là buốt lòng rát miệng 

khuyên  dạy  chúng  ta,  chúng  ta  vẫn  không  giác  ngộ,  vẫn  cứ  hoài  nghi,  vẫn 

chẳng biết quý tiếc, lầm lẫn quá đỗi, cô phụ tổ sư! Nhân địa (địa vị trong khi 

tu  nhân)  của  tổ  sư  chúng  tôi  không  biết,  nhưng  chúng  tôi  trộm  nghĩ  Ngài 

chắc chắn là Phật hay Bồ Tát tái lai; không phải là Phật hay Bồ Tát sẽ không 

thể  nói  được  như  vậy.  Lời  ấy  nào  phải  con  người  nói,  phải  là  lời  chư  Phật 

Như Lai nói. A! Bây giờ đã hết giờ rồi, chúng tôi giảng đến đây thôi! 

Trung Phong Tam Thời Hệ Niệm 

Pháp Sự Toàn Tập Giảng Ký,  

Phần 9 hết 



---o0o--- 

Phần 10 

 Tập 28 

Chư vị đồng học! 

Xin  hãy  xem  phần  “chánh  thị  hành  giả  chấp  trì  danh  hiệu  dĩ  lập 

 hạnh”  (dạy hành giả chấp trì danh hiệu để lập hạnh). Phần giảng nghĩa được 

chia thành chín đoạn, hôm nay chúng ta xem đến đoạn cuối cùng. Đoạn thứ 

chín là  “trùng khuyến phát nguyện” (lại khuyên phát nguyện). Chúng tôi đọc 

kinh văn một lượt: 



 Xá Lợi Phất! Ngã kiến thị lợi, cố thuyết thử ngôn, nhược hữu chúng 

 sanh văn thị thuyết giả, ưng đương phát nguyện sanh bỉ quốc độ.  

       舍利弗。我見是利。故說此言。若有眾生。聞是說者。應當發願。

生彼國土。 

       (Này  Xá  Lợi  Phất!  Ta  thấy  điều  lợi  ấy  nên  nói  như  thế  này:  Nếu  có 

 chúng sanh nghe nói như vậy, hãy nên phát nguyện sanh về cõi nước ấy).  



Kinh  văn  nói  “ngã  kiến  thị  lợi” (ta  thấy  điều  lợi  ấy),   [tổ  Ngẫu  Ích 

giảng]  “thị  Phật  nhãn  sở  kiến,  cứu  tận  minh  liễu  dã” (là  do  chính  mắt  đức 

Phật  thấy,  thấu  hiểu  rốt  ráo).  Đây  không  phải  là  cái  thấy  của  người  tầm 

thường, mà là do chính Thích Ca Mâu Ni Phật đích thân thấy. Điều này rất 

quan trọng, chúng ta chớ vô tâm  hời  hợt đọc lướt qua. Điều  Thích Ca Mâu 

Ni Phật trông thấy được, nói thật ra, chúng ta chẳng thể thấy được, [đức Phật 

thấy  được]  lợi  ích  hết  sức  lớn  lao!  Chúng  ta  coi  tiếp  đoạn  văn  [trong  sách 

Yếu Giải], rốt cuộc điều lợi ích ấy chính là gì vậy?  “Thị lợi giả, hoành xuất 

 ngũ trược, viên tịnh tứ độ, trực chí Bất Thoái vị, thị vi bất khả tư nghị công 

 đức  chi  lợi” (Điều  lợi  ích  ấy  là  vượt thoát  [cõi  nước]  ngũ  trược theo  chiều 

ngang, thanh tịnh trọn vẹn bốn cõi, đạt thẳng đến địa vị Bất Thoái, đấy là lợi 

ích công đức chẳng thể nghĩ bàn). Lợi ích tuyệt diệu như vậy đó! Trong hết 

thảy các pháp  thế  gian  và  xuất thế  gian, không có  gì  hơn được  lợi  ích  này! 

Vô  lượng  vô  biên  pháp  môn  của  hết  thảy  chư  Phật  trọn  khắp  pháp  giới  hư 

không  giới  đều  chẳng  thể  sánh  bằng  lợi  ích  này.  Chúng  ta  được  hạnh  ngộ 

pháp này quả thật chẳng phải là chuyện dễ! 

Thứ  nhất  là  “hoành  xuất  ngũ  trược”,  quý  vị  phải  nhớ  kỹ  điều  này!  Bất 

luận tu học pháp môn nào khác cũng chẳng thể  “hoành xuất”  (vượt khỏi tam 

giới theo chiều ngang); nói cách khác, quý vị tu học nhất định phải tiến lên 

từng bước một, giống như đi học: Tiểu học, sơ trung (trung học đệ nhất cấp, 

cấp hai), cao trung (trung  học đệ  nhị cấp,  hay cấp ba), đại  học, nghiên cứu 

sinh, tiến lên dần dần. Mỗi một giai đoạn gồm một năm học, hai năm học, ba 

năm  học, bốn  năm  học. Phương pháp ấy  gọi  là  “thụ xuất”  (vượt thoát [tam 

giới]  theo  chiều  dọc),  khó  lắm!  Rất  ư  là  khó!  Nay  pháp  môn  này  thật  đặc 

biệt, hoành xuất! Nay chúng ta đang mang thân người, phía trên cõi người là 

cõi  trời,  tức  Dục  Giới  Thiên.  Quý  vị  phải  biết  Dục  Giới  Thiên  gồm  Tứ 

Vương Thiên, Đao  Lợi  Thiên, Dạ Ma Thiên, Đâu  Suất Thiên, tiến  lên từng 

bước một. Nay chúng ta không cần phải như thế, từ nhân đạo vượt ngang ra 

khỏi  tam  giới  (hoành  xuất),  thoát  khỏi  lục  đạo  luân  hồi,  có  đạo  lý  như  vậy 

hay chăng? Vì thế, pháp môn này được gọi là pháp khó tin, thực sự khó tin 

lắm! 

Vượt  thoát  bèn  đến  đâu  vậy?  Phi  phàm  lắm!  Giống  như  đi  học,  nay 

chúng  ta  đang  học  tiểu  học,  tiểu  học  là  lớp  Một,  không  cần  học  lớp  Hai, 

chúng ta thoát ra bèn học ngay lớp dành cho nghiên cứu sinh. Chẳng phải là 

không có người như vậy, nhưng hiếm lắm, phải là đứa trẻ thiên tài kia! Thế 

nhưng  chúng  ta  không  phải  là  thiên  tài,  dẫu  chẳng  phải  là  thiên  tài  mà  vẫn 

vượt cấp được, đã vượt cấp học ngay vào lớp nghiên cứu sinh, mà còn thực 

sự thành tựu nữa kia, chẳng thể nghĩ bàn! Bởi thế, câu  “ngã kiến thị lợi” (ta 

thấy điều lợi này) ở phía trước [đoạn kinh văn vừa nói trên đây] hết sức quan 

trọng. Vì sao? Đức Phật phải nêu chứng minh cho chúng ta thấy; nếu không 

phải do chính đức Phật nói, chúng ta sẽ chẳng thể tin nổi pháp môn này. Vì 

sao?  Vì  không  tìm  được  căn  cứ  để  lý  luận!  Nay  chúng  ta  tin  lời  A  Di  Đà 

Phật,  nhưng thật ra  trên  mặt căn cứ lý  luận chúng ta  vẫn  hồ đồ,  vẫn không 

biết.  Thế  nhưng  chúng  ta  tin  lời  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  chắc  chắn  là  chân 

thật:  “Như Lai thị chân ngữ giả, thật ngữ  giả, như ngữ  giả, bất cuống ngữ 

 giả, bất vọng ngữ giả” (Như Lai là bậc nói lời chân thành, nói lời thành thật, 

nói đúng như sự thật, không nói lời gạt gẫm, không nói dối). Chắc chắn Ngài 

chẳng lừa dối chúng ta, chúng ta nghe lời Ngài, thực hành theo lời Ngày dạy, 

chắc  chắn  không  lầm.  Thế  là  tốt!  Thực  sự  có  phước  báo,  người  như  vậy 

thực sự  có thiện căn, người như vậy thực sự phi phàm, chư Phật, Bồ Tát đều 

tán thán, hoành siêu mà! 

Sanh  về  Tịnh  Độ,  “viên  tịnh  tứ  độ” (thanh  tịnh  viên  mãn  bốn  cõi), 

“viên”  là  viên  mãn,  “tịnh”  là  thanh  tịnh,  “tứ  độ”  là  Phàm  Thánh  Đồng  Cư 

Độ, Phương Tiện Hữu Dư Độ, Thật Báo Trang Nghiêm Độ, và Thường Tịch 

Quang Độ; quý vị sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới bèn chứng trọn vẹn 

bốn cõi ấy. Chứng được một, bèn chứng hết thảy, sanh vào Đồng Cư là sanh 

cõi Phương  Tiện,  là sanh  vào Thật Báo,  là sanh  vào Tịch Quang, có đạo  lý 

như  vậy  hay  chăng?  Chính  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  thấy  như  thế,  Thích  Ca 

Mâu  Ni  Phật  vì  chúng  ta  chứng  thực,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  khuyên  dạy 

chúng  ta,  chúng  ta  cứ  tin  tưởng  đi  theo  lão  nhân  gia  là  không  sai.  Nếu  cứ 

thuận  theo  thành  kiến,  phiền  não,  tập  khí  của  chính  mình,  cứ  suy  cái  này 

nghĩ cái nọ là sai lầm quá đỗi rồi! Đúng là chẳng thể nghĩ bàn! 

 “Trực  chí  Bất  Thoái  vị” (đạt  thẳng  đến  địa  vị  Bất  Thoái):  Không  vòng 

vèo,  quanh  co,  thẳng  chóng  chứng  đắc  trọn  vẹn  ba  thứ  Bất  Thoái.  Chứng 

trọn vẹn ba thứ Bất Thoái là địa vị nào vậy? Đẳng Giác Bồ Tát! Do đọc kinh 

Hoa Nghiêm, chúng tôi biết Sơ Trụ Bồ Tát thuộc Viên Giáo chứng được ba 

thứ Bất Thoái là Vị Bất Thoái, Hạnh Bất Thoái, và Niệm Bất Thoái, nhưng 

chưa viên mãn. Cho đến Thập Địa Bồ Tát vẫn chưa thể nói là viên mãn, bởi 

còn có địa vị cao hơn. Do vậy, quý vị phải hiểu: Chứng trọn vẹn ba thứ Bất 

Thoái  chính  là  Đẳng  Giác  Bồ  Tát,  là  địa  vị  Bổ  Xứ.  Những  ai  chứng  trọn 

vẹn? Quán Âm Bồ Tát, Đại Thế Chí Bồ Tát, Văn Thù Bồ Tát , Phổ Hiền Bồ 

Tát,  Di  Lặc  Bồ  Tát.  Những  vị  ấy  chứng  trọn  vẹn  ba  thứ  Bất  Thoái,  Đẳng 

Giác  Bồ  Tát  mà!  Pháp  Vân  Địa  Bồ  Tát  vẫn  chưa  thể  nói  là  Viên,  còn  kém 

một phần nên chưa Viên, gần như Viên, nhưng vẫn còn thiếu một chút. Thật 

ra, không có cách  gì để diễn tả sự  lợi  ích  ấy cả,  người  gặp được pháp  môn 

này hết sức may mắn! 

 “Thị vi bất khả tư nghị công đức chi lợi” (đây là lợi ích công đức chẳng 

thể nghĩ bàn); trong kinh nói  “bất khả tư nghị công đức chi lợi!”  có nghĩa là 

như vậy đó. Chúng ta phải suy  nghĩ  mấy  câu  nói  này, phải  nghĩ cho thông, 

phải suy cho thấu, rồi mới hạ quyết tâm dũng mãnh tinh tấn, thành tựu viên 

mãn  quyển  kinh  này  và  danh  hiệu  này;  chẳng  còn  lãng  phí  quá  nhiều  tinh 

thần  và  thời  gian  la  cà  nơi  các  kinh  điển  thuộc  vô  lượng  pháp  môn  khác, 

không cần dùng đến chúng nữa, chỉ riêng pháp này là đủ thành công rồi. 

Lại  xem tiếp tiểu đoạn thứ hai:  “Hựu  thị lợi, ước mạng chung thời tâm 

 bất điên đảo nhi ngôn” ([Nói] lợi ích này còn có nghĩa là lúc lâm chung, tâm 

không  điên  đảo).  Lợi  ích  này  càng  giảng  càng  thù  thắng,  càng  giảng  càng 

chẳng thể  nghĩ  bàn. Quý  vị  phải  nhớ kỹ:  Lợi  ích chẳng thể  nghĩ  bàn  là  lúc 

người ấy lâm chung, tâm không điên đảo, lúc lâm chung rất sáng suốt, tỉnh 

táo, không  mê  hoặc tí ti  nào thì  người ấy  mới có  thể tin, có thể  nguyện, có 

thể niệm, có thể cầu sanh về Tịnh Độ, A Di Đà Phật bèn đến tiếp dẫn người 

ấy.  Đó  chính  là  nguyện  thứ  mười  tám  trong  bốn  mươi  tám  nguyện.  Trong 

bốn  mươi  tám  nguyện,  Phật  giáo  Nhật  Bản  bảo  nguyện  mười  tám  này  là 

nguyện  trọng  yếu  nhất.  Lúc  lâm  chung  sáng  suốt,  tỉnh  táo;  nếu  lâm  chung 

hôn  mê  điên  đảo  là  không  được  rồi!  Dẫu  trợ  niệm  cũng  không  chắc  được 

vãng  sanh.  Bởi  thế,  từ  xưa  đến  nay,  chẳng  những  các  vị  đại  đức  nhà  Phật, 

ngay cả các bậc đại đức thế gian đều khuyên người ta trong một đời hãy nên 

tu  phước,  tu  phước  nhưng  đừng  hưởng  phước,  phước  báo  dành  cho  người 

khác  hưởng  thì  phước  báo  của  chính  mình  càng  lớn.  Lúc  nào  mình  mới 

hưởng phước? Chỉ một dịp thôi: Khi lâm chung thần trí sáng suốt, ở đây nói 

là  “tâm không điên đảo”,  các phước báo khác đều chẳng cần đến, để người 

khác hưởng thụ, mình chịu khổ chút không sao cả! 

Trước  kia,  tôi  học  với  thầy  Lý  mười  năm,  cả  đời  thầy  Lý sống  hết  sức 

đạm bạc. Không hề ăn bữa nào mà có tới hai món ăn! Suốt đời thầy Lý chưa 

từng  ăn  hai  món,  quý  vị  chưa  trông  thấy  sẽ  không  biết  đâu!  Thầy  tự  nấu 

cơm, tự chăm sóc mình, đến chín mươi tuổi vẫn tự chăm sóc mình, nêu tấm 

gương  rất  tốt  cho  chúng  ta  trong  thời  kỳ  Mạt  Pháp.  Trong  thời  Mạt  Pháp, 

phong  hóa  thế  gian  mỗi  ngày  mỗi  tệ,  con  người  không  biết  hiếu  thuận  cha 

mẹ, không biết tôn sư; nếu quý vị không biết tự chăm sóc mình làm sao quý 

vị  có  thể  sống  như  thế  được!  Thầy  Lý  ăn  cơm  từ  một  cái  niêu  nhỏ,  mang 

theo cái niêu nhỏ. Thầy thường ăn mì, ở Đài Loan gọi là “tuyến miến”, còn 

Trung Hoa Đại Lục gọi là “quải miến”, sợi mì rất nhỏ, rất dễ nấu. Nước đun 

sôi  rồi,  thả  mì  và  vài  cọng  rau  vào,  lại  đun  cho  sôi,  đậy  nắp  lại,  tắt  lửa,  ủ 

mấy  phút  là  xong,  đơn  giản  như  vậy  đó.  Mỗi  bữa  ăn  nấu  chừng  bao  lâu? 

Mười lăm phút! Giải quyết một bữa cơm như vậy đó. 

Thầy không có chén, dùng niêu làm chén luôn; bởi thế, rửa sạch hết sức 

thuận tiện. Trước kia, tôi học theo lão nhân gia, tôi học được, sống như thế 

không  ít  năm,  cho  đến  khi  ở  nhà  Hàn  Quán  Trưởng  tôi  mới  thôi  không  tự 

nấu cơm. Trước khi ở nhà Hàn Quán Trưởng, tôi tự nấu cơm lấy, lúc ấy còn 

dùng  bếp  dầu  (có  lẽ  người  lớn  tuổi  mới  biết  tới  bếp  dầu,  người  trẻ  tuổi 

không biết đâu!) rất thuận tiện, không dùng bếp củi mà dùng bếp dầu. Thầy 

Lý  sống  suốt  đời  như  thế,  trước  khi  bếp  dầu  được  phát  minh  thì  dùng  bếp 

than.  Bởi  lẽ, thầy  biết tiếc  phước, thầy có  thâu  nhập tương đối khá;  lúc ấy, 

thầy  muốn  thuê  một  hai  người  đầy  tớ  là  chuyện  dễ  dàng;  thầy  thừa  sức 

nhưng  không  làm  như thế, tự  mình chăm  sóc  mình, sống  hết sức tiết kiệm, 

một ngày xài hai đồng, cả tháng tiêu hết sáu mươi đồng thôi! 

Kiếm được bao nhiêu tiền đều đổ vào sự nghiệp từ thiện, cụ xướng suất 

kiến tạo Đài Trung Liên Xã, dựng thư viện Từ Quang, lập y viện Bồ Đề, mọi 

người  quyên  tặng,  cụ  đứng  ra  lo  liệu.  Đạo  tràng  thành  lập  xong,  khi  đã  đi 

vào  nề  nếp,  cụ  bèn  giao  cho  người  khác.  Mời  làm  Đổng  Sự  Trưởng  hay 

Chấp  Sự,  cụ  đều  từ  khước,  giao  cho  người  khác  làm.  Không  mảy  may  có 

tâm  tham,  không  mảy  may  lưu  luyến.  Do  cụ  tu  phước  nên  lúc  lâm  chung 

đích thực tâm không điên đảo, ra đi sáng suốt, tự tại. Trước lúc mất, cụ còn 

dặn  dò  đồ  đệ,  lời  dặn  rất  sáng  suốt,  minh  bạch  như  thế  này:  “Thế  gian  đã 

 loạn rồi,  Phật, Bồ Tát, thần tiên giáng hạ cũng không cứu được. Chúng ta 

 chỉ có một con đường sống là niệm Phật cầu sanh về Tịnh Độ mà thôi!”  Di 

ngôn tối hậu của lão nhân gia là như vậy đó; quý vị thấy cụ sáng suốt, minh 

bạch như thế đó. Đối với tình hình xã hội hiện thời, chúng ta thấy rất rõ. Cụ 

đã mất mười mấy năm rồi. 

Lúc cụ bảo xã hội loạn, tánh tỉnh giác của chúng tôi vẫn chưa cao! Nay 

nghĩ lại mấy câu ấy, đúng là cụ thấy quá rõ ràng, rất thấu triệt! Bởi thế, câu 

nói sau đây quan trọng hơn bất cứ gì khác:  “Lâm mạng chung thời, tâm bất 

 điên đảo” (Lúc  lâm chung,  tâm không điên  đảo), đó  là điều kiện trọng  yếu 

để quý  vị được  vãng sanh  hay không. Vì  sao lúc  lâm chung  người ta  lại bị 

điên đảo? Vì chẳng biết tu phước; nhất là con người hiện thời chỉ biết hưởng 

phước, chứ không biết tu phước! Kể ra đạo tràng này cũng khá, vẫn còn bố 

thí cúng dường; nay ở địa phương này, chúng ta phải bố thí cúng dường cho 

đại chúng trong xã hội, phải thường  mang cái tâm ấy, phải có nguyện vọng 

ấy,  phải  có  hành  động  ấy,  chứ chẳng  mong  cầu  chính  mình  hưởng  thụ.  Tự 

mình phải biết tiết kiệm, phải biết đoạn ác, phải biết tu phước, hy vọng khi 

chính mình lâm chung tâm có thể thực sự không điên đảo. 

Đoạn kế tiếp  nói:  “Cái uế độ tự lực tu hành, sanh tử quan đầu, tối nan 

 đắc  lực” (Vì  tự  lực  tu  hành  trong  uế  độ,  nơi  cửa  ải  sanh  tử  là  khó  đắc  lực 

nhất). Câu này nói thật đấy, phải thường tự răn nhắc mình. Hiện tại, trược uế 

đã đến mức cùng cực, con người hoàn toàn trái nghịch đạo làm người, chẳng 

biết hiếu thuận, không biết tôn kính, kiêu căng, ngạo mạn, ngỡ mình là đúng, 

tưởng mình siêu phàm! Khởi tâm động niệm không gì chẳng cạnh tranh, đấu 

tranh,  tổn  người,  lợi  mình;  đó  là  căn  nguyên  của  hết  thảy  động  loạn.  Bởi 

vậy, tham sống sợ chết, lúc lâm chung tay chân luống cuống. Người nghiệp 

chướng  nặng, lúc tuổi cao khó tránh khỏi  căn bệnh  nay  gọi  là bệnh si  ngốc 

nơi  người  già  (Alzheimer).  Chứng  si  ngốc  ấy  chính  là  điên  đảo,  hồ  đồ. 

Người  vừa  bị  điên  đảo,  hồ  đồ  liền  bị  phiền  phức  ngay,  lưu  chuyển  theo 

nghiệp chướng, chẳng thể tự làm chủ. 

Quý  vị  phải  hiểu:  Vãng  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  là  chính 

mình có thể làm chủ. Tôi muốn đến thế giới Cực Lạc, tôi  muốn thân cận A 

Di  Đà  Phật,  tự  mình  có  thể  làm  chủ.  Nếu  tự  mình  không  làm  chủ  được  thì 

vẫn phải luân hồi trong lục đạo. Luân hồi trong lục đạo là bị nghiệp lực lôi 

dẫn, một đời này thiện nhiều, ác ít, lúc lâm chung không có ác niệm, sẽ theo 

nghiệp lực sanh vào ba đường lành. Nếu ác nhiều, thiện ít, sự ác bao trùm ý 

niệm, ý niệm ác nhiều, ý niệm thiện ít, sẽ sanh vào ba ác đạo. Bởi thế, chính 

mình phải  thường  suy  nghĩ  đời  sau  mình  sẽ  sanh  vào  đường  nào,  điều  này 

hết  sức  quan  trọng!  Đời  sau  sanh  vào  đường  nào  đừng  hỏi  ai  khác,  chính 

mình phải biết rõ ràng, minh bạch! 

Mỗi  ngày tụng kinh sáng  tối  (điều  này chúng tôi đã  nói quá  nhiều  rồi), 

khóa  sáng  là  để  tự  cảnh  tỉnh  mình;  khóa  tối  là  phản  tỉnh,  kiểm  điểm,  sám 

hối, sửa lỗi. Chúng ta có làm được như thế hay không? Phản tỉnh, kiểm điểm 

chính là phát hiện những lỗi lầm của chính  mình, sám hối là sửa đổi những 

lầm  lỗi của chính  mình, đó chính  là quý  vị thực sự  tu công phu đoạn ác tu 

thiện. Công  phu có thành tích thì  lúc  lâm  chung  hiệu quả sẽ  hiện tiền, thần 

trí sáng suốt, tâm không điên đảo, ý chẳng tham chấp. Lúc ấy, niệm Phật cầu 

sanh về Tịnh Độ sẽ cảm ứng đạo giao; dưới đây, chúng tôi sẽ kể về [gương 

tu hành] của một vị pháp sư cận đại: 

Pháp  sư  Viên  Anh  dốc  lòng  nơi  Tịnh  Độ,  tự  xưng  là  Tam  Cầu  Đường 

Chủ  Nhân,  tức  là  cầu  phước,  cầu  huệ,  cầu  sanh  Tịnh  Độ.  Pháp  sư  suốt  đời 

giảng kinh hoằng pháp, soạn chú giải cũng rất phong phú. Ngài có bộ Viên 

Anh Pháp Sư Pháp Vựng được lưu truyền trong thế gian. Suốt đời lão nhân 

gia chuyên dốc công nơi kinh Lăng Nghiêm. Từ bài tựa cuốn Lăng Nghiêm 

Kinh Giảng Nghĩa, ta thấy năm hai mươi lăm tuổi, Ngài phát tâm học Lăng 

Nghiêm,  đến  năm  bảy  mươi  lăm  tuổi  mới  hoàn  thành  tác  phẩm  Lăng 

Nghiêm  Kinh  Giảng  Nghĩa,  suốt  cả  năm  mươi  năm!  Ngài  làm  gương  cho 

chúng ta thấy thâm nhập một môn, trường thời huân tu mới có thành tựu như 

thế.  Từ  xưa  đến  nay,  chú  giải  kinh  Lăng  Nghiêm  hết  sức  phong  phú.  Xưa 

kia,  lúc  tôi  theo  học  với  thầy  Lý  ở  Đài  Trung  cũng  là  học  kinh  Lăng 

Nghiêm; khi đó, tôi sưu tập được hơn ba mươi bản cổ chú. Thầy Lý dạy tôi: 

Tuy những bản cổ chú hay, nhưng không dễ hiểu cho lắm. Đại khái, những 

bản chú giải kinh Lăng Nghiêm xưa nay, pháp sư Viên Anh đều đã đọc qua; 

nói cách khác, cuốn Lăng Nghiêm Kinh Giảng Nghĩa của Ngài chính là tác 

phẩm tổng hợp toàn bộ chú giải xưa nay. Thầy Lý chỉ tôi: Anh hãy bắt đầu 

bằng bộ Giảng Nghĩa của pháp sư Viên Anh, đúng là đối với người mới học 

tác phẩm này rất thuận tiện. Tiêu biểu nhất trong số những bản chú giải cổ là 

bản  Trường  Thủy  Sớ82 đời  Tống,  bản  Lăng  Nghiêm  Chánh  Mạch  của  Giao 

Quang đại sư vào cuối đời Minh. Hai bản ấy đại biểu cho những bản chú giải 

xưa nay, thầy Lý khuyên tôi nên tham khảo! 

Lăng  Nghiêm  khai  trí  huệ!  Pháp  sư  Viên  Anh  thông  minh,  ở  Thượng 

Hải,  Ngài  có  một  đạo  tràng  gọi  là  Viên  Minh  Giảng  Đường.  Viên  Minh  là 

kinh  Lăng  Nghiêm,  [chữ  “viên  minh”  chỉ]  hai  mươi  lăm  môn  viên  thông 

trong kinh Lăng Nghiêm, Ngài dùng ý nghĩa ấy nên đặt tên [nơi ấy] là Viên 

Minh  Giảng  Đường.  Thập  niên  chín  mươi  tôi  đến  thăm Thượng  Hải,  bái 

phỏng pháp sư Minh Dương, đến viếng đạo tràng của lão pháp sư Viên Anh, 

thấy  tiểu  giảng  đường  của  Ngài  không  lớn,  Tam  Cầu  Đường  hoàn  toàn 

không  to,  không  lớn  bằng  giảng  đường  của  chúng  ta;  ước  chừng  bằng  một 

phần ba giảng đường hiện tại của chúng ta mà thôi, có thể chỉ bằng một phần 

tư, cho nên không lớn lắm. Tôi ước tính chừng năm, sáu chục người là ngồi 

chật  giảng đường;  rất  nhỏ! Năm sáu chục  người  là  ngồi kín  hết. Trong đạo 

tràng ấy, hai bên tượng Phật treo một đôi liễn do chính lão pháp sư viết, trên 

liễn viết  “cầu phước, cầu huệ, cầu sanh Tịnh Độ”.  Ngài gọi Phật đường ấy 

là Tam Cầu Đường. “Phước”: Tâm  không  điên đảo  là phước; “Huệ”: Niệm 

Phật  vãng sanh  là  huệ, trí  huệ chân  thật. Bởi thế, trong câu cuối cùng Ngài 

nói  rất rõ ràng:  “Cầu sanh Tịnh Độ”.  Ngài  là bậc chuyên  gia  về kinh  Lăng 

Nghiêm trong thời cận đại đấy! 

Kinh  Lăng  Nghiêm  và  pháp  môn  Tịnh  Độ  có  mối  quan  hệ  gì,  chúng  ta 

phải hiểu! Câu hỏi này tôi đã gặp vào năm thứ hai sau khi tôi thọ giới, [lúc 

ấy] tôi đảm nhiệm vai trò thư ký trong giới đàn chùa Lâm Tế. Một ngày nọ, 

có  mấy  vị  đồng  học  thuộc  đại  học  Đài  Loan  dẫn  một  vị  giáo  sư  của  họ,  vị 

này là giáo sư tại trường đại học Đài Loan (vị giáo sư ấy là một hòa thượng 

Nhật Bản) đến gặp tôi. Tôi tiếp họ trong khách đường, vị giáo sư ấy nêu câu 

hỏi: “Kinh Lăng Nghiêm và Tịnh Độ có mối quan hệ gì?” Bởi ông ta hỏi tôi 

học kinh  gì,  lúc đó  nhằm  lúc tôi đang  học kinh  Lăng Nghiêm,  nhưng tôi tu 

pháp môn Tịnh Độ. Vì thế, ông ta mới nêu câu hỏi ấy; ông cảm thấy rất ngạc 

nhiên,  bởi  lẽ,  mọi  người  cho  rằng  kinh  Lăng  Nghiêm  chỉ  liên  quan  đến 

Thiền, đến Mật. Năm hội thần chú Lăng Nghiêm chính là Mật mà! Ông cho 

rằng Lăng Nghiêm không dính dáng gì đến Tịnh Độ cả. Tôi cũng chẳng trả 

lời  mà  hỏi  ngược  lại:  “Đại  Thế  Chí  và  Quán  Thế  Âm  có  liên  quan  gì  đến 

Tịnh Độ chăng?” 

Tôi vừa hỏi như vậy, ông ta hiểu liền. Tây Phương Tam Thánh ngoại trừ 

A Di Đà Phật thì chẳng phải là Quán Âm, Thế Chí hay sao? Phương pháp tu 

hành chủ yếu trong kinh Lăng Nghiêm chính là phương pháp của Quán Âm 

Bồ Tát và Đại Thế Chí Bồ Tát; thuộc phần nào vậy? Chính là đoạn kinh văn 

nói về Hai Mươi Lăm Pháp Viên Thông. Trong hai mươi lăm pháp  môn có 

nêu  những  pháp  thông  thường,  có  pháp  môn  đặc  biệt.  Trình  bày  như  thế 

nào?  Theo  cách  liệt  kê.  Các  đồng  học  học  kinh  giáo  phải  lưu  ý:  Trình  bày 

theo thứ tự thuận chính  là  những pháp  môn thông thường;  nếu không trình 

bày theo thứ tự thuận thì pháp môn ấy là đặc biệt. Hai mươi lăm pháp đó từ 

đâu  mà  có?  Quý  vị  phải  hiểu:  Đó  chính  là  những  phương  pháp  tu  hành 

chứng quả do Thích Ca Mâu Ni Phật đã chỉ dạy cho các đồ đệ. 

Vô lượng vô biên pháp môn quy nạp thành hai mươi lăm loại, trong mỗi 

một  loại  chọn  ra  một  pháp  làm  đại  biểu.  Hai  mươi  lăm  pháp  ấy  quy  nạp 

thành sáu Căn, sáu Trần, sáu Thức, ba lần sáu là mười tám, gọi là Thập Bát 

Giới. Sau đấy lại thêm vào Thất Đại: Địa, Thủy, Hỏa, Phong, Không, Kiến, 

Thức,  đó  chính  là  Thất  Đại.  Thập  Bát  Giới  cộng  Thất  Đại  thành  hai  mươi 

lăm. Đó là theo thứ tự thuận. Pháp tu của Quán Thế Âm Bồ Tát là Nhĩ Căn 

trong  sáu  căn,  chiếu  theo  thứ  tự  thuận  thì  đáng  lẽ  phải  nêu  thành  pháp  thứ 

hai,  như quý  vị  thấy đó: Nhãn, Nhĩ, Tỷ, Thiệt, Thân, Ý, phải trình bày  như 

vậy. Nêu sáu Căn đầu tiên rồi đến sáu Trần, rồi đến sáu Thức; cuối cùng là 

bảy  Đại  là  thứ  tự  thuận.  Nhưng  pháp  Nhĩ  Căn  của  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát 

không theo thứ tự thuận,  lại  rút  ra trình bày cuối cùng,  xếp thành pháp  thứ 

hai mươi lăm. 

Trong bảy Đại, pháp tu của Đại Thế Chí Bồ Tát thuộc về Căn Đại, theo 

thứ  tự  “Địa,  Thủy,  Hỏa,  Phong,  Không,  Kiến,  Thức”  thì  Kiến  là  Căn  Đại. 

Bởi vậy, pháp tu của Đại Thế Chí Bồ Tát đáng lẽ phải kể là pháp hai mươi 

ba,  nhưng  pháp  tu  của  Ngài  cũng  không  được  trình  bày  theo  thứ  tự  thuận, 

[đáng  lẽ]  pháp  cuối  cùng  phải  là  Thức  Đại  của  Di  Lặc  Bồ  Tát; không theo 

thứ  tự  này  mà  xếp  pháp  Căn  Đại  sau  [pháp  tu  của] Di  Lặc  Bồ  Tát.  Vì  thế, 

trong  hai  mươi  lăm  pháp  Viên  Thông  có  hai  pháp  đặc  biệt  là  pháp  môn 

Niệm Phật của Đại Thế Chí Bồ Tát và pháp môn Nhĩ Căn của Quán Thế Âm 

Bồ Tát. Tôi  vừa phân tích  như thế, vị  giáo sư Nhật bèn chịu  phục. Pháp sư 

Viên  Anh  truyền  dạy  đề  cao  Lăng  Nghiêm,  nhưng  hạnh  tại  Di  Đà  là  chính 

xác, hoàn toàn chính xác! 

Ở đây, chúng ta phải chú ý chuyện  “cầu phước”.  Muốn cầu phước phải 

tu phước, có tu phước thì mới cầu phước được. Cầu phước mà không biết tu 

phước thì phước từ đâu mà có? Có phước lại còn phải có huệ, nếu không có 

huệ thì phước báo ấy không phải là chân phước, trong kinh Phật thường gọi 

là “phước báo hữu lậu thế gian”. Có phước mà không có huệ thì chỉ sợ quý 

vị  phước  báo  càng  lớn,  tạo  nghiệp  chướng  càng  nặng!  Phước  báo  nhỏ  hại 

người  ít,  phước  báo  lớn  hại  người  nhiều,  hậu  quả  chẳng  thể  tưởng  tượng 

được  nổi!  Một  người  không  có  phước  báo  trong  một  đời  này  không  làm 

được chuyện lành lớn, nhưng cũng chẳng tạo sự ác lớn. Nếu phước báo lớn 

thì phải có trí huệ. Nếu người ấy có trí huệ và tu đại phước báo thì sẽ là điều 

tốt lành  to  lớn. Nếu không có trí  huệ, sẽ tạo chuyện đại ác. Vì thế, cầu  huệ 

hết sức quan trọng; thậm chí so với cầu phước, cầu huệ càng trọng yếu hơn. 

Đức  Phật  dạy  người  ta  phước  huệ  song  tu,  cầu  huệ  đừng  quên  cầu  phước, 

cầu phước chẳng được quên cầu huệ, phước - huệ song tu! Đức Thế Tôn vì 

chúng  ta  nêu  gương,  vì  chúng  ta  nêu  rõ:  Mục  tiêu  chung  cục  phải  thuần 

chánh,  tức  là  “quyết  định  cầu  sanh  Tịnh  Độ”.  Chiếu  theo  kinh  Vô  Lượng 

Thọ, kinh A Di Đà, biến các đạo lý được giảng trong những kinh ấy thành tư 

tưởng  và  kiến  giải  của  chính  mình,  thực  hiện  những  giáo  huấn  trong  kinh 

điển trong cuộc sống của chính mình, đó là  “tu chân”  đấy! Có như vậy mới 

hòng nắm chắc chuyện cầu sanh Tịnh Độ! 

Lại  xem  tiếp  điều  thứ  ba:  “Vô  luận  ngoan  tu  cuồng  huệ,  đáo  sanh  tử 

 quan  đầu,  bất  năng  đắc  lực,  toàn  nhiên  vô  dụng,  tức  ngộ  môn  thâm  viễn, 

 tháo lý tiềm xác chi nhân, thảng phân hào tập khí vị trừ, vị miễn tùy cường 

 thiên  đọa” (Đừng  nói  là  những  kẻ  tu  hành  ngoan  bướng,  trí  huệ  ngông 

cuồng  đến  cửa  ải  sanh  tử  không  làm  được  gì,  hoàn  toàn  vô  dụng;  ngay  cả 

những  người  chứng  ngộ  sâu  xa,  tu  tập  tiềm  dưỡng  đích  xác  nếu  còn  chút 

phần mảy may tập khí chưa trừ sẽ khó tránh khỏi thuận theo nghiệp lực nào 

mạnh hơn mà đọa lạc theo nghiệp lực đó) .  Đây là Ngẫu Ích đại sư cảnh tỉnh 

chúng ta, dạy chúng ta phải thời thời khắc khắc tỉnh giác cao độ.  “Ngoan tu 

 cuồng  huệ”  (tu  hành  ngoan  bướng,  trí  huệ  ngông  cuồng)  chính  là  nói  đến 

những kẻ không  thực sự tu  hành trong  Tông  môn  và Giáo  Hạ, trong  xã  hội 

hiện tại [những  hạng  người  như  vậy]  hết sức phổ biến.  “Đáo sanh tử quan 

 đầu, bất  năng đắc lực, toàn nhiên vô dụng” (đến cái ải sanh tử, chẳng  làm 

được  gì, hoàn  toàn  vô dụng): Điều  này  nay chúng  ta thấy rất rõ ràng,  minh 

bạch; quý  vị chỉ cần  lưu tâm  một chút  mà thôi, sẽ thấy  người  xuất  gia  hiện 

tại,  nói  thật  ra,  xuất  gia  còn  kém  cả  tại  gia.  Người  tu  hành  tại  gia  lúc  lâm 

chung  tâm  không  điên  đảo,  tôi  thấy  không  ít;  còn  người  xuất  gia  lúc  lâm 

chung tâm không điên đảo cả đời tôi chưa gặp được một ai! 

Những  người xuất gia tôi được gặp  lúc  mất đều điên đảo,  mê hoặc; trái 

lại, chính tôi  đã  gặp  mấy  vị cư sĩ  tại  gia  lúc  mất sáng suốt, tỉnh táo, không 

điên  đảo.  Bởi  thế,  câu  nói  “bất  năng  đắc  lực,  toàn  nhiên  vô  dụng” (chẳng 

làm  được  gì,  hoàn  toàn  vô  dụng)  là  đúng,  không  sai  chút  nào.  Câu  kế 

tiếp  “tức  ngộ  môn  thâm  viễn” (ngay  cả  người  chứng  ngộ  sâu  xa)  nhằm  chỉ 

những  người  thực  sự  chân  tu,  là  người  xuất  gia  tốt  lành  trong  nhà 

Thiền;  “tháo  lý  tiềm  xác  chi  nhân” (người  tu  tập  tiềm  dưỡng  đích  xác)  là 

những  người  trì  giới  rất  thanh  tịnh,  rất  nghiêm  nhặt,  nghiêm  trì  giới  luật. 

Mấy  câu  tiếp  đó  của  đại  sư  rất  quan  trọng:  Nếu  anh  vẫn  còn  một  điểm  tập 

khí  chưa  đoạn  hết,  tập  khí  gì  vậy?  Tập  khí  tham  - sân  - si  -  mạn  còn  chưa 

đoạn hết, chỉ e rằng đến lúc lâm chung, tập khí đó sẽ hiện tiền, vẫn phải theo 

nghiệp lực đọa lạc.  “Vị miễn tùy cường” (khó tránh khỏi thuận theo  nghiệp 

lực  nào  mạnh  mẽ),  nghiệp  lực  mạnh,  đạo  lực  mỏng  yếu;  nói  cách 

khác,  “cường  giả  tiên  khiên” (nghiệp  nào  mạnh  lôi  trước),  vẫn  phải  lưu 

chuyển  theo  nghiệp  lực,  rất  đáng  sợ!  Không  đùa  đâu,  quan  hệ  đến  tiền  đồ 

đấy! 

Bởi  lẽ,  đối  với  những  người  thực  sự  tu  hành,  tập  khí  lớn  nhất  là  ngạo 

mạn, cho là “ta tu hành, các ngươi không tu, các ngươi thua ta”. Kiêu căng, 

ngạo  mạn,  không  để  ai  vào  mắt,  thường  phê  bình  người  không  tu  hành, 

không  trì  giới.  Đấy  chính  là  tập  khí  hiện  tiền,  chẳng  phải  người  thưc  sự  tu 

hành. Vì sao kẻ đó không phải  là  người thực sự tu  hành?  Lục  Tổ đại sư đã 

nói rồi:  “Nhược chân tu đạo nhân, bất kiến thế gian quá” (Nếu người thật tu 

hành, không thấy lỗi thế gian). Kẻ nào suốt ngày từ sáng đến tối thấy lỗi của 

người khác thì kẻ đó chính là người được đại sư Ngẫu Ích nói đến ở đây. A! 

Nay đã đến giờ rồi! 



* 

Chư vị đồng học! 

Xin tiếp tục xem tiểu đoạn thứ tư: 

 “Vĩnh  Minh  sở  vị:  ‘Thập  nhân  cửu  tha  lộ,  ấm  cảnh  hốt  hiện  tiền,  miết 

 nhĩ  tùy  tha  khứ’,  thử  thành  khả  hàn  tâm  dã” (Ngài  Vĩnh  Minh  nói:  ‘Mười 

người chín lạc đường, ấm cảnh chợt hiện tiền, chớp mắt đi theo nó’, đúng là 

lời  nói  lạnh buốt cõi  lòng). Vĩnh Minh Diên  Thọ  đại sư  là  người thời  Nam 

Bắc  Triều,  theo  sử truyện  ghi  chép,  Ngài  là  A  Di  Đà  Phật  hóa  thân  tái  lai, 

cũng  nhằm  biểu  diễn  cho  chúng  ta  thấy.  Trong  thời  ấy, Thiền  phong  rất 

thịnh, bởi thế, lão nhân gia thị hiện trước hết học Thiền, đại triệt đại ngộ nơi 

Thiền. Thị hiện đại triệt đại ngộ xong, quay về Tịnh Độ, tu Tịnh. Vì thế, vào 

thời đó,  lão  nhân  gia đề xướng Thiền  Tịnh song tu, quý  vị phải  hiểu:  Đó là 

nhằm khế  hợp căn cơ của  người thời ấy.  Vì thế, Ngài có bài  Tứ  Liệu Giản 

dạy chúng ta phân biệt pháp  nào thù thắng, ba câu trên đây trích từ bài thứ 

nhất. Câu đầu tiên  là  “hữu Thiền, vô Tịnh Độ” (có Thiền, không Tịnh Độ), 

mười người tu hành chín người đi lầm đường, vì sao? 

Lúc  lâm chung,  “ấm cảnh hiện tiền”,  tức lúc sắp  mất, nếu  Thiền không 

đắc lực, nói trắng ra phải Thiền làm sao mới đắc lực? Phải đại triệt đại ngộ, 

minh tâm kiến tánh  mới là đắc lực. Không đạt đến triệt ngộ tức là chưa thể 

phá một phẩm vô minh, chứng một phần Pháp Thân thì vẫn phải theo nghiệp 

lực  luân  hồi. Đây cũng có  nghĩa  là  quý  vị tu Thiền đắc  Thiền Định,  nhưng 

chưa khai ngộ, đắc Thiền Định rất chẳng dễ dàng! Tùy theo công phu Thiền 

Định của quý vị sâu hay cạn, quý vị sẽ thọ sanh nơi đâu? Sanh vào Tứ Thiền 

Thiên.  Nếu  công  phu  càng  sâu  sẽ  sanh  lên  Tứ  Không  Thiên,  nhưng  không 

thoát khỏi luân hồi trong lục đạo, vẫn là lưu chuyển theo nghiệp lực! Quý vị 

sanh  về  Tứ  Thiền  Tứ  Không  Thiên,  khi  thọ  mạng  hết  lại  bị  đọa  lạc  xuống 

[những cõi thấp hơn], chuyện như vậy rất nhiều. 

Đương thời, Thiền phong thịnh  hành,  Vĩnh Minh  đại sư cũng không có 

cách nào khuyên dạy người ta bỏ Thiền tu Tịnh, [dạy như vậy] họ chẳng thể 

tiếp  nhận.  Bởi  thế,  Ngài  dạy  họ  “có  Thiền,  có  Tịnh  Độ” ,  tức  là  tu  Thiền 

kiêm  tu  Tịnh  Độ;  thật  là  khổ  tâm!  Công  phu  Thiền  không  đắc  lực  sẽ  nhờ 

Tịnh mà đắc độ. Chúng ta nghe những lời ấy của đại sư, ngàn vạn phần chớ 

có  Thiền  Tịnh  song  tu,  nếu  không  là  lầm!  Quý  vị  phải  hiểu  dụng  ý  Thiền 

Tịnh song tu của Ngài: Đối với những kẻ chẳng chịu bỏ tu Thiền, chẳng chịu 

quay đầu, Thiền Tịnh song tu nhằm dạy những kẻ ấy, không phải dành cho 

người chuyên tu Tịnh Độ. Chuyên tu Tịnh Độ thù thắng lắm,  “vô Thiền, hữu 

 Tịnh Độ, vạn tu, vạn nhân khứ” (không Thiền, có Tịnh Độ, vạn người tu vạn 

người về). Bởi thế, xem văn tự của cổ nhân phải hiểu: Ngài nói những lời ấy, 

viết  lách  như thế ấy  là dành cho  hạng  người  nào; dụng  ý ở đâu?  Nhất định 

phải hiểu cho rõ ràng, minh bạch thì chúng ta mới hòng thọ dụng. Nếu quý 

vị nhìn lầm, nghe lầm, đừng trách móc Ngài, Ngài đâu có lầm, lỗi tại chính 

mình mà! 

Huống chi trong kinh Đại Tập, đức Thế Tôn đã dạy chúng ta một nguyên 

tắc chung:  “Trong thời kỳ Chánh Pháp, Giới Luật thành tựu. Thời kỳ Tượng 

 Pháp,  Thiền  Định  thành  tựu.  Thời  kỳ  Mạt  Pháp,  Tịnh  Độ  thành  tựu”.  Nay 

chúng ta sanh nhằm thời Mạt Pháp, chiếu theo ghi chép của cổ nhân Trung 

Quốc,  gần đây Ấn Quang đại sư  và  lão  hòa thượng Hư Vân đều chiếu theo 

những  tài  liệu  của  Trung Quốc  cổ  đại  [để  tính  toán  thì]  Thích  Ca  Mâu  Ni 

Phật nhập diệt đến nay đã hơn ba ngàn hai mươi năm. Nói cách khác, Chánh 

Pháp một ngàn năm, Tượng Pháp một ngàn năm, Mạt Pháp đã trải qua  một 

ngàn  năm  rồi,  nay  đang  mở  đầu  một  ngàn  năm  thứ  hai  của  thời  Mạt  Pháp. 

Mạt Pháp là một vạn năm; nói cách khác, thời Mạt Pháp hãy còn chín ngàn 

năm  nữa.  Rất  nhiều  người  nói  đến  ngày  Tận  Thế,  nhưng  Phật  pháp  không 

nói  đến  ngày  đó,  Phật  pháp  chỉ  nói  đến  Mạt  Pháp.  Mạt  Pháp  là  pháp  vận 

theo thông lệ có lên, có xuống, có lúc cao trào, có lúc thoái trào, dẫu vào lúc 

cao  trào  vẫn  khó  thể  sánh  bằng  Chánh  Pháp  và  Tượng  Pháp;  nhưng  vãng 

sanh  Tịnh  Độ  lại  thù  thắng,  thực  sự  vượt  cả  những  lúc  cao  trào  trong  thời 

Chánh Pháp, Tượng Pháp thì chỉ có mình pháp môn này. Pháp môn này thù 

thắng  khôn  sánh.  Kinh  sách  chẳng  thể  nghĩ  bàn  nhất  trong  số  những  kinh 

sách Vãng Sanh chính là sách Di Đà Kinh Yếu Giải. Câu nói của Vĩnh Minh 

đại  sư  là  lời  cảm  thán  hết  sức,  các  đồng  học  học  Phật  chớ  nên  coi  thường 

pháp môn Tịnh Độ này. 

Lại xem tiếp đoạn kế đó [trong sách Yếu Giải]:  “Tu hành duy hữu niệm 

 Phật  tối  vi  ổn  đáng,  tự  hữu  tín  nguyện  trì  danh  tịnh  nghiệp  chi  lực.  Hựu 

 trượng  Di  Đà  từ  bi  nguyện  lực,  sở  dụng  chi  công,  quyết  định  bất  hư,  Phật 

 cập  thánh  chúng,  hiện  tiền  úy  đạo,  cố  đắc  vô  điên  đảo,  tự  tại  vãng  sanh 

 dã” (Tu  hành  chỉ  có  niệm  Phật  là  ổn  thỏa,  thích  đáng  nhất,  tự  có  sức  tịnh 

nghiệp  tín  nguyện  trì  danh,  lại  còn  nhờ  vào  từ  bi  nguyện  lực  của  A  Di Đà 

Phật  nên sự dụng công ấy quyết chẳng  hư luống,  Phật  và thánh chúng  hiện 

trước  mặt  vỗ  về, chỉ dạy,  nên được không điên đảo, tự tại  vãng sanh).    Mấy 

câu  này  đều  là  lời  thật,  câu  nào  cũng  đều  là  chân  tướng  sự  thật.  Nhất  định 

phải  hiểu  ý  nghĩa  hai  chữ  “tu  hành”  cho  thật  rõ  ràng,  quyết  chớ  hàm  hồ! 

“Hành”  là  hành  vi;  hành  vi  rất  nhiều,  đức  Thế  Tôn  quy  nạp  thành  ba  loại 

lớn:  Ngôn  ngữ  nơi  miệng,  tức  hành  vi  khẩu  nghiệp;  tạo  tác  nơi  thân,  tức 

hành  vi  thân  nghiệp;  ý  niệm khởi  lên, diệt  mất, đó  là  hành  vi  nơi  ý  nghiệp. 

Hành vi dẫu nhiều, nói chung không ngoài ba loại trên. Vì sao? Chúng được 

gây tạo bởi thân - ngữ - ý! Hành vi là tạo tác, nhưng trong tạo tác có thiện, 

có ác; vì thế, đức Phật dạy hàng sơ học chúng ta phải đoạn hành vi ác, phải 

học hành vi thiện, tức đoạn ác tu thiện. Đức Phật dạy kẻ sơ học như vậy. 

Tu học nhất định có thành tựu thì đức Phật lại nâng tu hành lên một mức 

nữa:  Thiện  và  ác  đều  là  nhiễm,  đều  là  nhiễm  trước.  Vì  thế,  đức  Phật  nhất 

định  lại  dạy  chúng  ta  phải  đoạn  nhiễm,  phải  tu  thanh  tịnh,  nâng  cao  cảnh 

giới! Xa lìa hết thảy nhiễm ô, nhiễm ô là vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. 

Đoạn  ác  nhưng  không  chấp  tướng  đoạn  ác,  tu  thiện  không  chấp  tướng  tu 

thiện,  vĩnh  viễn  giữ  gìn  thân  tâm  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  đó  chính  là  tịnh 

nghiệp! Thân tâm thanh tịnh, niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, thưa cùng quý vị, 

sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới phẩm vị khác biệt: Người đoạn ác tu 

thiện  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ  thì  sanh  vào  cõi  Phàm  Thánh Đồng Cư. 

Vừa đoạn ác tu thiện lại vừa không chấp tướng thì hạng người như vậy thân 

tâm  thanh  tịnh,  vãng  sanh  vào  cõi  Phương  Tiện  Hữu  Dư  hay  sanh  vào  cõi 

Thật Báo Trang Nghiêm, phẩm vị cao lắm! 

Chúng ta tu  Tịnh Độ không  ít  năm thì  đương  nhiên phải  nâng cao cảnh 

giới thêm lên. Vì thế, trong mấy năm qua, chúng tôi đặc biệt nhấn mạnh vấn 

đề  “thuần tịnh, thuần thiện” , vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới sanh 

vào cõi Thật Báo Trang Nghiêm, chứ không phải cõi Phương Tiện Hữu Dư, 

chúng ta phải nỗ lực, tinh tấn không lười nhác nơi chuyện này. Vì thế, đại sư 

dạy chúng ta: “Tu hành duy hữu niệm Phật tối vi ổn đáng” (Tu hành chỉ có 

Niệm Phật  là ổn thỏa, thích đáng  nhất).  Tu tịnh  nghiệp  như thế  nào? Dùng 

phương pháp Niệm Phật. Ý niệm vừa mới khởi lên bèn biến thành “A Di Đà 

Phật”, bất kể là thiện niệm hay ác niệm, niệm vừa khởi lên bèn quy nạp vào 

A  Di Đà  Phật,  A Di Đà Phật  là  thuần tịnh, thuần thiện, đây  là [cách  tu] ổn 

thỏa, thích đáng, đơn giản, dễ dàng, nhanh chóng, thành tựu cao nhất! 

Ở phần trên, tôi  đã trình  bày cùng quý vị căn cứ  lý  luận của  việc Niệm 

Phật  rồi.  Trong  kinh  Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật,  đức  Thế  Tôn  đã  nói:  “Thị 

 tâm  thị  Phật,  thị  tâm  tác  Phật”  (Tâm  này  là  Phật,  tâm  này  làm  Phật),  đó 

chính  là  căn  cứ  lý  luận  của  Niệm  Phật.  Chân  tâm  bổn  tánh  của  hết  thảy 

chúng  sanh  và  mười  phương  hết  thảy  chư  Phật  Như  Lai  không  hai,  không 

khác,  cùng  một  chân  tâm,  cùng  một  bổn  tánh.  Chân  tâm  bổn  tánh  là  thuần 

thiện, thuần tịnh, trọn chẳng có mảy may bất thiện xen tạp, quyết định không 

có mảy may bất tịnh xen tạp, thuần thiện, thuần tịnh. Do vậy, quý vị vốn sẵn 

là  Phật,  đó  là  “tâm  này  là  Phật”.  Kinh  Hoa  Nghiêm  và  kinh  Viên  Giác 

nói  “nhất thiết chúng sanh bổn lai thành Phật” (hết thảy chúng sanh vốn đã 

thành Phật), tức là nhìn từ góc độ này mà nói. Nay chúng ta tuy  mê, nhưng 

mê cũng không sao, mê thì sao? Chân tâm bổn tánh chúng ta không biến đổi 

mảy may. Kinh Đại Thừa giảng rất nhiều về chân tâm bổn tánh: không sanh 

diệt, không đến đi, không một, không khác, nên bảo là  “không sanh, không 

 diệt,  không  đến,  không  đi,  không  một,  không  khác,  không  phải  có,  chẳng 

 phải  không”.  Đó  là  đặc  tánh  của  nó,  nhưng  trong  đặc  tánh  ấy  vẫn  trọn  đủ 

linh minh giác tri. 

Trong  hội  Lăng  Nghiêm, đức Thế  Tôn đã giảng cho chúng  ta biết:  Bổn 

tánh  đầy  đủ  “kiến  văn  giác  tri”!  Hư  không,  pháp  giới,  cõi  nước  và  chúng 

sanh là  “duy tâm sở hiện, duy thức sở biến”.  Kể cả hư không, pháp giới, hết 

thảy chúng sanh; những thứ ấy do đâu  mà có? Do tâm hiện, thức biến! Bởi 

vậy,  Lý  Thể  của  chúng  là  tâm  tánh,  tâm  tánh  đầy  đủ  linh  tri.  Do  đây  biết 

rằng: Hư không, thế giới, hết thảy vạn vật đều có linh tri; nói cách khác, đều 

có kiến văn giác tri, cũng có nghĩa là chúng có thể thấy, có thể nghe, có thể 

cảm nhận, có thể biết. Chẳng phải chỉ động vật mới có khả năng ấy, mà thực 

vật cũng có, khoáng vật cũng có, hư không cũng có, chẳng thể nghĩ bàn! 

Trong những năm vừa qua, tiến sĩ Giang Bổn Thắng dùng phương pháp 

thực nghiệm khoa học để quan sát, ông ta phát hiện nước có khả năng thấy 

nghe hay biết. Mở rộng ra, ông ta quan sát rất nhiều loại thực vật, nhận thấy 

thực vật cũng thấy nghe hay biết. Ngay cả những vật dụng trong cuộc sống 

thường  nhật,  thực  phẩm  cũng  thấy,  nghe,  hay,  biết.  Cơm,  bánh  mạn  đầu, 

chuối,  táo  đều  được  thí  nghiệm,  chứng  tỏ  chúng  thực  sự  thấy,  nghe,  hay, 

biết. Thấy - nghe - hay - biết là pháp tánh, do đâu mà có? Pháp nhĩ như vậy, 

nghĩa là chúng vốn sẵn là như vậy. Vì thế, nếu quán sát thí nghiệm sâu hơn 

thì bùn, cát, đá, đất đều thấy nghe hay biết. Đại khái, khó quan sát nhất là hư 

không, hư không cũng thấy nghe hay biết, không pháp nào chẳng thấy nghe 

hay  biết.  Vì  thế,  đối  với  những  điều  được  nói  trong  kinh  Đại  Thừa  quý  vị 

phải tin sâu, chớ ngờ vực, các nhà khoa học phát hiện những điều ấy rồi báo 

với quý vị, quý vị chẳng cảm thấy lạ lùng chút nào hết, quý vị chỉ cảm thấy: 

“Chuyện  ấy  bình  thường!  Kinh  Phật  đã  nói  rồi,  các  ông  chỉ  dùng  phương 

pháp  khoa  học  để  chứng  thực  đó  thôi,  chúng  vốn  dĩ  là  như  vậy,  không  lạ 

lùng chi hết!” 

Nếu chúng ta  hiểu được  đạo lý này thì  quý vị mới hiểu  Tịnh Độ và 

Uế Độ là như thế nào, Tịnh và Uế bất nhị! Tâm con người lành thì tất cả hết 

thảy vạn vật kết tinh đều lành. Tâm con người chẳng lành thì tất cả hết thảy 

vạn  vật  đều  kết  tinh  chẳng  lành.  Kinh  Phật  chẳng  thường  nói  như  thế  này 

hay  sao?  “Cảnh  tùy  tâm  chuyển!”  Trong  kinh  Lăng  Nghiêm,  đức  Phật 

giảng:  “Nhược  năng  chuyển  vật,  tắc  đồng  Như  Lai” (Nếu  có  thể  chuyển 

được vật thì giống với Như Lai). Bởi thế, hết thảy vạn vật chuyển biến theo 

tâm tánh của chúng ta, tâm ta thiện thì không một pháp nào chẳng thiện, toàn 

là thiện. Tâm ta bất thiện, hết thảy mọi pháp đều bất thiện. Vì sao có uế độ? 

Vì sao có tai nạn? Vì ý niệm bất thiện, do nghiệp cảm bất thiện chiêu cảm, 

duyên do là như thế. 

Chúng ta muốn chuyển biến thế giới này không khó! Chỉ cần chúng sanh 

sống trong thế giới này thực sự đoạn ác tu thiện thì tất cả hết thảy thiên tai 

và nhân họa đều tiêu diệt, không còn nữa. Như vậy thì phải chuyển từ đâu? 

Chuyển  từ  tâm  địa.  Bao  nhiêu  năm  qua  thế  giới  bàn  chuyện  bảo  vệ  môi 

trường, tôi cũng đã nói khá nhiều lần: “Muốn bảo vệ môi trường thì phải bắt 

đầu từ đâu? Từ tâm địa!” Tâm tịnh thì hoàn cảnh sẽ thanh tịnh; tâm thiện thì 

hoàn  cảnh  bèn  thiện.  Cái  tâm,  cái  ý  niệm  của  chúng  ta  không  thay  đổi  thì 

không  có  cách  gì  thay  đổi  được  hoàn  cảnh,  dù  có  đổi  cũng  chẳng  đạt  hiệu 

quả  gì!  Đức  Phật dạy rất  hay:  “Nhất thiết  pháp tùng tâm tưởng sanh” (Hết 

thảy pháp sanh từ tâm tưởng). Dạy rõ ràng, minh bạch đến như vậy, cớ sao 

quý  vị  nghe  chẳng  hiểu?  Vì  sao  chẳng  chịu  làm  theo?  Nói  thật  ra,  chuyện 

này quan trọng hơn bất cứ gì khác, nhất định chớ nên xem thường! 

Vậy thì chúng ta cầu sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới, Tây Phương 

Cực  Lạc  thế  giới  do  tịnh  nghiệp  của  chính  mình  thành  tựu  và  cảm  thành. 

Tâm chúng ta không thanh tịnh, hạnh không thanh tịnh, sẽ chẳng thể sanh về 

Tịnh  Độ!  Bởi  vậy,  niệm  Phật,  niệm  một  câu  danh  hiệu  là  tịnh  tâm,  tịnh  ý, 

tịnh hạnh. Thân - ngữ - ý đều thanh tịnh thì chuyện sanh về Tịnh Độ sẽ được 

thành  tựu.  Nếu  miệng  niệm  Di  Đà,  trong  tâm  không  thanh  tịnh,  khởi  tâm 

động niệm đều là tham - sân - si - mạn, vẫn là phiền não tập khí, niệm Phật 

như thế  sẽ  chẳng  thể  vãng  sanh.  Cổ  nhân  bảo:  “Khẩu  niệm  Di  Đà  tâm  tán 

 loạn, hãm phá hầu lung diệc uổng nhiên” (Miệng niệm Di Đà tâm tán loạn, 

rách toạc cổ họng uổng công thôi) Vì sao? Thân - ngữ - ý không thanh tịnh, 

bởi vậy, chẳng thể thành tựu. Quý vị học Phật, học pháp gì cũng không học 

được.  Trong  cuộc  sống  hằng  ngày  vẫn  là  tâm  tánh  bộp  chộp,  xốc  nổi,  gặp 

chuyện không biết xử trí thế nào. Phiền não khởi hiện hành, chứ không phải 

trí huệ hiện hành, không sanh trí huệ, chỉ sanh phiền não. Học Phật như vậy 

khó  lắm!  Học  Phật  chẳng  thể  thành  tựu,  chắc  chắn  vẫn  bị  chuyển  theo 

nghiệp lực! 

Nếu quý vị hỏi rốt cuộc là do nguyên nhân nào ư? Do thiện căn, phước 

đức, nhân duyên của mỗi cá nhân khác biệt; từ kinh nghiệm của chính tôi mà 

nói thì là do nghe kinh quá ít, bởi thế, không giác ngộ, phiền não tập khí vẫn 

làm  chủ  y  như cũ. Vì  vậy, chúng ta phải thường suy  nghĩ: Vì  lẽ  nào Thích 

Ca Mâu Ni Phật ngày ngày giảng kinh? Bốn mươi chín năm chưa từng gián 

đoạn một ngày nào. Vì sao phải ngày ngày giảng kinh? Chính là đau lòng rát 

miệng giúp cho quý vị giác ngộ, giúp quý vị quay đầu. Từ đâu quay đầu? Từ 

tập  khí  phiền  não  mà  quay  đầu  lại,  đừng  nương  theo  tập  khí  phiền  não  cũ, 

nên tuân theo lời Phật, Bồ Tát răn dạy. Kinh điển chính là những răn dạy của 

Phật, Bồ Tát; những gì Phật, Bồ Tát răn dạy chính là tánh đức của chúng ta. 

Tùy  thuận  lời  Phật,  Bồ  Tát  răn  dạy  chính  là  tùy  thuận  tánh  đức  của  chính 

mình. Không tùy thuận tánh đức thì chắc chắn tùy thuận phiền não. 

Tánh đức là gì? Tánh đức vốn lành,  “nhân chi sơ, tánh bổn thiện”  (con 

người lúc thoạt đầu tánh vốn lành); tánh đức là pháp tánh, tánh đức là Phật 

tánh. Phật tánh  là thuần thiện, thuần tịnh.  Đó là thực sự  học Phật, học thực 

sự có ích. Không biết học thì đúng là nói trắng ra, dù chỉ học ngoài da cũng 

không  được.  Do  đâu  mà  thấy?  Từ  khởi  tâm  động  niệm,  lời  lẽ,  hành  vi  mà 

thấy:  Kẻ  ấy  vẫn  tùy  thuận  tập  khí  phiền  não,  đúng  là  một  phân,  một  mảy 

Phật  pháp  cũng  chẳng  thọ  dụng  được!  Vì  nguyên  nhân  gì  vậy?  Kinh  Địa 

Tạng  bảo  là  “cang  cường  nan  hóa” (ương  ngạnh,  khó  giáo  hóa),  tánh  tình 

quá bướng bỉnh, quá tự phụ!  Luôn tự cho  mình có lý, rất khó thể tiếp  nhận 

lời  Phật,  Bồ  Tát  dạy.  Tập  khí  quá  nặng,  sửa  không  được,  cứ  như  vậy  thì 

đương nhiên phải lưu chuyển theo nghiệp. 

Vì thế, chính mình phải thường xuyên tự phản tỉnh, thường xuyên kiểm 

điểm,  phải  tìm  cho  ra  khuyết  điểm  của  chính  mình.  Tự  mình  có  năng  lực 

phát  hiện  cái  bệnh  của  mình,  trong  Phật  pháp  gọi  là  “khai  ngộ”  hay  giác 

ngộ! Khai ngộ rồi mới khởi tu, khởi tu là sau khi khai ngộ bèn sửa đổi những 

căn  bệnh  tập  khí  của  chính  mình.  Đó  là  thực  sự  tu  hành.  Nay  chúng  ta  tu 

Tịnh  Độ,  tâm  không  thanh  tịnh,  ý  niệm  không  thanh  tịnh,  hành  vi  không 

thanh  tịnh,  hoàn  toàn  chẳng  tương  ứng  với  Tịnh  Độ.  Vì  thế,  phải  biết  tín 

nguyện trì danh  tu Tịnh  nghiệp; tự  mình thực sự chịu tu  Tịnh  nghiệp,  Tịnh 

nghiệp  là  thiện,  là  tịnh,  biểu  hiện  ra  bên  ngoài  là  thiện,  thuần  thiện  thuần 

tịnh. Đấy là Tự Lực. 

Pháp môn Tịnh Độ được gọi là  “nhị lực pháp môn”: Tự Lực và Tha 

Lực.  Tha  Lực  là  A  Di  Đà  Phật,  “hựu  trượng  Di  Đà  từ  bi  nguyện  lực” (lại 

nương  vào  nguyện  lực  từ  bi  của  A  Di  Đà  Phật),  đó  là  Tha  Lực.  “Trượng” 

(仗)  là  nhờ  cậy,  phải  làm  sao  mới  hòng  nhờ  cậy  nguyện  lực  của  A  Di  Đà 

Phật?  Dùng  tịnh  nghiệp  của  chúng  ta  để  cảm  lấy  nguyện  lực  của  A  Di  Đà 

Phật. Tịnh nghiệp của chúng ta là Năng Cảm, nguyện lực từ bi của A Di Đà 

Phật  là  Năng  Ứng,  cảm  ứng  đạo  giao!  Hết  thảy  chúng  sanh  do  nghiệp  lực 

cảm lấy Thập Ác; vì thế, phải quán sát kỹ càng, nếu thân - khẩu - ý chẳng lìa 

Thập  Ác  thì  phiền  lắm!  Thập  Ác  cảm  được  gì?  Quả  báo  khổ  sở  trong  tam 

đồ!  Thập  Thiện  khiến  quý  vị  cảm  được  vui  sướng  và  phước  báo  nơi  ba 

đường  lành  trong  sáu  đường;  nhưng  không  thoát  khỏi  luân  hồi  lục  đạo.  Vì 

thế, tịnh nghiệp quan trọng lắm! 

Trong tâm là A Di Đà Phật, miệng niệm A Di Đà Phật, hết thảy tạo tác 

nơi  thân  chẳng  lìa  A  Di  Đà  Phật.  Tạo  tác  nơi  thân  như  thế  nào  mới  gọi  là 

chẳng  lìa  A  Di  Đà  Phật?  Những  giáo  huấn  trong  Vô  Lượng  Thọ  Kinh  và 

Quán Kinh được biểu hiện nơi hành vi của chúng ta; đó là không lìa A Di Đà 

Phật! A Di Đà Phật dạy chúng ta làm sao, chúng ta cứ làm như thế ấy, dạy ta 

đừng  làm  điều  gì,  chúng  ta  nhất  định  không  làm!  Như  vậy  là  đúng!  Niệm 

niệm  cảm  ứng  đạo  giao  như  thế,  chính  là  “một  niệm  tương  ứng  một  niệm 

 Phật, niệm niệm tương ứng niệm niệm Phật”,   “sở dụng chi công, quyết định 

 bất hư” (công phu đã vận dụng quyết chẳng luống uổng). “Công” (功) ở đây 

là  công  phu,  đến  lúc  lâm  chung,  lúc  thọ  mạng  sắp  chấm  dứt,  Phật  bèn 

đến.  “Phật  cập  thánh  chúng,  hiện  tiền  ủy  đạo”  (đức  Phật  và  thánh  chúng 

hiện   trước  mặt vỗ về, chỉ dạy). “Ủy” (慰) là an ủi, Phật đến an ủi, Phật đến 


dẫn dắt, tức là tiếp dẫn quý vị. Bởi thế, quý vị chẳng bị điên đảo, tâm không 

bị loạn, nhất tâm bất loạn, tâm không điên đảo, tự tại vãng sanh! Tiếp đó là 

lời đại sư Ngẫu Ích cực lực tán thán pháp môn này: 

 “Pháp  môn  thâm  diệu”: “Thâm”  là  Lý  sâu,  chúng  ta  không  có  cách  gì 

hiểu  thấu đáo; “diệu” là  Sự  diệu, Tướng diệu, phương pháp  xảo  diệu,  “phá 

 tận nhất thiết hý luận, trảm tận nhất thiết ý kiến” (phá sạch hết thảy hý luận, 

chặt đứt hết thảy ý kiến). Hai câu này là nói thật đấy, Ngẫu Ích đại sư nêu ra 

những  điều  khó  thể  nói  được  lắm,  vì  nếu  không  nhập  cảnh  giới  này,  sẽ 

không  thể  nói  ra  những  lời  ấy,  chẳng  thể  nghĩ  bàn!  Phá  sạch  hết  thảy  hý 

luận,  hý  luận  là  gì?  Thưa  cùng  quý  vị,  hết  thảy  những  gì  chư  Phật  giảng 

kinh,  thuyết  pháp,  nếu  đem  so  với  pháp  môn  Niệm  Phật  chúng  đều  là  hý 

luận cả, không thể so sánh được! Tám vạn bốn ngàn pháp môn chẳng dễ tu, 

rất khó học tập, vẫn phải tốn thời gian rất dài; pháp môn này lại quá nhanh 

chóng, một đời thành tựu. Bởi thế, nó ổn thỏa, thích đáng, đơn giản, dễ dàng, 

nhanh chóng; thành thử, các pháp  môn khác đương  nhiên bị coi  là  hý  luận. 

Chữ  “hý  luận”  chỉ  Phật  pháp,  có  nghĩa  là  pháp  xuất  thế  gian;  chữ  “ý 

 kiến”  chỉ  các  pháp  thế  gian.  Như  vậy,  hai  câu  này  có  nghĩa  là  [pháp  môn 

Tịnh Độ] siêu  việt  hết thảy pháp  thế  gian  và  xuất thế  gian, pháp  môn thâm 

diệu quá! Hết thảy pháp thế gian hay xuất thế gian đều chẳng thể sánh bằng! 

 “Duy Mã Minh, Long Thọ, Trí Giả, Vĩnh Minh chi lưu, triệt để đảm hà 

 đắc khứ” (chỉ có  những bậc  như Mã Minh,  Long Thọ, Trí  Giả, Vĩnh Minh 

mới triệt để gánh vác được). Ai mới có thể tin nổi pháp môn này? Ai có thể 

chết lòng sát đất tu tập pháp môn này? Ngẫu Ích đại sư chỉ nêu tượng trưng 

vài vị trong số các tổ sư: Mã Minh Bồ Tát và Long Thọ Bồ Tát là người Ấn 

Độ, nêu tên hai vị trong số các tổ sư cổ Ấn Độ. Lịch đại tổ sư Trung Quốc 

cũng chỉ  nêu  hai  vị: Trí Giả đại sư và Vĩnh Minh Diên Thọ đại sư. Trí Giả 

và Vĩnh Minh đều ở tại Chiết Giang, Trí Giả đại sư ở núi Thiên Thai; Vĩnh 

Minh  Diên  Thọ  đại  sư  ở  Hàng  Châu,  là  tổ  thứ  sáu  của  Tịnh  Tông.  Chỉ  có 

những vị như vậy, các Ngài thực sự chứng được quả vị Bồ Tát, không phải 

là Bồ Tát tầm thường mà là Pháp Thân Bồ Tát, đều đạt quả vị Pháp Thân Bồ 

Tát. Thế nhưng chúng ta phải biết: Trí Giả đại sư là Thích Ca Mâu Ni Phật 

tái  lai,  ứng  hóa  trở  lại; Vĩnh  Minh  Diên  Thọ  là  A  Di  Đà  Phật  ứng  hóa,  cổ 

Phật  tái  lai!  Các  Ngài  mới  triệt  để  “đảm  hà  đắc  khứ” (gánh  vác  nổi) ,  gánh 

vác là tiếp nhận hoàn toàn, không một mảy ngờ vực, y giáo phụng hành. 

“Kỳ  dư,  thế  trí  biện  thông”  (Ngoài  ra,  những  kẻ  thế  trí  biện  thông): 

Ngoài ra là những kẻ có trí huệ thế gian, người rất thông minh, người khéo 

ăn nói nhất. Tiếp đó, Tổ nêu  mấy thí dụ: “Thông Nho, Thiền khách”, các vị 

thông  đạt  kinh  luận  của  bách  gia  chư  tử  thì  gọi  là  “thông  Nho”,  chúng  ta 

thường  gọi  là  bậc  “đại  Nho”.  “Thiền  khách”  là  tổ  sư  đại  đức  trong  Tông 

môn.  “Tận  tư  lượng  độ,  dũ  thôi  dũ  viễn”  (Tận  sức  suy  lường,  càng  suy 

lường, càng cách xa): Nếu những người ấy suy lường, nghiên cứu, thảo luận 

những kinh sách Tịnh Độ thì càng nghiên  cứu chẳng  những không thể  hiểu 

nổi  sự  thâm  diệu  của  pháp  môn  này  mà  ngược  lại  còn  lạc  xa  hơn  nữa.  Vì 

sao?  Pháp  môn  này  là  pháp  môn  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  tuyệt  đối  chẳng  thể 

dùng  tư  tưởng,  suy  tư,  khảo  sát,  nghiên  cứu  để  thấu  hiểu  được,  tuyệt  đối 

chẳng thể bàn luận suông để hiểu rõ được. Vì sao? Vì đó là cảnh giới Phật, 

cảnh giới thuộc về quả địa Như Lai. Đức Phật nói rất rõ , “duy Phật dữ Phật 

 phương năng cứu cánh” (chỉ có mình Phật với Phật mới hiểu được rốt ráo”). 

Đối  với pháp  môn  này, có thể dùng tỷ dụ  để nói  về Đẳng Giác Bồ  Tát như 

sau:  “Do  như  cách  la  vọng  nguyệt”  (giống  như  ngắm  trăng qua  một  lớp 

the).  Đẳng 

Giác Bồ Tát còn như thế, huống chi là phàm phu! 

Từ ngữ  “thông Nho, Thiền khách”  chỉ những kẻ chưa kiến tánh. Dẫu có 

kiến tánh thì kiến tánh có phẩm vị bất đồng, trong minh tâm kiến tánh có đến 

bốn  mươi  mốt địa  vị,  gọi chung  là  Tam  Hiền Thập Thánh. Đã chứng  Thập 

Thánh thì không có  vấn đề  gì, chứ còn thuộc  trong Tam  Hiền thì  vẫn chưa 

được. Vì sao Thập Thánh không có vấn đề gì? Đọc kinh Hoa Nghiêm, chúng 

ta thấy Địa Thượng  Bồ Tát từ Sơ Địa đến địa  vị thứ mười  một (Đẳng Giác 

Bồ  Tát)  “thủy  chung  chẳng  rời  niệm  Phật”.  Khai  thủy  (mở  đầu)  của  Địa 

Thượng Bồ Tát là Sơ Địa, chung cục là Đẳng Giác Bồ Tát, mười một địa vị 

như thế từ đầu đến cuối tức là từ Sơ Địa đến Đẳng Giác, các Ngài đều niệm 

Phật cầu sanh Tịnh Độ; bởi thế, các vị thuộc các địa vị này không có vấn đề 

gì.  Mã  Minh,  Long  Thọ  đều  là  Địa  Thượng  Bồ  Tát.  Người  minh  tâm  kiến 

tánh  nếu  thuộc địa  vị  Tam  Hiền thì không thấy  người ấy  niệm  Phật;  nhưng 

nếu  [vị  nào] đăng  địa  (đã  chứng  từ  Sơ  Địa  trở  lên),  nhất  định  [vị  đó] niệm 

Phật. Vì thế, kinh Đại Thừa thường nói:  “Thập Địa Bồ Tát thủy chung bất ly 

 niệm  Phật” (Hàng  Thập  Địa  Bồ  Tát từ đầu  đến  cuối  chẳng  rời  niệm  Phật). 

Pháp môn chẳng thể nghĩ bàn! 

 “Hựu bất nhược ngu phu  ngu phụ lão  thật niệm  Phật giả, vi năng tiềm 

 thông  Phật  trí,  ám  hợp  diệu  đạo  dã” (Lại  chẳng  bằng  kẻ  ngu  phu  ngu  phụ 

chắc  thật  niệm  Phật,  có  thể  ngầm  thông  với  Phật  trí,  thầm  hợp  diệu  đạo). 

Thật vậy! Chúng ta không bằng những ông bà già cả nhà quê, chúng ta thua 

xa  họ!  Dẫu  họ chuyện  gì cũng không biết, cũng chẳng  nghĩ  ngợi,  hiểu  biết 

gì, dạy họ thật thà niệm Phật, họ bèn thật thà niệm Phật; dạy họ đoạn ác tu 

thiện, họ bèn thật thà chất phác đoạn ác tu thiện, thực sự thành công. Cách tu 

hành như vậy  “tiềm thông Phật trí, ám hợp diệu đạo” (ngầm thông với Phật 

trí, thầm hợp diệu đạo). Dẫu chưa học qua, nhưng tâm hạnh họ lại rất ngầm 

khế hợp với pháp môn thâm diệu này; vì thế, họ có thể thành tựu. Họ thành 

tựu phẩm vị cao hay thấp cũng chẳng thể nghĩ bàn, chúng ta không có cách 

gì  suy  lường  được  hết.  Những  người  như  vậy  chẳng  tầm  thường  đâu  nhé, 

thiện căn trong đời quá khứ rất sâu dầy! 

Cuối cùng là lời tổng kết:  “Ngã kiến thị lợi, cố thuyết thử ngôn” (ta thấy 

điều lợi ấy, nên nói lời này). “Ta” ở đây là Thích Ca Mâu Ni Phật tự xưng, 

Thích Ca Mâu Ni Phật trông thấy sự lợi ích đó, vì thế Ngài nói ra. Ngẫu Ích 

đại sư nói:  “Phân minh dĩ Phật nhãn, Phật âm, ấn định thử sự, khởi cảm vi 

 kháng, bất thiện thuận nhập dã tai?” (Phân minh dùng mắt Phật, tiếng Phật 

để  ấn  định  việc  này,  há  dám  chống  báng,  chẳng  ngoan  ngoãn  theo  vào  ư?) 

Nếu quý vị thực sự là đệ tử của Phật, quý vị phải hiểu ý nghĩa sâu xa của câu 

kinh văn này, vì sao? Điều do chính mắt đức Phật thấy, do chính miệng đức 

Phật nói, tức là đức Phật đã khẳng định dứt khoát chuyện A Di Đà Phật đến 

tiếp  dẫn  vãng  sanh  rồi.  Nếu  chúng  ta  trái  nghịch,  chẳng  tuân  thủ  lời  Phật 

dạy, tức là chúng ta chẳng thuận theo ý Phật, chẳng chấp thuận Phật dạy dỗ 

thì chẳng phải là đồ đệ của Phật. Đồ đệ của Phật há chẳng vâng lời, làm theo 

lời thầy dạy ư? Tùy thuận Phật, Bồ Tát dạy dỗ, chắc chắn thành tựu. Không 

tùy  thuận  là  không  có  cách  chi  hết,  phải  luân  hồi  dài  lâu.  Chúng  tôi  giảng 

đoạn lớn này đến đây thôi. 



---o0o--- 

 Tập 29 



6.4. Lưu Thông Phần 

6.4.1. Chư Phật khuyến tấn lưu thông 

  

Chư vị đồng học! 

Xin  xem  tiếp  đơn  vị  thứ  sáu:  “Chư Phật  khuyến  tấn  lưu  thông” .  Đoạn 

kinh văn này quý vị hay quen gọi là Sáu Phương Chư Phật Tán Thán. Trước 

hết, chúng tôi đọc một đoạn kinh văn: 



 Xá  Lợi  Phất!  Như  ngã  kim  giả  tán  thán  A  Di  Đà  Phật  bất  khả  tư 

 nghị công  đức  chi  lợi.  Đông  phương  diệc  hữu  A  Súc  Bệ  Phật,  Tu  Di 

 Tướng Phật, Đại Tu Di Phật, Tu Di Quang Phật, Diệu Âm Phật, như thị 

 đẳng  Hằng  hà  sa  số  chư  Phật,  các  ư  kỳ  quốc,  xuất  quảng  trường  thiệt 

 tướng biến phú tam thiên đại thiên thế giới, thuyết thành thực ngôn: ‘Nhữ 

 đẳng  chúng  sanh  đương  tín  thị  Xưng  Tán  Bất  Khả  Tư  Nghị  Công  Đức 

 Nhất Thiết Chư Phật Sở Hộ Niệm kinh.  

舍利弗。如我今者。讚歎阿彌陀佛。不可思議功德之利。東方亦有

阿閦鞞佛。須彌相佛。大須彌佛。須彌光佛。妙音佛。如是等恆河沙

數諸佛。各於其國。出廣長舌相。遍覆三千大千世界。說誠實言。汝

等眾生。當信是稱讚不可思議功德一切諸佛所護念經。 

       (Này Xá Lợi Phất! Như nay ta tán thán lợi ích công đức chẳng thể nghĩ 

 bàn của A Di Đà Phật, phương Ðông cũng có A Súc Bệ Phật, Tu Di Tướng 

 Phật, Ðại Tu Di Phật, Tu Di Quang Phật, Diệu Âm Phật. Hằng hà sa số chư 

 Phật  như  thế  đó,  mỗi  vị  ở  trong  nước  mình,  hiện  tướng  lưỡi  rộng  dài,  che 

 khắp  tam  thiên  đại  thiên  thế  giới,  nói  lời  thành thực:  “Chúng  sanh  các 

 ngươi  nên  tin  kinh  Xưng  Tán  Bất  Khả  Tư  Nghị  Công  Ðức  Nhất  Thiết  Chư 

 Phật Sở Hộ Niệm này”).  



Đến đây  là  một đoạn. Chúng  tôi chia  đoạn thành  năm đoạn  nhỏ để  giới 

thiệu. Đoạn thứ nhất là  “thử kinh dĩ Thật Tướng vi Thể, thị Thế Tôn triệt để 

 bi tâm, vô vấn tự thuyết, thùy kham nhiệm lưu thông chi trách” (kinh này lấy 

Thật Tướng làm Thể, do tâm bi triệt để nên đức Thế Tôn không ai hỏi mà tự 

nói, ai là người có thể gánh vác trách nhiệm lưu thông). Trước hết, chúng tôi 

giới thiệu đại lược ý tưởng này. Bộ kinh A Di Đà này kích thước không lớn, 

phàm  là  kinh  Đại  Thừa  đều  lấy  Thật  Tướng  làm  Thể.  Thật  Tướng  là  gì? 

Nhìn từ mặt chữ,  “chân tướng sự thật”  được gọi là Thật Tướng. Chân tướng 

sự thật chính là Chân Như Bổn Tánh, là Lý Thể của Pháp Thân và [chủ thể] 

có thể hiện, có thể biến, [cũng như tất cả các pháp] được hiện, được biến, đó 

là  chân  tướng  sự  thật!  Những  gì  đức  Thế  Tôn  dạy  chúng  ta  không  ngoài 

những điều như vậy. 

Pháp hội này do bi tâm triệt để của Thích Ca Mâu Ni Phật  mà có, cũng 

có thể nói là từ tâm đại từ đại bi viên mãn rốt ráo, không ai thưa hỏi, từ đầu 

đến  cuối  chỉ  mình  đức  Thế  Tôn  tự  nói;  vì  thế,  tựa  đề  kinh  ghi  là  “Phật 

 Thuyết”.  Kinh điển như vậy ai mới là người có năng lực, hay như ta thường 

nói  là  “có  đủ  tư cách”  đảm  nhiệm  lưu  thông?  Quả  thật,  kinh  này  khác  hẳn 

với  mọi kinh đức Phật đã nói  trong bốn  mươi chín  năm. Ngay cả kinh  Hoa 

Nghiêm  cũng  có  người  khải  thỉnh;  tuy  vậy,  khải  thỉnh  trong  kinh  Hoa 

Nghiêm không phải là nói ra mà là trong tâm có nghi vấn nhưng không nói 

ra, đức Phật biết ngay, còn kinh này không ai nghĩ đến, không ai có thể nêu 

được  câu  hỏi.  Đức  Phật  thấy  duyên  phận  của  đại  chúng  chín  muồi,  bèn  vì 

chúng ta nói ra pháp môn thù thắng khôn sánh, là pháp hết thảy chúng sanh 

khó  tin.  Vì  sao  gọi  là  “duyên  chín  muồi”?  Đức  Phật  nói  ra  chắc  chắn  có 

người tin tưởng, có người có thể thấu hiểu, có người chịu y giáo phụng hành, 

đó là “duyên chín  muồi”. Đức Phật chẳng đợi ai hỏi, gấp gáp nói ra; vì thế, 

kinh này mới là lòng “độ sanh thành Phật” (hóa độ cho chúng sanh thành tựu 

Phật quả) triệt để, viên mãn rốt ráo vậy! 

Ở đây, Ngẫu Ích đại sư vì chúng ta nêu lên câu hỏi: Ai là người có năng 

lực,  có  tư  cách  lưu  thông?  Lão  nhân  gia  nói  rất  hay.  Kinh  chia  thành  ba 

phần, Ngài phán định từ đây trở đi thuộc phần Lưu Thông. Từ trước đến nay 

khi  tổ  sư  đại  đức  giảng  kinh  A  Di  Đà,  chưa  vị  nào  coi  phần  này  là  Lưu 

Thông, đều cho đoạn này thuộc về phần Chánh Tông; riêng  mình Ngẫu Ích 

đại  sư  huệ  nhãn  trọn  đủ,  phán  định  từ đây  trở  đi  là  phần  Lưu  Thông,  “chư 

 Phật  khuyến  tín  lưu  thông”.  Trong  phần  Lưu  Thông,  Ngài  cũng  chia  thành 

ba khoa (ba tiểu đoạn): Khuyến tín, khuyến nguyện, khuyến hành. Trong ba 

phần, Tự Phần cũng là Tín - Nguyện - Hạnh, phần Chánh Tông cũng là Tín - 

Nguyện - Hạnh, trong phần Lưu Thông cũng là Tín - Nguyện - Hạnh, dùng 

ba  tư  lương  quán  triệt  cả  ba  phần.  Ai  có  thể  khuyến  tín  (khuyên  nên  tin 

tưởng)? Chư Phật Như Lai! 

Dưới đây là phần lược giải ý nghĩa của chữ Lưu Thông, [sách Yếu Giải 

viết]:  “Lưu giả, lưu truyền vạn cổ, thông giả, thông đạt thập phương” (Lưu 

là  lưu  truyền  muôn  đời,  Thông  là  thông  đạt  mười  phương).  Giáo  huấn  của 

thánh  hiền  nếu  không  có  ai  lưu  truyền  sẽ  chẳng  thể  lợi  ích  hết  thảy  chúng 

sanh. Con người hiện thời không gọi là “lưu thông” mà gọi là “tuyên truyền, 

tuyên  đạo83”,   đều  mang  ý  nghĩa  lưu  thông.  Cổ  Trung  Hoa  gọi  là  “truyền thừa”,  đều  thuộc  về  ý  nghĩa  lưu  thông.  Đời  đời  có  truyền  nhân  thực  hiện 

công tác hoằng truyền, xiển dương chánh pháp. Bộ kinh này là pháp khó tin, 

ngoại  trừ Phật ra, ai  là người có thể đảm  nhiệm tốt đẹp  hơn?  Bởi thế,  “duy 

 Phật  dữ  Phật,  nãi  năng  cứu  cánh  chư  pháp  Thật  Tướng,  kham  cộng  lưu 

 thông” (chỉ có  Phật  với Phật  mới có thể rốt ráo Thật Tướng các pháp,  mới 

có  thể  cùng  nhau  lưu  thông).  Chỉ  có  Như  Lai  Quả  Địa,  tức  là  thành  Phật, 

mới có thể triệt để  rốt ráo chứng đắc  Thật Tướng của các  pháp;  vì thế, đối 

với  pháp  môn  khó  tin  này,  chư  Phật  không  hoài  nghi,  các  Ngài  lưu  thông 

bằng cách nào? Vì hết thảy chúng sanh giảng kinh điển này, đó là lưu thông. 

Từ câu này chúng ta phải hiểu: Tuyệt đối không phải Ngẫu Ích đại sư tự 

chế ra câu nói ấy mà Ngài có kinh điển để làm căn cứ. Quý vị thấy trong cả 

đoạn  kinh  văn  dài  như  vậy,  sáu  phương  Phật  thật  ra  là  mười  phương,  bản 

dịch kinh A Di Đà của ngài Huyền Trang ghi mười phương, La Thập đại sư 

dịch  ý, tỉnh  lược. Người  Hoa thích đơn  giản, không  thích  rườm  rà, bởi  thế, 

[ngài La Thập] tỉnh lược mười phương thành sáu phương: Đông, Nam, Tây, 

Bắc, trên, dưới; còn thì tỉnh lược Đông Nam, Tây Nam, Tây Bắc, Đông Bắc. 

Mười  phương  tam  thế  hết  thảy  chư  Phật,  không  vị  Phật  nào  chẳng  giảng 

pháp môn này. Nói cách khác, khi Phật ứng hóa trong thế gian thì vô lượng 

vô biên pháp môn chưa chắc đã giảng, mà phải giảng những kinh nào? 

Kinh Phật  được gọi là  Khế Kinh,  nguyên tắc  giảng kinh  nhất định 

phải là khế hợp căn tánh của chúng sanh, khế hợp lòng chúng sanh ưa thích, 

khế  hợp  trình  độ  của  chúng  sanh,  khế  hợp  thói  quensinh sống  hiện  tại  của 

chúng sanh, bởi thế, gọi là Khế Kinh. Nếu không thích hợp trình độ hoặc có 

chỗ nào không thích hợp, đức Phật sẽ không giảng. Giống như thầy dạy trò, 

thầy thực  sự học  vấn  đầy  ắp  bụng,  mời  thầy  dạy  học  trò  tiểu  học:  “Được! 

Tôi  cũng  hoan  hỷ  dạy  các  bạn  nhỏ”.  Dạy  các  em  nhỏ  có  phương  pháp  dạy 

trò  nhỏ,  dạy  sao  cho  chúng  hiểu  được,  tiếp  nhận  được,  vui  thích  làm  theo, 

phải có phương pháp dạy riêng. Dạy thanh thiếu niên, tuổi tác lớn rồi, mười 

mấy  tuổi,  hai  mươi  tuổi,  người  như thế  nào  có  phương  pháp  dạy  học  dành 

cho  giai  đoạn  ấy.  Vì  sao?  Sức  hiểu  biết  cao  hơn;  còn  tuổi  nhi  đồng  có  sức 

ghi nhớ mạnh mẽ. Căn tánh như vậy đó, phải thích hợp căn tánh! 

Vì  thế,  quan  trọng  nhất  khi  dạy  tiểu  học  là  phải  làm  cho  trẻ  nhớ  kỹ 

những  đạo  lý  và  giáo  huấn  của  thánh  hiền  trong  giai  đoạn  đó,  đọc  nhiều, 

thuộc  kỹ,  không  cần  phải  giảng  giải.  Thầy  nêu  gương,  làm  gương  có  tác 

dụng rất lớn, tác dụng như thế nào? Khiến cho học trò khởi lòng tin đối với 

thầy,  hết sức quan  trọng đấy  nhé!  Học sinh không  hoài  nghi thầy. Dạy  học 

như vậy là dạy trong giai đoạn đầu tiên, gia trưởng (phụ huynh học sinh) và 

thầy  hợp tác  mật thiết khiến cho  học sinh  ghi  vào  lòng, in  vào  mắt, nhớ kỹ 

trong tâm. Nói trắng ra, đó cũng là diễn tuồng, thầy và cha mẹ cùng diễn cho 

học trò xem tuồng. 

Lúc  tôi  lên  sáu  bảy  tuổi  đi  học  trường  tư,  tôi  đã  kể  cùng  quý  vị  rồi  đó. 

Cha tôi mang lễ vật đến biếu thầy, xin cho tôi theo học. Vào trường (trường 

này là trường tư đặt trong từ đường của  một người nọ), trước hết, đối trước 

bài  vị  của  Khổng  lão  phu  tử  (lúc  ấy  chưa  có  tranh  vẽ,  chỉ  có  bài  vị  của 

Khổng lão phu tử), hành lễ theo cách cung kính nhất là quỳ lạy ba lần, dập 

đầu  chín  cái.  Cha  tôi  lễ  đằng  trước,  tôi  ở  đằng  sau  lễ  theo,  quỳ  lạy  ba  lần, 

dập đầu chín cái.  Lễ  Khổng  lão  phu tử xong, thỉnh thầy  ngồi  lên cao, hành 

đại  lễ  quỳ  ba  lần,  dập  đầu  chín  cái  đối  với  thầy,  hết  sức  kính  lễ.  Thầy  tuổi 

chưa cao, xem chừng còn kém tuổi cha tôi, cha tôi hướng về thầy lễ ba lần, 

dập  đầu  chín  cái,  tôi  ở  đằng  sau  làm  theo.  Vì  sao  vậy?  Để  in  vào  mắt,  ghi 

vào lòng kẻ làm học trò, cha tôn kính đối với thầy như thế đó, bọn ta không 

được hoài nghi. Lời thầy giống hệt như thánh chỉ, không ngờ vực chi, đương 

nhiên không phản đối, thầy dạy làm sao, học theo làm vậy. Phụ huynh cung 

kính thầy như thế ấy, thầy không tích cực dạy học trò làm sao xứng với phụ 

huynh?  Làm  sao  dám  nhìn  mặt  học  trò?  Có  cảm  giác  trách  nhiệm  mà! 

Không  như  nhà  trường  bây  giờ,  nhà  trường  hiện  thời  không  còn  quy  cách 

như vậy nữa. 

Nay toàn bộ xã hội hướng theo thương nghiệp hóa. Thầy dạy học để làm 

gì? Vì tiền lương, được trả lương giờ, vì như vậy đó! Học sinh đi học để làm 

gì? Để kiếm văn bằng. Đạo nghĩa thầy trò không còn nữa, tình bè bạn giữa 

đồng  học  cũng  không  còn,  không  thể  sánh  bằng  khi  xưa  được.  Trước  kia, 

mối  quan  hệ  thầy  trò  đúng  là  “nhất  nhật  vi  sư,  chung  sanh  vi  phụ” (một 

ngày là thầy, suốt đời là cha), thầy trò như cha con, đồng học không khác gì 

anh chị em ruột. Nay loại tình cảm ấy đã biến mất, quan hệ giữa người với 

người hiện tại là mối quan hệ lợi - hại, chứ đạo nghĩa và tình bạn không còn 

nữa. Nhân gian bi thương không gì hơn được nữa! 

Vì  thế,  kinh  văn  này  cần  phải  có  người thực  sự hiểu  thấu,  thông  đạt, 

không  ngờ vực để lưu thông. Chư Phật  lưu thông, chư Phật đều tán dương, 

không  vị  Phật  nào  chẳng  hoan  hỷ,  không  tán  thán.  Chúng  ta  đọc  kinh  Vô 

Lượng Thọ thấy Thích Ca Mâu Ni Phật tán thán A Di Đà Phật, chính là thay 

mặt  mười  phương  ba  đời  hết  thảy  chư  Phật  cùng  tán  thán  A  Di  Đà  Phật, 

xưng  tán  Di  Đà  là  “quang  trung  cực  tôn,  Phật  trung  chi  vương”  (quang 

minh  cao  quý  nhất,  vua  trong  các  đức  Phật)!  Tán  thán  đến  cùng  cực.  Nếu 

chúng ta lắng lòng suy nghĩ, sẽ nhận rõ: Hết thảy chư Phật đều tán thán A Di 

Đà  Phật  là  “quang  trung  cực  tôn,  Phật  trung  chi  vương”;  vậy  thì  chúng  ta 

học  Phật,  không  học  với  A  Di  Đà  Phật  còn  học  với  ai  đây?  “Thập phương 

 tam  thế  Phật,  A Di  Đà  đệ  nhất” (Mười  phương  ba  đời  Phật,  A  Di  Đà  Phật 

bậc nhất). Nay chúng ta phải học với vị thầy bậc nhất, vị thầy bậc nhất ấy do 

chính Thích Ca Mâu Ni Phật giới thiệu cho chúng ta! 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  giống  như  cha  chúng  ta,  A  Di  Đà  Phật  là  thầy. 

Cha  đem  con  đến  bái  sư,  giao  con  cho  thầy;  nếu  chúng  ta  không  tuân  lời 

thầy dạy thì chính  là đại bất hiếu. Thế  nhưng có rất  nhiều kẻ tình chấp quá 

sâu, hết sức chấp trước, cứ khăng khăng nhất định phải theo Thích Ca Mâu 

Ni  Phật.  Họ  cũng  niệm  Phật,  nhưng  niệm  Nam  Mô  Bổn  Sư Thích  Ca  Mâu 

Ni Phật, không niệm A Di Đà Phật. Vì sao? Họ chưa từng đọc Phật Thuyết 

A  Di  Đà  Kinh,  hoặc  là  đọc  rồi  nhưng  không  hiểu.  Nếu thực  sự hiểu,  sẽ 

không như thế, nhất định nghe lời Thích Ca Mâu Ni Phật niệm A Di Đà Phật 

cầu sanh về Tịnh Độ, Thích Ca Mâu Ni Phật dạy chúng ta như vậy. 

 “Thử kinh điển vô thượng viên đốn pháp môn” (kinh này là pháp môn vô 

thượng viên đốn), kinh này viên đốn như các kinh Đại Thừa lẫn Nhất Thừa! 

Hoa Nghiêm  là  viên đốn, Pháp  Hoa là  viên đốn,  Lăng Nghiêm  là  viên đốn, 

Tịnh  Độ  Tam  Kinh  ngoài  viên  đốn  còn  thêm  hai  chữ  “vô  thượng”!  Không 

thể nói kinh Hoa Nghiêm là “vô thượng viên đốn”, vì sao? Phía trên còn có 

kinh Vô Lượng Thọ, kinh A Di Đà. Vì sao biết vậy? Quý vị thấy kinh Hoa 

Nghiêm đến cuối cùng là  “mười đại nguyện vương của Phổ Hiền Bồ Tát dẫn 

 về Cực Lạc” , tức  là quy  về kinh Vô  Lượng Thọ, quy  về  A Di Đà Phật. Vì 

thế, kinh này được gọi là pháp môn vô thượng viên đốn là như vậy đó. 

 “Duy  thuyên  Phật  chi  cảnh  giới” (chỉ  nói  về  cảnh  giới  của  chư  Phật): 

Kinh  này  hoàn  toàn  nói  đến  cảnh  giới  thuộc  Quả  Địa  Như  Lai,  chẳng  phải 

cảnh  giới  Bồ  Tát!  “Cố  viết  duy  Phật  dữ  Phật  khả  dữ  lưu  thông  nhĩ” (Nên 

nói chỉ có Phật với Phật mới có thể lưu thông vậy). Chỉ có đức Phật [Thích 

Ca  Mâu  Ni]  và  chư  Phật  Như  Lai  mới  đủ  năng  lực,  đủ  điều  kiện  để  lưu 

thông  bộ  kinh  này.  Từ  đây,  chúng  ta  có  thể  khẳng  định  hết  thảy  chư  Phật 

Như  Lai  giáo  hóa  chúng  sanh  đều  phải  diễn  nói  kinh  này,  hết  thảy  những 

kinh khác chưa chắc chư Phật đều nói, chỉ riêng mình kinh này, hết thảy chư 

Phật không vị Phật nào chẳng nói, không vị Phật nào không khuyên người, 

không khuyên  hết  thảy chúng sanh  niệm  Phật cầu sanh Tịnh Độ,  Phật Phật 

đạo đồng mà! Chúng ta phải hiểu rõ ràng, thấu suốt điều này. 

Lại xem tiếp phân đoạn thứ hai, Ngẫu Ích đại sư bảo:  “Bất khả tư nghị, 

 lược hữu ngũ ý” (Chẳng thể nghĩ bàn, nói đại lược có năm ý).    Lược nói năm 

ý nghĩa của chữ  “bất khả tư nghị”  (chẳng thể nghĩ bàn), phải nói đại lược vì 

nói mãi cũng không hết! 

1) Thứ nhất là  “hoành siêu tam giới, bất sĩ đoạn Hoặc” (vượt thoát tam 

giới theo chiều ngang, chẳng cần đợi đến lúc đoạn Hoặc). Đó là điều chẳng 

thể nghĩ bàn! Chúng ta biết: Muốn thoát khỏi tam giới lục đạo, ở phần trên 

tôi đã nói rồi, phải dần dần nâng cao lên mới hòng vượt thoát, không phải là 

chuyện  dễ  dàng!  Pháp  môn  này  không  cần!  Vượt  thoát  theo  chiều  ngang, 

chứ không cần theo chiều dọc, vượt thoát ngay từ nhân đạo (loài người). Thụ 

xuất  (vượt  thoát  tam  giới  theo  chiều  dọc)  thì  phải  đoạn  Hoặc.  Nếu  chẳng 

đoạn Kiến Tư phiền não, chắc chắn chẳng thể vượt khỏi tam giới lục đạo. 

Đoạn  Kiến  Hoặc,  quý  vị  thoát  khỏi  tam  đồ,  nhưng  chưa  thoát  khỏi  lục 

đạo,  quý  vị  vĩnh  viễn  không  đọa  tam  đồ;  tức  là  trong  lục  đạo,  quý  vị  vĩnh 

viễn  chẳng  đọa  vào  địa  ngục,  ngạ  quỷ,  súc  sanh.  Đoạn  sạch  Kiến  Tư Hoặc 

mới thoát khỏi lục đạo luân hồi, vượt thoát cả ba thiện đạo. Phải đoạn được 

Tư Hoặc! Sau khi vượt thoát lục đạo, sanh trong Tứ Thánh pháp giới: Thanh 

Văn,  Duyên  Giác,  Bồ  Tát,  và  Phật  pháp  giới  trong  mười  pháp  giới.  Trong 

cảnh  giới  ấy  phải  đoạn  Trần  Sa  phiền  não,  phá  một  phẩm  vô  minh,  chứng 

một phần Pháp Thân thì  mới có thể thoát khỏi  Tứ  Thánh pháp  giới. Vì thế, 

phải đoạn Hoặc! 

Nay trong pháp môn Tịnh Độ không cần đoạn Hoặc mà đới nghiệp vãng 

sanh! Dẫu không đoạn Hoặc, nhưng cổ đại đức nói rất rõ là ta phải chế phục 

Hoặc nghiệp. “Hoặc”  là tập khí phiền não. Quý vị phải khuất phục được tập 

khí  phiền  não,  dẫu  chưa  đoạn  Hoặc,  nhưng  trong  cuộc  sống  thường  ngày 

chẳng để cho chúng phát tác, phải có bản lãnh ấy. Không có bản lãnh ấy sẽ 

chẳng thể vãng sanh, chẳng thể vượt ngang tam giới được! Phải có bản lãnh! 

Bản  lãnh  gì  vậy?  Trong  kinh  Phật  dạy:  Trì  danh  niệm  Phật,  chấp  trì  danh 

hiệu! Phải tốn thời gian bao lâu? Không dài lắm đâu! Quý vị thấy  “hoặc một 

 ngày,  hoặc  hai  ngày,  hoặc  ba  ngày,  hoặc  đến  bảy  ngày”. Đúng  là  dễ  dàng 

quá,  đơn  giản  quá!  Người  ta  không  tin:  Há  dễ  dàng  vậy  ư?  Đại  pháp  vô 

thượng  viên  đốn  mà!  Nếu  không  dễ  dàng,  đơn  giản,  ổn  thỏa,  thích  đáng, 

nhanh chóng như thế, sao là pháp vô thượng viên đốn cho được? 

Ai có thể sanh về đó được? Ai tin là sanh về được, ai y giáo phụng hành 

là sanh  về được. Ngẫu  Ích đại sư  giảng kinh  này  rất  hay: “Được vãng sanh 

 hay  không  hoàn  toàn  cậy  vào  tín  nguyện  có  hay  không?”  Quý  vị  có thực 

sự tin tưởng hay không, thực sự muốn ra đi hay không, quý vị có thể hội đủ 

điều kiện ấy hay không? Sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới, phẩm vị cao 

hay thấp là do công phu trì danh sâu hay cạn. Giống như trong thế gian này 

của  chúng  ta,  lục  đạo  chúng  sanh  luân  hồi  xả  thân  thọ  sanh,  sẽ  có  hai  sức 

mạnh: 

a. Một là Dẫn Nghiệp dẫn dắt quý vị thọ sanh trong đường nào; như lần 

này ta được làm thân người là do Dẫn Nghiệp dẫn ta sanh vào thân người. 

b. Trong một đời này, chúng ta gặp gỡ, chúng ta hưởng nhận những nỗi 

khổ niềm vui. Quả báo khổ hay sướng ấy gọi là Mãn Nghiệp (“mãn” là viên 

mãn). Mãn Nghiệp là quả báo của cả một đời, nhất định phải hứng chịu. 

Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  cũng  có  hai  điều  kiện,  cũng  có  Dẫn 

Nghiệp  tức  là  Tín  Nguyện.  Tín  Nguyện  hướng  dẫn  chúng  ta  sanh  vào  Tây 

Phương Cực Lạc thế giới. Đến Tây Phương Cực Lạc thế giới, trong thế giới 

ấy  có  chín  phẩm  ba  bậc  trong  bốn  cõi,  quý  vị  vãng  sanh  vào  phẩm  vị  nào 

giống  như  Mãn  Nghiệp,  là  do  công  phu  niệm  Phật  sâu  hay  cạn.  Công  phu 

niệm  Phật  sâu,  phẩm  vị  cao;  công  phu  niệm  Phật  nông  cạn,  phẩm  vị  thấp 

kém.  Đến  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  phẩm  vị  bất  đồng,  thọ  dụng  khác 

biệt.  Bởi  thế,  chư  vị  hãy  nghĩ  đi:  Tợ  hồ  có  Dẫn  Nghiệp  và  cũng  có  Mãn 

Nghiệp. Tín - Nguyện - Hạnh: Tín Nguyện dẫn đường, Hạnh là phẩm vị cao 

hay  thấp.  Trong  Yếu  Giải,  Ngẫu  Ích  đại  sư  đã  giảng  rất  hay!  Vì  vậy,  pháp 

môn này không cần đoạn Hoặc, một phẩm phiền não chưa đoạn, chỉ cần chế 

ngự; việc chế ngự phiền não phải được tu tập trong cuộc sống hằng ngày. Tu 

tập như thế nào? Tôi thường nói:  “Thuận cảnh thiện duyên chẳng khởi tham 

 luyến,  không  có  tâm  tham  luyến;  nghịch  cảnh  ác  duyên  không  khởi  sân 

 khuể” . Phải rèn luyện trong cuộc sống thường ngày! 

Mấy  năm  gần  đây,  tôi  đặc  biệt  nhấn  mạnh  chuyện  thuần  thiện,  thuần 

tịnh. Giảng kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo xong rồi, tôi vẫn cứ nói mãi:  “Tâm 

 phải thuần tịnh, chẳng dung một phần bất tịnh xen tạp, hành vi phải thuần 

 thiện,  chẳng  dung  mảy  may  bất  thiện  xen  tạp!”  Thuần  tịnh  thuần  thiện  là 

dùng một câu A Di Đà Phật, dùng phương pháp ấy khiến cho chúng ta trong 

một  đời  này  tu  thành  thuần  tịnh  thuần  thiện,  sanh  về  Tây  Phương  Cực  Lạc 

thế giới phẩm vị sẽ cao! Đó là cái chúng ta có thể mang theo được, tất cả hết 

thảy  pháp  thế  gian  không  một  thứ  gì  có  thể  mang  theo  được!  Những  gì 

không  mang  theo  được  không  thèm  bận  lòng  nữa,  hết  thảy  tùy  duyên! 

Những  gì  mang  theo  được  phải  nghiêm  túc  nỗ  lực  làm  cho  được.  Tín  - 

Nguyện - Hạnh mang theo được. Đó là bất khả tư nghị thứ nhất. 

2) Bất khả tư nghị thứ hai,  “tức Tây Phương hoành cụ tứ độ, phi do tiệm 

 tấn” (tức  là  Tây  Phương  trọn  đủ  cả  bốn  cõi  Tịnh  Độ  theo  chiều  ngang, 

chẳng  do  tiến  lên  dần  dần).  Thật  chẳng  thể  nghĩ  bàn!  Các  thế  giới  phương 

khác  ngoại  trừ  thế  giới  Cực  Lạc,  không  có  thế  giới  nào  giống  như thế  giới 

Cực  Lạc, thế  giới Cực  Lạc đặc biệt quá. Hết thảy các cõi Phật khác đều có 

bốn cõi, thế giới của Thích Ca Mâu Ni Phật cũng có bốn cõi, nhưng bốn cõi 

không ở cùng một chỗ, bốn cõi có cao - thấp. Phàm Thánh Đồng Cư Độ thấp 

nhất, Phương Tiện Hữu Dư Độ cao hơn. Trong thế giới Sa Bà của Thích Ca 

Mâu Ni  Phật,  lục đạo  là Phàm Thánh Đồng Cư Độ,  Tứ  Thánh  pháp  giới  là 

Phương Tiện Hữu Dư Độ, Nhất Chân pháp giới là Thật Báo Trang Nghiêm 

Độ, là Thường Tịch Quang Độ. Phật Thích Ca có bốn cõi, hết thảy chư Phật 

đều có bốn cõi, nhưng không bày theo hàng ngang. Tây Phương Cực Lạc thế 

giới  khác  hẳn,  “hoành  cụ  tứ  độ”  (trọn  đủ  bốn  cõi  theo  chiều  ngang).  Thế 

giới ấy có bốn cõi, bốn cõi bình đẳng, bốn cõi cùng ở một chỗ. 

 “Phi do tiệm tấn” (chẳng do tiến dần dần), chẳng giống như chỗ chúng 

ta, phải đoạn Kiến Tư phiền não rồi mới có thể dự vào Phương Tiện Hữu Dư 

Độ. Đoạn sạch Trần Sa phiền não, phá một phẩm vô minh, quý vị mới sanh 

vào Thật Báo Trang Nghiêm Độ. Đó là tu hành tiệm tấn cao dần lên, không 

thể đạt ngay được. Tây Phương Cực Lạc thế giới là đạt được ngay; bởi vậy, 

sanh  vào  cõi  Đồng  Cư  sẽ  đồng  thời  sanh  vào  Phương  Tiện  Hữu  Dư,  sanh 

vào  Thật  Báo  Trang  Nghiêm,  sanh  vào  cõi  Tịch  Quang;  một  chính  là  bốn, 

bốn  nhưng  mà  một;  chẳng  thể  nghĩ  bàn!  Chỉ  có  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế 

giới là như thế, bốn cõi ở cùng  một chỗ. Các vị Bồ Tát như Quán Âm, Thế 

Chí,  Văn  Thù,  Phổ  Hiền  trụ  trong  Thật  Báo  Trang  Nghiêm  độ!  Chúng  ta 

vãng sanh, Kiến Tư phiền não chưa đoạn, sanh trong Phàm Thánh Đồng Cư 

Độ, ngày ngày chúng ta nghiễm nhiên ở cùng một chỗ với các vị Quán Âm, 

Thế Chí, Văn  Thù, Phổ  Hiền, đúng  là pháp khó  tin!  Ta  là phàm phu, sao ở 

cùng  một  chỗ  với  thánh  nhân  cho  được?  Lại  là  đại  thánh,  chứ  không  phải 

tiểu thánh, chẳng phải bậc thánh nhân tầm thường đâu nhé! 

3)  Điều  thứ  ba  là  “đản  trì  danh  hiệu,  bất  giả  Thiền  Quán  chư  phương 

 tiện” (chỉ  trì  danh  hiệu,  chẳng  nhọc  công  dùng  đến  các  phương  tiện  Thiền 

Quán). Quý vị thấy đó, thuận tiện quá đi! Phương pháp quá đơn giản, quá dễ 

dàng: Chỉ cần chấp trì danh  hiệu, suốt  ngày từ sáng đến tối trong  mười  hai 

thời một câu A Di Đà Phật chẳng gián đoạn. Đại Thế Chí Bồ Tát dạy:  “Đô 

 nhiếp lục căn, tịnh niệm tương kế” (nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối). 

Giác  Minh  Diệu  Hạnh  Bồ  Tát  dạy  chúng  ta  “không  hoài  nghi,  không  gián 

 đoạn, không xen tạp”;  không  hoài  nghi,  không  xen tạp  là  tịnh  niệm,  không 

gián đoạn là tiếp nối, tịnh niệm tiếp nối vậy! Điều này làm được, ai cũng có 

thể  làm  được,  chỉ  sợ  quý  vị  không  chịu  làm  thì  không  còn  có  cách  gì  hết. 

Nếu quý vị chịu làm, không một ai chẳng làm được. Đó là sự chẳng thể nghĩ 

bàn thứ ba,  “đản trì danh hiệu, bất giả Thiền Quán chư phương tiện” (chỉ trì 

danh hiệu, chẳng nhọc công dùng đến các phương tiện Thiền Quán). Không 

cần phải tham cứu, cũng chẳng cần dùng đến các pháp môn khác hỗ trợ, chỉ 

một câu Phật hiệu niệm đến cùng tột là được rồi. 

4) Sự bất khả tư nghị thứ tư  “nhất thất vi kỳ, bất tạ đa kiếp, đa sanh, đa 

 niên nguyệt” (lấy một thất làm kỳ hạn, không cần mất nhiều kiếp, nhiều đời, 

nhiều năm tháng). Quý vị thấy đó: Pháp  môn này hết sức nhanh chóng như 

vậy, một thất là bảy ngày; kinh nói từ một ngày đến bảy ngày. Chẳng giống 

như các pháp môn khác, đức Phật thường dạy phải tu vô lượng kiếp, phải tu 

ba đại A-tăng-kỳ kiếp, cần thời gian rất dài, nhiều đời, nhiều kiếp, rất nhiều 

năm tháng! Pháp  môn này bảy ngày thành công. Bảy ngày tu thành công là 

chuyện thực  sự có,  từ  xưa  đến  nay  quả  thật  đã  có  ghi  chép,  bảy  ngày thực 

sự có  thể  thành  công.  Nếu  nói  pháp  môn  này  đúng  là  bảy  ngày  bèn  vãng 

sanh thì không những pháp môn này là pháp khó tin mà còn biến thành một 

pháp  môn rất đáng sợ. Vì sao? Bảy ngày bèn phải chết rồi! Ai dám tu pháp 

môn này nữa! Hết thảy chúng sanh trong lục đạo có kẻ nào không tham sống 

sợ chết? Nói cách khác, người không sợ chết mới tu được pháp môn này, kẻ 

tham sống sợ chết sẽ chẳng dám tu. 

Không ít đồng học chúng ta thường tham gia đả thất, vẫn có người phát 

tâm  đả  tinh  tấn  Phật  thất,  rất  tốt,  hiếm  có!  Đả  trọn  bảy  ngày,  đả  trọn  một 

trăm lần bảy ngày vẫn chưa vãng sanh là vì nguyên nhân nào vậy? Làm chưa 

giống  như kinh dạy. Kinh  dạy bảy ngày thành công,  nay chúng ta  niệm  hết 

bảy  mươi  ngày,  bảy  trăm  ngày  vẫn  chưa  thành  công  là  vì  nguyên  nhân  gì? 

Là vì chính mình tu chưa đúng lý, không đúng pháp; nếu đúng lý đúng pháp, 

không  ai  chẳng  thành  công.  Bởi  thế,  dù  quý  vị  niệm  Phật  đã  lâu,  A  Di  Đà 

Phật chẳng đến tiếp dẫn quý vị. 

A Di Đà thấy rõ quý vị không muốn vãng sanh nên Ngài không đến tiếp 

dẫn kẻo quý vị sợ điếng người. A Di Đà Phật rất từ bi, không dọa dẫm người 

khác,  đợi  đến  khi  quý  vị thực  sự muốn  vãng  sanh,  Ngài  bèn  đến;  lúc  lâm 

chung  quý  vị  có  nguyện  vọng  khẩn  thiết,  Ngài  bèn  đến.  Quý  vị  không  có 

nguyện vọng khẩn thiết, đối với Cực Lạc chẳng mười phần quy hướng, khẩn 

thiết mong cầu, Ngài cũng không đến. Vì sao? Vì chẳng tương ứng với bổn 

nguyện của A Di Đà Phật. Ba điều kiện Tín - Nguyện - Hạnh thiếu một điều 

không  được;  vì  thế,  chúng  ta  phải  cầu  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới, 

chẳng được xem thường nguyện. Phải nguyện như thế nào? Trong bản Pháp 

Sự  này, thiền sư Trung Phong đã giảng  rất rõ, nhất định phải lấy bốn  mươi 

tám  nguyện  của  A  Di  Đà  Phật  làm  bổn  nguyện  của  chính  mình;  khi  giảng 

đến phần sau chúng tôi sẽ giới thiệu chi tiết cùng quý vị. Bởi lẽ tâm chúng ta 

không giống với tâm của A Di Đà Phật, nguyện chẳng giống với nguyện A 

Di  Đà  Phật,  nên  chẳng  thể  vãng  sanh!  Phải  đồng  tâm,  đồng  nguyện,  đồng 

đức, đồng hạnh thì mới chắc chắn vãng sanh, chớ nên coi thường! 

5) Điều bất khả tư nghị thứ năm là  “trì nhất Phật danh, tức vị chư Phật 

 hộ niệm, bất dị trì nhất thiết  Phật danh” (trì  một danh  hiệu  Phật  liền  được 

chư Phật hộ niệm, không khác gì trì hết thảy danh hiệu). Đạo lý này quá sức 

sâu xa! Chúng ta bình thường niệm Phật là niệm A Di Đà Phật, là niệm danh 

hiệu của một vị Phật, đâu biết danh hiệu ấy là danh hiệu chung của hết thảy 

chư  Phật,  niệm  một  danh  hiệu  này  chính  là  niệm  trọn  tất  cả  hết  thảy  chư 

Phật. Vì thế, trong đoạn này, tổ sư giảng rất rõ ràng: Quý vị niệm A Di Đà 

Phật  sẽ  được  hết  thảy  chư  Phật  hộ  niệm;  người  Hoa  thường  nói  “hết  thảy 

 chư Phật đều bảo hựu mình” , ta niệm Phật, Phật cũng niệm ta. Trì danh hiệu 

của một đức Phật giống như trì danh hiệu của hết thảy chư Phật, vì sao? Quý 

vị phải chú tâm xem xét đoạn kinh văn này mới hòng hiểu rõ được. Hết thảy 

chư Phật không một vị Phật nào chẳng niệm A Di Đà Phật, nay ta cũng niệm 

A Di Đà Phật chính là đồng tâm, đồng nguyện, đồng đức, đồng hạnh với hết 

thảy chư Phật, lẽ đương nhiên cảm được hết thảy chư Phật hộ niệm! 

Niệm Phật không linh, gặp phải ma chướng, Phật hiệu không niệm được, 

chẳng biết làm sao ư? Vì nguyên nhân gì? Đều là do chẳng chết lòng sát đất 

tin, nguyện, hành đối với A Di Đà Phật. Nếu thực sự tâm, nguyện, đức, hạnh 

giống  với A Di Đà Phật thì  hết thảy chư Phật đều  hộ  niệm quý  vị,  hết thảy 

oán thân trái chủ, yêu ma quỷ quái đều tôn kính, bội phục, ủng hộ quý vị, lẽ 

đâu làm hại quý vị? Chúng ta phải suy nghĩ đạo lý ấy cho nhiều  mới thông 

suốt được. A! Nay đã hết giờ rồi! 



* 

Chư vị đồng học! 

Xin  xem  tiếp  tiểu  đoạn  thứ  ba:  “Tự  tha  bất  khả  tư  nghị” (Ta  và  người 

chẳng thể nghĩ bàn). Ngẫu Ích đại sư nói:  “Hành nhân tín nguyện trì danh” , 

hành nhân là những ai y giáo phụng hành, đầy đủ lòng tin chân thật, nguyện 

thiết  tha,  nhất  tâm  trì  danh,  hội  đủ  những  điều  kiện  ấy.  “Toàn  nhiếp  Phật 

 công  đức  thành  tự  công  đức” (Nhiếp  hoàn  toàn  công  đức  của  Phật  thành 

công đức của chính mình), [tức là] đem công đức của A Di Đà Phật chuyển 

biến thành công đức của chính mình. Vì thế, học Phật quan trọng nhất là học 

chuyển được cảnh giới, biến hoàn cảnh bất thiện thành hoàn cảnh thiện, phải 

chuyển từ nơi đâu? Chuyển từ nơi khởi tâm động niệm của chính mình, phải 

bắt đầu từ ý  niệm. Ý  niệm chẳng thiện phải  lập tức biết  ngay,  nhà Phật  gọi 

sự nhận biết ngay ấy là “giác ngộ”.  

Khi giảng pháp, chúng tôi thường nói:  “Giác chứ không mê, chánh chứ 

 không tà, tịnh chứ không nhiễm” . Niệm niệm phải giác, ý niệm vừa khởi lên 

liền  lập  tức  nhận  biết,  quan  sát.  Nếu  ý  niệm  ấy  chẳng  lành,  chẳng  chánh, 

chẳng  tịnh,  lập  tức  chuyển  ngay,  chuyển  thành  thuần  thiện,  thuần  chánh, 

thuần tịnh, phải chuyển cho lẹ! Cách chuyển như thế nào? Dùng  một câu A 

Di Đà Phật thuần giác, thuần chánh, thuần tịnh, giác - chánh - tịnh viên mãn 

rốt ráo.  Vừa  khởi  ý  niệm,  quyết  chẳng  để  bất  giác,  bất  chánh,  bất  tịnh  xen 

tạp,  phải  chuyển  cho  lẹ!  Nếu  quý  vị  chuyển  được,  bèn  có  thể  chuyển  Sa 

Bà  thành  Cực Lạc,  chuyển  phàm  ngã  (cái ngã 

phàm phu) thành A Di Đà Phật, rất giống với A Di Đà Phật. 

Lúc tôi giảng kinh đã nói rất nhiều lần, nếu như chính mình có thể thực 

hiện toàn bộ bản kinh Vô Lượng Thọ, biến bộ kinh ấy thành tư tưởng, kiến 

giải, và ngôn hạnh của chính mình thì chẳng phải là quý vị biến thành A Di 

Đà  Phật  hay  sao?  Quý  vị  không  là  A  Di  Đà  Phật,  còn  ai  là  A  Di  Đà  Phật 

nữa! Đó gọi là  “chuyển phàm thành thánh” . Tâm - nguyện - giải - hạnh của 

quý  vị  hoàn toàn tương  ứng  với  A Di  Đà  Phật, quý  vị không đến được  thế 

giới Cực Lạc còn ai đến nữa đây? Lại thưa thật cùng quý vị, chỗ quý vị đang 

ở chính  là thế  giới Cực  Lạc, cảnh chuyển  theo  tâm! Nếu tâm quý  vị  là tâm 

Phật, cảnh giới quý vị đang ở sao không phải là cảnh Phật? Như vậy, chính 

nội  tâm  chúng  ta  chuyển  tạp  nhiễm  thành  thanh  tịnh,  chuyển  tà  tri  tà  kiến 

thành  chánh  tri  chánh  kiến,  chuyển  mê  hoặc  điên  đảo  thành  chánh  giác 

chẳng loạn. Người học Phật quý ở chỗ chuyển được, chư Phật Như Lai đều 

chuyển chính  mình thành  A Di Đà Phật, khiến cho chính  mình  và  A Di Đà 

Phật dung hợp thành một Thể, cùng pháp giới hư không dung hợp thành một 

Thể; đấy chính là chuyển biến viên mãn rốt ráo, chẳng thể nghĩ bàn! 

 “Hạ kinh vân” (Trong phần sau, kinh nói): Đây chính là trong đoạn cuối 

cùng của kinh này có nói  “chư Phật bất khả tư nghị công đức, ngã bất khả 

 tư  nghị  công  đức” (công  đức  chẳng  thể  nghĩ  bàn  của  chư  Phật,  công  đức 

chẳng thể nghĩ bàn của ta); tức là đoạn kinh sau đây:  “Xá Lợi Phất! Như ngã 

 kim giả, tán thán chư Phật bất khả tư nghị công đức, bỉ chư Phật đẳng, diệc 

 xưng tán ngã bất khả tư công đức” (Này Xá Lợi Phất! Như ta nay xưng tán 

công  đức  chẳng  thể  nghĩ  bàn  của  chư  Phật,  các  vị  Phật  ấy  cũng  xưng  tán 

công đức chẳng thể nghĩ bàn của ta); ở đây, sách Yếu Giải trích dẫn câu kinh 

này.  “Tắc chư Phật Thích Ca, giai dĩ A Di Đà Phật vi tự dã” (như vậy, chư 

Phật và Phật Thích Ca đều lấy A Di Đà Phật làm chính mình). Chư Phật và 

Phật Thích Ca đều lấy A Di Đà Phật làm chính mình, chính mình là hóa thân 

của A Di Đà Phật, A Di Đà Phật là bổn thân của ta, ta là hóa thân của A Di 

Đà Phật, hóa thân và bổn thân là một, chứ không phải hai. Chư Phật Như Lai 

chuyển thành cảnh giới ấy, chúng ta có làm được chăng? Được chứ! Câu trả 

lời  là  khẳng  định.  Vấn  đề  là  quý  vị  có  chuyển  hay  không,  có  chịu  chuyển 

hay không, có bằng lòng chuyển hay không. Nếu quý vị muốn chuyển, chịu 

chuyển, lẽ đâu chẳng thể chuyển được! 

Chúng  ta  tu  Tịnh  Độ,  tu  Tịnh  Độ  là  học  theo  A  Di  Đà  Phật,  chúng  ta 

phải  học  cho  giống.  Giống  với  A  Di  Đà  Phật  là  trúng,  học  chẳng  giống  là 

trật. Phải nghiêm túc, phải nỗ lực! A Di Đà Phật đại từ đại bi, bốn mươi tám 

nguyện,  nguyện  nào  cũng  đều  là  muốn  cứu  độ  chúng  sanh  khổ  nạn  khắp 

pháp giới hư không giới, nhưng vì bi tâm triệt để, giúp cho chúng sanh vãng 

sanh  Tịnh  Độ  viên  thành  Phật  đạo  ngay  trong  một  đời  hiện  tại  này,  chẳng 

cần mất nhiều kiếp, nhiều đời, nhiều năm tháng. Vậy thì sao không dạy cho 

họ được sớm thành tựu hơn một chút, thành tựu nhanh chóng hơn một chút? 

Chẳng phải là phụ bạc chúng sanh ư? Đức Thế Tôn dạy rất nhiều pháp môn, 

vì sao nói nhiều đến thế? Đó là vì chúng sanh chẳng thể tiếp nhận pháp môn 

này! 

Quý  vị  phải  hiểu:  Đây  là  pháp  môn  vô  thượng  viên  đốn,  chẳng  phải  là 

một pháp môn bình thường, những ai không có căn tánh, không có thiện căn, 

phước  đức,  nhân  duyên,  đức  Phật  không  nói!  Đức  Phật  luôn  thuyết  pháp 

thích ứng với căn cơ. Đức Phật rất từ bi, nhưng không ép buộc kẻ khác, dạy 

học mà ép buộc là không xong, nhất định phải đợi đến khi chính kẻ ấy giác 

ngộ,  chính  kẻ  ấy  muốn  học,  khi  đó  duyên  chín  muồi.  Nếu  người  ta  không 

biết, bản thân họ chẳng khởi ý niệm  muốn học, tức là duyên vẫn chưa chín 

muồi. Chẳng thể không hiểu điều này! Cũng có nghĩa là chúng ta đọc xong 

phải  nên  học  tập,  Ngẫu  Ích  đại  sư  giúp  chúng  ta  rất  lớn,  Ngài  khai  thị,  chỉ 

dẫn chúng ta. 

Trong đoạn tiếp theo đó, chúng ta bước vào kinh văn  “lục phương hằng 

 sa  chư  Phật  tán  kinh  khuyến  tín”  (sáu  phương  hằng  sa  chư  Phật  tán  thán, 

khuyên tin tưởng kinh này), lẽ tự nhiên kinh văn được chia thành sáu đoạn. 

Sáu đoạn kinh văn này ý nghĩa hết sức rõ ràng, mỗi một đoạn nêu đại lược 

vài danh hiệu,  “lược cử danh hiệu sở biểu tu nhân chứng quả chi sự, bất khả 

 tư  nghị  dã” (nêu  đại  lược  danh  hiệu  để  biểu  thị  sự  việc  tu  nhân  chứng  quả 

chẳng thể nghĩ bàn). Tuy chỉ nêu đại lược danh hiệu, nhưng nêu tên năm vị, 

sáu vị, bảy vị cho đến mười vị đều có ý nghĩa, đều chẳng phải là nêu tên tùy 

tiện.  Danh  hiệu đều  nhằm  biểu  thị pháp  nghĩa,  những bản chú  giải kinh Di 

Đà xưa nay không giảng rõ, quả thật những danh hiệu ấy mang ý nghĩa biểu 

thị pháp, chúng tôi đọc kinh Hoa Nghiêm mới hiểu rõ. Kinh Hoa Nghiêm là 

bộ  kinh  đầu  tiên  đức  Thế  Tôn  giảng  sau  khi  thị  hiện  thành  đạo.  Trong  bộ 

kinh  được  giảng  đầu  tiên  này,  tất  cả  hết  thảy  danh  hiệu  đều  nhằm  biểu  thị 

pháp. Nói cách khác,  hết thảy pháp đức Phật đã  giảng trong suốt bốn  mươi 

chín năm không danh hiệu nào chẳng biểu thị pháp! 

Đọc  phẩm  Danh  Hiệu  [của  kinh  Hoa  Nghiêm],  chúng  tôi  thấy  chẳng 

những danh hiệu của Phật, Bồ Tát biểu thị pháp, mà danh hiệu của hết thảy 

chúng sanh, tức danh hiệu của hết thảy chúng sanh khắp pháp giới hư không 

giới  được  nhắc  đến  trong  kinh  đều  là  biểu  thị  pháp,  đều  là  danh  hiệu  Phật. 

Đây  mới thực sự là chẳng thể  nghĩ bàn,  mới thực sự là  giảng  đến  viên  mãn 

rốt ráo. Đối với câu nói:  “Phật thị môn trung, bất xả nhất pháp” (Trong cửa 

nhà  Phật,  chẳng  bỏ  một  pháp).  Nếu  chúng  tôi  không  đọc  phẩm  Danh  Hiệu 

thì chỉ hiểu câu nói ấy lờ mờ qua quít, chẳng thể hiểu rõ ý nghĩa thực sự. Kệ 

Khai kinh nói:  “Nguyện hiểu Như Lai chân thật nghĩa” (Nguyện hiểu nghĩa 

chân thật của Như Lai), há nói dễ dàng sao! 

Tiếp theo đây, chúng tôi chia phần này thành mấy tiểu đoạn. Tiểu đoạn 

thứ  nhất  là câu trình bày tổng quát, Đông  phương  Hằng  hà sa số chư Phật, 

phương  Nam,  phương  Tây,  phương  Bắc,  phương  trên,  phương  dưới  là  sáu 

phương.  “Các ư kỳ quốc, xuất quảng trường thiệt tướng, biến phú tam thiên 

 đại thiên thế giới, thuyết thành thực ngôn, nhữ đẳng chúng sanh, đương tín 

 thị Xưng Tán Bất Khả Tư Nghị Công Đức Nhất Thiết Chư Phật Sở Hộ Niệm 

 Kinh” (Trong  mỗi  một  nước,  hiện  tướng  lưỡi  rộng  dài,  che  khắp  tam  thiên 

đại  thiên  thế  giới  nói  lời  thành thực:  “Chúng  sanh  các  ngươi  nên  tin  tưởng 

kinh  Xưng  Tán  Bất  Khả  Tư  Nghị  Công  Đức  Được  Hết  Thảy  Chư Phật  Hộ 

Niệm  này”). Đó  là câu  nói chung trong [phần kinh  văn  nêu  lên sự tán thán 

của] chư Phật trong sáu phương. Chúng ta biết ở mỗi phương, trong mỗi một 

tam thiên đại thiên thế giới có một đức Phật, đó là tối thiểu! Cũng có những 

đức Phật giáo hóa hai đại thiên thế giới, ba đại thiên thế giới, thậm chí mười 

đại thiên thế  giới,  hai  mươi đại thiên thế  giới;  tối thiểu  là  giáo  hóa  một đại 

thiên  thế  giới.  Phật  nhiều  như  số  cát  trong  sông  Hằng,  không  cách  gì  tính 

đếm  được,  như  vậy  ta  biết  số  thế  giới  cũng  nhiều  như cát  sông  Hằng.  Chư 

Phật Như Lai không thể đếm hết. Đông, Nam, Tây, Bắc là dựa trên thế giới 

Sa Bà của chúng ta để nói, tức là phương Đông, phương Nam, phương Tây, 

phương  Bắc,  phương  trên,  phương  dưới  của  thế  giới  Sa  Bà!  Lúc  đức  Thế 

Tôn tại thế còn nói phương Đông Bắc, phương Đông Nam, phương Tây Bắc, 

phương  Tây  Nam,  [gọi  chung  là]  mười  phương.  Ở  phần  trên,  chúng  tôi  đã 

thưa cùng quý vị, La Thập đại sư dịch kinh đã tỉnh lược, chỉ nói sáu phương 

là đủ rồi. 

Mỗi  một  đức  Phật  trong  số  ấy  đều  nói,  không  vị  Phật  nào  chẳng  giảng 

kinh  này, bởi thế, kinh  này  là pháp  môn được hết thảy chư Phật cùng  nhau 

hoằng dương. Không một đức Phật nào chẳng khuyên con người vãng sanh 

Tây Phương Cực  Lạc thế  giới, quý  vị  hãy  nghĩ  xem pháp  môn  này  như thế 

nào? Thực sự là chẳng thể nghĩ bàn! Lưỡi rộng dài là một trong ba mươi hai 

tướng, trong kinh Phật đã dạy:  “Ai ba đời không nói láo (phải tu suốt ba đời, 

cả  ba  đời  đều  không  vọng  ngữ),  đầu  lưỡi  thè  ra  có  thể  chạm  đến  chót 

 mũi”,  ba đời không vọng ngữ đấy nhé! Như vậy, tướng hảo là quả báo, đều 

là  có  nhân.  Không  có  nhân  sẽ  chẳng  thể  có  tướng  hảo  như  vậy.  Thích  Ca 

Mâu Ni Phật  le  lưỡi có thể che  hết cả  mặt, dùng điều đó để chứng tỏ  mình 

nói  lời  thành  thật,  vì  sao?  Ba  đời  không  nói  dối  có  thể  liếm  đến  chót  mũi; 

lưỡi  Phật  che  kín  mặt,  chứng  tỏ  Ngài  đời  đời  kiếp  kiếp  không  nói  dối  cho 

nên lời Ngài nói được người khác tin tưởng. 

Nay  đức  Phật  hiện  tướng  lưỡi  rộng  dài  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  “biến  phú 

 tam thiên đại thiên thế giới” (che khắp tam thiên đại thiên thế  giới), không 

phải lưỡi thè ra che khắp mặt mà là che khắp trọn vẹn tam thiên đại thiên thế 

giới;  đấy  là  Tánh  Đức, thực  sự chẳng  thể  nghĩ  bàn.  “Thuyết  thành  thực 

 ngôn” (nói  lời  thành  thật):  Trước  hết,  nêu  ra  chứng  cứ  thành  thật,  anh  nói 

anh  thành  thật,  vậy  chứng  cứ  ở  đâu?  Lưỡi  rộng  dài  là  chứng  cứ  đấy; thực 

sự có  cái  tướng  ấy  hay  chăng? Thực  sự có!  Thân  tướng  đó  là  thân  gì  vậy? 

Báo Thân Phật, Pháp Thân Như Lai! Chẳng giả tí nào! Pháp Tánh Thân mà! 

Trí Huệ Thân mà! Hiện thần thông chẳng thể nghĩ bàn, thành tựu khôn sánh, 

hy hữu khó được! 

Đức  Phật  vì  chúng  ta  nói  lời  thành  thật,  lời  thành  thực  gì  vậy?  “Nhữ 

 đẳng  chúng  sanh,  đương  tín  thị” (Chúng  sanh  các  ngươi  hãy  nên  tin  kinh 

này), khuyên mọi người hãy nên tin tưởng vào bộ kinh này, kinh này là kinh 

gì?  “Xưng  Tán  Bất  Khả  Tư  Nghị  Công  Đức  Nhất  Thiết  Chư  Phật  Sở  Hộ 

 Niệm Kinh”  (kinh khen ngợi công đức chẳng thể nghĩ bàn được hết thảy chư 

Phật  hộ  niệm),  đó  chính  là  tên  kinh  này.  Lúc  La  Thập  đại  sư  dịch  kinh,  đã 

không dùng tên gốc của kinh mà dùng danh hiệu Di Đà làm tên kinh, dụng ý 

rất sâu, vì lẽ gì? Đọc đến tên kinh này là đã niệm một câu Phật hiệu, phương 

pháp tu  hành trong kinh  này  là chấp trì danh  hiệu;  nên dùng danh  hiệu  làm 

tên  kinh,  dụng  ý  hết  sức  hay!  Đấy  chính  là  huệ  nhãn,  bi  tâm  của  Tổ  Sư; 

người  khác  trông  thấy  kinh  điển  này,  đọc  đến  tên  kinh  chính  là  niệm  một 

tiếng Phật hiệu. Tên gốc của kinh này do chính đức Thế Tôn đã nói và chư 

Phật  cùng  nói  là  Xưng  Tán  Bất  Khả  Tư  Nghị Công  Đức  Nhất  Thiết  Chư 

 Phật Sở Hộ Niệm Kinh.  

Tên kinh chẳng thể nghĩ bàn! Từ tựa đề kinh, chúng ta thấy kinh này là 

công  đức  chẳng  thể  nghĩ  bàn.  Do  ai  nói?  Do  hết  thảy  chư  Phật  khen  ngợi, 

chẳng riêng  mình đức Phật  Thích Ca,  mà  hết thảy chư Phật đều khen  ngợi; 

kinh  này được  hết thảy chư Phật hộ niệm. Nói cách khác, quý  vị phải chân 

chánh  phát  nguyện,  thâm  nhập  một  môn,  trường  thời  huân  tu  thì  quý  vị  sẽ 

được hết thảy chư Phật khen ngợi, được hết thảy chư Phật hộ niệm. Từ kinh 

này chúng ta thấy một sự thực đã được chứng tỏ: Sáu phương chư Phật đều 

nói  như  thế.  Bởi  vậy,  vào  thời  Càn  Long  nhà  Thanh  xưa  kia,  pháp  sư  Từ 

Vân  Quán  Đảnh  khi  chú  giải  kinh  Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật  đã  nói:  “Hết 

 thảy chúng sanh nếu có nghiệp chướng cực nặng, tất cả kinh, luật, luận, sám 

 nghi không tiêu diệt được nghiệp chướng ấy, không có cách gì tiêu diệt được 

 nghiệp chướng sâu nặng thì rốt cuộc vẫn còn có một phương pháp: Niệm A 

 Di Đà Phật [nghiệp chướng] bèn tiêu”.  Quý vị có tin được hay không? Quý 

vị không tin chứ tôi tin. Lời Tổ Sư nói không sai, vì sao nói niệm A Di Đà 

Phật tiêu được nghiệp chướng? Người niệm A Di Đà Phật được hết thảy chư 

Phật hộ niệm, được hết thảy chư Phật tán thán, lẽ đâu không tiêu? Đấy chẳng 

phải là sức của một đức Phật, mà thực sự là sức của tất cả hết thảy chư Phật 

trong  mười  phương ba đời  gia trì. Niệm bản kinh  này cũng  giống  như vậy. 

Niệm bản kinh  này, niệm  một câu  A Di Đà Phật, hết  thảy chư Phật đều  hộ 

niệm quý vị! Quý vị đừng quên nhé! 

Nay  quý  vị  niệm  Phật  chẳng  đạt  được  hiệu  quả  to  lớn  như  vậy  là  do 

nguyên nhân nào? Do quý vị không hiểu đạo lý, dẫu niệm Phật, nhưng tâm 

chẳng tương  ứng  với  hết thảy chư Phật; hết thảy chư Phật  gia trì,  hộ  niệm, 

tán thán quý vị, nhưng chính quý vị không có cách gì tiếp nhận được. Giống 

như hết thảy chư Phật phát ra làn sóng điện, máy nhận sóng của chúng ta đã 

hư,  không  thâu  được,  đúng  như  vậy  đó!  Vì  sao  không  thâu  được?  Tâm 

chúng ta không thanh tịnh, vọng tưởng, tạp niệm quá nhiều, cũng giống như 

chúng  tôi  thường  nói:  Tâm  quý  vị  không  giống  tâm  của  A  Di  Đà  Phật, 

nguyện  cũng  không  giống,  ngôn  ngữ,  hành  vi  cũng  không  giống,  bởi  thế, 

thâu không được. Không phải Phật chẳng hộ niệm mình, không gia trì mình, 

Phật rất từ bi, rất bình đẳng gia trì hộ niệm, nhưng có người tiếp thâu được, 

có kẻ không tiếp thâu được. Kẻ tiếp thâu được là tâm - nguyện - giải - hạnh 

đồng Phật, không tiếp  thâu được  là do tâm  - nguyện  - giải -  hạnh khác  với 

Phật, quý vị tiếp thâu không được. Đạo lý là như vậy. 

Phương  Đông  liệt  kê  đức  hiệu  của  năm  vị  Phật:  “Lược  cử  ngũ  Phật 

 danh, biểu pháp môn tu  học căn  bản” (Nêu  đại  lược danh  hiệu của  năm  vị 

Phật  để  biểu  thị  căn  bản  tu  học  của  pháp  môn).  Trong  Ngũ  Hành,  phương 

Đông tượng trưng cho sanh thành.  Đem Xuân - Hạ - Thu - Đông phối  hợp 

với bốn phương: Xuân sanh, Hạ trưởng, Thu thâu, Đông ẩn; vì vậy, phương 

Đông biểu thị căn bản tu học. Chúng ta muốn tu Tịnh Độ phải hội đủ những 

điều  kiện  nào?  Căn  bản  của  mọi  căn  bản  là  “tín  tâm”.  Bởi  vậy,  trong  các 

kinh  to  luận  lớn,  đức  Phật  thường  nói:  “Tín  vi  đạo  nguyên  công  đức  mẫu, 

 trưởng  dưỡng  nhất  thiết  chư  thiện  căn”  (Tín  là  nguồn  đạo,  mẹ  công  đức; 

nuôi  lớn  hết  thảy  các  căn  lành).  Tín  tâm  hết  sức  quan  trọng,  bởi  thế,  đức 

Phật đầu tiên  là  A Súc  Bệ  Phật. Nếu dịch  nghĩa chữ A Súc  Bệ (Aksobhya) 

thì A Súc Bệ có nghĩa là Bất Động. Người thường nghe kinh, đọc kinh đều 

biết chữ A trong tiếng Phạn dịch là Vô. Quý vị thấy chữ A Di Đà, A là Vô, 

Di Đà là Lượng, Phật là Giác. Vì thế, nếu dịch trên mặt danh nghĩa, A Di Đà 

Phật là Vô Lượng Giác. Phật cũng có nghĩa là trí huệ, [A Di Đà Phật là] Vô 

Lượng Trí, Vô Lượng Giác. Ở đây, A là Vô, Súc Bệ là Động, tức Vô Động; 

người Hoa quen nói là Bất Động. Phật dịch là Giác, [A Súc Bệ Phật] là Bất 

Động Giác. 

Tiếp  theo  đây,  chúng  ta  hãy  chú  tâm  lãnh  hội  ý  nghĩa  của  danh  hiệu 

Phật.  [Tổ Ngẫu  Ích  giảng]:  “Bất  vị  bát  phong  sở  động”  (Chẳng  bị  tám  thứ 

gió thổi động). “Bát phong” (tám thứ gió) chính là pháp thế gian: danh văn, 

lợi dưỡng, ngũ dục, lục trần, chẳng bị gió cảnh giới lay động! Đối với pháp 

thế  gian, tâm quý  vị  không động; rồi  thì trong đối  với Phật pháp, tâm cũng 

không  động:  “Bất vị tha pháp môn sở động” (Chẳng bị các pháp  môn khác 

lay động). Pháp thế  gian  hay xuất thế gian đều chẳng động tâm, không dao 

động,  nhất  tâm  nhất  ý  tuyển  chọn  pháp  môn  này,  cả  một  đời  cũng  không 

thay đổi.  “Ta học pháp môn này đến rốt ráo, thành tựu viên mãn pháp môn 

 này”.  Bởi  thế,  đây  là  căn  bản  của  mọi  căn  bản.  Nếu  vừa  tiếp  xúc  pháp  thế 

gian hay Phật pháp bèn bị dao động thì khó lắm! Chính mình phải tỉnh giác 

cao  độ,  bị  dao  động  bởi  pháp  thế  gian  sẽ chẳng  thể  thoát  khỏi  luân  hồi  lục 

đạo,  dao  động  bởi  Phật  pháp  chắc  chắn  sẽ  chẳng  thể  thâm  nhập  một  môn! 

Nói cách khác, bị gió cảnh giới trong pháp thế gian lay động, tâm quý vị bèn 

dao động, sẽ vẫn phải tiếp tục luân hồi sanh tử; đối với pháp môn trong Phật 

pháp  mà  bị  lay  động  thì  bất  luận  tu  một  pháp  môn  nào,  chắc  chắn  cũng 

chẳng thể đạt “công phu thành phiến”. 

Chính  mình  phải  tự suy  nghĩ,  thường  xuyên  phản  tỉnh,  vì  sao  học  Phật 

nhiều năm dường ấy mà chẳng thể thành tựu? Vì căn bản của quý vị bị dao 

động. Nói lên điều gì? Quý vị không có tín tâm, chẳng có trí huệ, chẳng có 

công  phu  định  lực,  chẳng  có  lòng  tin  vào  bản  thân,  không  có  lòng  tin  nơi 

pháp môn, tâm không tin thầy. Do vậy, tâm quý vị thô phù, xáo động, luôn 

luôn động, làm sao mà có thể thành tựu cho được? Quý vị thấy đó, đức Phật 

thứ nhất đã đem nguyên tắc chung, tức là nguyên lý và nguyên tắc mấu chốt 

của việc thành bại dạy cho quý vị đấy. 

Tiếp đó, chúng tôi nêu thí dụ sau đây:  “Như Hoa Nghiêm Thiện Tài ngũ 

 thập tam tham, tham tham luyến đức lễ từ, bất vị sở động” (Như năm mươi 

ba lần  tham  học của  Thiện  Tài trong  Hoa  Nghiêm,  mỗi phen tham  học đều 

luyến  mộ  đức  hạnh  [của  thiện  tri  thức],  lễ  bái  từ  tạ,  chẳng  bị  lay  động). 

Trong  hội  Hoa Nghiêm, Thiện Tài đồng tử đã nêu  gương tu  học cho chúng 

ta. Làm gương như thế này: Đối với chính mình phải có tín tâm, đối với thầy 

phải có tín tâm, đối  với pháp  môn có  tín tâm, trọn chẳng bị  ngoại cảnh  lay 

động,  nên Ngài thành công. Ngài tham  học năm  mươi ba  lần, sau khi tham 

phỏng, luyến mộ đức hạnh của vị thiện tri thức, lễ bái từ tạ, nhưng chẳng bị 

lay động. Luyến mộ đức hạnh là đối với pháp môn của vị thiện tri thức đó tu 

học  bèn  hoan  hỷ,  lễ  bái  từ  tạ  là  ý  gì?  Tôi  không  học  pháp  môn  của  Ngài, 

nhưng tôi hoàn toàn hiểu rõ pháp môn của Ngài. Hiểu rõ là trí huệ, tức Hậu 

Đắc Trí! Pháp thế gian, pháp  xuất thế  gian, không pháp  nào chẳng  hiểu rõ! 

Lễ bái từ tạ nhằm ý gì? Lễ để cảm tạ, từ tạ là không học. Tôi vẫn niệm A Di 

Đà Phật của tôi, tuyệt đối chẳng bị lay động. Hết thảy pháp thế gian và xuất 

thế  gian  đều  tiếp  xúc,  nhưng  chẳng  bị  lay  động,  như  như  bất  động.  Đó  là 

Niệm  Phật tam-muội thành tựu! Tiếp xúc  hết thảy đều  hiểu rõ thì  là trí  huệ 

viên mãn, chứ không phải là chẳng tiếp xúc, không tiếp xúc thì điều gì cũng 

chẳng biết vì chưa từng khảo nghiệm qua, tiếp xúc chính là thông qua khảo 

nghiệm. 

Tôi  đã  nhiều  lần  giới  thiệu  cùng  quý  vị  năm  mươi  ba  lần  tham  học  ấy 

rồi, năm mươi ba vị thiện tri thức ấy nam, nữ, già, trẻ, các ngành, các nghề, 

những gì chúng ta tiếp xúc từ sáng đến tối đều là năm mươi ba lần tham học. 

Quý vị phải học sao cho giống hệt như Thiện Tài đồng tử. Quý vị không học 

sẽ  thành  ra  “ở  ngay  trước  mặt  mà  bỏ  lỡ!”  Nơi  hoàn  cảnh,  từ  sáng  đến  tối 

chúng ta gặp rất nhiều trai, gái, già, trẻ, các nghề nghiệp, người thiện, kẻ ác, 

thuận cảnh, nghịch cảnh, tiếp xúc toàn bộ, tâm chúng ta bị cảnh giới chuyển 

hay  cảnh  giới  bị  ta  chuyển,  công  phu  ở  chỗ  này.  Đức  hạnh  của  Thiện  Tài 

đồng tử là có thể chuyển cảnh giới, chẳng bị cảnh giới chuyển. Bởi thế, Ngài 

thành công, một đời chứng đắc vô thượng Bồ Đề! 

Sở dĩ chúng ta thất bại hoàn toàn là vì bị cảnh giới xoay chuyển, chẳng 

thể thành tựu trí  huệ  nơi cảnh  giới. Thành tựu trí  huệ  là thông đạt,  hiểu  rõ; 

thành  tựu  Thiền  Định  là  như  như  bất  động,  chúng  ta  không  thể  thành  tựu 

điều  này  cho  nên  hoàn  toàn  thất  bại.  Thiện  Tài  đồng  tử  có  thể  thành  công 

viên  mãn  vì  Ngài  hoàn  toàn  khác  với  chúng  ta.  Sáu  căn  của  Ngài  tiếp  xúc 

cảnh giới sáu trần, thành tựu trí huệ rốt ráo viên  mãn và Thiền Định rốt ráo 

viên mãn. Ngài tu Niệm Phật tam-muội, trong kinh này gọi [Niệm Phật tam-

muội]  là  “nhất  tâm  bất  loạn”.  Thiện  Tài  chứng  đắc  Lý  nhất  tâm  bất  loạn. 

Chứng  ở  chỗ  nào?  Chứng  ngay  từ  nơi  sáu  căn  tiếp  xúc  sáu  trần.  Chúng  ta 

phải học, phải hiểu [như thế] nhé! 

Ngài có thể  “luyến đức, lễ từ, bất vị sở động, thành tựu tự tha công đức 

 trang nghiêm, thị thử pháp môn tu học chi đại bổn dã” (luyến mộ đức, lễ bái 

từ  tạ,  chẳng  bị  lay  động,  thành  tựu  công  đức  trang  nghiêm  cho  mình  lẫn 

người, đó chính là cái gốc lớn lao của việc tu học pháp môn này) .  A Súc Bệ 

Phật biểu thị  ý  nghĩa  như vậy. Ở  đây, danh  hiệu đức  Phật  nhằm dạy chúng 

ta,  chứ  không  phải  để  niệm  xuông.  Thế  nào  là  “thành  tựu  tự  -  tha  công 

 đức?”  Thành  tựu  chính  mình  là  thành  tựu  người  khác,  tự  và  tha  là  một, 

không hai. Sáu căn tiếp xúc cảnh giới sáu trần bên ngoài, thành tựu công đức 

chính mình là gì vậy? Đối với cảnh giới, hiểu rõ ràng, thấu suốt, thành tựu trí 

huệ của chính mình, tức Hậu Đắc Trí, đó là công đức. Chẳng bị cảnh giới lay 

động là thành tựu tam-muội cho chính mình, đó là công đức. 

Vì  thế,  người  biết  tu  hành,  trí  huệ,  tam-muội  ngày  càng  tăng  trưởng, 

chẳng sanh phiền  não. Sáu căn tiếp  xúc cảnh  giới sáu trần chỉ sanh  trí  huệ, 

chỉ sanh tam-muội, quyết định chẳng sanh phiền não. Bởi thế, tôi thường nói 

người thực  sự tu  hành  sống  giống  như  Phật,  Bồ  Tát,  đúng  là  lìa  khổ  được 

vui, khoái lạc khôn sánh! Trung Phong quốc sư nói rất hay:  “Thử xứ tựu thị 

 Cực Lạc, Cực Lạc tựu thị thử xứ. Ngã tâm tựu thị Di Đà, Di Đà tựu thị ngã 

 tâm” (chốn  này chính  là Cực  Lạc, Cực  Lạc chính  là chốn  này, tâm  ta là Di 

Đà, Di Đà là tâm ta), quý vị thấy cảnh giới ấy là cảnh giới nào vậy? Hai câu 

ấy người tầm thường không thể nói được đâu. Đúng là nếu không phải thực 

sự là  bậc  từng  trải  sẽ  chẳng  thể  nói  nổi  những  lời  ấy.  Nếu  quý  vị  nói  được 

như vậy, quý vị phải là người từng trải. 

Năm vị Phật ở phương Đông, ba trong số năm vị ấy chính là những mục 

tiêu  người  học  Phật  chúng  ta  luôn  mong  hướng  đến.  Chúng  ta  học  Phật  để 

làm gì? Vì muốn thành Phật. Phật là như thế nào? Kinh nói Pháp Thân, Báo 

Thân  và  Ứng  Hóa  Thân.  Muốn  thành  Phật  thì  không  có  gì  khác  cả,  chỉ  là 

chứng đắc, viên ngộ tam thân của chính mình mà thôi! Trong kinh đức Phật 

thường dùng núi Tu Di để biểu thị Pháp Thân, biểu thị Lý Thể; vì vậy, đức 

Phật  thứ  hai  là  Tu  Di  Tướng  Phật.  Tu  Di  Tướng  có  nghĩa  là  “tướng  hảo, 

 quang  minh  được  chín  pháp  giới  chiêm  ngưỡng,  tức  là  Báo  Thân”.  Tướng 

như núi Tu Di, tức là như trong kinh Đại Thừa thường nói: Phật có vô lượng 

tướng, mỗi tướng có vô lượng hảo, đó là Báo Thân Phật. 

Tiếp theo là Đại Tu Di Phật, Đại Tu Di là  “đại pháp lý thể, pháp giới 

 độc  tôn,  tức  Pháp  Thân”.  Có  thể  hiện,  có  thể  biến;  Báo  Thân  và  Ứng  Hóa 

Thân là cái được hiện, cái được biến. Chúng ta thường gọi “đại pháp” là cõi 

nước,  chúng  sanh,  hư  không,  pháp  giới.  Trong  hết  thảy  pháp  đều  có  hư 

không, nếu quý vị đã từng đọc Bách Pháp Minh Môn Luận của Tướng Tông, 

quý vị sẽ hiểu rõ. Thiên Thân Bồ Tát quy nạp hết thảy pháp thành một trăm 

loại, trong một trăm loại này, bao gồm cả hư không, hư không cũng là một 

pháp.  Pháp  giới,  cõi  nước  (sát-độ),  nay  ta  gọi  “cõi  nước”  là  “thiên  thể” 

(astronomical  object)  trong  vũ  trụ,  hoặc  gọi  là  “tinh  hệ”  (galaxy).  Tinh  hệ 

lớn, tinh hệ nhỏ vô lượng vô biên. Trong những tinh hệ ấy lại có vô lượng vô 

biên chúng sanh cư  trụ,  như địa cầu thuộc vào  một tinh  hệ, trên địa cầu có 

rất nhiều chúng sanh sanh sống trong ấy. Đấy toàn là  “duy tâm sở hiện, duy 

 thức sở biến” ; do vậy, tánh thức là năng hiện, năng biến, hết thảy pháp là sở 

hiện, sở biến. Năng  và Sở  là  một, không  hai. Đó là Thật Tướng của  vũ trụ, 

kinh Phật gọi [Thật Tướng của vũ trụ] là “Thật Tướng các pháp” (chư pháp 

Thật Tướng). Pháp Thân: Bản thể của Thật Tướng gọi là Pháp Thân. 

Kế đó  là Tu Di Quang  Phật,  “quang minh chiếu khắp ứng trọn các căn 

 cơ, ứng hóa vậy” . Chúng sanh có Cảm, Phật liền Ứng. Phật có mối quan hệ 

mật  thiết  với  hết  thảy  chúng  sanh,  mối  quan  hệ  gì  vậy?  Quan  hệ  là  quang, 

con người hiện tại gọi [mối quan hệ ấy] là gì? Ba động (fluctuation, sự dao 

động theo làn sóng)! Ý nghĩa này hay lắm, quả thật làn sóng của Như Lai và 

làn sóng tư tưởng của chúng ta có mối quan hệ mật thiết. Như Lai lặng sóng 

nên  gọi  là  Quang.  Tư tưởng  của  chúng  ta  thật  chẳng  thể  gọi  là  Quang,  mà 

gọi là Sóng, vì sao? Trồi lên, hụp xuống, nhô cao, xuống thấp, còn Phật thì 

bình  lặng.  Giống  hệt  như  nước,  nước  của  người  ta  phẳng  lặng,  nước  của 

mình  sóng  trào,  gió  to,  sóng  lớn.  Thế  nhưng  nước  phẳng  lặng  và  sóng  trào 

vĩnh viễn nối tiếp nhau ở cùng một chỗ, niệm niệm cảm ứng đạo giao chẳng 

thể nghĩ bàn, ứng hóa là như vậy đó! 

Pháp, Báo, Ứng Hóa đều là Huệ, tức trí huệ Bát Nhã nơi tự tánh.  “Nhất 

 thể tam thân, sở cầu sở chứng” : Báo Thân, Pháp Thân, Ứng Hóa Thân, một 

chính là ba, ba nhưng là một; điều người học Phật chúng ta mong cầu chính 

là chứng đắc  viên  mãn ba thân  này,  giác  ngộ trọn  vẹn,  ngộ  nhập  viên  mãn. 

Nay đã hết giờ rồi, đoạn sau còn một vị Phật nữa, đến giờ kế tiếp chúng tôi 

sẽ giảng tiếp. 



---o0o--- 

Tập 30  

   

Chư vị đồng học! 

Lần trước chúng ta đã học đến phần sáu phương chư Phật khuyến tín lưu 

thông  của  kinh  A  Di  Đà.  Sáu  phương  chính  là  mười  phương,  đối  với  mỗi 

một  phương,  đức  Thế  Tôn  chỉ  nêu  đại  lược  vài  vị  đại  biểu.  Mỗi  danh  hiệu 

đại biểu đều có ý nghĩa rất sâu, chúng ta nhất định phải hiểu những ý nghĩa 

biểu  pháp  ấy,  chớ  nên  xem  thường.  Phương  Đông  có  năm  vị  Phật,  vị  thứ 

nhất là: 



 A Súc Bệ Phật.  

阿閦鞞佛。 

   

Ngài  tượng  trưng  cho  sự  bất  động,  tượng  trưng  cho  nguyên  tắc  tu  học 

căn  bản.  Chẳng  riêng  gì  tu  pháp  môn  Tịnh  Độ  niệm  Phật  [phải  áp  dụng 

nguyên  tắc  ấy],  mà  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn,  không  một  pháp  nào  ra 

ngoài  lệ ấy.  Trước  hết,  phải có tín tâm  không  lay động thì  mới  hòng  thành 

tựu.  Nếu  tín  tâm  bất  định,  thấy  lạ,  nghĩ  khác,  cứ  suy  đi  tính  lại  thì  không 

riêng  gì  Phật  pháp,  mà  ngay  cả  những  pháp  thế  gian  cũng  chẳng  thể  thành 

tựu  được. Thực  sự thành  tựu  là  như  cổ  đức  thường  nói :  “Thâm  nhập  một 

 môn, trường thời huân tu”.  

Trong đoạn kinh  này, Thích Ca Mâu Ni Phật bốn  lượt khuyên chúng ta 

vãng sanh Tịnh Độ, thân cận A Di Đà Phật, đúng là nói  một lần rồi hai lần, 

hai lần rồi ba lần, ba lần rồi bốn lần, đau lòng rát miệng khuyên dạy chúng 

ta. Trong đoạn kinh văn này, đức Phật cho biết: Không riêng mình Thích Ca 

Mâu  Ni  Phật  khuyên  dạy  chúng  ta,  quý  vị  thấy  đó,  mười  phương  hết  thảy 

chư  Phật  Như  Lai,  không  vị  Phật  nào  chẳng  khuyên  chúng  sanh  niệm  Phật 

cầu sanh về Tịnh Độ. Có vậy, chúng ta mới biết pháp môn này thù thắng. Ở 

phần trên, chúng tôi đã lược thuật cùng quý vị năm thứ bất khả tư nghị; điều 

bất khả tư nghị cuối cùng chính là quý vị niệm danh hiệu một đức A Di Đà 

Phật sẽ được  hết thảy chư Phật  hộ  niệm.  Pháp  môn  này thật phi phàm;  nói 

cách khác, không khác gì niệm danh hiệu của hết thảy chư Phật. Niệm một 

câu A Di Đà Phật chính là niệm trọn danh hiệu của mười phương tam thế hết 

thảy chư Phật, há còn có pháp môn nào thù thắng hơn được nữa hay không? 

Chúng  sanh  trong  thế  gian  này,  quá  khứ,  hiện  tại  không  tránh  khỏi  tạo 

nghiệp,  không  tránh  khỏi  kết  oán  cùng  chúng  sanh.  Bởi  vậy,  chúng  ta 

thường thấy rất nhiều chúng sanh bị oán thân trái chủ, ma quỷ dựa vào thân 

khuấy  nhiễu, thần kinh thác  loạn, khổ chẳng thể  nói  nổi. Những bệnh ấy  là 

do hai nguyên nhân sau đây: Một là oán quỷ dựa thân, ngoài ra là do tự mình 

có nghiệp chướng sâu nặng. Hai nguyên nhân ấy cùng hùa vào, khó thể làm 

gì được! Chứng bệnh ấy có thuốc men cũng không chữa trị được, cầu thần, 

cầu  Phật,  Bồ  Tát  bảo  hựu  cũng  khá  khó  khăn.  Có  cách  gì  trị  được  hay 

chăng?  Có  chứ!  Khoảng  đầu  triều  Thanh,  pháp  sư  Từ  Vân  Quán  Đảnh  nói 

niệm Phật có thể cứu được! Vì sao niệm Phật có thể cứu được? Bởi lẽ, quý 

vị niệm A Di Đà Phật, mười phương hết thảy chư Phật đều gia trì, đạo lý là 

đây! Mười  phương  hết thảy chư Phật đều  gia  trì, đều bảo  hựu. Oan  gia đối 

đầu,  yêu  ma,  quỷ  quái  gì  gì  đi  nữa  cũng  đều  nhượng  bộ  mấy  phần,  chẳng 

phải  là  một  đức  Phật có  mặt,  mà  là  hết thảy chư Phật có  mặt, chúng chẳng 

thể lấn lướt được. 

Vì thế, đối với hết thảy bệnh tật khó trị, phương pháp nào cũng vô hiệu, 

hết cách chữa trị, tụng kinh, bái sám cũng vô hiệu, thì thưa cùng quý vị, cuối 

cùng  chắc  chắn  hữu  hiệu  là  Niệm  Phật.  Chúng  tôi  cũng  đã  từng  thấy,  quả 

thật là có rất nhiều người bị oán thân trái chủ dựa vào thân, dường như niệm 

Phật cũng vô hiệu, vì nguyên nhân nào vậy? Vì niệm Phật chẳng đúng pháp! 

Chuyện quan trọng nhất trong việc niệm Phật chẳng đúng pháp thì đầu tiên 

là  tín  tâm  và  nguyện  tâm.  Nếu  quý  vị  trọn  đủ  lòng  tin  chân  thành,  nguyện 

thiết tha, chuyên trì một câu Phật hiệu, hiệu quả sẽ chẳng thể nghĩ bàn, thống 

khổ bèn lập tức tiêu trừ, sẽ bình phục như cũ. Pháp môn thật chẳng thể nghĩ 

bàn! 

Tôi  còn  nghe  có  người  nói,  có  người  giảng:  “Những  kẻ  niệm  A  Di  Đà 

Phật đều là vong ân phụ nghĩa”, vì sao vậy? Họ nói: “Bổn Sư trong thế giới 

chúng  ta  là  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  quý  vị  không  niệm  Bổn  Sư  Thích  Ca 

Mâu  Ni  Phật,  lại  niệm  A  Di  Đà  Phật  ở  phương  khác,  vậy  là  vong  ân  phụ 

nghĩa!” Tôi nghe nói vậy mới hiểu rõ. Nói thật ra, vong ân phụ nghĩa không 

phải là chúng ta, mà là kẻ ấy. Sao lại là kẻ ấy? Kẻ ấy niệm Nam Mô Bổn Sư 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  chính  là  kẻ  ấy  vong  ân  phụ  nghĩa,  vì  sao?  Chính 

Thích Ca Mâu Ni Phật dạy chúng ta niệm A Di Đà Phật, xót lòng rát miệng, 

quý vị thấy ngay trong kinh này đấy thôi: Bốn lượt khuyên chúng ta niệm A 

Di  Đà  Phật,  cầu  sanh  về  Tịnh  Độ,  chúng  ta  cứ  khăng  khăng  không  nghe 

theo, chẳng vui lòng niệm A Di Đà Phật, chẳng muốn cầu sanh về Tịnh Độ, 

cứ nhất định phải niệm Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật, ắt Thích Ca Mâu Ni 

Phật bực đến chết! Đúng là vong ân phụ nghĩa, chẳng hiểu thế nào là ân, thế 

nào là nghĩa cả! 

Ví như trong gia đình chúng ta, thế giới Sa Bà là gia đình, Bổn Sư Thích 

Ca Mâu Ni Phật là cha của chúng ta. Thế giới Cực Lạc thật ra là trường học, 

A  Di  Đà  Phật  là  một  vị  thầy  giỏi.  Nay  cha  gởi  con  đến  trường  học  hành, 

hòng  con  được  thân  cận  một  vị  thầy  giỏi,  con  cái  cứ  ương  bướng  không 

nghe  lời, chẳng chịu đi. Quý  vị  nghĩ  xem  trong  tình  huống ấy, tâm cha  mẹ 

rất  khó  chịu:  Chọn  cho  ngươi  một  vị  thầy  tốt  đẹp  như  thế,  bảo  ngươi  đến 

thân  cận  thầy,  ngươi  cứ  khăng  khăng  không  nghe  lời,  cứ  ở  lỳ  trong  nhà, 

không chịu đi học, còn ra thể thống chi nữa! Bởi thế, kẻ vong ân phụ nghĩa 

chẳng phải là chúng ta, chúng ta nghe lời, hiếu thuận. Thuận ý cha mẹ, thuận 

ý Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật răn dạy, chúng ta nhất tâm niệm A Di Đà 

Phật,  thân  cận  A  Di  Đà  Phật.  Đó  chính  là  bổn  nguyện,  là  ý  nghĩa  chân 

chánh, là lời răn dạy chân thật của Thích Ca Mâu Ni Phật. Chớ có hiểu lầm! 

Trong đoạn kinh văn này chúng ta thấy không những Thích Ca Mâu Ni 

Phật dạy chúng  ta,  mà  mười phương ba đời  hết thảy chư Phật Như Lai đều 

giáo  hóa  chúng  sanh  như  thế,  há  còn  sai  được  ư?  Bởi  thế,  trong  kinh  Vô 

Lượng  Thọ,  đức  Thế  Tôn  thay  mặt  hết  thảy  chư  Phật  khen  ngợi  A  Di  Đà 

Phật,  nói  A  Di  Đà  Phật  là  “quang  trung  cực  tôn,  Phật  trung  chi 

 vương” (quang  minh  cao  quý  nhất,  là  vua  trong  các  Phật),  há  còn  sai  được 

ư? 

Chúng  ta  niệm  Phật,  học  Phật,  để  cầu  điều  gì?  Tâm  nguyện,  mong  cầu 

của hết thảy chúng sanh chẳng ngoài ba việc: Thứ nhất là trí huệ, thứ hai là 

tài  nghệ  (trong  Phật pháp  gọi  là đức  năng,  hay  năng  lực, điều  gì cũng  biết, 

không gì không biết), thứ ba là phước báo, đều là cầu ba điều ấy! Những gì 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  hết  thảy  chư  Phật  Như  Lai  dạy  chúng  ta  há  chẳng 

phải  là ba  việc ấy đó ư? Trong  ba  việc ấy, đức  Phật dạy trí  huệ  là chủ. Do 

vậy, từ đầu đến cuối, Phật pháp giảng về giác ngộ, điều Phật pháp mong cầu 

là  A  Nậu  Đa  La  Tam  Miệu  Tam  Bồ  Đề.  Đây  là  phiên  âm  tiếng  Phạn,  dịch 

nghĩa sang tiếng  Hán  là Vô  Thượng Chánh  Đẳng Chánh Giác.  Kẻ  mới  học 

dẫu nghe nói như vậy nhưng không hiểu, chúng tôi đành phải nói  một cách 

phương tiện như sau: Từ ngữ ấy có ý nghĩa là trí huệ chân thật viên mãn rốt 

ráo. 

Quý  vị  có  trí  huệ,  đương  nhiên  quý  vị  có  năng  lực.  Tài  nghệ,  đa  tài  đa 

nghệ từ đâu mà có? Từ trí huệ mà có, trí huệ là căn bản, phước báo cũng từ 

trí  huệ  mà  có.  Quý  vị  phải  có  trí  huệ,  mới  biết  gieo  phước  tại  nơi  đâu.  Vì 

sao? Quý vị nhận biết phước điền, quý vị biết gieo phước, quý vị sẽ đạt được 

vô lượng phước báo, vô lượng vô biên của cải. Thật đấy! Vô lượng vô biên 

của cải gì vậy? Trọn khắp pháp giới hư không giới, không một thứ gì chẳng 

phải là của cải của chính mình, thật đấy, không giả đâu! Quý vị có thể hưởng 

thụ viên mãn! 

Trong  những  phước  báo,  phước  báo  quan  trọng  nhất  là  thọ  mạng;  thân 

cận A Di Đà Phật quý vị sẽ được vô lượng thọ, được thân kim cang bất hoại! 

Thân kim cang bất hoại không có sanh - lão - bệnh - tử. Sanh - lão - bệnh - 

tử  khổ  lắm!  Không  có  cầu  chẳng  được,  không  có  oán  ghét  mà  cứ  phải  gặp 

gỡ, không có yêu thương mà phải chia lìa, thế gian này gọi những điều đó là 

tám nỗi khổ (bát khổ). Tám nỗi khổ điều nào cũng chẳng có, đó là chân lạc, 

bởi  thế,  gọi  là  Cực  Lạc  thế  giới.  Quan  trọng  nhất  là  tín  tâm  kiên  định  bất 

động. Do vậy, A Súc Bệ Phật tượng trưng cho ý nghĩa này. Ba vị Phật tiếp 

theo chính là những điều chúng ta mong cầu. 



 Tu Di Tướng Phật. 

須彌相佛。 

  

Là Báo Thân Phật, tức trí huệ. 



 Đại Tu Di Phật.  

大須彌佛。 



Tượng trưng cho Pháp Thân Phật, tức Lý Thể. 

   

 Tu Di Quang Phật.  

須彌光佛。 

   

Là  Ứng  Hóa  Phật,  tức  là  thọ  dụng.  Chúng  ta  nói  đến  vô  lượng  vô  biên 

phước báo, quang  minh chiếu khắp, thích  ứng trọn khắp các căn cơ, chúng 

sanh nơi nào có cảm, lập tức hiện thân đến giúp đỡ. Đại ý những danh hiệu 

này chúng tôi đã trình bày rồi. Vị Phật cuối cùng là: 



 Diệu Âm Phật.  

妙音佛。 



Diệu Âm Phật  “biểu thị pháp tu học cội gốc” , tức phương pháp tu 

học. Phương pháp tu học căn bản chính  là nhất tâm  xưng  niệm  Nam Mô  A 

Di Đà Phật, đó là Diệu Âm! Âm thanh tuyệt diệu tột bậc trong thế gian lẫn 

xuất thế gian là một câu Phật hiệu. Bởi thế, niệm ra một câu Phật hiệu này sẽ 

cảm  động  hết  thảy  chư  Phật  Như  Lai  khắp  pháp  giới  hư không  giới.  Đã  là 

cảm động chư Phật Như Lai thì chúng ta phải biết: Chư Phật Như Lai có trí 

huệ,  phước  đức  viên  mãn,  các  vị  hộ  pháp  thần  của  chư  Phật  trọn  khắp  hư 

không pháp giới. Được chư Phật ủng hộ, chư Phật khen ngợi, lẽ nào thần hộ 

pháp chẳng xưng tán, chẳng ủng hộ? Vì vậy, niệm một câu A Di Đà Phật sẽ 

được hết thảy chư thiên thiện thần ủng hộ, chư thiên thiện thần bảo hựu quý 

vị! Quý vị niệm danh hiệu các đức Phật khác, chẳng thể khiến cho toàn thể 

thần hộ pháp khắp pháp giới bảo hựu, không được như vậy! Chỉ có niệm A 

Di Đà Phật, quý vị mới cảm được toàn thể. Chẳng thể không biết điều này! 

Trong kinh Đại Thừa, đức Thế Tôn thường nói: Danh hiệu A Di Đà Phật 

này  chẳng  phải  chỉ  là  danh  hiệu  của  riêng  mình  đức  Phật  tại  Tây  Phương 

Cực Lạc thế giới mà còn tượng trưng cho bổn tánh, tự tánh Phật! Đấy là đức 

hiệu  của  Tự  Tánh  Phật!  Vì  vậy,  niệm  Phật  hiệu  này  chính  là  niệm  Thể, 

Tướng, Dụng của Tự Tánh. Thể của Tự Tánh là Pháp Thân; Tướng của Tự 

Tánh là trí huệ; tác dụng của Tự Tánh - tức Tự Tánh khởi tác dụng - chính là 

vô lượng vô biên đại phước đức. Vì thế, nhất tâm xưng niệm nam  mô A Di 

Đà  Phật  chính  là  Diệu  Âm;  ở  đây,  Ngài  tượng  trưng  cho  phương  pháp  căn 

bản tu hành trọng yếu nhất,  “Định Huệ giữ cân bằng” ! Nhất tâm xưng niệm, 

nhất  tâm  là  Định,  xưng  niệm  là  Huệ.  A!  Chúng  ta  lại  xem  tiếp  đoạn  dưới, 

đoạn thứ hai chính là những thế giới ở phương Nam, chúng tôi đọc kinh văn 

một lượt: 



 Xá  Lợi  Phất!  Nam  phương  thế  giới  hữu  Nhật  Nguyệt  Đăng  Phật, 

 Danh Văn Quang Phật, Đại Diệm Kiên Phật, Tu Di Đăng Phật, Vô Lượng 

 Tinh Tấn Phật, như thị đẳng Hằng hà sa số chư Phật, các ư kỳ quốc, xuất 

 quảng  trường  thiệt  tướng  biến  phú  tam  thiên  đại  thiên  thế  giới,  thuyết 

 thành  thực  ngôn:  ‘Nhữ  đẳng  chúng  sanh  đương  tín  thị  Xưng  Tán  Bất 

 Khả Tư Nghị Công Đức Nhất Thiết Chư Phật Sở Hộ Niệm Kinh.  

舍利弗。南方世界。有日月燈佛。名聞光佛。大燄肩佛。須彌燈佛

。無量精進佛。如是等恆河沙數諸佛。各於其國。出廣長舌相。遍覆

三千大千世界。說誠實言。汝等眾生。當信是稱讚不可思議功德一切

諸佛所護念經。 

 (Này  Xá  Lợi  Phất!  Nam  phương  thế  giới  có  Nhật  Nguyệt  Đăng  Phật, 

 Danh  Văn Quang  Phật, Đại Diệm Kiên  Phật, Tu Di Đăng  Phật,  Vô Lượng 

 Tinh  Tấn  Phật. Hằng  hà  sa  số  chư  Phật  như  thế  đó,  mỗi  vị  ở  trong  nước 

 mình, hiện tướng lưỡi rộng dài, che khắp tam thiên đại thiên thế giới, nói lời 

 thành thực: “Chúng sanh các ngươi nên tin kinh Xưng Tán Bất Khả Tư Nghị 

 Công Ðức Nhất Thiết  Chư  Phật  Sở  Hộ  Niệm 

 này”).  



Quý  vị  phải  thường  ghi  nhớ,  bộ  kinh  này  là  hết  thảy  chư  Phật  “Khen 

 Ngợi Công Đức Chẳng Thể Nghĩ Bàn” , cũng là  “Được Hết Thảy Chư Phật 

 Hộ Niệm” , kinh này chẳng thể nghĩ bàn! Ở phương Nam cũng nêu lên năm 

vị Phật, năm vị Phật này tượng trưng cho Tu Huệ; bởi lẽ, trong giáo học nhà 

Phật,  trí  huệ  là  bậc  nhất.  Hết  thảy  bọn  chúng  sanh  chúng  ta  vốn  sẵn  có  trí 

huệ,  trong  tự  tánh  vốn  sẵn  đầy  đủ  trí  huệ.  Thật  vậy!  Trí  huệ  bất  sanh,  bất 

diệt,  không  đến,  không  đi,  đối  với  trí  huệ  của  hết  thảy  chư  Phật  Như  Lai 

không hai, không khác, hoàn toàn tương đồng! Vì sao nay chư Phật, Bồ Tát 

có trí huệ lớn lao đến thế, còn chúng ta tợ hồ biến thành vô cùng ngu xuẩn, 

không có tí  xíu trí  huệ  nào,  vì  nguyên  nhân  gì  vậy? Phật bảo chúng ta: Trí 

huệ của chúng ta  giống  hệt  như Phật, cũng không  hề  mất đi,  vì sao  nay  lại 

thành ra nông nỗi ấy? Là vì chính bản thân chúng ta có chướng ngại, tự mình 

chướng ngại trí huệ của chính mình! Đức năng và tướng hảo của chính mình 

cũng bị chướng ngại. 

Trí  huệ  giống  như vầng thái dương, chư Phật,  Bồ Tát là  thái dương  lúc 

trời  quang  đãng,  quang  minh  chiếu  khắp;  phàm  phu  chúng  ta  là  mặt  trời 

trong hôm u ám, trên đầu chúng ta có mây đen che phủ rất dầy, dẫu có ánh 

nắng, nhưng bị che lấp, không soi thấu được! Đạo lý là như vậy đó. Rốt cuộc 

những thứ che lấp ấy là gì vậy? Thích Ca Mâu Ni Phật dạy: Những thứ che 

lấp ấy chính là vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Kinh Hoa Nghiêm giảng 

rất hay:  “Nhất thiết chúng sanh giai hữu Như Lai trí huệ, đức tướng, đản dĩ 

 vọng tưởng, chấp trước, nhi bất năng chứng đắc” (Hết thảy chúng sanh đều 

có  trí  huệ,  đức  tướng  như  Như  Lai;  nhưng  vì  vọng  tưởng,  chấp  trước  nên 

chẳng  thể chứng đắc). Vì thế, đức Phật  dạy chúng ta  tu  hành, tu  những  gì? 

Chỉ là bỏ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước đi mà thôi! Chỉ cần bỏ được, trí 

huệ vốn sẵn có trong tự tánh sẽ hiện tiền, đức năng hiện tiền, tướng hảo hiện 

tiền, quý  vị  vốn  là Như Như Phật! Nay  vì ta có phiền  não, có tập khí, kinh 

Hoa  Nghiêm  gọi  phiền  não  tập  khí  là  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước. 

Vọng  tưởng  là  tập  khí;  phân  biệt  và  chấp  trước  là  phiền  não.  Quý  vị  có 

những thứ ấy nên trí huệ, đức năng, tướng hảo sẵn có nơi tự tánh đều chẳng 

thể hiện tiền. 

Vọng tưởng, tập khí là vì chính mình mê mất bổn tánh, nên mới sanh ra 

những thứ ấy. Những thứ ấy không thật, là giả, lúc mê bèn có, lúc giác ngộ 

bèn  không  có.  Vì  thế,  Phật  pháp  dạy  con  người  giác  chứ không  mê,  chánh 

chứ  không  tà,  tịnh  chứ  không  nhiễm,  quý  vị  có  thể  bỏ  được  mà!  Do  vậy, 

giáo  học  của  Phật  pháp  từ  đầu  đến  cuối  chẳng  lìa  trí  huệ.  Quý  vị  thấy  đó: 

Trước hết là nói ra căn bản (căn bản tu học), tiếp đến là giảng về tu huệ, tu 

phước. Trước hết, chúng ta hãy xét danh hiệu năm vị Phật. 

Vị  Phật  thứ  nhất  là  Nhật  Nguyệt  Đăng  Phật.  Mặt  trời  chiếu  ban  ngày, 

mặt trăng soi ban  đêm. Chỗ  nào  nhật  nguyệt không soi  thấu  thì  đèn (đăng) 

có  thể  soi  được.  Dùng  Nhật,  Nguyệt,  Đăng  để  biểu  thị  quang  minh  chiếu 

khắp.  Vì  thế,  đức  Phật  này  tượng  trưng “tánh  có  đủ  trí  huệ  Bát  Nhã  viên 

 mãn,  viên  dung  vô  ngại,  không  đâu  chẳng  chiếu,  là  điều  được  mong  cầu 

 vậy”.  Chúng  ta  mong  cầu  trí  huệ  viên  mãn,  không  gì  chẳng  biết,  không  gì 

chẳng thể, không thiếu khuyết mảy may. Những điều danh hiệu Nhật Nguyệt 

Đăng biểu thị chính là những điều chúng ta mong cầu. 

Tên  của  vị  Phật  thứ  hai  là  Danh  Văn  Quang  Phật.  Xét  đức  hiệu  của  vị 

Phật này, Quang là trí huệ, hằng ngày đang tu, tu gì vậy? Tu đoạn phiền não. 

Tập khí phiền não nếu thực sự đoạn được đôi phần, trí huệ sẽ hiện tiền. Do 

vậy,  đoạn  một  phần  phiền  não,  trí  huệ  sẽ  lộ  ra  một  phần;  đoạn  hai  phần 

phiền não, trí huệ sẽ lộ ra hai phần. Quý vị muốn trí huệ Bát Nhã nơi tự tánh 

hiện  tiền  thì  không  có  gì  khác  cả,  chỉ  đoạn  phiền  não  mà  thôi!  Nếu  vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước của quý vị vẫn còn nặng nề như thế, chẳng chịu 

buông xuống thì nói cách khác, trí huệ của quý vị vĩnh viễn không thể hiện 

tiền. Đó là công phu đấy, chứ không phải là niệm kinh Phật cho nhiều. Đọc 

nhiều các  loại sách thông thái, quý  vị  bèn  có “trí  huệ”  thì trí  huệ ấy  là  giả, 

chẳng thật! Giáo học Nho gia gọi cái học đó là cái học vay mượn84! Quý vị 

chẳng  mở  mang  trí  huệ,  những  gì  quý  vị  có  được  toàn  là  của  người  khác, 

không có gì là của chính mình hết! Khi nào trí huệ của quý vị mở mang, lúc 

ấy sẽ được đại tự tại, chẳng cần phải nhớ những thứ của người khác nữa! 

Chư Phật Như Lai, chư đại Bồ Tát có trí huệ, quý vị cũng có, quý vị vay 

mượn làm chi? Chỉ khi sơ học, trí huệ chưa mở mang, cần phải nhờ vả người 

khác,  cầu  người  khác  giúp  đỡ.  Người  khác  chỉ  có  thể  giúp  mình  trong  một 

giai đoạn, chẳng thể nương nhờ người ta vĩnh viễn, cứ vĩnh viễn nương tựa 

người ta sẽ không ngóc đầu lên được! Sau khi dựa dẫm người khác một thời 

gian,  tự  mình  phải  dần  dần  tự  lập.  Dựa  vào  Phật,  nhưng  trí  huệ  mở  mang 

một  chút,  vì  sao? Thực  sự hiểu  được  ý  nghĩa  lời  Phật  dạy,  có  thể  y  giáo 

phụng  hành. Đức  Phật dạy chúng  ta thấy  thấu suốt, buông  xuống, chúng ta 

phải thực sự buông xuống! Buông xuống một phần, trí huệ tăng trưởng một 

phần,  quý  vị  thấy  thấu  suốt  một  phần.  Thấy  thấu  suốt  giúp  quý  vị  buông 

xuống, buông xuống lại giúp quý vị thấy thấu suốt. Vì thế, tu học Phật pháp 

từ Sơ Phát Tâm cho đến địa vị Như Lai, thấy thấu suốt giúp hành giả buông 

xuống,  buông  xuống  giúp  cho  hành  giả  thấy  thấu  suốt,  giúp  đỡ  lẫn  nhau, 

thành tựu lẫn nhau, thăng tiến trên con đường vô thượng đạo! 

Phương pháp ấy do chính Chương Gia đại sư dạy tôi, rất hy hữu! Ngày 

đầu  gặp  mặt,  Ngài  dạy  tôi  phương  pháp  ấy.  Suốt  năm  mươi  năm  qua  tôi 

được đại lợi ích nơi phương pháp này. Cảm ân thầy, chẳng thể không buông 

xuống,  nếu  không  buông  xuống  được  thì  đúng  là  ngu  si,  đúng  là  đáng 

tiếc.  “Pháp thượng ưng xả, hà huống phi pháp” (Pháp còn nên bỏ, huống gì 

phi  pháp).  Cứ  bỏ,  quý  vị  sẽ  đạt  được,  được  gì  vậy?  Được  những  gì  sẵn  có 

nơi tự tánh! Chẳng phải do từ bên  ngoài  mà được, được trí  huệ, được năng 

lực, được tướng hảo. 

 “Danh Văn Quang Phật, biểu thị sự thành tựu nhỏ nơi tu huệ”.  Có chút 

thành tựu nhỏ. Chút thành tựu nhỏ là quý vị có “danh văn” (tiếng tăm), nay 

chúng ta gọi là nổi tiếng. Chỉ cần có chút thành tựu nhỏ, bên ngoài người ta 

biết  đến  tiếng  tăm  mình,  khen  ngợi  mình,  “ắt  có  danh  văn”.  Lúc  ấy  danh 

văn  là  cái  cửa  ải  trọng  yếu  nhất:  Nếu  quý  vị  đọa  lạc  trong  danh  văn,  lợi 

dưỡng  là  xong!  Danh  lợi  là  cửa  ải  quý  vị  phải  đột  phá!  Nếu  chẳng  thể  đột 

phá, bị nó chướng ngại, sẽ vẫn phải luân hồi trong lục đạo y như cũ. Vì thế, 

danh văn như bóng tối. Đó là nói tỷ dụ. Danh văn giống như bóng tối, ta vẫn 

phải y như cũ, dùng ánh sáng trí huệ để soi tan. Vì thế,  “trí quang chiếu đến 

 liền diệt” . Đó là tỷ dụ.  “Phải bỏ danh văn, lợi dưỡng, sẽ không trở ngại cho 

 việc  thăng  tấn  đạo  nghiệp”.  Con  người,  có  thể  nói  là  đa  số,  đại  đa  số  con 

người  cứ  hễ  danh  văn,  lợi  dưỡng  vừa  hiện  tiền  bèn  hồ  đồ,  khởi  tâm  tham 

chấp,  từ  tham  chấp  lại  khởi  lên  kiêu  căng,  ngạo  mạn,  tự  cho  mình  rất  phi 

thường, khinh mạn người khác, đấy cũng là phiền não hiện hành! Bị đọa lạc 

liền! 

Chắc  quý  vị  đều  đọc  Từ  Bi  Tam  Muội  Thủy  Sám  rồi,  quý  vị  thấy  Ngộ 

Đạt  quốc  sư  mười  đời  là  cao  tăng,  chẳng  phải  là  chuyện  dễ  dàng!  Trong 

nhân  đạo,  Ngài  chẳng  bị  đọa  lạc,  chết  đi  vẫn  tái  sanh  trong  nhân  gian,  cứ 

mỗi lần [tái sanh] phước báo lại càng lớn hơn. Vì sao? Do Ngài tu rất giỏi, 

trì giới, tu định, tu phước, phước huệ song tu, đời đời kiếp kiếp, mười đời là 

cao  tăng.  Đến  đời  thứ  mười,  phước  báo  càng  lớn,  làm  thầy  của  hoàng  đế. 

Hoàng đế bái Ngài làm sư phụ, tức là Quốc Sư. Có một ngày, hoàng đế cúng 

dường  một bảo tòa bằng trầm  hương, nay  chúng ta  gọi  bảo tòa  là “Thái Sư 

ỷ”85 (ghế Thái Sư), cái ghế Thái Sư ấy làm bằng trầm hương. Chúng ta biết hết  thảy  loài  gỗ  đều  nổi  trên  mặt  nước,  nhưng  nếu  thả  gỗ  trầm  hương  (tức 

“trầm thủy hương”) xuống nước, nó liền chìm tận đáy. Trầm hương hết sức 

nổi tiếng, quý giá. Hoàng đế dùng trầm hương làm thành cái ghế Thái Sư để 

cúng cho thầy. 

Ngộ  Đạt  quốc  sư  tiếp  nhận  tòa  báu  trầm  hương  ấy,  trong  tâm  hết  sức 

hoan hỷ, khởi lên tâm ngạo mạn: “Trong quốc gia hiện thời có bao nhiêu là 

đại pháp sư, có ai được ngồi cái tòa báu này? Chỉ có mình ta, trừ ta ra, không 

có người thứ hai!” Tâm ngạo mạn vừa khởi lên, thần hộ pháp bỏ đi. Thần hộ 

pháp  không  nói  chuyện  tình  cảm,  không  có  cảm  tình  riêng  như  con  người 

đâu nhé! Hễ quý vị tu hành đúng pháp, các ngài nhất định đến hộ trì. Vì sao? 

Nguyên nhân là vì quý vị tu hành đúng pháp, chư Phật hộ niệm; chư Phật hộ 

niệm  thì  lẽ  đâu  thần  hộ  pháp  chẳng  ủng  hộ!  Thần  hộ  pháp  phải  ủng  hộ! 

Nhưng nếu quý vị vừa sanh phiền não, phiền não tập khí vừa hiện hành, đạo 

tâm không còn, quý vị không còn chân thành, khiêm nhường nữa, nay quý vị 

kiêu căng,  ngạo  mạn,  không  để ai  vào  mắt, thần  hộ pháp bỏ đi  ngay! Thần 

hộ pháp bỏ đi là phiền lắm, oán thân trái chủ bèn tìm đến ngay, oán thân trái 

chủ trong đời quá khứ đấy! 

Oán thân trái chủ cũng thường ở quanh quẩn quý vị, rình rập đợi cơ hội. 

Bên quý vị có thần hộ pháp thì họ chẳng dám đến gần, đợi ngày nào quý vị 

phạm lỗi, tạo tác tội nghiệp, thần hộ pháp bỏ đi, cơ hội đến rồi! Họ bèn đến 

tìm quý vị gây rối. Vì thế, quốc sư bị mọc một mụt ghẻ có hình mặt người, 

gần như sắp mất mạng. Đúng là trong đời quá khứ Sư tu cũng khá, cho nên 

trong  lúc  tai  nạn,  lập  tức  có  cảm  ứng,  tôn  giả  Ca  Nặc  Ca  là  bậc  Đại  A  La 

Hán đến cứu Sư. Phương pháp cứu chữa là điều giải (thương thảo, hòa giải). 

Oán thân trái chủ của Sư tiếp nhận sự điều giải ấy. Tiếp nhận xong, mụt ghẻ 

mặt người bèn nói cho biết mình là ai, trong đời quá khứ bị Sư sát hại, phải 

chết oan uổng: “Oán căn ấy đời đời kiếp kiếp không cách gì tiêu trừ được; vì 

thế, đời này thấy Sư tiếp nhận tòa báu trầm hương của hoàng đế cúng dường, 

sanh khởi tâm ngạo mạn (theo như người ấy nói), thần hộ pháp bỏ đi, ta mới 

có cơ hội đến báo cừu. Nay được tôn giả Ca Nặc Ca là bậc đại A La Hán đến 

điều  giải,  ta  bằng  lòng  tiếp  nhận,  chẳng  gây  rối  nữa”.  Mụt  ghẻ  mặt  người 

liền lành. 

Đọc  câu  chuyện  này,  chúng  ta  phải  khéo  suy  nghĩ,  sánh  với  Ngộ  Đạt 

quốc  sư,  chúng  ta  tu  hành  như  thế  nào?  Có  hơn  được  Ngài  hay  không? 

Chúng ta tạo tác nghiệp chướng, phiền não tập khí ít ra phải nặng gấp trăm 

gấp  ngàn  lần  Ngộ  Đạt  quốc  sư,  nhưng  không  có  oán  thân  trái  chủ  đến  tìm 

chúng  ta,  là  vì  nguyên  nhân  gì  vậy?  Oán  thân  trái  chủ  ở  quanh  bên  quý  vị 

thấy  rất rõ ràng, quý  vị tu  hành chẳng  ra trò trống  gì, cũng không thể  vãng 

sanh, đợi  mấy  bữa  nữa báo thù cũng không  muộn. Chẳng phải  là không có 

sự ấy  đâu  nhé! Chính  là  như trong  Phật pháp  nói “nhân quả  báo ứng” đấy! 

Chẳng phải là không báo, chưa đến lúc đấy thôi! Oán thân trái chủ ở gần bên 

ta trông thấy, cười hề hề, không gấp gì! Tới khi quả báo xảy đến, quý vị có 

hối cũng không kịp! 

Nói thật ra,  những chuyện cũ của cổ đức, chúng ta phải  xem cho  nhiều 

mới hòng luôn đề cao tỉnh giác, nỗ lực tu hành đạo pháp, chẳng dám tạo tội 

nghiệp,  chẳng  dám  khởi  một  ý  niệm  bất  thiện.  Đem  công  đức  tu  học  của 

chính  mình  hồi  hướng  cho  oán  thân  trái  chủ  bao  đời,  vì  sao?  Chúng  ta  có 

phước  báo,  mọi  người  cùng  hưởng,  hy  vọng  oán  thân  trái  chủ  bao  kiếp 

chẳng gây chướng ngại, tôi thành tựu chính là quý vị cùng thành tựu. Lúc tôi 

thành tựu, nhất định chẳng quên quý  vị, sẽ độ quý  vị trước. Mọi người đều 

luân hồi trong lục đạo thọ khổ, tôi thoát khỏi lục đạo rồi sẽ nhất định giúp đỡ 

mọi  người,  mọi  người  đều  cùng  có  thể  thoát  khỏi  lục  đạo  luân  hồi,  đều  có 

thể vãng sanh Cực Lạc Tịnh Độ. Vì thế, oán thân trái chủ đều biến thành Hộ 

Pháp, chẳng những không gây rối, mà còn ủng hộ, lại còn bảo hựu quý vị. Vì 

thế, cát - hung, họa - phước quả thật chỉ trong một niệm. Danh lợi hiện tiền 

chính là cửa ải rất đáng sợ! 

Chúng  tôi  cũng  thường  khuyến  khích  các  đồng  học,  chúng  ta  ở  trong 

thuận cảnh, thuận theo thiện duyên, vậy là tốt. Lúc ấy, sợ nhất là khởi tham 

luyến;  bất  luận  đối  với  người,  đối  với  sự,  đối  với  vật  mà  có  tâm  tham,  có 

lòng keo kiệt, không bỏ ra cho  người  khác thì không  xong  rồi! Vừa  khởi  ý 

niệm ấy lên, chư Phật không thể hộ niệm nữa. Chẳng phải là chư Phật không 

hộ  niệm,  nhưng  vì  quý  vị  có  chướng  ngại  nên  gây  chướng  ngại  cho  sự  hộ 

niệm của chư Phật. Oán thân trái chủ bao kiếp đều kéo đến, lúc ấy họ có dịp 

báo  thù  quý  vị,  phiền  toái  xảy  ra,  hung  tai,  họa  hại  liên  tiếp  không  ngừng! 

Chúng tôi thấy rất nhiều đồng tu học Phật gặp phải ma nạn. Nhân tố thứ nhất 

gây ra  ma  nạn chính  là  tâm không thanh tịnh, phiền  não tập khí chiêu cảm 

ma nạn. Vì thế, trong hết thảy thuận cảnh, phải đặc biệt cảnh giác danh văn, 

lợi dưỡng, chớ sanh tham si, như vậy mới là tốt, trí huệ, phước báo mới thực 

sự hiện tiền. 

Phước báo hiện tiền, trọn chẳng tự mình hưởng nhận, nhất định phải biết 

trong thế gian này người khổ nạn rất nhiều, nếu chúng ta cúng dường phước 

báo cho những kẻ khổ nạn ấy thì phước báo đó sẽ vô lượng vô biên! Bởi lẽ, 

tu phước báo chẳng nhằm hưởng trong nhân gian, đến chỗ nào mới hưởng? 

Đến thế giới Cực Lạc bèn hưởng, quyết định chẳng hưởng phước ở nơi đây. 

Ở nơi đây thường chịu khổ một chút là được, vì sao? Chịu khổ sẽ không có 

cái tâm tham luyến thế gian này. Nếu trong thế gian này, cái gì cũng hưởng 

thụ, sẽ chẳng  muốn  lìa khỏi thế  gian  này, chẳng  về được thế  giới Cực  Lạc. 

Phước chớ  nên  hưởng!  Lúc  Thích Ca Mâu Ni Phật còn tại thế, quý  vị thấy 

Ngài có phước báo bậc nhất, nhưng cả đời Ngài chưa hề hưởng phước. Suốt 

một  đời  ba  y  một  bát,  giữa  Ngọ  ăn  một  bữa,  ngủ  dưới  gốc  cây,  nêu  gương 

cho  chúng  ta  thấy!  Ngài  hưởng  phước  nơi  đâu?  Hưởng  phước  trong  Thật 

Báo  Trang  Nghiêm  Độ,  Ngài  ứng  hóa  thân  trong  chín  pháp  giới,  nhất  định 

không thị hiện hưởng phước nơi những tướng ấy, tuyệt đối chẳng thị hiện. 

Tiếp  đó  là  Đại  Diệm  Kiên  Phật,  “biểu  thị  bắt  đầu  có  đủ  hai  trí”.  Kiên 

(肩) là cái vai, hai vai. Diệm (燄) là ngọn lửa, chỉ quang minh. Vì thế, đây là 

nói tới Quyền Trí và Thật Trí, bắt đầu có đủ hai trí! Vượt được danh văn rồi 

mới  có  Quyền  Trí  và  Thật  Trí.  Trong  lúc  danh  văn  hiện  tiền,  nếu  quý  vị 

không  vượt qua  được,  sẽ  chẳng  có  Quyền  Trí  lẫn  Thật  Trí.  Vượt  qua  danh 

văn thuận lợi, quyết định không có tâm tham luyến danh văn, lợi dưỡng, lúc 

ấy  Quyền  Trí  và  Thật  Trí  bèn  hiện  tiền.  “Phát  tâm  tiếp  nối  huệ  mạng  của 

 Phật, hoằng pháp lợi sanh, tức là tự lợi và lợi tha”.  Ở đây, quý vị phải hiểu 

thật rõ: Để hoằng pháp lợi sanh thì phải có Quyền Trí và Thật Trí. Thật Trí 

là gì? Thật Trí là tâm thanh tịnh. Chân thành, thanh tịnh, bình đẳng là Thật 

Trí; chánh giác, từ bi là Quyền Trí. Quý vị hãy nghĩ xem: Nếu danh lợi hiện 

tiền,  trong  tâm  có  chút  gì  tham  chấp  thì  sẽ  chẳng  chân  thành,  không  thanh 

tịnh,  cũng  không  bình  đẳng.  Nói  cách  khác,  Thật  Trí  không  có.  Không  có 

Thật  Trí  thì Quyền Trí cũng chẳng có. Nói  khác đi, chẳng có tâm  giác  ngộ 

thì tâm từ bi cũng chẳng có, tâm từ bi chính là Thế Gian Ái Duyên Từ, vui 

vẻ  đối  với  người  khác,  từ  bi  đối  với  người  khác.  Quý  vị  chán  ghét  người 

khác tức là đối với người khác không có tâm từ bi, không bình đẳng! 

Xưa nay, trong nước, ngoài nước, không ít kẻ vì danh văn lợi dưỡng mà 

bị đào thải, bị đào thải với một mức độ rất lớn. Tướng trạng đào thải chúng 

ta thấy rất  rõ: Danh  văn,  lợi  dưỡng  hiện tiền, đúng  là  [những kẻ ấy] tạo  vô 

lượng vô biên tội nghiệp mà không biết. Nếu trí huệ hiện tiền thì họ sẽ hiểu 

rõ,  dùng  danh  văn,  lợi  dưỡng  để  hộ  trì  chánh  pháp,  để  giúp  đỡ  hết  thảy 

chúng  sanh  khổ  nạn.  Vì  thế  danh  văn,  lợi  dưỡng  đưa  đến  cũng  chẳng  cần 

phải tránh né, cốt yếu là quý vị dùng nó như thế nào, dùng như thế nào cho 

hợp trí huệ thì sẽ có lợi ích lớn lao! Nếu dùng theo kiểu ngu si, sẽ bị họa hại 

rất lớn! Đại hại hay đại lợi đều là do một niệm giác hay mê, rất quan trọng! 

Tiếp đó còn hai vị Phật nữa, nay đã hết giờ rồi! 



* 

Chư vị đồng học! 

Xin xem tiếp vị Phật thứ tư ở phương Nam: 



 Tu Di Đăng Phật.  

須彌燈佛。 



 “Biểu  thị  tu  Huệ,  tự  chuyển  Thức  thành  Trí,  lại  còn  giúp  đỡ  người 

 khác”.  Học Phật, giáo hóa chúng sanh, quan trọng nhất là phải chuyển. Phật, 

Bồ Tát khác với phàm phu ở chỗ này. Phàm phu chẳng thể chuyển cảnh giới, 

nhất  định  bị  cảnh  giới  chuyển.  Chư  Phật,  Bồ  Tát  liễu  giải  Thật  Tướng  của 

các  pháp,  bởi  thế,  các  Ngài  chuyển  được  cảnh  giới,  sai  biệt  ở  chỗ  này. 

Chúng ta học Phật, nói thật ra, quan trọng nhất là học theo Phật, Bồ Tát xoay 

chuyển cảnh giới. 

Bọn  phàm  phu  chúng  ta  thật  đáng  thương;  trong  cảnh  giới  thuận,  cảnh 

giới  tốt lành sẽ bị thuận cảnh chuyển, chuyển  như thế  nào?  Khởi tâm  tham 

luyến.  Gặp  cảnh  giới  không  tốt,  cảnh  giới  xấu  hèn,  lập  tức  bị  cảnh  giới 

chuyển,  sanh  tâm  nóng  giận,  sanh  tâm  chán  ghét.  Chúng  ta  thường  nói  là 

“thất tình ngũ dục đều động”. Sáu căn tiếp xúc cảnh giới sáu trần, khởi tâm 

động niệm đều là phiền não, đều là thất tình ngũ dục, đó gọi là “tạo nghiệp”! 

Đã  tạo  nghiệp,  lẽ  đâu  chẳng  chịu  quả  báo?  Nhà  Phật  thường  nói:  “Vạn 

 pháp  giai  không,  nhân  quả  bất  không” (Vạn  pháp  đều  không,  nhân  quả 

chẳng không). Vì sao nhân quả chẳng không? Nhân tự nhiên biến thành quả, 

quả  lại biến thành  nhân;  vì thế, nhân quả  “chuyển biến bất không” (chuyển 

biến chẳng phải  là không), nhân quả “tương tục bất không” (tiếp  nối chẳng 

không). Nói chung là tiếp nối nhau, do tiếp nối nên có quả, quả tiếp nối lại 

biến  thành  nhân,  “tuần  hoàn  bất  không” (tuần  hoàn  chẳng  không).  Nói 

“nhân  quả  chẳng  không”  là  vì  có  ba  hiện  tượng  sau  đây:  chuyển  biến,  tiếp 

nối, tuần hoàn. 

Phật,  Bồ  Tát  hiểu  rõ,  hiểu  rành  rẽ,  vì  thế,  các  Ngài  chuyển  được  cảnh 

giới,  chẳng  bị  cảnh  giới  chuyển.  Trong  cảnh  giới  tốt,  chắc  chắn  các  Ngài 

chẳng  khởi tham - sân  - si -  mạn, quyết định chẳng khởi  thất tình  ngũ  dục, 

không  hề  khởi,  không  khởi  tâm,  không  động  niệm,  chẳng  bị  cảnh  giới 

chuyển. Đối với cảnh giới bất thiện, cảnh giới ác, ác duyên hiện tiền, chẳng 

những các Ngài không bị chúng chuyển, mà trái lại, biến cảnh giới bất thiện 

thành cảnh  giới thiện, biến ác duyên thành thiện duyên, thật phi phàm!  Bởi 

thế, các Ngài thọ dụng chẳng thể nghĩ bàn! 

Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  và  thế  giới  của  chúng  ta  đây  có  gì  khác 

biệt? Nói thật ra, hoàn toàn giống nhau, không sai biệt chút nào! Thế nhưng, 

theo những gì trình bày trong kinh, sai biệt rất lớn. Vì nguyên nhân nào vậy? 

Không có  gì khác cả, thế  giới  giống  hệt  nhau,  nhưng tâm chúng sanh trong 

thế giới Cực Lạc đều hiền lành, đều thanh tịnh, tâm thanh tịnh sẽ biến thành 

Tịnh Độ, tất cả hết thảy vạn vật không gì chẳng thanh tịnh, cảnh chuyển theo 

tâm.  Tâm  con  người  trong  thế  giới  chúng  ta  không  thanh  tịnh,  trong  tâm  ô 

nhiễm  nghiêm  trọng,  nên  hoàn  cảnh  sống  của  chúng  ta  cũng  bị  ô  nhiễm 

nghiêm trọng, không thanh tịnh! 

Cảnh chuyển theo tâm! Bản thân cảnh không ô nhiễm, tâm thanh tịnh thì 

cõi  Phật  thanh  tịnh;  tâm  không  thanh  tịnh,  cõi  nước  mình  ở  cũng  chẳng 

thanh  tịnh.  Đạo  lý  là  như  vậy.  Nếu  tâm  chúng  ta thực  sự thanh  tịnh,  hiền 

lành,  tất  cả  hết  thảy  người,  sự,  vật  chung  quanh  chúng  ta  không  gì  chẳng 

thanh tịnh, hiền lành, Tịnh Độ sẽ hiện tiền! Tâm chúng ta hư ngụy, ô uế, bất 

bình,  ngu si, tự tư tự  lợi, tất cả hoàn cảnh  chúng ta đang sống đều biến đổi 

theo tâm niệm, biến thành ngũ trược ác thế. Ngũ trược ác thế vốn do đây mà 

có, phải hiểu như thế! 

Thế giới Cực Lạc cố nhiên là do A Di Đà Phật thanh tịnh, bình đẳng, từ 

bi  mà  thành  tựu.  Phàm  những  ai  vãng  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới, 

tâm địa của mỗi người cũng phải thanh tịnh, bình đẳng, từ bi giống như A Di 

Đà Phật thì mới được vãng sanh. Bởi thế, kinh Vô Lượng Thọ nói trong ba 

bậc  vãng  sanh,  chánh  nhân  vãng  sanh  đều  là  “phát  Bồ  Đề  tâm,  một  dạ 

 chuyên niệm”.  Đấy là điều kiện trọng yếu nhất để được vãng sanh! Mấy năm 

gần đây chúng  tôi  đã  hiểu “phát Bồ Đề tâm” rất rõ ràng,  Bồ Đề  tâm  là  gì? 

Chính  là  “chân thành tâm, thanh tịnh tâm, bình đẳng tâm, chánh  giác tâm, 

 từ bi tâm”.  Quý vị dùng cái tâm ấy để  “một dạ chuyên niệm”  thì   sẽ cảm ứng 

đạo  giao!  Một  niệm  tương  ứng  một  niệm  Phật,  niệm  niệm  tương  ứng  niệm 

niệm Phật. 

Niệm  Phật  không  đắc  lực,  niệm  Phật  vẫn  có  ma  chướng  hiện  tiền  là  vì 

nguyên nhân nào? Vì quý vị không có tâm Bồ Đề! Nếu quý vị đầy đủ lòng 

chân  thành,  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  chánh  giác,  từ bi  thì  niệm  một  câu  Phật 

hiệu  bèn  có  công  đức,  hiệu  quả  chẳng  thể  nghĩ  bàn!  Vì  thế,  chúng  ta  phải 

hiểu rõ ý nghĩa những lời đức Phật giảng trong kinh, phải thực sự biết y giáo 

phụng  hành.  Chúng  ta  miệng  niệm  Di  Đà  tâm  tán  loạn;  tâm  tán  loạn  là 

không chân thành, không thanh tịnh, không bình đẳng, không trí huệ, không 

từ  bi,  đó  gọi  là  tâm  tán  loạn.  Tâm  tán  loạn  dù  một  dạ  chuyên  niệm  cũng 

không có hiệu quả, chẳng thể đạt công phu thành phiến, vì nguyên nhân gì? 

Vì tâm tán loạn! Điều này quan trọng hơn bất cứ gì khác. Vì thế, tu Huệ thì 

quan  trọng  nhất  là  phải  biết  chuyển,  tức  là  chuyển  Thức  thành  Trí,  chuyển 

được một thì sẽ chuyển được hết thảy. 

Tiếp đó, chúng tôi lại có câu giải thích đơn giản:  “Tự hành, hóa tha, phá 

 mê,  khai  ngộ” :  Tự  mình  tu  hành,  lấy  việc  phá  mê  khai  ngộ  làm  mục  tiêu 

hàng đầu; giúp đỡ người khác, giáo hóa chúng sanh, cũng là lấy phá mê khai 

ngộ  làm  mục  tiêu  hàng  đầu!  Đó  là  tổng  cương  lãnh,  tổng  nguyên  tắc  nhất 

định  phải  nắm  vững.  Thức  là  vọng  tâm,  Trí  là  chân  tâm;  nói  cách  khác, 

chuyển vọng tâm thành chân tâm, dụng công nơi tâm địa! Phải hiểu tác dụng 

của vọng tâm, tám thức; tác dụng của thức thứ sáu là phân biệt; ý thức phân 

biệt;  thức  thứ bảy  là  chấp  trước;  thức  thứ  tám  giống  như cái  kho,  chúng  ta 

thường nói là “ghi ấn tượng”, mọi ấn tượng đều cất vào đó, tích trữ trong cái 

kho ấy. Từ vô lượng kiếp đến nay, đời đời kiếp kiếp, bất kể ấn tượng tốt hay 

ấn tượng xấu, thảy đều được chứa trong ấy, đó là vọng tưởng! Năm thức đầu 

là nhãn, nhĩ, tỷ, thiệt, thân và ý, bản thân chúng không có vọng tưởng, phân 

biệt, chấp trước, đều nghe theo sự chỉ huy của thức thứ sáu và thức thứ bảy 

mà hành động. Thức thứ bảy chấp trước, thức thứ sáu phân biệt, biểu hiện ra 

bên ngoài, biểu hiện qua năm thức trước, tạo nghiệp như vậy đấy! 

Bồ Tát thông minh, có trí huệ, Ngài có thể chuyển biến, chuyển thức thứ 

sáu  thành  Diệu  Quán  Sát  Trí.  Quán  Sát  là  hiểu  rõ,  nơi  mắt,  tác  dụng  của  ý 

thức là thấy rõ, nơi tai là nghe hiểu, nơi mũi là ngửi rõ, nơi lưỡi là nếm rành 

rẽ, nơi thân tiếp xúc bèn hiểu rõ ràng, nơi ý là biết rõ ràng. Quán Sát lại thêm 

chữ  Diệu.  Diệu  là  dẫu  hiểu  rõ,  nhưng  không  chấp  tướng,  không  phân  biệt, 

hiểu rõ nhưng không phân biệt, đó  là trí  huệ chân chánh!  Hiểu rõ mà tròng 

thêm  phân  biệt  thì  thành  mê,  không  phải  là  trí  huệ  chân  chánh,  phải  gọi  là 

Thức, chẳng gọi là Trí. Giống như tấm gương soi cảnh tượng bên ngoài, quý 

vị  thấy  rất  rõ  ràng  minh  bạch,  rành  rẽ,  thông  suốt,  nhưng  không  phân  biệt, 

không  chấp  trước,  không  vọng  tưởng.  Vì  thế,  đức  Phật  thường  dạy  chúng 

ta  “dụng  tâm  như  kính”  (dụng  tâm  như  gương).  Trong  cuộc  sống  thường 

nhật, đối với hết thảy người, sự, vật, chúng ta khởi tâm động niệm giống hệt 

như  tấm  gương  trong  trẻo,  sáng  suốt,  rành  rẽ,  phân  minh,  không  có  vọng 

tưởng, không phân biệt, không chấp trước. Đó  gọi  là  Trí chiếu! Diệu Quán 

Sát Trí chiếu cảnh giới sáu trần. 

 “Chuyển  thức  thứ  bảy  thành  Bình  Đẳng  Tánh  Trí”.  Thức  thứ  bảy  là 

nhiễm  ô,  chấp  trước;  chấp  trước  là  không  bình  đẳng,  bình  đẳng  thì  không 

chấp  trước.  Vì  thế,  đối  với  hết  thảy  pháp,  không  còn  chấp  trước,  tâm  bình 

đẳng  hiện  tiền,  Bình  Đẳng  Tánh  Trí  hiện  tiền.  Hễ  có  mảy  may  chấp  trước, 

phải  như thế  này, phải  như thế  nọ  mới  là  đúng;  như thế kia  là không đúng, 

đấy  chẳng  phải  là  Trí,  mà  là  Thức!  Thức  sẽ  tạo  nghiệp,  Trí  không  tạo 

nghiệp. Dùng Trí không dùng Thức, dùng Trí để chu toàn mọi sự thì sẽ càng 

thực hiện viên mãn, trí huệ chân thật. Dùng Thức để xử sự, chẳng thấy được 

viên mãn, vì sao? Vì rất nhiều chỗ quý vị không thấy được. Nếu dùng Trí để 

xử sự, sẽ thấy thấu suốt quá khứ, hiện tại, vị lai, có thể thấy cõi này và mười 

phương,  há  lầm được ư?  Học Phật phải  học lấy trí  huệ, có  như vậy  mới có 

thể chuyển Thức thành Trí. 

 “Chuyển  thức  thứ  tám  thành  Đại  Viên  Kính  Trí”.  Đại  Viên  Kính  (tấm 

gương  tròn  lớn)  là tỷ dụ, Viên  là  viên  mãn;  nói cách khác, không  gì chẳng 

biết. Vì sao không gì chẳng biết? Do trong A Lại Da Thức từ vô thỉ kiếp đến 

nay,  tích  chứa  chủng  tử  tập  khí,  trong  ấy  có  nào  thiện,  nào  ác,  nào  vô  ký 

(không thiện, không ác), thảy đều chuyển thành trí huệ. Do vậy, thiện cũng 

tốt, ác cũng xong, thảy đều rõ ràng, thảy đều thấu suốt, nghiệp nhân quả báo 

chẳng  mê  hoặc  mảy  may. Vừa chuyển biến  liền biến thành không  gì chẳng 

biết. Bát Nhã vô tri, không gì chẳng biết! 

Chuyển  được  ba  thức  này  thì  năm  thức  trước  sẽ  chuyển  theo,  chuyển 

thành “Thành Sở Tác Trí”, thành tựu hành vi trí huệ, tạo tác trí huệ, không bị 

mê  hoặc,  dùng  trí  huệ  để  tạo  tác  nên  tự  lợi,  lợi  tha.  Đối  với  chính  mình, 

thành  tựu  ba  mươi  hai  tướng,  tám  mươi  vẻ  đẹp,  trở  thành  bậc  thầy,  thành 

gương  mẫu,  thành  tiêu  chuẩn  cho  hết  thảy  chúng  sanh  noi  theo,  thành  mẫu 

mực cho hết thảy chúng sanh, biểu lộ qua năm Thức trước cho nên tạo thành 

hình  tượng  ấy!  Tu  hành  quý  nhất  là  chuyển  biến;  chúng  tôi  cũng  thường 

giảng như thế. 

Chuyển biến từ đâu? Bắt đầu từ đâu? Nhà Phật dạy từ ngay nơi phương 

tiện ban đầu. Chuyển từ chỗ nào? Phải chuyển từ ý niệm. Ý niệm quá nhiều. 

Từ sáng đến tối, niệm trước diệt, niệm sau sanh, sanh diệt không ngừng! Đó 

là tướng phàm phu khổ não, chẳng giống với chư Phật và Pháp Thân Bồ Tát, 

các Ngài không khởi tâm, không động niệm, các Ngài trụ trong đại định, trụ 

trong  tam-muội.  Lục  đạo  phàm  phu  trụ  trong  vọng  niệm  hết  sức  đau  khổ. 

Phật,  Bồ  Tát Thiền  Định  rất  sâu,  trong  hết  thảy  cảnh  giới  không  khởi  tâm, 

không  động  niệm,  không  phân  biệt,  không  chấp  trước,  đó  là  “thường  trụ 

 tam-muội”.  Sáu căn của chúng ta tiếp xúc cảnh giới sáu trần bên ngoài, khởi 

tâm  động  niệm,  phân  biệt,  chấp  trước,  đó  là  nhân;  quả  báo  bèn  là  luân  hồi 

lục đạo. Nhân quả tuần hoàn, nhân quả tiếp nối. 

Thưa quý  vị, chúng ta  hãy thực sự tu  hành, đừng  tu  hành trên  mặt  hình 

tướng!  Tu  hành  trên  hình  thức  chính  là  đại  từ  đại  bi  biểu  diễn  cho  người 

khác  thấy;  còn  chính  mình  phải  dụng  công thực  sự tu  hành,  người  khác 

không thấy được. Vì thế, phải biểu diễn sự tu hành nhằm tiếp dẫn đại chúng, 

nhằm  lợi  ích  chúng  sanh.  Vì  người  khác  nói,  diễn  nói  chẳng  phải  vì  bản 

thân, mà vì người khác, nhằm hóa độ người khác. Để độ chính mình thì quan 

trọng  nhất  là  nếu  khởi  tâm  động  niệm  mà  có  ý  niệm  tự  tư  tự  lợi  thì  khi  ý 

niệm  ấy  khởi  lên,  phải  ngay  lập  tức  diệt  trừ,  vì  đó  là  tâm  luân  hồi!  Niệm 

niệm  nghĩ  đến  gì?  Nghĩ  sao  cho  chánh  pháp  tồn  tại  dài  lâu,  sao  cho  giáo 

huấn  của  hết  thảy  thánh  hiền  được  thường  trụ  trong  thế  gian,  được  hoằng 

dương  rạng  rỡ,  to  lớn,  lợi  ích  chúng  sanh.  Chúng  ta  phải  thường  nghĩ  đến 

những điều  này.  Thường  nghĩ  giúp đỡ  những chúng sanh khổ  nạn,  giúp  họ 

lìa khổ được vui, chúng ta có thể hy sinh chính mình vì người khác, phải từ 

những chỗ ấy  mà chuyển biến.  Tuyệt đối  chớ  nên  nghĩ  như thế  này:  Trước 

hết phải tính sao cho có  lợi cho chính  mình, chuyện  gì có  lợi cho  mình thì 

làm,  chuyện  gì  vô  ích  đối  với  mình,  có  lợi  cho  chúng  sanh  thì  chẳng  buồn 

làm. Nếu vậy là lầm mất rồi! Vẫn là cái tâm luân hồi, ngày ngày tạo nghiệp 

luân hồi, dẫu có niệm Phật suốt đời cũng chẳng thể vãng sanh, vẫn cứ phải 

luân  hồi  trong  lục  đạo,  vì  sao?  Tâm  luân  hồi  mà!  Không  có  tâm  buông  bỏ 

luân hồi! 

Nếu  quý  vị  chuyển  cái  tâm  luân  hồi  thành  tâm  Bồ  Đề,  tôi  thường  nói 

mười  sáu  chữ,  vì  sao  cứ  phải  nói  mãi?  Vì  chưa  làm  được!  “Tự  tư,  tự  lợi, 

 danh văn, lợi dưỡng, ngũ dục, lục trần, tham, sân, si, mạn” , phải đoạn mười 

sáu chữ ấy. Phải chuyển! Chuyển tự tư thành đại công, chuyển tự lợi thành 

lợi  ích  hết thảy chúng sanh. Vì sao không chuyển được  ý  niệm ấy? Quý  vị 

phải  biết  tự  tư  tự  lợi  rất  khổ!  Lo  được,  lo  mất,  khổ  không  thể  nói  nổi! 

Chuyển biến được cái tâm ấy sẽ được đại lạc, lìa khổ được vui. Quý vị khởi 

tâm  động  niệm  đại  công  vô  tư  thì  ý  niệm  và  nguyện  vọng  của  mình  nếu 

duyên chín muồi sẽ có rất nhiều người giúp mình, sự việc bèn thành tựu, vui 

sướng, chúng sanh có phước. Nếu không có thiện duyên, thậm chí vẫn có rất 

nhiều chướng duyên chướng ngại mình, chúng ta chỉ than một tiếng: “Chúng 

sanh không có phước báo, duyên chưa chín  muồi”. Vì sao? Tự  mình không 

có  ý  niệm  được  hay  mất:  Việc  thành  công,  tự  mình  không  có  ý  niệm  đạt 

được; việc không thành công, tự mình chẳng có ý niệm mất mát. 

Không có ý niệm được - mất nên tâm quý vị thanh tịnh, tâm chân thành, 

trong tâm vui sướng, không thọ khổ. Thành công, thọ lạc; không thành công, 

vẫn cứ thọ lạc, không thọ khổ. Người thế gian mê hoặc, điên đảo, lo được, lo 

mất, sung sướng thì sướng phát cuồng;  mất  mát thì đau khổ quá đỗi, chẳng 

liễu  giải  chân  tướng  sự  thật,  ý  niệm  tự  tư  tự  lợi  quá  nặng.  Vì  thế,  “chuyển 

 Thức thành Trí”  phải chuyển từ chỗ này. 

Lúc tôi  mới học Phật, Chương Gia đại sư  dạy tôi thấy thấu suốt, buông 

xuống. Buông xuống chính là chuyển, buông tự tư tự lợi xuống, buông danh 

văn,  lợi dưỡng  xuống, buông sự  hưởng thụ  ngũ dục,  lục trần  xuống,  buông 

tham - sân - si - mạn xuống, trí huệ bèn tăng trưởng! Rõ ràng nhất không sai 

mấy là cảnh giới mỗi tháng mỗi khác, mỗi tháng đều có lạc thú; đấy chính là 

như sách Luận Ngữ nói:  “Học nhi thời tập chi, bất diệc duyệt hồ?” (Học rồi 

thường tu tập, cũng chẳng vui sao?), trong nhà Phật gọi điều này là “pháp hỷ 

 sung mãn”. Pháp hỷ bổ dưỡng con người, dưỡng thân, dưỡng tâm, thân tâm 

mạnh  khỏe.  Ngạn  ngữ  Trung  Hoa  có  câu: “Nhân  phùng  hỷ  sự  tinh  thần 

 sảng”  (người gặp chuyện vui, tinh thần sảng khoái), suốt cả đời quý vị sống 

trong hoan hỷ, đó là hạnh phúc lớn lao nhất. Quý vị không phiền não, không 

lo  lắng,  không  vướng  mắc  chuyện  gì  trong  lòng,  vui  nào  sánh  bằng!  Niềm 

sung sướng ấy quý vị vốn có, nay quý vị biến thành đau khổ như vậy là vì có 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, tự tư tự lợi, có tham - sân - si - mạn, hằng 

ngày truy cầu danh văn, lợi dưỡng; cầu được thì lại sợ mất; cầu không được 

bèn đau khổ không thể nói nổi! Vì thế, cầu được cũng khổ, cầu không được 

cũng khổ; nỗi khổ ấy do chính mình chuốc lấy, chứ đâu phải quý vị sẵn có! 

Vì  vậy,  học  Phật  phải  học  chuyển  biến  cảnh  giới,  chuyển  cảnh  giới 

chẳng phải bên ngoài mà là chuyển biến trong nội tâm. Trong kinh, đức Phật 

đã giảng rất nhiều:  “Nhất thiết pháp tùng tâm tưởng sanh” (Hết thảy pháp từ 

tâm tưởng sanh). Tâm năng tưởng, cảnh giới bên ngoài là sở tưởng. Quý vị 

muốn  chuyển  thì  đừng  chuyển  nơi  cái  được  tưởng  (sở  tưởng)  mà  phải 

chuyển nơi năng tưởng. Chuyển được năng tưởng thì sở tưởng bèn biến đổi. 

Rõ  ràng  nhất  là  trong  thí  nghiệm  kết  tinh  nước  của  ông  Giang  Bổn  Thắng. 

Lần  này,  pháp  sư  Định  Luật  từ Nhật  Bản  qua  Đài  Loan  viếng  tang  mẹ  của 

Hồ  cư sĩ,  mang  theo  một  cuốn  băng  thâu  hình,  Sư  có  cuốn  băng  ấy  từ  chỗ 

ông Giang Bổn Thắng. Chúng tôi thấy rất rõ, so với hình chụp trong sách rõ 

rệt hơn nhiều lắm. Là vì trong sách, quý vị nhìn vào hình chụp, không thấy 

nó biến hóa, qua băng thâu hình, thấy hình ảnh biến hóa, khiến cho người ta 

rất cảm động. Cảnh giới biến đổi theo tâm niệm con người, ý niệm của quý 

vị  là tốt  lành thì  nó càng biến đổi càng đẹp, càng biến đổi càng  to; lúc tâm 

lượng không lành, hình dạng của chúng rất khó coi. Điều ấy chứng minh hết 

thảy  pháp  từ  tâm  tưởng  sanh,  hết  thảy  pháp  chỉ  do  tâm  hiện,  chỉ  do  thức 

biến, chứng minh rõ ràng! Bởi thế, cảnh giới chuyển biến trong mỗi niệm. 

Cư sĩ Giang Bổn Thắng [thật ra] vẫn chưa là cư sĩ, ông ta là tiến sĩ, cực 

lực hô hào, mong mỏi người thế gian ai nấy đều có thể dùng thiện tâm, thiện 

niệm đối đãi hết thảy người, hết thảy sự, hết thảy vật thì quả địa cầu này sẽ 

biến  thành  tốt  đẹp  phi  thường.  Lời  kêu  gọi  ấy  giống  như  thiền  sư  Trung 

Phong đã nói trong Hệ Niệm Pháp Sự, tâm ta là A Di Đà Phật, A Di Đà Phật 

chính là tâm ta, Cực Lạc là cõi này, cõi này chính là Cực Lạc. Vậy thì quý vị 

biến đổi cái tâm bằng cách nào? Nếu tâm biến thành thanh tịnh, bình đẳng, 

từ bi, thế giới này sẽ là thế giới Cực Lạc, không phải biến đổi nơi cảnh giới 

mà là biến đổi nơi tâm địa! 

Trong thế gian này, những người sống trên địa cầu không cần nhiều, cổ 

đức thường  nói  là  một phần  mười, tức trong  mười  người có  một  người tâm 

địa thanh tịnh, bình đẳng, từ bi, thiện lương thì thế giới này đã biến thành thế 

giới Cực Lạc rồi. Chắc chắn một người có thể ảnh hưởng cả chín người kia. 

Vì  thế,  ông  ta  cổ  vũ  sự giáo  dục  yêu  thương  và  biết  ơn.  Trong  những  năm 

qua,  chúng  tôithực  sự không  tiếp  xúc  với  ông  ta,  chúng  tôi  cũng  cổ  động 

giáo  dục  yêu  thương,  giáo  dục  lòng  cảm  ơn,  không  bàn  tính  mà  cùng  hợp! 

Vì  thế,  chúng  tôi  hoan  nghênh  ông  Giang  Bổn  Thắng  đến  thăm  Úc  Châu, 

trong  thời  gian  viếng  thăm,  tôi  hy  vọng  ông  ta  có  thời  gian  đến  thăm  học 

viện chúng ta, chúng tôi sẽ sắp xếp một buổi diễn giảng cho ông tại Đồ Văn 

Ba (Toowoomba). Trong phần sau là tổng kết, ở đây là tiểu kết. 

 “Chiếu  phá  Tam  Hoặc  của  mình  lẫn  người”.  Tam  Hoặc  là  ba  loại  mê 

hoặc lớn. Ba loại này chính là vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Trong các 

kinh Đại Thừa, đức  Thế  Tôn thường  gọi  ba loại  mê  hoặc  này  là phiền  não, 

tức Kiến Tư phiền não, Trần Sa phiền não, và Vô Minh phiền não. Kiến Tư 

phiền não là chấp trước, Trần Sa phiền não là phân biệt, Vô Minh phiền não 

là vọng tưởng, danh từ khác nhau nhưng ý nghĩa hoàn toàn tương đồng. Phải 

dùng trí  huệ để chiếu phá,  “Tu Di biểu thị nhất thể bất  nhị”,  Tu Di  là  Pháp 

Thân,  núi  Tu Di  tượng  trưng cho  Pháp  Thân.  Kinh  luận thường  nói:  “Thập 

 phương  tam  thế  Phật,  cộng  đồng  nhất  Pháp  Thân” (Mười  phương  ba  đời 

Phật  cùng  chung  một  Pháp  Thân),  nói  mười  phương  ba  đời  Phật  là  gộp  cả 

chúng ta trong ấy. Ba đời là quá khứ, hiện tại, vị lai, hết thảy chúng sanh đều 

là Phật  vị  lai,  mọi  người chúng ta đều là Phật  vị  lai, chúng ta cùng  với quá 

khứ  Phật  và  hiện  tại  Phật  có  chung  một  Pháp  Thân,  nhất  thể  bất  nhị,  đức 

hiệu của vị Phật này biểu thị ý nghĩa ấy. Vị Phật cuối cùng là. 



 Vô Lượng Tinh Tấn Phật.  

無量精進佛。 

   

 “Biểu thị pháp tu căn bản, thiện căn Đại Thừa chỉ gồm một loại là tinh 

 tấn,  thành  tựu  đại  huệ”. Đức  Phật  nói  đến  thiện  căn,  Căn  là  dùng  thực  vật 

làm  tỷ dụ, thực  vật phải có rễ  (Căn) thì  mới có  thể sống được, tăng trưởng 

được, khai hoa kết quả được. Nói đến thiện căn, là sánh ví nó giống như rễ 

của thực vật, thiện căn có thể sanh trưởng hết thảy thiện pháp, tất cả hết thảy 

thiện pháp đều từ căn này sanh ra, đức Phật gọi đó là  “thiện căn”.  

Thiện căn có thế gian thiện căn và xuất thế gian thiện căn. Trong lục đạo 

thế gian, tất cả hết thảy thiện pháp từ đâu mà sanh? Đức Phật nói có ba thứ 

thiện  căn:  không  tham,  không  sân,  không  si,  như  trong  kinh  Thập  Thiện 

Nghiệp Đạo nói bất tham, bất sân, bất si là ba thiện căn! Tất cả hết thảy thiện 

pháp trong lục đạo đều sanh từ những Căn này. Trái với ba thiện căn là tham 

-  sân  -  si,  gọi  là  Tam  Độc!  Khi  chúng  tôi  giảng  kinh  thường  gọi  chúng  là 

“bệnh  độc”,  trong  tâm  mỗi  người  chúng  ta  có  bệnh  độc  nghiêm  trọng  là 

tham  -  sân  - si.  Ba  thứ  bệnh  độc  tham  - sân  - si  gây  tạo  tất  cả  hết  thảy  tật 

bệnh và tai nạn trong thế gian này. Người ta thường nói đến thiên tai, nhân 

họa, thủy tai, hỏa tai, phong tai, địa chấn (động đất), ôn dịch, những thứ ấy 

từ đâu mà có? Cội nguồn của chúng đều là tham - sân - si. 

Vì vậy, quý vị phải hiểu minh bạch đạo lý sau đây: Nếu trong tâm quý vị 

không có tham  - sân  - si, sẽ tránh khỏi  rất  nhiều  tai  nạn. Dù quý  vị có đến 

chỗ đang có bệnh dịch cũng không bị truyền  nhiễm.  Vì sao? Quý  vị không 

có những điều kiện cảm ứng với chúng; virus gây bệnh truyền nhiễm phải có 

môi  giới,  môi  giới  chính  là  cái  tâm  bất  thiện  của  chính  mình.  Ác  niệm  sẽ 

khởi cảm ứng đạo giao với chất độc ấy, sẽ lây nhiễm dễ dàng. Nếu tâm địa 

của  chính  mình  thanh  tịnh,  tâm  địa  từ bi,  không  có  ý  niệm  tham  - sân  - si, 

quý  vị sẽ chẳng bị  lây  nhiễm. Từ nguyên  lý, nguyên tắc  mà  nói thì đúng  là 

như thế! 

Bởi  thế,  con  người  chẳng  thể  không  tu  thiện.  Cát  -  hung,  họa  - 

phước thực  sự chỉ  trong  một  niệm.  Một  niệm  lành  thì  đại  cát,  đại  lợi;  một 

niệm không  lành, đại  hung,  đại  họa. Nếu  chúng ta thực sự có tâm  xu cát  tỵ 

hung (tìm lành tránh dữ) thì phải xu cát tỵ hung bằng cách nào? Phải đoạn ác 

tu  thiện,  quý  vị  sẽ  không  có  tai  nạn!  Đúng  như  cổ  nhân  đã  nói:  Người  có 

phước  báo,  tâm  địa  thanh  tịnh,  có  trí  huệ,  có  phước  báo!  Ngạn  ngữ  nói  rất 

hay,  gặp phải tai  nạn thì  “phùng hung hóa cát, ngộ nạn thành tường”  (gặp 

điều dữ hóa điều lành, gặp tai nạn biến thành chuyện tốt lành), chuyển biến 

đấy!  Gặp  phải  hung  tai  nó  bèn  chuyển  biến  thành  hảo  sự,  cát  tường.  Gặp 

phải tai nạn, chuyển biến thành phước báo cát tường. Đều là chuyển biến nơi 

tâm, lúc bình thường phải chuyển biến, chứ không phải đến lúc tai nạn mới 

tính  chuyển  thì  chuyển  chẳng  được  đâu!  Công  phu  do  lúc  bình  thời,  bình 

thời niệm niệm đều thiện, niệm niệm là thiện niệm, hành vi nào cũng là thiện 

hạnh.  Quý  vị  thấy  đó:  Thiện  niệm,  thiện  ý,  thiện  hạnh  thì  không  gì  chẳng 

phải là tốt lành! Tâm tịnh, ý tịnh, hành vi thanh tịnh, ắt sanh Tịnh Độ. Kinh 

đã dạy  mà cổ đức cũng thường  nói:  “Tâm tịnh tắc quốc độ tịnh” (Tâm  tịnh 

thì cõi Phật tịnh). Quý vị khởi cảm ứng đạo giao với Tịnh Độ thì tự nhiên sẽ 

vãng sanh. 

Trong pháp xuất thế gian, thiện căn chỉ có một, chính là Tinh Tấn. Tinh 

tấn là thiện căn duy nhất của Bồ Tát,  “Thiện căn Đại Thừa chỉ có một loại là 

 Tinh Tấn” . Tinh tấn  là không  lười  nhác,  “thành tựu đại huệ”.  Mục tiêu  mà 

chúng ta mong cầu là viên  mãn rốt ráo hiện tiền thì phải nhờ vào đâu? Nhờ 

vào tinh tấn. Tương phản với tinh tấn chính là điều chướng ngại lớn nhất cho 

pháp  xuất  thế  gian,  điều  gì  vậy?  Giải  đãi!  Người  học  pháp  xuất  thế  quyết 

định không tham - sân - si, tức là hội đủ ba thiện căn thế gian cho nên mới tu 

pháp xuất thế. Quý vị nhất định phải hiểu đạo lý này: Tu pháp thế gian chưa 

trọn  mà  toan  tu  pháp  xuất  thế  gian  sẽ  chẳng  thể  được  đâu!  Chẳng  thể  làm 


người  tốt  trong  thế  gian  mà  lại  muốn  thành  Phật,  thành  Bồ  Tát,  chẳng  thể 

nào được! Chẳng thể không hiểu đạo lý này, phải hiểu thấu triệt. Vì sao? Có 

hiểu thì mới phát sanh ảnh hưởng đối với tâm hạnh của chính mình. Nếu quý 

vị hiểu rất sâu, rất triệt để, sẽ tự nhiên chịu làm như vậy. Vì sao? Làm như 

vậy  có  đại  lợi  ích,  làm  như  vậy  có  chỗ  rất  tốt.  Với  chính  mình  là  lìa  khổ 

được vui, với chúng sanh cũng giúp cho họ lìa khổ được vui. Còn gì vui hơn 

mà không làm cơ chứ? 

Rất nhiều đồng học học Phật nghe những lời này đều gật đầu, nhưng rất 

cảm thán bảo tôi: “Thưa pháp sư! Con làm không được!” Tôi biết vì sao họ 

làm không được! Vì sao họ làm không được? Vì hiểu chưa sâu, nên thường 

đến hỏi tôi phải làm cách nào? Tôi dạy họ nghe kinh cho nhiều. Nghe kinh 

nhiều  không  có  nghĩa  là  kinh  gì  cũng  nghe,  phải  hiểu  ý  này.  Quý  vị  là  sơ 

học, nói  “sơ học phải nghe kinh nhiều”  nghĩa là chỉ nghe một bộ kinh, tối đa 

là hai bộ, ba bộ kinh, đừng nhiều hơn ba. Nghe bao lâu? Từ xưa đến nay, tổ 

sư đại đức ấn định quy củ là năm năm. 

Tôi  đến  Đài  Trung  thân  cận  thầy  Lý.  Thầy  Lý  cũng  dạy  tôi  năm  năm 

phải chuyên công! [Tức là] chuyên môn nghe một loại, hoặc là nghe hai loại, 

tối đa không được quá  ba  loại,  tối  đa  là  ba  loại. Nghe đi  nghe  lại  như vậy, 

hằng ngày không gián đoạn, nghe suốt cả năm năm. Tốt ở chỗ nào? Tâm quý 

vị  bèn  định.  Nếu  trong  năm  năm  ấy,  quý  vị  nghe  mười  mấy  loại,  tâm  sẽ 

chẳng  định.  Há  chẳng  phải  như  kinh  này  dạy  “nhất  tâm  bất  loạn”,  tu  nhất 

tâm  bất  loạn  đó  sao?  Nhất  tâm  bất  loạn  là  tam-muội,  nhất  tâm  bất  loạn  là 

Thiền Định rất sâu, tu như thế nào? Phải thâm nhập một môn, tâm bèn định. 

Cứ  nghe  đi  nghe  lại,  mỗi  lần  nghe  một  lượt,  quý  vị  lại  cảm  nhận,  lãnh  hội 

khác nhau. Mỗi lần nghe lại được một lần công phu định lực, mỗi lần nghe 

là  một  lần  đắc  trí  huệ.  Nghe  suốt  năm  năm  như  thế,  quý  vị  ắt  có  định,  có 

huệ.  Nói  cách  khác,  dẫu  chưa  đạt  được  Căn  Bản  Trí,  nhưng  đã  đạt  được 

Tương Tự Căn Bản Trí. Từ chỗ này, quý vị có thể kiến lập tín tâm, đạt được 

pháp  hỷ,  rất  sung  sướng,  cảm  nhận  rất  rõ  phiền  não  của  chính  mình  giảm 

thiểu, tức vọng tưởng, phân biệt, chấp trước ít hơn, trí huệ tăng trưởng. Bất 

luận tiếp xúc hết thảy người, sự, vật, tợ hồ chính mình có trí huệ, chính mình 

xử trí rất thích đáng. 

Bản thân tôi đi theo con đường này, tôi không tu pháp môn nào khác, chỉ 

là nghe kinh, đọc kinh, giảng kinh, cả đời vui sướng không mệt mỏi. Những 

chuyện đáp ứng lời mời mọc giảng diễn bên ngoài nói thật ra toàn là chuyện 

bất đắc dĩ, chẳng phải là tôi muốn đi; không muốn đi sao lại cứ đi? Đối với 

xã hội có chút lợi ích thì chúng tôi phải làm. Xã hội hiện tại là đời loạn mà! 

Tà  tri,  tà  kiến,  tà  thuyết,  tà  hạnh  ngập  ngụa  thế  gian,  chúng  sanh  rất  khổ, 

không giác ngộ! Vì thế, có ai tìm tôi, có cơ duyên ấy, tôi cũng vui lòng dâng 

chút  cống  hiến.  Đem  sở  học  của  chính  mình,  đem  những  gì  mình hiểu biết 

để thưa cùng đại chúng, dâng cho đại chúng tham khảo hòng tu học, tận hết 

chút sức kém cỏi của chính mình. Xong việc, tôi trở về gấp studio của chính 

mình, chẳng thích đi ra ngoài, chỉ là bất đắc dĩ mà thôi! Hết thảy là vì chánh 

pháp tồn tại lâu dài, hết thảy là vì chúng sanh khổ nạn. A! Hôm nay hết giờ 

rồi! 



Trung Phong Tam Thời Hệ Niệm 

Pháp Sự Toàn Tập Giảng Ký,  

Phần 10 hết 



---o0o--- 

Phần 11 

 Tập 31 

Chư vị đồng học! 

Xin xem tiếp đoạn Tây Phương trong phần Sáu Phương Chư Phật, trước 

hết chúng tôi đọc kinh văn một lượt: 



 Xá  Lợi  Phất!  Tây  phương  thế  giới  hữu  Vô  Lượng  Thọ  Phật,  Vô 

 Lượng  Tướng  Phật,  Vô  Lượng  Tràng  Phật,  Đại  Quang  Phật,  Đại  Minh 

 Phật,  Bảo  Tướng  Phật,  Tịnh  Quang  Phật.  Như  thị  đẳng  Hằng  hà  sa  số 

 chư  Phật  các  ư  kỳ  quốc,  xuất  quảng  trường  thiệt  tướng  biến  phú  tam 

 thiên đại thiên thế giới, thuyết thành thực ngôn: “Nhữ đẳng chúng sanh 

 đương tín thị Xưng Tán Bất Khả Tư Nghị Công Đức Nhất Thiết Chư Phật 

 Sở Hộ Niệm Kinh”.  

       舍利弗。西方世界。有無量壽佛。無量相佛。無量幢佛。大光佛。

大明佛。寶相佛。淨光佛。如是等恆河沙數諸佛。各於其國。出廣長

舌相。遍覆三千大千世界。說誠實言。汝等眾生。當信是稱讚不可思

議功德一切諸佛所護念經。 

 (Xá  Lợi  Phất!  Thế  giới  phương  Tây  có  Vô  Lượng  Thọ  Phật,  Vô  Lượng 

 Tướng  Phật,  Vô  Lượng  Tràng  Phật,  Ðại  Quang  Phật,  Ðại  Minh  Phật,  Bảo 

 Tướng Phật, Tịnh Quang Phật. Hằng hà sa số chư Phật như thế đó, mỗi vị ở 

 trong nước mình, hiện tướng lưỡi rộng dài, che khắp tam thiên đại thiên thế 

 giới, nói lời thành thực: “Chúng sanh các ngươi hãy nên tin kinh Xưng Tán 

 Bất Khả Tư Nghị Công Ðức Nhất Thiết Chư Phật Sở Hộ Niệm này”).  

   

Trong  đoạn  này,  đức  Thế  Tôn  nêu  danh  hiệu  của  bảy  vị  Phật  trong  các 

thế giới ở phương Tây. Quý vị thấy trong hai phần trên đều là năm vị Phật, ở 

chỗ này đột nhiên lại kể tên bảy vị Phật. Trong pháp hội Di Đà, con số Bảy 

tượng  trưng  cho  viên  mãn,  như  trong  phần  trước  chúng  ta  đã  thấy  “thất 

 trùng  la  võng,  thất  trùng  hàng  thụ,  thất  trùng  lan  thuẫn” (bảy  tầng  lưới 

mành, bảy tầng hàng cây, bảy tầng lan can). “Bảy” ở đây không phải là con 

số mà hoàn toàn nhằm biểu thị pháp, biểu thị sự viên mãn. Con số Bảy biểu 

thị  viên  mãn  vì  bốn  phương,  trên,  dưới,  thêm  vào  chính  giữa  thì  sẽ  là  viên 

mãn.  Kinh  Hoa  Nghiêm  dùng  con  số  Mười  để  biểu  thị  viên  mãn,  Mười  là 

con số, từ một đến mười, đó là con số viên mãn. Từ mười đến một trăm, từ 

một trăm đến một ngàn đều nhằm biểu thị sự viên mãn. Kinh Di Đà dùng số 

Bảy để biểu thị  viên  mãn; chúng ta  thấy trong  kinh Vô  Lượng Thọ có bảy, 

có  mười  sáu,  có  hai  mươi  mốt,  có  hai  trăm  mười  ức  đều  nhằm  biểu  thị  sự 

viên mãn, đều chẳng thể hiểu chúng chỉ là những con số. Thế giới Cực Lạc ở 

phương Tây, cho nên liệt kê danh hiệu bảy vị Phật ở phương Tây. 

Vị Phật thứ nhất là Vô Lượng Thọ Phật. Vô Lượng Thọ Phật có phải là 

giáo chủ của Tây Phương Cực Lạc thế giới hay không? Cũng có thể nói như 

vậy! Nhưng  như trong phần trên đã  nói, phương Tây có  Hằng  hà sa số chư 

Phật, trong số hết thảy chư Phật, có rất nhiều vị Phật đồng danh đồng hiệu. 

Dẫu đồng danh đồng hiệu, nhưng Vô Lượng Thọ Phật của Tây Phương Cực 

Lạc thế giới được đặc biệt tôn kính, là do ý nghĩa nào? Trong phần trên, tôi 

đã  thưa  cùng  quý  vị  rồi,  thế  giới  Cực  Lạc  không  phải  là  một  thế  giới  bình 

thường,  mà  là  thế  giới  như  thế  nào?  Giống  như  hết  thảy  chư  Phật  lập  một 

ngôi  trường  ở  đó,  ngôi  trường  ấy  là  trường  học  của  Phật,  Bồ  Tát.  Hết  thảy 

chư  Phật  giống  như  gia  trưởng  (người  chủ  trong  gia  đình),  hết  thảy  chúng 

sanh  giống  như  con  cái;  con  cái  muốn  thành  Phật,  thành  tựu  trí  huệ  viên 

mãn,  đức  năng  viên  mãn,  tướng  hảo  viên  mãn  thì  phải  đến  đó  học.  Vì  thế, 

lập ra một ngôi trường như vậy! 

A Di Đà Phật làm hiệu trưởng của ngôi trường ấy, Quán Âm và Thế Chí 

giống như chủ nhiệm giáo vụ, chủ nhiệm huấn đạo. Vị hiệu trưởng ấy được 

hết  thảy  các  gia  trưởng  tôn  kính.  Chắc  từ  tỷ  dụ  này  quý  vị  hiểu  rõ  vì  sao 

không  một  vị  Phật  nào  lại  chẳng  tôn  kính,  tán  thán  A  Di  Đà  Phật,  vì  sao? 

Chư  Phật  có  tôn  trọng  thì  đệ  tử chư  Phật  mới  tôn  trọng;  gia  trưởng  có  tôn 

trọng thì con cái  mới tôn trọng. Vì thế, chư Phật  (gia  trưởng) phải đứng  ra 

nêu gương, dẫu Phật Phật đạo đồng, các vị Phật hoàn toàn bình đẳng, không 

có sai biệt, nhưng để biểu thị pháp, để giáo hóa chúng sanh nên hết thảy chư 

Phật đặc biệt tôn kính vị hiệu trưởng ấy. Đạo lý là như vậy đó! Vì thế, trong 

đoạn này, kinh văn liệt kê bảy đức Phật để biểu thị sự viên mãn. 

Vị  Phật  thứ nhất  là Vô Lượng Thọ Phật.  Chúng ta  thấy Vô Lượng 

Thọ  là  thọ  mạng  vô  lượng.  Thọ  là  một  loại  phước  báo,  người  Hoa  thường 

nói  “ngũ phước lâm môn” (năm thứ phước vào cửa), phước  bậc  nhất  trong 

năm  phước  là  Thọ.  Từ  xưa,  tổ  sư  đại  đức  khi  giới  thiệu  Tây  Phương  Tịnh 

Độ, nói đức bậc nhất (đức tánh to lớn nhất) của Tây Phương Tịnh Độ là gì? 

Thọ mạng trường cửu! Có thọ mạng trường cửu thì chúng ta tu hành chứng 

quả mới không khó; chẳng hạn như nói theo kinh này, phàm phu từ Sơ Phát 

Tâm đến khi tu thành Phật quả phải trải vô lượng kiếp; hàng Pháp Thân Bồ 

Tát từ Sơ Trụ Bồ Tát trong Viên Giáo tu cho đến khi viên mãn Phật quả phải 

mất ba A-tăng-kỳ kiếp. Những con số ấy đều là con số thiên văn, không cách 

nào tính toán được! Đức Phật trong Tây Phương Cực Lạc thế giới vô lượng 

lần vô lượng thọ, hãy nên giảng như thế nào? 

Nên biết  “vô lượng”  là một đơn vị số đếm của cổ Ấn Độ; kể từ A-tăng-

kỳ trở đi là mười con số lớn cuối cùng. A-tăng-kỳ là con số lớn nhất đầu tiên 

[trong  mười số ấy]. Mười con số  lớn  này  không tính theo  lối  gấp  mười  mà 

tính theo  lối  nhân  gấp  bội.  A-tăng-kỳ  lần  A-tăng-kỳ  là  một  Vô  Lượng.  Vô 

Lượng  lần  Vô  Lượng  là  một  Vô  Biên,  tính  theo  cách  như thế!  Do  vậy,  Vô 

Lượng Thọ vẫn còn là có hạn lượng, nhưng số lượng ấy không quan trọng! 

Nếu cứ tính là một Vô Lượng thôi thì thọ mạng của quý vị là A-tăng-kỳ lần 

A-tăng-kỳ,  nhưng  để  thành  Phật  phải  mất  bao  nhiêu  thời  gian?  Ba  A-tăng-

kỳ! Thọ mạng của quý vị là A-tăng-kỳ lần A-tăng-kỳ, vậy thì ba A-tăng-kỳ 

có thấm vào đâu! Giống như người sống được một trăm tuổi, để thành tựu tu 

hành  chứng  quả,  chứng  đắc  Vô  Thượng  Bồ  Đề,  phải  cần  bao  nhiêu  thời 

gian? Ba ngày thôi! Thọ mạng một trăm năm, ba ngày thấm vào đâu? Chẳng 

phải là quyết định thành Phật ư? 

Thành  Phật  đúng  là  vô  lượng  không  hạn  lượng,  thực  sự  là  vô  lượng, 

chẳng phải là vô lượng có hạn lượng, mà là vô lượng không hạn lượng. Do 

vậy, ta có  thể  nói  phàm ai  vãng sanh  Tây  Phương Cực  Lạc thế  giới đều có 

thọ mạng vô lượng không hạn lượng, chẳng phải là vô lượng có hạn lượng. 

Vì  sao?  Do  họ  đều  có  thể  trong  một  thời  gian  rất  ngắn  (dựa  trên  thọ  mạng 

của  họ  để  so  sánh)  chứng  đắc  Vô  Thượng  Bồ  Đề,  rốt  ráo  Phật  quả,  đó  là 

phẩm  đức  bậc  nhất  của  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới!  Bất  cứ thế  giới  nào 

khác đều không có chuyện này. Chỉ dựa vào một điều này thôi, nếu chúng ta 

thực sự thấu hiểu rõ ràng sẽ chẳng thể không sanh về Tây Phương Cực Lạc 

thế  giới.  Quý  vị  chẳng  muốn  sanh  về  đó  là  lầm  lạc  quá  đỗi  rồi!  Như  vậy, 

trong danh hiệu này có phước báo, có phước, có thọ, phước vô lượng, thọ vô 

lượng. Như tôi  vừa  mới  nói đó, vô  lượng  ở đây thực sự  là  vô  lượng, chẳng 

phải là vô lượng có hạn lượng. 

Vị Phật thứ hai  là Vô  Lượng  Tướng  Phật. Tướng  là tướng  hảo, biểu thị 

phú  quý.  Người  thế  gian  chúng  ta  thường  nói  người  nào  đó  có  “phước 

tướng”, [tức là người ấy có] tướng giàu có, tướng cao quý.  “Quý”  là có địa 

vị cao cả trong  xã  hội  như quốc  vương, đại thần có quý tướng. Giàu  là của 

cải dư dật. Vô  Lượng Tướng Phật  là  vừa tôn quý  lại  vừa  giàu có, vô  lượng 

vô biên phước đức và của cải. 

Vị Phật thứ ba là Vô Lượng Tràng Phật. Tràng (幢) tiêu biểu cho những 

gì cao cả, rõ ràng, cao hiển.  Tràng có  nghĩa là được  hết thảy đại chúng tôn 

kính,  đức  cao,  chúng  ta  thường  nói  là  “đức  cao  vọng  trọng”, [tức  là]  đức 

cao,  trí  cao,  danh  cao,  nay  ta  nói  là  mức  độ  nổi  danh  rộng  khắp;  không  ai 

chẳng ca ngợi. Quý vị thấy đó, cả ba điều sau đây đức Phật đều hội đủ: Thọ 

mạng, phú quý, cao hiển (tài nghệ cao), không gì chẳng cao; những điều ấy 

đều  nhằm biểu thị quả báo. Quả báo do đâu  mà có? Quả  nhất định phải có 

nhân; vì thế, ba đức Phật tiếp theo đại diện cho nhân hạnh. 

 Đại  Quang  Phật:  Quang  là  quang  minh  trí  huệ,  Ngài  đại  diện  cho  Trí; 

bởi lẽ phước thọ, phú quý, cao hiển đều do trí huệ sanh ra. 

 Đại  Minh  Phật:  “Minh”  là  chiếu  sáng,  tức  là  đại  trí  khởi  tác  dụng.  Tác 

dụng  ấy  gồm  có  Tự  Thọ  Dụng  và  Tha  Thọ  Dụng.  Ở  phần  trên  đã  nói  đến 

phước báo, phú quý, cao hiển; cao hiển là Tự Thọ Dụng, đồng thời cũng là 

tác  dụng  giáo  hóa  chúng  sanh;  không  có  đại  trí,  đại  đức,  đại  năng  như thế, 

làm  sao  có  thể  giáo  hóa  chúng  sanh?  Chính  mình  phải  có  những  thành  tựu 

thù thắng như thế thì mới có năng lực giúp cho người khác thành tựu, trí huệ 

khởi tác dụng là như vậy! Y báo và chánh báo trang nghiêm của thế giới Cực 

Lạc  đều  là  do  trí  huệ  của  A  Di  Đà  Phật  khởi  tác  dụng.  Phàm  đại  chúng  từ 

mười phương thế giới vãng sanh thế giới Cực Lạc đều là do tịnh nghiệp của 

họ khởi tác dụng. Do tịnh nghiệp đã tu của người vãng sanh tương ứng với 

nguyện hạnh của A Di Đà Phật nên chiêu cảm được [như vậy]. Trong phần 

khai  thị  của  Hệ  Niệm  Pháp  Sự  này,  thiền  sư  Trung  Phong  đã  giảng  rất  rõ 

ràng. 

 Bảo  Tướng  Phật biểu  thị  sự  tôn  thắng.  Trong  kinh  Đại  Thừa,  đức  Thế 

Tôn thường nói:  “Phật hữu vô lượng tướng, tướng hữu vô lượng hảo” (Phật 

có vô  lượng tướng,  mỗi tướng có  vô  lượng  hảo). Sanh  về Tây Phương Cực 

Lạc thế giới sẽ đạt được thân Kim Cang Na La Diên, Kim Cang Na La Diên 

(Vajra-nārāyana)  là thân kim cang.  Kim Cang  Lực  Sĩ86 thân  thể cứng chắc, 

không  ai  sánh  bằng.  Thân  thể  Phật  giống  như  vậy  đó.  Vãng  sanh  Tây 

Phương Cực Lạc thế giới, những thế giới phương khác không thể sánh bằng, 

điều thù thắng nhất là gì? Sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới thì thân thể, 

tướng hảo, quang minh, trí huệ, đức năng, phước báo của chính  mình tợ hồ 

gần bằng với A Di Đà Phật. Mười phương thế giới chắc chắc chẳng có việc 

như vậy, [ở Cực Lạc] hưởng phước của A Di Đà Phật mà! Thật là chẳng thể 

nghĩ  bàn!  Bởi  thế,  Bảo  Tướng  Phật  biểu  thị  sự tôn  thắng.  Nếu  quan  sát  kỹ 

sáu đức Phật này thì trí huệ, thọ  mạng, phước đức, tức những điều hết thảy 

chúng sanh mong cầu, các Ngài đều trọn đủ, lại còn rốt ráo viên mãn, không 

thiếu khuyết chút nào. 

 “Vô phước chẳng thể độ sanh, thành Phật rồi, trăm kiếp tu phước”.  Nếu 

quý vị không có phước báo, quý vị chẳng thể độ sanh. Vì sao? Dù có trí huệ, 

có năng  lực, nhưng tướng  mạo không tốt, người ta  vừa  nhìn bèn  nghĩ: “Gã 

này  không  có  phước  báo!”,  đánh  mất  tín  tâm  đối  với  quý  vị.  Thuyết  pháp 

cho  họ  nghe,  họ  bèn  hoài  nghi,  chẳng  thể  tin  nhận  phụng  hành.  Vì  thế,  Bồ 

Tát thành Phật, phải dùng thời gian một trăm kiếp để chuyên môn tu phước 

báo,  tu  tướng  hảo!  Trong  nhà  Phật  thường  nói  là  ba  mươi  hai  tướng,  tám 

mươi  vẻ  đẹp,  ngạn  ngữ  thường  nói  “tướng  tùy  tâm  chuyển” .  Phải  dùng  cả 

một thời  gian dài  như thế  để tu điều  gì?  Tu cái tâm  thuần thiện thuần tịnh, 

cái  hạnh  thuần  thiện  thuần  tịnh.  Tâm  hạnh  thuần  thiện  thuần  tịnh,  sẽ  cảm 

được  tướng  hảo,  quang  minh.  Tướng  Phật  đúng  là  viên  mãn,  ai  trông  thấy 

cũng đều  yêu  mến. Tướng  hảo tiếp dẫn chúng sanh, chúng sanh thích  thấy, 

bằng  lòng  đi  theo,  bằng  lòng  học  theo,  bằng  lòng  nghe  giảng  dạy,  y  giáo 

phụng hành. 

Nói  thật  ra,  công  phu  tu  hành  của  quý  vị  đắc  lực  hay  không,  quý  vị  có 

bao nhiêu công phu không  thể  lừa  người khác chút  xíu  nào,  vì sao? Vì đều 

thể  hiện  trên  tướng  hảo  của  quý  vị!  Ngạn  ngữ  Trung  Quốc  đã  nói  về  việc 

này rất có lý như sau: “Một người trước khi tròn bốn mươi tuổi, mạng tướng 

chịu ảnh hưởng của tiên thiên87, tức là chịu ảnh hưởng của nghiệp báo trong 

đời  quá  khứ.  Từ  bốn  mươi  tuổi  trở  đi,  chịu  ảnh  hưởng  của  hậu  thiên;  nói 

cách khác, chính mình phải chịu trách nhiệm”. Khởi tâm động niệm, hết thảy 

hành  vi  trong  bốn  mươi  năm sẽ biến đổi tướng  mạo trang  nghiêm.  Bởi thế, 

người nào đến tuổi già, tướng mạo đoan nghiêm thì nhất định phải là người 

tốt,  tu  phước,  tu  cả  đời.  Tướng  chuyển  theo  tâm,  mạng  chuyển  theo  tâm. 

Thân thể và thể chất của chúng ta cũng chuyển theo tâm! 

Qua  thí  nghiệm  kết  tinh  nước,  tiên  sinh  Giang  Bổn  Thắng  đã  chứng 

minh  điều  này,  chứng  minh  những  điều  được  nói  trong  kinh  Đại  Thừa:  Vũ 

trụ  sống  động!  Chính  ngay  trong  kinh  Lăng  Nghiêm,  đức  Phật  đã 

giảng:  “Chư pháp sở sanh, duy tâm sở hiện, nhất thiết nhân quả, thế giới, vi 

 trần,  nhân  tâm  thành  Thể” (Các  pháp  được  sanh  ra  chỉ  là  do  tâm  hiện,  hết 

thảy  nhân  quả,  vi  trần,  thế  giới,  do  tâm  mà  thành  Thể).  Ấy  là  do  tâm  hiện, 

thức biến, là bản năng (năng lực sẵn có) của tâm. Năng lực ấy bất sanh, bất 

diệt, không đến, không đi, không thường, không đoạn, chẳng phải có, chẳng 

phải không,  vĩnh  hằng.  Bản  năng ấy  là  gì  vậy?  Bản  năng  là có thể thấy, có 

thể  nghe,  có  thể  cảm  nhận,  có  thể  biết;  trong  phần  khai  thị  của  Hệ  Niệm 

Pháp Sự, thiền sư Trung Phong gọi [bản năng ấy] là  “tâm linh tri”.  

Nói về Tâm, Ngài cũng giảng ba thứ. Thứ nhất là Nhục Đoàn Tâm, tức 

là trái tim trong thân thể chúng ta. Đó là trái tim thịt, chỉ là một cơ quan mà 

thôi, không có tác dụng gì lớn lao cho lắm [ngoài việc duy trì sự sống]. Thứ 

hai  là  Duyên  Lự  Tâm,  nghĩa  là  mọi  người  chúng  ta  có  khả  năng  suy  nghĩ, 

tưởng tượng, phân biệt thị - phi, thiện - ác, cũng như mọi vọng tưởng, phân 

biệt, chấp trước đều thuộc về cái tâm này. Trong Phật pháp, tâm ấy được gọi 

là  Thức.  Thức  là  sở  biến  (cái  được  biến  hiện),  nó  có  thể  biến,  duy  thức  sở 

biến,  Duyên  Lự  Tâm  là  sở  biến.  Cảnh  giới  ấy  hiện  tướng,  [chủ  thể  có  khả 

năng]  hiện  tướng  là  chân  tâm.  Chân  tâm  được  gọi  là “linh  tri  tâm”,  [tức  là 

cái tâm có khả  năng] linh  minh  giác tri. Chữ  “linh”  bao  hàm cả ba chữ kia 

(tức “minh, giác, tri”); kinh Lăng Nghiêm nói bốn chữ, chữ “linh”  bao gồm 

kiến,  văn,  giác (thấy,  nghe, cảm  nhận).  Linh  là  như vậy đó!  Sau “linh” còn 

có một chữ “tri” nữa, “linh tri” là “kiến - văn - giác - tri”. 

Từ  thực  nghiệm  khoa  học,  phát  hiện  nước  có  thể  thấy,  có  thể  nghe,  có 

thể  hiểu  được  ý  tưởng  con  người,  tùy  theo  trạng  huống  ý  tưởng  con  người 

mà  nước  biến  hóa  bất  đồng,  đấy  chẳng  phải  là  như  kinh  Phật  thường 

nói  “cảnh chuyển theo tâm”  hay sao? Thế gian xem tướng đoán mạng cũng 

thường  nói  “tướng  chuyển  theo  tâm” ,  thật  vậy  đó!  Mạng  chuyển  theo  tâm, 

Phong Thủy cũng chuyển theo tâm. Phong Thủy là hoàn cảnh chúng ta đang 

sống;  vì  thế,  các  nhà  Phong  Thủy  thường  nói:  “Phước  nhân  cư  phước  địa, 

 phước địa phước nhân cư”  (Người có phước sống nơi đất có phước, đất tốt 

lành thì người có phước ở). Vấn đề là chính mình phải tu phước. Tự mình tu 

phước thì bất luận sống tại nơi nào, Phong Thủy nơi đó sẽ tự nhiên biến đổi, 

hoàn toàn giống như hiện tượng nước kết tinh. Thí nghiệm khoa học chứng 

minh những đạo lý và những sự tướng đã được nói trong kinh Phật. Đối với 

điều này chúng ta tin sâu không nghi. 

Cái  hay của  việc  học Phật  là chuyển được cảnh  giới. Chúng tôi  thường 

nói:  Chuyển  cảnh  giới  thì  chuyện  đầu  tiên  là  chuyển  thân  thể.  Thân  thể 

chúng ta vốn chẳng khỏe mạnh mà chuyển thành khỏe mạnh, thọ mạng vốn 

không dài chuyển thành trường thọ. Tình trạng thông thường là từ sáu mươi 

tuổi trở đi, con người dần dần suy lão, khí quan dần dần lão hóa. Người học 

Phật có khả năng giảm chậm sự lão hóa khí quan; vốn sáu mươi tuổi bị lão 

hóa  nhưng  phải  đến  năm  tám  mươi  tuổi  vẫn  chưa  bị  lão  hóa,  tai  nghe  mắt 

thấy  rõ ràng,  mắt  không  lòa,  tai  không  điếc,  da  dẻ  không  nhăn  nheo;  đó  là 

công phu niệm Phật, công phu tu hành của quý vị! Vì vậy, công phu tu hành 

nhìn ở chỗ này. Nếu cảnh giới nơi cái thân mình không chuyển được, há quý 

vị còn có  thể chuyển  được cảnh  giới bên  ngoài ư? Đầu tiên  là phải chuyển 

cảnh giới nơi cái thân mình. Cái đầu tiên phải chuyển nơi thân là vẻ mặt. Nói 

cách khác, quý vị học Phật mười năm, hai mươi năm, hãy xét kỹ xem quý vị 

có đoan nghiêm và an tường như Phật hay chăng? 

Vị  Phật  cuối  cùng,  tức  vị  Phật  thứ  bảy  ở  Tây  Phương  là  Tịnh  Quang 

Phật, Ngài  “biểu thị pháp tu phước căn bản”.  Quý vị thấy: Ở phần trên nói 

đến tu huệ, còn ở đây là tu phước! Tây Phương Cực Lạc thế giới tu phước, 

phương Nam tu  huệ, phương  Tây  tu  phước.  “Phải  tu  ba  nghiệp  thanh  tịnh 

 quang  minh,  thành  mãn  đại  phước”.  “Thành”  là  thành  tựu,  “mãn”  là  viên 

mãn.  Vì  vậy,  quý  vị thấy phương  pháp tu  phước  là  “tịnh”,  “quang”,  thuần 

tịnh! Thân thanh tịnh, tâm thanh tịnh, cảnh giới thanh tịnh, đại phước báo! 

Trong kinh  Thập Thiện Nghiệp Đạo, có  một câu dạy chúng  ta:  “Bồ Tát 

 hữu nhất pháp, năng ly nhất thiết thế gian khổ” (Bồ Tát có một pháp có thể 

lìa  hết  thảy  khổ  thế  gian).  Pháp  ấy  thù  thắng.  Pháp  gì  vậy?  Chúng  ta  phải 

nghe  cho  kỹ,  phải  học  cho  khéo.  Phật  dạy:  “Thường  niệm  thiện  pháp”,  tức 

là  tâm  thiện,  “tư  duy  thiện  pháp”  tức  suy  nghĩ  thiện,  “quán  sát  thiện 

 pháp”  tức hành vi thiện. Sau đó lại nói:  “Bất dung hào phân bất thiện hiệp 

 tạp” (Chẳng dung mảy may bất thiện xen tạp). Câu này rất quan trọng! Nay 

chúng ta tu hành, tu hành thành tựu không rõ ràng, không có gì chuyển biến 

rõ rệt, là vì nguyên nhân nào? Vì quý vị tu bị xen tạp. Điều thiện quý vị tu bị 

xen tạp bất thiện, tâm xen tạp bất thiện, niệm xen tạp bất thiện, hành vi cũng 

xen tạp bất thiện. Vì thế, hiệu quả không rõ ràng, không trừ nghiệp chướng 

được, nguyên nhân là do đây. 

Phỏng  theo  cách  đức  Thế  Tôn  thuyết  pháp,  chúng  tôi  bảo  mọi  người: 

Tâm chúng ta  “thường niệm pháp thanh tịnh, tư duy tịnh pháp, quán sát tịnh 

 pháp”.  Vì  thế,  trong  những  năm  qua,  chúng  tôi  đặc  biệt  đề  xướng  thuần 

thiện  thuần  tịnh,  “bất dung  hào  phân  bất  tịnh  hiệp  tạp,  bất  dung  hào  phân 

 bất thiện hiệp tạp” (chẳng dung mảy may bất tịnh xen tạp, chẳng dung mảy 

may bất thiện  xen  tạp). Đó chính  là Tịnh  Quang Phật!  Tâm chúng ta thanh 

tịnh, hiền lành, tư tưởng thanh tịnh, hiền lành, hành vi thanh tịnh, hiền lành, 

hoàn toàn tương ứng với Tịnh Độ, vô lượng trí huệ phước đức bèn hiện tiền. 

Trí huệ, phước đức hiện tiền, quý vị sẽ biết rõ ràng, rành mạch. 

Người thực sự học Phật chẳng sanh bệnh. Thời đầu Dân Quốc, vị giảng 

kinh  thuyết  pháp  nổi  tiếng  nhất  là  lão  pháp  sư  Đế  Nhàn  (Ngài  giảng  kinh 

thuyết pháp nổi danh nhất thời ấy), có một thời kỳ Ngài bị bệnh. Chuyện này 

đồn đến tai pháp sư Ấn Quang. Pháp sư Ấn Quang liền gởi một lá thư:  “Ông 

 là pháp sư giảng kinh thuyết pháp, làm sao có thể sanh bệnh được?”  Lời tổ 

Ấn Quang rất hữu lý, bệnh là gì? Bệnh là nghiệp bất thiện, nếu tâm địa thực 

sự  thuần  thiện  thuần  tịnh,  làm  sao  sanh  bệnh  được?  Tâm  thanh  tịnh  quyết 

định chẳng nhiễm virus, tâm từ bi chắc chắn có thể hóa giải virus. Vì thế, ai 

tâm  địa  thanh  tịnh  từ  bi  sẽ  chẳng  sanh  bệnh;  nói  cách  khác,  thân  quý  vị 

thường có bệnh chứng tỏ tâm quý vị không thanh tịnh, không từ bi. Nếu tâm 

địa thực sự chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, mỗi tế bào nơi thân quyết định 

rất  bình  ổn,  những  tế  bào  trong  thân  rất  tự  nhiên  giữ  đúng  trật  tự,  cho  nên 

thân thể con người khỏe mạnh. 

Bệnh  là  gì?  Bệnh  là  những  tế  bào  trong  thân  thể  không  ổn  định  khiến 

bệnh  tật  sanh  ra.  Vì  sao  chúng  không  được  ổn  định?  Vì  sao  chúng  bị  loạn 

trật  tự?  Ắt  phải  có  nguyên  nhân.  Đức  Phật  đã  nói  nguyên  nhân  là  ba  độc 

phiền não khởi tác dụng, ba độc là tham - sân - si. Như vậy, tham- sân - si là 

virus  bên  trong  chúng  ta;  bên  trong  đã  có  virus  thì  virus  bên  ngoài  mới  có 

thể cảm nhiễm được, trong ngoài giao cảm! Nếu bên trong không có tham - 

sân  -  si,  không  có  virus,  dẫu  virus  bên  ngoài  tàn  hại  cũng  chẳng  thể  cảm 

nhiễm  quý  vị được. Vì sao? Vì quý  vị  mạnh khỏe, không có điều kiện cảm 

nhiễm, các bác sĩ hiện thời cũng nói như thế, họ gọi đó là “sức khỏe tâm lý”. 

Tâm lý khỏe mạnh, không có tham - sân - si thì mới là khỏe mạnh thực sự. 

Không đoạn tham - sân - si thì tâm chẳng khỏe mạnh. Tịnh Quang Phật hay 

lắm!  Để  vãng sanh Tây Phương Cực  Lạc thế  giới thì phương pháp  tu  hành 

này rất quan trọng, nó là pháp môn tu phước. Ở phần trên, chúng ta đã thấy 

trong phần tu huệ,  “vô lượng tinh tấn”,  tức tinh tấn tu huệ.  “Tịnh Quang”  là 

tu phước. Lại xem tiếp đoạn phương Bắc, chúng tôi đọc kinh văn một lượt. 



 Xá Lợi Phất! Bắc phương thế giới hữu Diệm Kiên Phật, Tối Thắng Âm 

 Phật,  Nan  Trở  Phật,  Nhật  Sanh  Phật,  Võng  Minh  Phật.  Như  thị  đẳng 

 Hằng  hà  sa  số  chư  Phật,  các  ư  kỳ  quốc,  xuất  quảng  trường  thiệt  tướng 

 biến phú tam thiên đại thiên thế giới, thuyết thành thực ngôn: “Nhữ đẳng 

 chúng  sanh  đương  tín  thị  Xưng  Tán  Bất  Khả  Tư  Nghị  Công  Đức  Nhất 

 Thiết Chư Phật Sở Hộ Niệm Kinh”.  

舍利弗。北方世界。有燄肩佛。最勝音佛。難沮佛。日生佛。網明

佛。如是等恆河沙數諸佛。各於其國。出廣長舌相。遍覆三千大千世

界。說誠實言。汝等眾生。當信是稱讚不可思議功德一切諸佛所護念

經。 

 (Xá  Lợi  Phất!  Thế  giới  phương  Bắc  có Diệm  Kiên  Phật,  Tối  Thắng  Âm 

 Phật, Nan  Trở  Phật, Nhật Sanh  Phật,  Võng Minh Phật. Hằng hà sa số chư 

 Phật  như  thế  đó,  mỗi  vị  ở  trong  nước  mình,  hiện  tướng  lưỡi  rộng  dài,  che 

 khắp  tam  thiên  đại  thiên  thế  giới,  nói  lời  thành  thực:  “Chúng  sanh  các 

 ngươi  hãy  nên  tin  kinh  Xưng  Tán  Bất  Khả  Tư  Nghị  Công  Ðức  Nhất  Thiết 

 Chư Phật Sở Hộ Niệm này”).  



Quý  vị  thấy  đức  Thế  Tôn  thuyết  pháp  hết  sức  có  ý  nghĩa;  đến  phương 

Bắc lại nói năm vị Phật, cho thấy việc nêu lên bảy vị Phật [ở phương Tây] là 

đặc thù. Trong  mọi  lúc thông thường  thì đều  là  năm  vị Phật.  “Phương Bắc 

 kể đại lược năm vị Phật biểu thị sự hóa tha”.  Phần trên là thành tựu trí huệ 

và phước đức của chính mình; có trí huệ, có phước đức thì  mới có thể giáo 

hóa chúng sanh.  “Phước huệ đầy đủ, lấy độ sanh làm sự nghiệp”.  Trong thế 

gian  này,  chư  Phật,  Bồ  Tát  làm  những  việc  gì?  Người  sống  trong  thế  gian 

chẳng thể không làm chuyện gì, cả một đời này không có chuyện gì hết, vậy 

là hưởng phước rồi. Hưởng phước nhưng không tu phước thì phước báo ấy 

sẽ bị  hưởng  hết, hưởng  hết  rồi thì  không còn phước  nữa!  Không có  phước, 

nhưng trong A Lại Da Thức chắc chắn vẫn còn có nghiệp bất thiện. Những 

nghiệp  bất  thiện  ấy  sẽ  đem  lại  khổ  báo  cho  quý  vị.  Hưởng  phước  xong, 

hưởng  thiện  phước  xong,  nỗi  khổ  bất  thiện  sẽ  hiện  tiền.  Bởi  lẽ  người  sống 

trong  thế  gian  chẳng  thể  không  có  việc  này  việc  nọ,  chẳng  thể  không  làm 

này làm nọ. 

Do  vậy,  chư  Phật  xuất  hiện  trong  thế  gian,  Bồ  Tát  xuất  hiện  trong  thế 

gian phải có sự nghiệp. Sự nghiệp của chư Phật chẳng giống với những nghề 

nghiệp thông thường trong thế gian, mà là gì? Nghề nghiệp của Ngài là “sư 

 đạo” (đạo  làm thầy). Chư Phật Như Lai  xuất  hiện trong thế  gian,  nhất định 

phải xuất hiện dưới thân phận một vị thầy. Còn Bồ Tát không nhất định, Bồ 

Tát có  thể  xuất  hiện  làm  các  ngành  nghề.  Trong  phẩm  Phổ  Môn,  chúng  ta 

thấy  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  có  ba  mươi  hai  ứng  thân,  mọi  người  đều  biết. 

Trong kinh Hoa Nghiêm, quý vị thấy Phật, Bồ Tát thị hiện thành năm mươi 

ba vị thiện  tri thức,  nam,  nữ, già, trẻ, làm  các nghề  nghiệp. Nếu  mang thân 

Phật thì chắc chắn  là thầy, chẳng  thể theo  đuổi các  nghề  nghiệp khác. Phật 

pháp  là  “sư đạo”,  mang  thân  phận  ông  thầy  thì  chắc  chắn  hằng  ngày  phải 

dạy học. 

Vì thế, Thích Ca Mâu Ni Phật vì chúng ta thị hiện: Từ năm ba mươi tuổi, 

Ngài biểu diễn tu  hành chứng quả, chứng  đắc quả Phật Vô  Thượng  Bồ Đề. 

Sau khi thành Phật, bắt đầu giáo hóa chúng sanh, bắt đầu giảng kinh, thuyết 

pháp.  Tám  mươi tuổi  viên tịch,  giảng kinh thuyết pháp suốt bốn  mươi chín 

năm.  Tám  mươi  tuổi  viên  tịch  là  vì  người  Hoa  tính  theo  tuổi  ta,  nếu  theo 

cách tính tuổi của người ngoại quốc thì Thích Ca Mâu Ni Phật viên tịch năm 

bảy  mươi  chín  tuổi.  Giảng  kinh  thuyết  pháp  bốn  mươi  chín  năm;  nay  gọi 

giảng  kinh,  thuyết  pháp  là  “lên  lớp”,  tức  là  dạy  học!  Lên  lớp  dạy  học  suốt 

bốn  mươi chín  năm,  không  nghỉ  ngày  nào, không có  ngày  nào  nghỉ  xả  hơi, 

không hề có! Trong hết thảy thời, hết thảy chỗ đều dạy học, từ trước đến nay 

chưa từng gián đoạn; nay chúng ta gọi là “cơ hội giáo dục”. Bất luận ở chỗ 

nào, bất luận gặp được ai, hoặc là đức Phật chủ động gọi ai đó đến mà giảng, 

hoặc người nào đó hướng về đức Phật nêu câu hỏi thỉnh giáo, đức Phật bèn 

vì người ấy giải đáp. 

Đức  Phật  lên  lớp  không  có  phòng  học  cố  định,  thính  chúng  không  cố 

định.  Kinh  nói  “một  ngàn  hai  trăm  năm  mươi  lăm  người” ,  đó  là  Thường 

Tùy Chúng. Đức Phật đi đến  đâu, những  học trò ấy theo Ngài  đến đó. Bọn 

họ cũng buông hết thảy thế gian xuống, chuyên môn theo Thích Ca Mâu Ni 

Phật học tập. Vì thế, kinh thường  liệt kê đại chúng.  Liệt kê đại chúng cũng 

nhằm biểu thị pháp. Ở đây, lần này chúng tôi giới thiệu rất đơn giản, không 

giảng cặn kẽ như khi giảng kinh Di Đà, [đại chúng] biểu thị pháp. Một ngàn 

hai trăm năm mươi lăm vị ấy, nói thật ra, đều là những học trò kiệt xuất, đều 

là những học sinh có sở trường, đức Phật dùng bọn họ để biểu thị pháp, hiển 

thị trong cuộc sống thường nhật, lúc lên lớp dạy học, từng chuyện nhỏ nhặt, 

vụn vặt đều chân thật chẳng dối, học vấn chân thật, đức hạnh chân thật! 

Phạm  vi  giảng  dạy  của  đức  Phật  hết  sức  rộng  lớn,  không  giống  như 

Khổng lão phu tử. Khổng lão phu tử chỉ dạy con người, chẳng dạy cho thiên 

địa  quỷ  thần,  chỉ  hy  vọng  con  người  làm  người  cho  trọn  vẹn  là  được  rồi! 

Phạm  vi  dạy  dỗ  của  đức  Phật  rất  lớn,  bao  gồm  cả  những  chiều  không  gian 

sai khác như khoa học ngày nay đã đề cập. Phạm vi hết sức rộng lớn; vì thế, 

đức Phật giảng y báo và chánh báo trang nghiêm trong mười pháp giới, kinh 

Đại  Thừa  thường  nói  như  vậy.  Kinh  Hoa  Nghiêm  chẳng  thể  nghĩ  bàn  bậc 

nhất,  nói đến pháp  giới trùng trùng  vô tận, khoa  học  ngày  nay đang  nghiên 

cứu  theo  phương  hướng  này.  Chúng  tôi  mong  mỏi  sẽ  có  những  thành  quả 

nghiên  cứu,  những  thành  quả  ấy  nhất  định  sẽ  tương  ứng  với  những  điều 

được giảng trong kinh Hoa Nghiêm. 

Sở  dĩ  đức  Phật  lấy  độ  sanh  làm  sự  nghiệp;  ngày  nay  chúng  ta  gọi  “độ 

 sanh”  là “giáo dục xã hội”. Đức Phật theo đuổi sự nghiệp giáo dục xã hội đa 

nguyên văn hóa, nay ta gọi là một nghề. Thế nhưng Phật dạy học không thâu 

học phí, Ngài không có trường học cố định, hết thảy chúng sanh đều là đối 

tượng  giáo  hóa của Ngài,  thực sự đáng  gọi  là  “đại học”.  Nam,  nữ,  già, trẻ, 

đủ các ngành nghề. Trái ngược với họ, đức Phật trí huệ viên mãn, đức năng 

viên mãn, không gì chẳng biết, không gì chẳng thể. Hiện thời học vị tối cao 

là  “tiến  sĩ”,  [tạm  nói  theo  thuật  ngữ  hiện  thời],  đức  Phật  là  vị  tiến  sĩ  danh 

xứng  với thực. Tiến sĩ thuộc các trường  học trong thế  gian không  hiểu biết 

rộng rãi, họ chỉ nghiên cứu một bộ phận, vượt ra ngoài bộ phận ấy họ chẳng 

biết! Có thể nói là  “cách hành như cách sơn”88.  Thích Ca Mâu Ni Phật đúng 

là quảng bác, không gì chẳng biết, không gì chẳng thể. 

Lược  nêu tên  năm  vị Phật,  vị thứ nhất  là  Diệm  Kiên  Phật.  Kiên  (肩)  là 

cái vai, Diệm (燄) là ngọn lửa, ngọn lửa biểu thị trí huệ. Con người chúng ta 

có hai vai, dùng Diệm Kiên để biểu thị Quyền Trí và Thật Trí. Vì thế,  “sau 

 khi  phước  huệ  trọn  đủ,  liền  dùng  hai  trí  Quyền  và  Thật  để  gánh  vác  gia 

 nghiệp của Như Lai, lợi ích chúng sanh” . Như Lai là Phật quả rốt ráo, thành 

Phật  rồi  thì  bổn  phận  sự  nghiệp  của  Ngài  được  gọi  là  “gia  nghiệp”.  Sự 

nghiệp  bổn  phận  của  Ngài  là  giáo  dục  xã  hội  đa  nguyên  văn  hóa,  nền  giáo 

dục ấy bao gồm những điều như hiện nay gọi là “giáo dục gia đình, giáo dục 

nhà  trường,  giáo  dục  xã  hội”,  thảy  đều  bao  gồm  trong  ấy.  Đúng  là  đại  học 

vấn. 

Ngài  làm  như thế  nào để  giúp đỡ  giáo dục gia đình?  Học trò tại  gia  rất 

nhiều,  xuất  gia  ít.  Đối  với  học  trò  tại  gia,  đức  Phật  dạy  họ  sống  ở  nhà  thì 

phải học tập luân lý, đạo đức như thế nào, đối xử hòa thuận với người trong 

nhà ra sao, trọn hết bổn phận của chính mình. Cha mẹ thương yêu, trong ngũ 

luân thập nghĩa89 đã nói:  “Phụ tử hữu thân, phu thê hữu biệt, trưởng ấu hữu 

 tự, quân thần hữu nghĩa, bằng hữu hữu tín” (Cha con thương yêu, vợ chồng 

có trách nhiệm khác nhau, lớn nhỏ có tôn ty trật tự, vua tôi có nghĩa, bạn bè 

giữ  chữ  tín).  Đấy  chính  là  giáo  dục  gia  đình.  Giáo  dục  trong  nhà  trường 

nhằm dạy quý vị học làm vị thầy tốt như thế nào, học làm đứa học trò ngoan 

như thế nào. Chẳng phải kinh A Nan Vấn Sự Phật Cát Hung đã giảng rất rõ 

ràng  ư? Đức Phật thường  nói  như thế. Giáo dục  xã  hội không cần phải  nói 

nữa! Bất luận đến nơi đâu, bất luận gặp ai, chẳng phân quốc gia nào, chẳng 

phân chủng tộc nào, chẳng phân tôn giáo nào, chẳng phân văn hóa nào, chỉ 

cần quý vị đến học, đức Phật đều vui vẻ dạy dỗ. Lợi ích hết thảy chúng sanh 

bằng hai trí Quyền và Thật. A! Bây giờ đã đến giờ rồi! 



* 

Chư vị đồng học! 

Xin xem tiếp phần phương Bắc lược nêu năm đức Phật. Vị Phật thứ nhất 

là  Diệm  Kiên  Phật,  biểu  thị  sự  gánh  vác  gia  nghiệp  của  Như  Lai,  tức  sứ 

mạng hoằng pháp lợi sanh. Công tác ấy được thực hiện như thế nào? Phần ý 

nghĩa  biểu  pháp  của  bốn  vị  Phật  tiếp  theo  đó  nhằm  chỉ  dạy  chúng  ta  [cách 

thực hiện]. 

Tối Thắng Âm Phật,  “biểu thị dùng âm thanh làm Phật sự, diễn nói kinh 

 này,  khuyên  dạy  niệm  Phật,  chính  là  âm  thanh  tối  thắng”.  Nói  như  vậy  là 

thuần  dựa  theo  pháp  môn  Tịnh  Độ  để  nói.  Nếu  giảng  theo  nghĩa  rộng 

thì  “thử  phương  chân  giáo  thể,  thanh  tịnh  tại  âm  văn” (chân  giáo  thể 

phương  này, thanh  tịnh tại  nghe tiếng); đấy chính  là  như Thích Ca Mâu Ni 

Phật xuất hiện trong thế gian này, suốt bốn mươi chín năm ngày ngày thuyết 

pháp  dạy  học.  Những  âm  thanh  do  đức  Phật  thốt  ra  đều  là  Tối  Thắng  Âm, 

âm thanh ấy tối thắng vì giúp cho hết thảy chúng sanh phá mê khai ngộ. Quý 

vị phải nhớ kỹ, khuyên dạy một chúng sanh đoạn ác tu thiện, chẳng đọa tam 

đồ, đời sau vẫn có thể tiếp tục hưởng phước báo trời người thì âm thanh ấy 

là âm thanh thù thắng, rất thù thắng. Không như trong xã hội hiện thời, quý 

vị  nghĩ  xem:  Trong  xã  hội  hiện  thời,  mắt  thấy  tai  nghe  những  âm  thanh  gì 

vậy? Âm thanh tam đồ! Đúng là chỉ sợ quý vị chẳng đọa tam đồ! 

Âm  thanh  thuyết  pháp  của  đức  Phật  là  âm  thanh  thanh  tịnh.  Âm  thanh 

thù thắng khuyên con người đoạn ác tu thiện, khuyên con người chớ đọa tam 

đồ. Âm thanh ấy tối thắng, âm thanh tối thắng là âm thanh giúp cho hết thảy 

chúng  sanh  phá  mê  khai  ngộ,  đó  chính  là  âm  thanh  tối  thắng!  Đem  Tịnh 

Tông  so  với  Đại  Thừa  thì  âm  thanh  của  Tịnh  Tông  là  thù  thắng  nhất;  Đại 

Thừa  chẳng  thể  sánh  bằng!  Vì  sao?  Phá  mê  khai  ngộ,  quý  vị  chẳng  thấy 

trong  một đời  mà có thể  vượt thoát  lục đạo luân  hồi, thành  Phật, thành Tổ! 

Chuyện  ấy  các  pháp  khác  không  làm  được,  nhưng  Tịnh  Tông  có  thể  làm 

được. Tịnh Tông dạy quý  vị  niệm  Phật  vãng sanh, bất thoái thành Phật. Vì 

thế, nó thù thắng khôn sánh. Đặc biệt là  “diễn nói kinh này”,  kinh này thông 

với kinh Vô Lượng Thọ, chẳng những thông với kinh Vô Lượng Thọ mà còn 

thông với kinh Hoa Nghiêm. Cổ đức nói kinh Hoa Nghiêm, kinh Vô Lượng 

Thọ, kinh A Di Đà là cùng một bộ kinh, kinh Hoa Nghiêm là Đại Bổn, kinh 

Vô Lượng Thọ là Trung Bổn, còn kinh A Di Đà là Tiểu Bổn, không sai chút 

nào! 

Kinh  A  Di  Đà  Tiểu  Bổn  này  là  lược  thuyết,  tức  là  giới  thiệu  đại  lược. 

Kinh  Vô  Lượng  Thọ  giảng  rất  tường  tận,  giới  thiệu  mọi  phương  diện  của 

Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới.  Kinh  Hoa  Nghiêm  giảng  rộng,  giảng  cụ  thể 

nhất,  thuyết  minh  tường  tận  nhất.  Vì  thế,  ba  bộ  kinh  này  chỉ  là  một 

bộ.  “Diễn  nói  kinh  này”,  nói  theo  nghĩa  rộng,  chính  là  diễn  nói  kinh  điển 

vãng  sanh  Tịnh  Độ,  “khuyên  người  niệm  Phật  là  âm  thanh  thù  thắng 

 nhất”.  Đó  chính  là  hoằng  pháp  lợi  sanh,  thực  sự  gánh  vác  gia  nghiệp  của 

Như Lai, đảm đương sự nghiệp chẳng thể nghĩ bàn. 

Vị Phật tiếp theo là Nan Trở Phật,  “biểu thị hoằng hộ chánh pháp, dũng 

 mãnh tinh tấn, chẳng sợ tà ma, ngoại đạo và hết thảy chướng nạn”.  Trở (沮) 

là  phá  hoại,  Nan  Trở  là  rất  khó  phá  hoại.  “Hoằng  hộ”:  Hoằng  pháp  và  hộ 

pháp là một Thể, hoằng pháp và hộ pháp công đức như nhau; thậm chí công 

đức  hộ  pháp  còn  cao  hơn  hoằng  pháp.  Người  hoằng  pháp,  có  thể  nói  là 

chẳng dễ dàng, rất khó có; thế nhưng hộ pháp càng khó hơn! Nếu không có 

người  hộ  pháp  mạnh  mẽ,  người  hoằng  pháp  dù  giỏi  nhưng  không  có  ai  hộ 

trì, sẽ không có cơ hội hoằng dương Phật pháp. Nói cách khác, dù thầy thực 

sự  giỏi,  có  học  vấn,  có  đức  hạnh,  lại  có  phương  pháp  giảng  dạy  rất  tốt, 

nhưng  không  ai  dùng  đến,  không  có  trường  nào  mời,  đúng  là  “không  đất 

dụng võ”. Trường học chính là hộ pháp của ông thầy. 

Nếu  nay  quý  vị  học  thành  tựu  rồi,  quý  vị  đúng  là  một  nhân  tài  hoằng 

pháp  tốt,  nhưng  không  đạo  tràng  nào  mời  quý  vị.  Chủ  nhân  của  đạo  tràng, 

trụ trì, đương gia, chấp sự đều là nhân tài hộ pháp, bọn họ phải hộ trì quý vị, 

mời  quý  vị  trụ  trong  đạo  tràng  ấy  giảng  kinh,  thuyết  pháp,  mọi  việc  đều 

chiếu cố rất châu đáo, chẳng để quý vị không phải lo lắng chút gì, cứ chuyên 

làm  công  việc  giảng  kinh,  thuyết  pháp,  hết  thảy  sự  vụ  thuộc  phương  diện 

thường trụ bọn họ đều chia nhau gánh vác. Hoằng pháp và hộ pháp phải phối 

hợp mật thiết thì Phật pháp mới hưng vượng. Nếu không có hộ pháp, quý vị 

giảng  kinh,  thuyết  pháp  ở  đó,  người  ta  không  thích  thú  gì.  Vì  sao  không 

thích  thú?  Anh  giảng  được,  tôi  không  thể  giảng.  Tín  đồ  thường  đến  nghe 

anh,  tôn  kính  anh,  không  tôn  kính  tôi,  [do  vậy]  thường  hay  ghen  ghét 

chướng  ngại  [người  hoằng  pháp].  Người  ta  chướng  ngại  mình,  trọn  chẳng 

cho  mình  có  cơ  hội  giảng  kinh  hoằng  pháp,  hỏng  rồi!  Đó  là  gì  vậy?  Kẻ  ấy 

thiếu trí huệ, chẳng hiểu đạo lý này, cũng chẳng hiểu nhân quả. 

Người  làm  hiệu  trưởng  không  cần  phải  giảng  kinh,  thuyết  pháp,  không 

cần  phải  lên  lớp  dạy  học  như  giáo  viên,  không  cần  thiết!  Học  trò  nghe  vị 

thầy  giỏi  giảng,  học  thành  công  thì  công  đức  bậc  nhất  quy  về  ai?  Hiệu 

trưởng! Hiệu trưởng vì chúng ta mời vị thầy giỏi như thế, thầy do chính hiệu 

trưởng  mời  về,  quyền  mời  thầy  nằm  trong  tay  hiệu  trưởng.  Bởi  thế,  chăm 

sóc trường cho  tốt đẹp thì  học trò thành  tựu  nhiều, công  lao không do  giáo 

viên, mà do hiệu trưởng. Hiệu trưởng có huệ nhãn nhận biết ông thầy tốt, có 

năng  lực  mời  mọc  giáo  sư  tốt.  Bởi  thế,  công  đức  hộ  pháp  cao  hơn  hoằng 

pháp, hoằng pháp là giáo viên, hộ pháp là hiệu trưởng. Hiệu trưởng có quyền 

lực  mời  mọc,  cũng  có  quyền  lực  bãi  chức:  “Tôi  không  cần  đến  anh  nữa!” 

Ông  ta  có  quyền  lực  ấy.  Người  hoằng  pháp  chỉ  nghe  theo  lệnh:  “Ông  mời 

tôi, tôi nỗ lực dạy dỗ; ông không cần tôi nữa, tôi đành ra đi thôi!” 

Nhất định phải hiểu đạo lý ấy, thành tựu của đạo tràng là có được nhân 

tài.  Đạo  tràng  không  xuất  hiện  nhân  tài  tức  là  thất  bại  hoàn  toàn.  Sanh  ra 

những nhân tài như thế nào? Có sanh ra được nhân tài hay không? Mấu chốt 

nằm ở người trụ trì, hay vị thường trụ, hoặc vị chấp sự chủ chốt. Vị chấp sự 

chủ  chốt  là  những  người  có  quyền  lực  trong  đạo  tràng  ấy  như  Trụ  Trì, 

Đương  Gia,  Thủ  Tòa,  Duy  Na.  Đấy  đều  là  những  người  có  quyền  lực  nhất 

trong đạo tràng ấy; [thành tựu của đạo tràng] chính là thành tựu của họ. Do 

vậy đạo tràng hưng hay suy, trách nhiệm đặt trên thân mấy người đó. Nhân 

tài hoằng pháp không chịu trách nhiệm, họ không có quyền, không làm chủ, 

họ phải nghe theo lời sai phái, nghe lệnh chỉ huy. Bởi vậy, người hoằng pháp 

là giáo viên, hộ pháp là người thực sự có quyền lực. 

Lúc Thích Ca Mâu Ni Phật còn tại thế, đối với người xuất gia, đức Phật 

yêu cầu mọi sự đều là công tác hoằng pháp, giao phó công tác hộ pháp cho 

quốc vương, đại thần, thỉnh những người ấy đến hộ trì. Bọn họ lập đạo tràng, 

lễ thỉnh pháp sư đến giảng kinh, thuyết pháp. Quý vị giảng hay, pháp duyên 

thù  thắng  thì  tiếp  tục  lễ  thỉnh  hàng  năm.  Vì  thế,  pháp  sư  nhất  định  phải  tu 

dưỡng  đạo  đức,  học  vấn,  và  ngôn  hạnh  của  chính  mình  hầu  nêu  gương  tốt 

nhất cho đại chúng trong xã hội. Vì sao? Nếu pháp sư không tu tập tốt đẹp, 

năm sau  người ta không thỉnh  nữa. Thậm  chí  giảng  xong  một  bộ kinh  này, 

bộ kinh  tiếp theo  người ta không  mời  giảng  nữa. Chẳng  nghiêm  túc, chẳng 

khéo  học  không  được!  Bởi  vậy,  giáo  viên  và  chức  viên  (người  có  chức  vụ 

trong trường) có quan hệ mật thiết, hoằng hộ chánh pháp như thế mới không 

bị phá hoại. Nhất là hộ pháp, trọng yếu lắm! Hộ pháp phải chánh trực, phải 

có huệ nhãn. 

Đặc biệt là trong thời kỳ Mạt Pháp, con người không phải là thánh hiền, 

có ai không phạm lầm lỗi! Pháp sư giảng kinh chẳng phải là thánh nhân, còn 

là phàm phu, chắc chắn có  lầm  lỗi! Người ngoài  nắm  lấy  những  lỗi  lầm ấy 

để  công  kích,  đồn  đãi,  sanh  sự,  hủy  báng,  tạo  đủ  mọi  áp  lực  với  người  hộ 

pháp. Nếu người  hộ pháp không có trí  huệ, không có nghị  lực, nghe những 

kẻ  đó  bàn  ra  tán  vào  sẽ  hiểu  lầm  pháp  sư  giảng  kinh,  khai  trừ  vị  pháp  sư 

giảng kinh ấy. Chuyện như vậy từ xưa đến nay rất nhiều, không phải là ít; vì 

thế,  hoằng  pháp  và  hộ  pháp  đều  không  phải  là  chuyện  dễ.  Thế  nhưng  hiện 

thời  lại  có  một  con  đường,  con  đường  gì  vậy?  Tức  là  mạng  Internet  và 

truyền thông vệ tinh. Tuy vậy, vẫn phải có người hộ pháp có sức lực lui tới 

chủ trì chánh  nghĩa,  mời  mọc các đại đức, pháp sư, trưởng  giả, cư sĩ  vì  hết 

thảy chúng sanh giảng kinh thuyết pháp. 

Đạo  tràng  không  cần  phải  lớn  lắm,  có  một  studio  nhỏ  là  được  rồi.  Mỗi 

ngày ở đó dùng máy chiếu phim, nhờ khoa học kỹ thuật để phát hình ảnh và 

âm thanh đi khắp thế giới, chúng sanh có duyên sẽ thích thú nghe, bất luận ở 

chỗ  nào cũng đều có thể thâu được. Khoa  học kỹ thuật thông tin đại chúng 

ngày  càng  tiến  bộ,  tôi  thường  bảo  các  đồng  học,  đại  khái  năm  năm  sau  là 

chuyện  rất  có  khả  năng,  năm  năm  sau  nhất  định  các  băng  thông  (digital 

bandwith) rộng  gấp  mấy  lần  hiện  thời,  rất  có  thể  mạng  Internet  sẽ  thay  thế 

truyền  hình.  Giá  thành  của  truyền  hình  vệ  tinh mắc,  giá  thành  của  mạng 

Internet  rất  thấp,  lại  rất  thuận  tiện.  Trong  tương  lai  những  máy  móc  thâu 

phát rất có thể sẽ  giống  như điện  thoại di  động (cell phone) hiện  thời,  màn 

huỳnh  quang  nơi  điện  thoại  cầm  tay  được  nới  rộng  hơn  một  chút; bất  luận 

khi nào, dù đang du hành cũng nhìn thấy được, đều có thể nghe được. 

Trước kia, chúng tôi nói [truyền hình] vệ tinh là đem giảng đường giảng 

kinh thuyết pháp đến tận nhà quý vị, quý vị ở nhà mở máy truyền hình (TV) 

lên là thấy. Nay tiến bộ hơn, chẳng những đưa đến tận nhà mà còn đưa đến 

tận tay, quý vị nói có phải là tiện lợi quá hay chăng? Trước kia đâu có như 

thế,  trước  kia  không  có  ai  tưởng  tượng  việc  này,  nay  dần  dần  thực  sự  thực 

hiện  được,  giá  thành  không  cao,  hiệu  quả  rất  lớn.  Bởi  thế,  người  phát  tâm 

hoằng pháp phải tích cực, phải nỗ lực, phải học tập cách đối diện trước máy 

quay phim để giảng kinh thuyết pháp trong studio, khiến cho Phật pháp được 

phục hưng theo phương hướng ấy. Lòng tôi mong mỏi mỗi vị pháp sư giảng 

kinh  đều  có  một  trạm  phát  hình,  tương  lai  chúng  ta  có  thể  phát  đi  suốt  hai 

mươi  bốn  tiếng  đồng  hồ  trên  mạng  Internet.  Mỗi  một  cá  nhân  chuyên  đổ 

công sức nơi một, hai bộ kinh, không cần quá nhiều, thính chúng có thể chọn 

lựa. Họ thích học bộ kinh nào cũng như thích nghe quý vị giảng diễn, họ sẽ 

hằng ngày nghe, tiếp nhận sự giáo huấn của quý vị. Nan Trở Phật là như vậy 

đấy! 

Hoằng  hộ  lại sợ bị  ma tà,  ngoại đạo chướng  nạn, từ xưa đến  nay, trong 

nước,  ngoài  nước  đều  không  tránh  khỏi  chuyện  này,  suốt  cả  đời  bản  thân 

chúng  tôi phải  gặp không  ít  lần!  Đụng chuyện, chúng tôi  không tranh,  mau 

chóng  thoái  nhượng.  Mau  chóng  thoái  nhượng  như  vậy  khiến  cho  chướng 

nạn giảm ít. Nói chung, phải nhớ kỹ, phải thường suy tưởng: “Chư Phật, Bồ 

Tát vĩnh  viễn không đối  lập với bất cứ  một chúng sanh  nào”, phải  nhớ thật 

kỹ điểm này. Sở dĩ Phật, Bồ Tát được gọi là Nhân Giả, tức là người nhân từ, 

bậc nhân từ không đối địch ai. Thế  nào  là Nhân Giả?  Không có địch  nhân. 

Đấy là nhân từ thực sự. Nếu có kẻ đối lập, có oan gia đối đầu thì chẳng phải 

là người nhân từ. Người nhân từ vĩnh viễn không có oan gia đối đầu, lúc oan 

gia đối đầu đến tìm, ta phải nhường nhịn họ, tuyệt đối không đối lập với họ, 

quyết  định  không  nóng  giận,  quyết  định  không  báo  thù.  Người  như  vậy 

chính là Bồ Tát, là người giác ngộ. 

Người  không  giác  ngộ  mới  có  tâm  sân  khuể,  mới  có  ý  niệm  báo  thù. 

Người giác ngộ quyết định không có! Vì thế, lúc cảnh giới hiện tiền, sẽ thấy 

quý  vị  là  giác  ngộ  hay  vẫn  còn  mê  hoặc.  Trong  cuộc  sống  thường  ngày, 

trong  những  sự  việc  nhỏ  nhặt  mình  gặp  phải,  phải  rèn  luyện  từ  những 

chuyện  nhỏ  nhặt.  Rèn  luyện  như  thế  nào?  Đối  với  nghịch  cảnh,  chuyện 

chẳng vừa lòng, chuyện không như ý, không có tâm nóng giận, không mang 

tâm  oán  hận,  không  tâm  báo  thù,  phải  rèn  luyện  công  phu  ấy.  Khi  nghịch 

cảnh lớn lao hiện tiền, tâm địa quý vị tự nhiên rất thản nhiên, dùng trí huệ để 

xử  trí,  chẳng  làm  việc  theo  cảm  tình  thì  quý  vị  mới  không  bị  hết  thảy  ma 

chướng gây chướng nạn. 

Vị  Phật  thứ  tư,  Nhật  Sanh  Phật.  Nhật  là  mặt  trời,  biểu  thị  trí  huệ.  Bởi 

thế,  “Nhật Sanh Phật biểu thị tướng giáo học tăng trưởng, huệ nhật tự - tha 

 sáng rực giữa trời, chánh  pháp  tồn tại lâu dài, phước lợi trời  - người”.  Vì 

vậy,  giảng  kinh,  dạy  học  lòng  phải  rỗng  rang!  Học  tập  nhất  định  phải  hiểu 

phương pháp, người trên dạy dỗ chúng ta như thế nào, ta học thành như vậy 

rồi,  ta  phải  biết  dạy  người  khác  như  thế  nào?  Đời  đời  truyền  cho  nhau. 

Trước  kia,  thầy  Lý  dạy  chúng  tôi,  thường  thường  khuyến  khích  chúng  tôi: 

Từ cổ đến nay, những người sơ học phát tâm giảng kinh rất nhiều, đến cuối 

cùng,  thành  tựu  e  rằng  chỉ  được  một,  hai  hay  hai  ba  người  mà  thôi.  Vì 

nguyên nhân gì? Thoái chuyển, thoái tâm! Gặp phải khó khăn chẳng thể đột 

phá. Nguyên nhân phổ biến nhất khiến ta gặp phải khó khăn là gì? Tâm háo 

thắng  quá  mạnh,  tâm  mong  giỏi  giang  quá  mạnh,  đấy  là  nguyên  nhân  gây 

thất bại bậc  nhất trong  việc  học kinh  giáo. Mười  người thất bại, đại khái  là 

chín  người  vì  nguyên  nhân  này,  tâm  mong  giỏi  giang  quá  mạnh,  hy  vọng 

giỏi hơn người khác. 

Vì  thế,  thầy  Lý  dạy  chúng  tôi:  Từ  cổ  đến  nay,  người  thành  công  phải 

ngồi  yên  đứng  vững,  giữ  lấy  câu  giáo  huấn  lời  vàng  lẽ  ngọc  của  cổ 

nhân:  “Đản cầu vô quá, bất cầu hữu công” (Chỉ cầu không có lỗi, chẳng cầu 

có công). Quý  vị  giữ được  hai câu ấy thì  rất có thể thành công.  Bởi  lẽ, chỉ 

mong  lên  tòa  giảng,  giảng  không  sai  lầm,  không  cầu  giảng  hay,  không  cầu 

giảng có hiệu quả, thường xuyên phản tỉnh, thường sửa lỗi. Muốn giảng giỏi 

thì nói chung phải mười năm, hai mươi năm, trong một thời gian dài như vậy 

ngày  ngày  sửa  lỗi,  ngày  ngày  phản  tỉnh,  tích  lũy  công  đức mười  năm,  hai 

mươi  năm,  đương  nhiên  sẽ  giảng  rất  hay.  Đây  chẳng  phải  là  chuyện  trong 

một thời  gian  ngắn, chỉ  mấy tháng  là đã  giảng  giỏi,  hoặc  một,  hai  năm bèn 

giảng giỏi, không có chuyện ấy đâu! Những bậc tổ sư đại đức xưa nay, thông 

Tông thông Giáo, không vị nào chẳng huân tu lâu dài mà thành công! 

Dẫu  là  thiên  tài,  nghĩa  là  “nghe  một,  ngộ  cả  ngàn”  như  Lục  Tổ  Huệ 

Năng đại sư của Thiền Tông, hai mươi bốn tuổi khai ngộ, Ngũ Tổ đem y bát 

truyền  cho,  vẫn  phải  như  thế  nào?  Tuổi  còn  trẻ  quá,  phải  đến  ẩn  cư  trong 

đám thợ săn mười lăm năm, gần như là đến bốn mươi tuổi mới lộ diện. Hai 

mươi  bốn  tuổi  được  truyền  y  bát,  ẩn  cư  trong  đám  thợ  săn  mười  lăm  năm, 

quý vị cứ nghĩ đi, bốn mươi tuổi mới xuất hiện, mà Ngài là bậc thiên tài đó 

nghe!  Cũng  chẳng  thể  cứ  hễ  làm  được  là  ra  mặt  liền,  sẽ  làm  không  được 

đâu! Vì thế, tâm kiên nghị, nhẫn nại là bí quyết thành công, thành tựu càng 

lớn thì càng phải có tâm nhẫn nại. Người không có tánh nhẫn nại, đừng nói 

pháp xuất thế gian, ngay cả pháp thế gian cũng chẳng thể thành tựu. Vì thế, 

kinh  Kim  Cang  nói  rất  hay,  “nhất  thiết  pháp  đắc  thành  ư  Nhẫn” (hết  thảy 

pháp  được  thành  do  Nhẫn),  quý  vị  có  thể  nhẫn  nại!  Tuân  thủ  quy  củ  của 

thầy, thầy dạy quý vị như thế nào thì cứ thật thà làm theo. 

Tôi ở Đài Trung thân cận thầy Lý, tôi học bất cứ gì so với đồng học quả 

thật đều nhanh hơn, tôi có sức hiểu biết, tôi có năng lực ghi nhớ, nhưng thầy 

Lý  vẫn  hạn  chế  tôi:  Bốn  mươi  tuổi  trở  đi  mới  được  ra  ngoài  giảng  kinh. 

Trước  khi  bốn  mươi  tuổi  phải  luyện tập  giảng  ở  nhà,  không  cần  ra  ngoài. 

Bên  ngoài  có  người  mời  cũng  không  đi,  tôi  tuân  thủ  quy  củ  ấy  mười  năm. 

Nếu tôi giống những người khác tâm mong giỏi giang quá mạnh, chẳng tuân 

thủ quy củ của thầy  Lý, rất có thể  tôi đã sớm bị đào thải  rồi. Về  thành  tựu 

thế  gian  hay  xuất  thế  gian  thường  có  câu  nói  rất  hay:  “Người  chất  phác, 

 người tuân thủ quy củ,  những người như  vậy được thành tựu” .  Không thật 

thà, không tuân thủ quy củ,  ngày  ngày cứ  nghĩ chuyện  huê dạng, thọ  mạng 

sẽ không  lâu! Chẳng  những bị  người khác ghen  ghét, còn bị quỷ thần  ghen 

ghét; nói cách khác, thần hộ pháp ít, còn những ác quỷ, la-sát rất nhiều. Họ 

đều tìm đến  gây phiền phức, chướng  ngại  rất nhiều, đều ở quanh bên cạnh, 

làm sao có thể làm cho tốt được cơ chứ? 

Bởi thế, con người chớ nên có tâm ghen ghét, phải thường mong người 

khác  giỏi  hơn  mình.  Người  khác  giỏi  hơn  mình  thì  mình  có  phước.  Giảng 

kinh, thuyết pháp, hoằng hộ chánh pháp đều là tu phước, ai sẽ hưởng phước? 

Đại chúng thanh tịnh hưởng phước, mỗi ngày nghe kinh niệm Phật là hưởng 

phước  đấy!  Tôi  rất  thích  mỗi  ngày  được  nghe  kinh,  niệm  Phật,  chuyện  gì 

cũng  không  cần  hỏi  đến,  quý  vị  nói  xem:  Có  phải  là  cuộc  sống  rất  tốt  đẹp 

hay  chăng?  Thế  nhưng  tôi  không  có  phước  báo  ấy,  không  ai  giảng  cho  tôi 

nghe. Nếu hiện thời có một người có thể giảng kinh cho tôi nghe mỗi ngày, 

tôi sẽ hằng ngày cúi lạy người đó, hằng ngày cảm tạ, thật đó, không giả đâu! 

Tôi  phải  cảm  tạ  người  ấy  cúng  dường  pháp,  cảm  tạ  tài  cúng  dường  của 

những vị đại đức hộ pháp, lấy thành quả tu hành của chính mình để báo đáp. 

Vị  Phật  cuối  cùng  là  Võng  Minh  Phật,  “biểu  thị  phương  pháp  hoằng 

 nguyện  độ  sanh,  dùng  vô  lượng  pháp  môn  (như  những  mắt  lưới)  cứu  độ 

 chúng sanh” . Hoằng dương và hộ trì chánh pháp phải có hoằng nguyện như 

thế,  phải  có  tâm  lượng  như thế,  phải  có  trách  nhiệm  như thế  thì  Phật  pháp 

mới  hưng  thịnh.  Một  đạo  tràng  giảng  kinh  thuyết  pháp  không  phải  chỉ  có 

một  vị  pháp  sư,  nay  chúng  ta  lập  mười  phòng  học,  chúng  tôi  hy  vọng  có 

mười vị pháp sư, chúng tôi hy vọng có mười môn, hai mươi môn học; nhưng 

học sinh chẳng  thể cái  gì cũng  học  hết được, không thể được!  Học sinh tối 

đa chỉ học hai môn. Trước kia, ở Đài Trung, thầy Lý dạy chúng tôi như thế; 

tối đa chỉ có thể học đồng thời hai môn, nhất định chẳng được học ba môn! 

Thầy nói học ba môn chẳng thể thành tựu. Tốt nhất là như thế nào? Tốt nhất 

là học một môn sẽ mau có thành tựu. Theo một vị thầy học một bộ kinh, học 

cho kỹ bộ kinh ấy, tốt nghiệp xong, quý vị mới có thể học bộ thứ hai. 

Thế nào là tốt nghiệp? Nhất định phải được vị thầy gật đầu: “Ngươi học 

được  rồi”.  Ngay  chính  bản  thân  tôi,  trước  kia  ở  Đài  Trung,  dẫu  thầy  Lý 

không  hạn  chế,  nhưng  chính  chúng  tôi  tự  hạn  chế  mình,  học  xong  một  bộ 

kinh,  nhất  định  phải  giảng  mười  lần,  lên  đài  giảng!  Thầy  Lý  dạy  chúng  tôi 

chỉ  giảng  một  lượt,  lần  thứ  hai  là  học  sinh  giảng  cho  thầy  nghe,  thầy  giúp 

chúng tôi sửa cho đúng. Từ đó về sau, lần thứ ba, lần thứ tư, cho đến lần thứ 

mười,  đều  là  thầy  ngồi  ở  dưới  nghe,  học  sinh  giảng  trên  tòa.  Giảng  xong 

mười  lần, thầy  gật đầu: “Được rồi!”, thì  mới coi  là tốt  nghiệp  môn  học ấy. 

Phương  pháp  dạy  học  chúng  tôi  dùng  hiện  nay  tuân  theo  phương  pháp  ấy. 

Thầy  hằng  ngày  nghe  giảng,  hằng  ngày  giúp  trò  sửa  cho  đúng,  ngày  ngày 

giúp quý vị giải quyết vấn đề, giúp quý vị nâng cao cảnh giới. 

Một bộ kinh học mười biến xong, lại xem xét đức hạnh, định lực của quý 

vị. Quý vị có định lực sẽ chẳng bị danh văn lợi dưỡng bên ngoài lay động thì 

mới có thể ra giảng kinh được. Nếu ra giảng kinh, vừa tiếp xúc danh văn, lợi 

dưỡng bèn khởi tham - sân - si - mạn, ngay lập tức bị đọa lạc là xong. Trong 

tình huống ấy, chắc chắn không được đi. Đạo tràng có thể bảo vệ quý vị, quý 

vị ra ngoài không có ai bảo vệ, không chống chọi nổi dụ hoặc sẽ bị đọa lạc. 

Đọa lạc rồi quay đầu rất khó. 

Võng Minh Phật là trong đạo tràng có nhiều nhân tài hoằng pháp, nhiều 

khoa  mục. Vì thế, Phật  giáo giống  như một trường  đại  học,  mỗi  một  vị thủ 

tòa  hòa  thượng  là  thầy  giáo,  mỗi  thầy  giáo  đều  có  sở  trường  chuyên  môn, 

thâm  nhập  một  môn.  Quý  vị  muốn  học  một bộ  kinh  luận  nào,  cứ  theo  học 

với vị đó, vị thầy ấy nhất định rất nghiêm túc dạy quý vị, thành tựu cho quý 

vị.  Thầy  trò  hợp  đạo,  người  dạy,  kẻ  học  cùng  tăng  trưởng.  Làm  công  tác 

hoằng  pháp  rồi  nghỉ  hưu  thì  làm  công  tác  hộ  pháp,  cũng  có  nghĩa  là  đảm 

nhiệm chấp sự thường trụ, vì đại chúng phục vụ. Lúc tôi mới học Phật, tôi có 

ý  nghĩ  như sau:  Trước  năm  bốn  mươi tuổi học tập,  hoằng pháp cũng thuộc 

về học tập. Từ năm bốn mươi đến sáu mươi tuổi, suốt cả hai mươi năm phải 

làm  thường  trụ  phục  vụ,  đảm  nhiệm  công  tác.  Sau  sáu  mươi  tuổi  bèn  nghỉ 

hưu,  từ  khước  mọi  công  tác  thường  trụ,  từ  khước  để  làm  gì?  Chuyên  môn 

giảng kinh dạy học, không phải bận tâm lo công việc. 

Đối với hoằng pháp lẫn hộ pháp, tự mình đều có kinh nghiệm khá phong 

phú,  biết  phải  bồi  dưỡng  nhân  tài  hoằng  pháp  như  thế  nào,  biết  chăm  sóc 

nhân  tài  hoằng  pháp  ra  sao,  bồi  dưỡng  nhân  tài  hộ  pháp,  có  kinh  nghiệm 

thực tế. Nếu trong đạo tràng  người  hoằng  pháp càng  nhiều, chúng  tôi cũng 

càng  mở  nhiều  pháp  môn.  Phương  châm  của  chúng  tôi  là  “nhất  định  phải 

 tuân  thủ  cách  thức  thâm  nhập  một  môn,  trường  thời  huân  tu”  của  cổ  đức. 

Mỗi  vị  thầy  chuyên  dốc  công  sức  nơi  một  môn,  thời  gian  tối  thiểu  phải  là 

mười  năm.  Mười  năm  chuyên  dốc  công  phu  nơi  một  môn  thì  sẽ  thành  tựu, 

chẳng thể học quá nhiều, quá tạp. Thông một môn, hết thảy đều thông; dẫu 

thông hết thảy môn, vẫn cứ chuyên hoằng một môn, vì sao? Nêu gương cho 

hậu học. Con người hiện thời không biết lợi ích của việc chuyên tu, nên nhất 

định phải  làm  gương cho  họ  thấy, khiến cho  họ  hiểu  rõ, khiến  họ  hoan  hỷ, 

họ  sẽ  có  thể  thành  tựu.  Lại  xem  tiếp  phần  Hạ  phương,  chúng  tôi  cũng  đọc 

đoạn kinh văn nói về Hạ phương một lượt: 



 Xá  Lợi  Phất!  Hạ  phương  thế  giới  hữu  Sư  Tử  Phật,  Danh  Văn  Phật, 

 Danh Quang  Phật, Đạt Ma Phật,  Pháp Tràng Phật,  Trì  Pháp Phật. Như 

 thị đẳng Hằng hà sa số chư Phật các ư kỳ quốc, xuất quảng trường thiệt 

 tướng  biến  phú  tam  thiên  đại  thiên  thế  giới,  thuyết  thành  thực  ngôn: 

 “Nhữ đẳng chúng sanh đương tín thị Xưng Tán Bất Khả Tư  Nghị Công 

 Đức Nhất Thiết Chư Phật Sở Hộ Niệm Kinh”.  

舍利弗。下方世界有師子佛。名聞佛。名光佛。達磨佛。法幢佛。

持法佛。如是等恆河沙數諸佛。各於其國。出廣長舌相。遍覆三千大

千世界。說誠實言。汝等眾生。當 

信是稱讚不可思議功德一切諸佛所護念經。 

 (Xá  Lợi  Phất!  Thế  giới  phương  dưới  có Sư  Tử  Phật,  Danh  Văn  Phật, 

 Danh Quang Phật, Đạt Ma Phật, Pháp Tràng Phật, Trì Pháp Phật.  Hằng hà 

 sa số chư Phật như thế đó, mỗi vị ở trong nước mình, hiện tướng lưỡi rộng 

 dài, che khắp tam thiên đại thiên thế giới, nói lời thành thực: “Chúng sanh 

 các ngươi hãy nên tin kinh Xưng Tán Bất Khả Tư Nghị Công Ðức Nhất Thiết 

 Chư Phật Sở Hộ Niệm này”).  

   

Đến đây là một đoạn. Phương dưới có tên sáu vị Phật, không giống như 

phần trên, trong đoạn trên là năm vị Phật, ở đây sáu vị. Đương nhiên những 

con số đều có ý nghĩa, chắc chắn không phải là ngẫu nhiên, chắc chắn không 

nêu  tùy  tiện.  Con  số  ấy  “biểu  thị  đại  hạnh  giáo  hóa,  phổ  độ  chúng  sanh” ; 

đấy là nói về pháp Đại Thừa! Dùng sáu vị Phật để biểu thị pháp, tượng trưng 

cho sáu Ba La Mật của Đại Thừa. Phương Bắc biểu thị sự hóa tha, khởi đầu! 

Giống như vị pháp sư học kinh giáo, đại khái là từ  mười năm đến hai mươi 

năm đầu, đều thuộc vào giai đoạn này. Sau hai mươi năm dạy dỗ, giảng kinh 

giáo, có thể nói là lúc ấy đã mở mang trí huệ, dần dần cũng có thể khế nhập 

tam-muội. Người ấy có định lực, có trí huệ, có kinh nghiệm, có thể mở rộng 

sự  nghiệp  hoằng  pháp  lợi  sanh,  “đại  hạnh  giáo  hóa  phổ  độ  chúng 

 sanh”,  người ấy đã có thể ứng phó được. 

Trong những đức hiệu của chư Phật, vị thứ nhất là Sư Tử Phật. Sư Tử là 

tỷ  dụ,  “sánh  ví  sự  thuyết  pháp  của  Phật,  biểu  thị pháp  vương  tử  thay  Phật 

 hoằng  pháp,  giống  như  Phật,  chẳng  hai”.  Bởi  lẽ,  người  hoằng  pháp  ở  đây 

không phải là sơ học, mà là pháp sư hoằng pháp thành thục, trong nhà Phật 

gọi  là  bậc  Thượng  Tọa.  Hoằng  pháp  trọn  mười  năm  là  Hạ  Tọa,  hai  mươi 

năm là Trung Tọa, trọn ba  mươi năm là Thượng Tọa. Theo như tập tục của 

chúng ta, tức tập tục trong nhà Phật mà nói, thì địa vị ấy (được biểu thị bằng 

sáu vị Phật ở phương Hạ) là Thượng Tọa. Thượng Tọa là người thực hiện sự 

nghiệp  giảng  kinh  hoằng  pháp  ba  mươi  năm,  phải  nhớ  như  vậy.  Suốt  ba 

mươi năm phải hằng ngày dạy dỗ thì mới xứng [danh xưng Thượng Tọa]! 

Cả năm chỉ giảng một hai tuần hoặc một tháng thì không tính, vì không 

phải là giáo viên. Có trường học nào mà thầy chỉ lên lớp một tháng mỗi năm 

hay chăng? Dạy một hai tuần thôi ư? Không có trường nào như thế cả! Giáo 

viên của  những trường chánh  quy phải  dạy  học  hằng  ngày,  giáo sư đại  học 

mỗi tuần tối thiểu phải lên lớp một lần hai tiếng hoặc ba tiếng, mỗi một tuần 

như thế chẳng thể gián đoạn, trường học như thế đó! Trong Phật pháp không 

như vậy, Thích Ca Mâu Ni Phật làm gương cho chúng ta. Thích Ca Mâu Ni 

Phật giảng kinh mỗi ngày, suốt bốn  mươi chín năm không gián đoạn. Ngày 

ngày giảng, mỗi năm giảng không gián đoạn, đủba mươi năm mới thực sự là 

Thượng Tọa. Tuyệt đối chẳng thể một ngày nóng, mười ngày lạnh mà tính là 

Thượng Tọa đâu nhé! 

Năm  vị  Phật  ở  phương  Bắc  tượng  trưng  cho  ba  mươi  năm  đầu,  sáu  vị 

Phật ở phương dưới tượng trưng cho ba mươi năm sau.  “Đại hạnh giáo hóa, 

 phổ độ chúng sanh” . Đức hạnh, trí huệ, học vấn, kinh nghiệm, kỹ xảo giáo 

hóa chúng sanh của quý vị đều thành thục; lúc đó có thể nói là “pháp duyên 

 thù  thắng,  hiện  sư  tử  hống”.  Sư  tử  hống  tượng  trưng  cho  đức  Phật  thuyết 

pháp. Pháp  vương tử thay Phật thuyết pháp, nên ta nói  là  “giống như  Phật, 

 chẳng hai”.  Quý vị không giảng lầm kinh giáo, bất luận quý vị nói cạn hay 

sâu,  nói  dài,  nói  ngắn,  nhất  định  khế  cơ,  khế  lý.  Trên  là  khế  hợp  lý  được 

chứng bởi chư Phật, dưới khế hợp căn cơ của chúng sanh đáng được độ. Đó 

là  bản  lãnh  của  Phật,  quý  vị  cũng  phải  học  theo.  Quý  vị  hãy  suy  nghĩ:  Tự 

hành, hóa tha, năm dài tháng chầy thành thục, chẳng phải là háo cường háo 

thắng trong một thời gian ngắn mà hòng thành tựu! Không có đạo lý ấy đâu 

nhé! Bởi thế, đối với một điểm này, quý vị nhất định phải cảm kích người hộ 

pháp. 

Sở dĩ tôi cảm kích Hàn Quán Trưởng là vì bà ta giúp tôi suốt cả ba mươi 

năm. Ba mươi năm giúp cho tôi có cơ hội hằng ngày lên đài giảng. Mỗi ngày 

đều  có  cơ  hội  lên  đài  giảng,  đó  mới  chính  là  chân  chánh  hộ  pháp.  Do  đó, 

chúng tôi cảm kích, chúng tôi được thành tựu như thế này. Nếu không có ba 

mươi năm ngày ngày giảng kinh, dễ hòng thành tựu ư? Ba mươi năm, đúng 

là như người ta thường nói “bà ta giúp tôi lên bậc Thượng Tọa rồi bèn tịch”. 

Chúng  tôi  vĩnh  viễn  ghi  nhớ,  vĩnh  viễn  ôm  lòng  báo  ân,  dùng  cách  nào  để 

báo ân? Dùng thành tích của chính mình để báo đáp; ngoài cách ấy ra, không 

có cách gì báo đáp được. Nay đã hết giờ rồi! 



---o0o--- 

 Tập 32 



Chư vị đồng học! 

Xin  xem  tiếp  phần  phương  dưới,  vị  Phật  thứ  hai  trong  sáu  vị  Phật  ở 

phương dưới. 

   

 Danh Văn Phật.  

名聞佛。 

   

 “Danh xưng (tức danh hiệu của Ngài) vang khắp mười phương, biểu thị 

 Ngài là con mắt của trời người, giống như Quán Âm, Phổ Hiền, các vị tổ sư 

 trong  nhà  Phật”.  Phương  dưới  nêu  tên  sáu  vị  Phật  nhằm  biểu  thị  nền  giáo 

dục của đức Phật thịnh hành trong thế gian, giúp hết thảy chúng sanh phá mê 

khai  ngộ,  cầu  sanh  về  Tịnh  Độ.  Vì  sao  phá  mê  khai  ngộ  phải  cầu  sanh  về 

Tịnh Độ? Có đạo lý đấy! Có thực sự giác ngộ thì mới cầu sanh về Tịnh Độ. 

Nói cách khác, bất luận quý vị tu học pháp môn nào, dẫu công phu giỏi đến 

mấy, đắc tam-muội, minh tâm kiến tánh, nhưng nếu không cầu sanh về Tịnh 

Độ, quý vị chẳng thực sự triệt ngộ. Người thực sự triệt để giác ngộ, không ai 

chẳng cầu sanh về Tịnh Độ! 

Quý  vị  thấy  bậc  Địa  Thượng  Bồ  Tát  (hàng  Bồ  Tát  từ  Sơ  Địa  trở  lên) 

trong  kinh  Hoa  Nghiêm,  Thập  Địa  Bồ  Tát  từ  đầu  đến  cuối  không  rời  niệm 

Phật, thực sự giác ngộ, triệt để giác ngộ. Đầu - cuối: Đầu là bậc Sơ Địa, cuối 

là Đẳng Giác, tổng cộng mười một địa vị. Trong mười một địa vị ấy, không 

vị nào chẳng niệm A Di Đà Phật, không vị nào chẳng cầu sanh về Tịnh Độ. 

Văn  Thù,  Phổ  Hiền  nêu  gương!  Hai  vị  thượng  thủ  trong  hội  Hoa  Nghiêm 

bày  đầu,  phát  nguyện  cầu  sanh  về  Tịnh  Độ!  Do  đây  biết  rằng:  Chân  chánh 

giác ngộ, triệt để giác ngộ, không ai chẳng phát tâm cầu sanh về Tịnh Độ! 

Danh Văn Phật đương nhiên không ngoại lệ. Ở đây, danh hiệu Phật này 

tượng trưng cho con mắt của trời - người. Thiên - nhân tượng trưng cho ba 

đường lành trong lục đạo, có huệ nhãn, có khả năng phân biệt đúng - sai, tà - 

chánh,  lợi  -  hại.  Trong  các  pháp  thế  gian  và  xuất  thế  gian,  niệm  Phật  cầu 

sanh  về  Tịnh  Độ  thù  thắng  bậc  nhất,  thù  thắng  không  gì  sánh  bằng,  sao 

không tuyển chọn pháp môn này? Quán Âm Bồ Tát là vị thượng thủ Bồ Tát 

của Tây Phương Cực Lạc thế giới, Phổ Hiền Bồ Tát là vị thượng thủ Bồ Tát 

trong pháp hội của Tỳ Lô Giá Na Phật nơi thế giới Hoa Tạng, các tổ sư đại 

đức  trong  nhà  Phật  phát  nguyện  cầu  sanh  về  Tịnh  Độ  rất  nhiều.  Danh  hiệu 

mấy vị Phật [trong phương dưới] này đều là [biểu thị] Phật pháp thịnh hành 

trong thế gian, hiển thị tình trạng hưng vượng. Vị Phật thứ ba là: 



 Danh Quang Phật.  

名光佛。 

  

 “Biểu thị đại trí tùy diễn, pháp âm xa nghe, có thể khiến cho chúng sanh 

 phá  mê  khai  ngộ,  lìa  khổ  được  vui”.  Trong  đức  hiệu  của  Phật  có  một  chữ 

Danh nhằm bao hàm mật nghĩa! Mật nghĩa ấy chính là dạy chúng ta chấp trì 

danh  hiệu,  nhất  tâm  bất  loạn,  tâm  không  điên  đảo,  quyết  định  vãng  sanh. 

Quang biểu thị trí huệ. Vì thế, danh hiệu này biểu thị trí huệ viên mãn, hằng 

thuận chúng sanh, ứng theo căn cơ mà ban bố giáo pháp;  “Tùy”  là tùy thuận 

chúng  sanh.  [“Tùy  diễn”]  là  tùy  thuận  căn  tánh,  tùy  lòng  chúng  sanh  ưa 

thích,  tùy  thuận  phương  thức  sinh  sống  hiện  tại  của  chúng  sanh  mà  vì  họ 

diễn nói. Bởi thế, Phật giáo hóa chúng sanh hết sức sống động, tùy thời, tùy 

chỗ mà biến hóa, điều này rất giống với việc dạy học trong thế gian. Ví như 

một đứa trẻ, tùy theo độ tuổi của nó, tuổi của nó lớn hơn thì trí huệ và kinh 

nghiệm cũng tăng trưởng theo. Thầy dạy nó nhất định phải tùy theo độ tuổi, 

tùy theo trí huệ, tùy theo kinh nghiệm của nó mà không ngừng điều chỉnh tài 

liệu giảng dạy và phương pháp dạy dỗ. Tuyệt đối chẳng thể dạy nó bằng một 

khóa trình hễ đã soạn thành thì bất biến, không phải như vậy! 

Dẫu cho việc dạy học thời cổ, đúng là từ nhỏ (lúc mới sáu bảy tuổi) liền 

dạy nó đọc Tứ Thư, Ngũ Kinh, đến năm bảy tám mươi tuổi tóc râu bạc trắng 

vẫn đọc Tứ Thư Ngũ Kinh, tài liệu giảng dạy không thay đổi; nhưng quý vị 

phải  hiểu:  Trong  phương  pháp  dạy  học,  đối  với  việc  giải  thích,  thấu  hiểu, 

vận  dụng  tài  liệu  giảng  dạy,  đúng  là  theo  từng  độ  tuổi  mà  thay  đổi.  Kinh 

điển  Phật  giáo cũng  giống  như thế. Từ lúc quý  vị  mới  học Phật  dạy quý  vị 

đọc kinh, cho đến  một trăm  tuổi  vẫn  là  đọc  một bản kinh  đó,  nhưng có thể 

nói là quý vị lãnh hội sai khác, mỗi năm không giống nhau, mỗi tháng khác 

nhau. Đem những ý nghĩa do quý vị đã thấu hiểu từ kinh sách áp dụng vào 

cuộc  sống  thực  tại,  áp  dụng  vào  công  việc,  áp  dụng  trong  cách  xử  sự,  đãi 

người, tiếp vật, dẫn dắt chúng sanh phá mê khai ngộ trong đời này, lìa khổ, 

được vui. Chẳng những dẫn dắt một đời mà lại còn dẫn dắt đời đời kiếp kiếp 

trong  mai sau, kinh điển chẳng thể  nghĩ  bàn!  Bởi thế, phải biết tùy cơ diễn 

nói! 

 “Pháp  âm  xa  nghe” :  Phàm  phu  chúng  ta  chẳng  dễ  gì  hiểu  nổi 

chuyện  “pháp  âm  xa  nghe”  này.  Hiện  tại  khoa  học  kỹ  thuật  phát  triển, 

chúng ta có thể dùng kỹ thuật khoa học để chuyển tải hình ảnh và âm thanh 

thành  sóng  điện  từ  (electromagnetic  wave).  Người  ở  phương  xa  thâu  được 

sóng điện từ ấy, lại chuyển nó thành hình ảnh và âm thanh, nên sẽ thấy được, 

nghe được. Nay nhờ máy truyền hình, máy phát thanh (radio), mạng Internet 

nên  hình  ảnh  và  âm  thanh  đều  có  thể  thấy  được.  Pháp  âm  xa  nghe  đấy! 

Nhưng thật ra, chúng ta mê mất tự tánh nên tác dụng đức năng trong tự tánh 

chẳng hiện tiền, bởi thế, các nhà khoa học dùng máy móc, dùng khí cụ (dụng 

cụ) để hỗ trợ chuyển biến. Chứ trên thực tế, kinh Phật dạy chúng ta, không 

cần phải nhờ vào bất cứ máy móc nào, tự bản thân chúng ta sẵn có năng lực. 

Sắc tướng, âm thanh, ý niệm và tạo tác của chúng ta trong khoảng sát-na tợ 

hồ  đồng  thời  trọn  khắp  hư  không  pháp  giới.  Chúng  ta  phải  hiểu  đạo  lý  và 

chân tướng sự thật này. Nếu sự thấy - nghe - hay - biết của chúng ta chẳng 

trọn khắp  hư không pháp  giới, quý  vị  hãy  nghĩ  xem,  lẽ  nào chúng ta  lại có 

thể khởi tác dụng cảm ứng đạo giao với chư Phật, Bồ Tát? 

Tâm  tánh  của  Phật  và  Bồ  Tát trọn  khắp  hư không,  pháp  giới,  tâm  tánh 

của hết thảy chúng sanh cũng trọn khắp hư không pháp giới. Vì thế, nói theo 

mặt tâm tánh thì không hai, không khác, tự - tha bất nhị; chẳng những chúng 

sanh và Phật không hai, mà chúng sanh và hết thảy hữu tình, vô tình chúng 

sanh cũng không hai! Từ kinh Hoa Nghiêm, chúng ta hãy chú tâm thấu hiểu 

và quán sát sẽ thấy vũ trụ là một Thể, đã là một Thể thì nhất định chẳng thể 

chia cắt! Nay  nói từ cái thân  người của chúng  ta đây thì tất cả hết thảy khí 

quan và các tế bào trên thân người đều là một Thể, nhưng cái một Thể ấy lại 

có  thể  chia  cắt,  hiện  tại  có  thể  dùng  “thủ  thuật  ngoại  khoa”  (giải  phẫu)  để 

chia  cắt.  Vũ  trụ  một  Thể  là  Pháp  Thân,  Pháp  Thân  chẳng  thể  chia  cắt.  Bởi 

vậy,  nếu  muốn  tỷ  dụ  thì  nói  thật  ra,  chẳng  có  một  vật  nào  có  thể  dùng  để 

sánh  ví  cho  thích  hợp;  tỷ  dụ  chỉ  có  thể  mường  tượng,  tương  tự;  chắc  chắn 

không có cách nào sánh ví cho thật phù hợp được. 

Như vậy, thấy - nghe - hay - biết trọn khắp pháp giới, hư không giới, do 

chúng  ta  có  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  nên  năng  lực  ấy  bị  chướng 

ngại, chứ năng lực ấy không hề bị hoại mất. Khi nào quý vị trừ được chướng 

ngại ấy, năng lực sẽ khôi phục hiện tiền. Nói “khôi phục” cũng không thích 

đáng! Khôi phục là phải mất đi rồi có lại được thì mới gọi là khôi phục; chứ 

về căn bản, năng lực ấy không hề bị mất đi, chỉ là bị chướng ngại  mà thôi! 

Dẫu  bị  chướng  ngại,  năng  lực  vẫn  khởi  tác  dụng  y  như  cũ,  chẳng  qua  nó 

khởi  tác  dụng  nhưng  chúng  ta  không  cảm  nhận  được.  Chướng  ngại  là  như 

vậy đó, chướng ngại sự cảm nhận của chính chúng ta là vì vọng tưởng, phân 

biệt, chấp trước chưa thể buông  xuống được! Nói chung, phải  hiểu  rõ: Quả 

thật pháp âm có thể xa nghe. 

 “Có thể khiến cho chúng sanh phá mê khai ngộ, lìa khổ được vui”.  Đây 

là âm thanh thù thắng, phần trên gọi là “âm thanh tối thù thắng” (Tối Thắng 

Âm). Thế nhưng, nói thật ra, mê hay ngộ là do chính mình. Người hiểu và kẻ 

không hiểu khác biệt rất lớn; bởi vậy, tổ sư đại đức trong Tông Môn và Giáo 

Hạ nhà Phật thường trắc nghiệm học trò: “Ngươi hiểu ư?” Câu hỏi này có ý 

nghĩa rất sâu xa, sâu rộng vô tận. “Ngươi hiểu ư?”, nếu quả thật hiểu, phàm 

tất cả tướng đều là Thật Tướng; tất cả âm thanh đều là Phật âm, hiểu là như 

vậy đó! Hiểu là giác ngộ. Nếu như mê thì cảnh giới bên ngoài, tức cảnh giới 

được tiếp xúc bởi sáu căn sẽ được gọi là  “sáu trần” ! 

Trần  (塵) là  gì?  Trần  là  bất  giác, Trần  là  mê  hoặc, Trần  là ô  nhiễm, đó 

gọi  là  “sáu  trần”.  Sau  khi  giác  ngộ  thì  không  gọi  là  sáu  trần  nữa  mà  gọi 

là  “sáu  tánh”,  mắt  thấy  Sắc  Tánh,  chứ  không  phải  là  Sắc  Trần.  Như  vậy, 

chưa hiểu thì mắt thấy Sắc Trần, tai nghe Thanh Trần; còn nếu giác ngộ thì 

mắt thấy Sắc Tánh, tai nghe Thanh Tánh, thấy - nghe - hay - biết đều là tánh, 

minh tâm kiến tánh! Căn tánh Năng Kiến (chủ thể nhận biết) của sáu căn và 

sáu tánh (tánh của sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp là sáu tánh) của cảnh giới 

Sở Kiến (bị nhận biết), Năng - Sở là một không hai. Vì thế, ông Âu Dương 

Cánh Vô nói: “Phật pháp không phải là triết học!” Trong triết học, Năng và 

Sở  là  hai; trong Phật pháp, Năng  và  Sở  là  một, không  hai. Ý  nghĩa  này rất 

sâu! 

Tánh  Thấy  và Sắc Tánh  là  một tánh. Quý vị thường  nghe  nói đến Phật 

Tánh và Pháp Tánh, ở đây, quý vị sẽ hiểu rất rõ ràng: Mắt thấy Sắc, căn tánh 

của mắt là Phật Tánh; còn sắc tánh của sắc tướng được quý vị thấy đó thì là 

Pháp  Tánh. Nếu  như mê thì [tác dụng  nhận biết của  nhãn] căn chẳng được 

gọi là Căn Tánh, mà gọi là Nhãn Thức, những gì ở bên ngoài được thấy bởi 

Nhãn  Thức  sẽ  gọi  là  Sắc  Trần,  không  gọi  là  Sắc  Tánh.  Mê  một  thì  mê  hết 

thảy, mê nơi chính mình nên cũng mê nơi cảnh giới bên ngoài. Mê nơi chính 

mình  là  chuyển  Tánh  Thấy  thành  Nhãn  Thức,  đó  là  mê  vậy!  Tánh  Thấy  bị 

chuyển thành Nhãn Thức thì cảnh giới bên ngoài cũng bị chuyển theo, y báo 

chuyển theo chánh báo; Sắc Tánh bên ngoài bị chuyển thành Sắc Trần, cảnh 

chuyển  theo  tâm  mà!  Từ  chỗ  này,  ta  có  thể  hiểu  hết  sức  rõ ràng  thế  nào  là 

Phật tánh, thế nào là Pháp Tánh? Phật Tánh có thể biến, có giác và mê; Pháp 

Tánh thì không, Pháp Tánh chuyển theo Phật Tánh. Phật Tánh là chánh báo, 

Pháp Tánh là y báo; y báo hoàn toàn chuyển theo chánh báo. 

Chánh  báo  giác  ngộ  thì  chính  là  như  Giao  Quang  đại  sư  đã  nói  trong 

sách  Lăng  Nghiêm  Chánh  Mạch;  Sư  giảng  rất  hay:  “Bỏ  Thức  dùng 

 Căn”.  Bỏ Thức dùng Căn là chuyển Thức thành Trí, Pháp Tướng Tông gọi 

[bỏ  Thức  dùng  Căn]  là  “chuyển  Thức  thành  Trí” .  “Chuyển”  thì  có  chuyển 

trên  mặt Nhân  và chuyển  nơi  mặt Quả. Trong tám  thức thì thức thứ sáu  và 

thức  thứ  bảy  chuyển  nơi  Nhân,  năm  thức  đầu  và  thức  thứ  tám  chuyển  nơi 

Quả. Quý vị hiểu rõ thì sẽ biết chúng ta phải dụng công như thế nào. Năng 

lực mạnh nhất của thức thứ sáu tức Ý Thức là phân biệt, năng lực mạnh nhất 

của  thức  thứ  bảy  tức  Mạt  Na  Thức  là  chấp  trước.  Vậy  thì  chúng  ta  phải 

chuyển chúng bằng cách nào? Không chấp trước hết thảy pháp thế gian hay 

xuất  thế  gian,  không  chấp  trước  là  chuyển  Mạt  Na  Thức  thành  Bình  Đẳng 

Tánh  Trí.  Không  phân  biệt  hết  thảy  pháp  thế  gian  và  xuất  thế  gian  nữa; 

không  phân  biệt  sẽ  chuyển  thức  thứ  sáu  thành  Diệu  Quán  Sát  Trí.  Phải 

chuyển từ chỗ ấy. Đối với thức thứ tám và năm thức trước, quý vị không cần 

phải  bận  tâm,  hai  thứ  đó  sẽ  chuyển  theo.  Thức  thứ tám  và  năm  thức  trước 

thảy đều bị chuyển cả, liên đới chuyển theo. 

Người  tu  hành  bất  luận  tu  học  một  pháp  môn  nào,  trong  kinh  Phật 

thường  nói  là  “tác  quán”.  Danh  từ  “Chỉ  Quán”  chỉ  chung  cả  tám  vạn  bốn 

ngàn  pháp  môn,  kể  cả  pháp  môn  Tịnh  Độ  Niệm  Phật.  Trong  nhà  Phật,  bất 

luận  Đại  Thừa  hay  Tiểu  Thừa,  Hiển  Giáo,  Mật  Giáo,  Tông  Môn,  Giáo  Hạ, 

danh  từ  ấy  (tức  Chỉ  Quán)  là  nguyên  tắc  chỉ  đạo  tổng  quát,  là  tổng  cương 

lãnh. Chẳng hạn như chúng ta niệm một câu A Di Đà Phật có phải là tu Chỉ 

Quán hay không? Phải! Lúc niệm một câu A Di Đà Phật, buông xuống vạn 

duyên, trong tâm chỉ có một câu A Di Đà Phật, trừ A Di Đà Phật ra, ý niệm 

gì cũng không có, buông  ý  niệm  xuống chính  là Chỉ;  một câu Phật  hiệu rõ 

ràng,  minh bạch  là Quán. Vì thế, trong kinh Đại  Tập, đức  Thế  Tôn  nói  Trì 

Danh  Niệm  Phật  là  “thậm  thâm  thượng  diệu  Thiền”,  Thiền  chính  là  Chỉ 

Quán. Vì sao nói niệm Phật không phải là Tu Thiền? Đúng là đang tu Thiền 

ấy chứ, đã thế, lại còn tu Thượng Thượng Thâm Diệu Thiền, rất ít ai biết! 

Chỉ  (止)  là  gì?  Là  dứt  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước,  khiến  cho 

chúng  ngừng dứt. Trong  giáo pháp  Đại Thừa, Chỉ thường được  gọi  là  tam-

muội, tâm địa vĩnh viễn giữ chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ 

bi là Chỉ! Quán (觀) là cảnh giới bên ngoài rõ ràng, minh bạch; trong - ngoài 

đều  rõ  ràng;  trong  là  căn  tánh  của  sáu  căn,  ngoài  là  Pháp  Tánh.  Minh  tâm 

kiến tánh! Minh tâm là năng kiến, chân tâm; Kiến tánh: Không một pháp nào 

chẳng  do  tánh  biến  hiện,  “duy  tâm  sở  hiện,  duy  thức  sở  biến” ,  tâm  thức  là 

Pháp  Tánh. Vì thế, đạt đến cảnh  giới  này,  những cảnh  giới  mà sáu căn đối 

ứng  và  tiếp  xúc  chỉ  là  Pháp  Tánh  mà  thôi!  Giống  như  cổ  đức  thường  ví 

von:  “Dĩ  kim  tác  khí,  khí  khí  giai  kim” (Dùng  vàng  làm  đồ  vật,  món  nào 

cũng đều  là  vàng). Vàng ròng chế  làm  ngàn  vạn  món đồ  vật,  lấp  lánh chóa 

mắt để  mình  đến  ngắm  nghía, thưởng thức. Quý  vị  nhìn  xong, thấy  chúng 

là gì? Chỉ là  hoàng kim mà 

thôi! Ngoài hoàng kim ra, không có gì khác hết. 

Vì  vậy,  người  thực  sự  minh  tâm  kiến  tánh  thấy  núi,  sông,  đại  địa,  hư 

không,  pháp  giới,  hết  thảy  chúng  sanh,  nếu  quý  vị  hỏi  người  ấy  thấy  gì  ư? 

Những  gì  họ  thấy  là  một  tánh;  giống  như  những  thứ  lấp  lánh  chóa  mắt  ta 

thấy toàn  là  vàng ròng, khắp tất cả  là  vàng ròng!  Trừ  hoàng kim  ra, không 

còn có gì khác. Lúc kiến tánh, ngoại trừ Pháp Tánh ra, cái gì cũng không có! 

Pháp  Tánh  là  thanh  tịnh,  Pháp  Tánh  là  bình  đẳng,  Pháp  Tánh  không  sanh 

diệt, Pháp Tánh không đến đi:  “Đương xứ xuất sanh, tùy xứ diệt tận” (Sanh 

ra  từ  nơi  nào,  diệt  tận  ngay  nơi  đó),  “tùy  chúng  sanh  tâm,  ứng  sở  tri 

 lượng”  (tùy theo tâm chúng sanh, ứng theo khả năng nhận biết của họ).    Quý 

vị thấy mấy câu kinh Lăng Nghiêm giảng rất rõ ràng. Chân tướng của vũ trụ 

vạn  hữu  đấy!  Phá  mê  khai  ngộ  rồi  sẽ  lìa  khổ  được  vui,  tất  cả  hết  thảy  khổ 

đều chẳng có; chẳng bị hết thảy khổ, đó chính là lạc! 

Trong  kinh  Di  Đà,  đức  Thế  Tôn  cho  biết  vì  sao  thế  giới  ấy  gọi  là  Cực 

Lạc? Đức Phật giảng rất hay, chúng sanh trong thế giới ấy không có các nỗi 

khổ,  không  phải  chịu  khổ,  nên  gọi  là  Cực  Lạc.  Thế  giới  này  của  chúng  ta 

khổ  nhiều  vui  ít,  vui  cũng  là  khổ,  chẳng  phải  là  chân  lạc!  Vì  thế,  đức  Phật 

nói Vui là Hoại Khổ, không khổ không vui là Hành Khổ; nói cách khác, nỗi 

khổ  bao trùm  mọi trạng  huống cuộc sống  của chúng sanh  trong  thế  giới Sa 

Bà. Bọn họ đang chịu khổ, tam giới đều khổ. Thế giới Cực Lạc không khổ, 

chẳng có Khổ Khổ, Hoại Khổ, và Hành Khổ; vì thế, gọi là Cực Lạc. Chúng 

ta hiểu rõ, hiểu thông suốt, hiểu rành rẽ ý nghĩa thô thiển ấy thì sẽ chết lòng 

trọn ý niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, đã thế, còn khuyên người khác. Bất cứ 

chướng nạn nào cũng chẳng chướng ngại quý vị được! Vì sao? Thực sự hiểu 

rõ, hiểu minh bạch chân tướng của sự thật. Danh Quang Phật là như vậy đó. 

Tiếp theo là vị Phật: 



 Đạt Ma Phật.  

達磨佛。 



Đạt  Ma  (Dharma)  là  dịch  âm  tiếng  Phạn,  dịch  sang  nghĩa  tiếng  Hán  là 

Pháp.  Chúng  ta  nói  Phật  -  Pháp  -  Tăng:  Phật  Đà  (Buddha),  Đạt  Ma 

(Dharma),  Tăng  Già  (Sangha)  đều  là  dịch  âm  tiếng  Phạn,  bởi  thế,  Đạt  Ma 

được  dịch  là  Pháp,  “biểu  thị  đại  pháp  được  truyền  thừa  từ  chính  đức 

 Phật”.  Pháp môn ấy sâu rộng vô tận, không pháp nào có thể sánh bằng. Quý 

vị học đại pháp ấy từ đâu? Ta học từ thầy, thầy là ai? Thầy là Thích Ca Mâu 

Ni  Phật, Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật.  Đương  nhiên, chúng  ta được thừa 

hưởng  từ  từng  đời  tổ  sư truyền  xuống  nên  chúng  ta  mới  biết.  Tuy  là  tổ  sư 

dạy cho chúng ta, nhưng kinh chúng ta đọc ở đây là do chính miệng Như Lai 

nói ra, tổ sư đại đức  lại  giới thiệu cho  mình. Chúng ta  mở kinh ra chính  là 

được truyền thừa trực tiếp từ đức Phật. 

Huống chi Thích Ca Mâu Ni Phật trước khi nhập Niết Bàn dạy chúng ta 

Tứ  Y Pháp  (bốn phép  nương tựa). Phật không còn trong thế  gian, chúng  ta 

phải nương tựa vào đâu? Đức Phật rất từ bi, chỉ dạy chúng ta Tứ Y Pháp: 

1) Thứ nhất là  “y pháp, bất y nhân”  (nương vào pháp, chứ không nương 

theo  người). Pháp  là  gì? Pháp  là kinh điển. Nương  theo Pháp, Pháp do đức 

Phật  nói,  trực  tiếp  nương  theo  lời  Phật  giảng.  Quý  vị  thấy  đó,  thực  sự  phi 

phàm! Chúng ta là truyền nhân trực tiếp của Thích Ca Như Lai. Đặc biệt là 

Tịnh  Độ  Tông,  Tịnh  Độ  Tông  không  có  tổ  sư,  tổ  sư  Tịnh  Độ  Tông  do  đâu 

mà  có?  Do  người  đời  sau  đặc  biệt  tôn  kính  những  vị  tu  Tịnh  Độ  ấy,  xưng 

tụng các Ngài là tổ sư. Bởi thế, tổ sư Tịnh Độ Tông khác với tổ sư các tông 

phái khác. Hết thảy tông phái khác là một thầy truyền cho một trò, vì thế có 

nhiều đời. Tịnh Độ Tông không có, Tịnh Độ Tông là dân tuyển, chẳng phải 

là một người truyền cho một người: Sơ Tổ không truyền cho Nhị Tổ, Nhị Tổ 

cũng chẳng  truyền cho  Tam  Tổ. Người đời sau công  nhận thành tựu của  vị 

ấy: Đối với sự tu trì Tịnh Độ, đối với việc hoằng dương Tịnh Độ Tông, Ngài 

có  cống  hiến  đặc  biệt  thù  thắng,  bèn  tôn  Ngài  làm  tổ  sư.  Bởi  thế,  cho  đến 

nay, Tịnh Độ Tông chỉ có mười ba đời, tức là chỉ có mười ba vị.  “Y pháp bất 

 y nhân” , trực tiếp truyền thừa. 

Chúng ta trực tiếp truyền thừa  giáo  huấn của Thích Ca Mâu Ni Phật, ba 

kinh  một  luận của  Tịnh Độ Tông, sau  này, tổ sư đại đức thêm  vào hai  loại, 

nay là năm kinh một luận, đủ rồi, đó là trực tiếp truyền thừa! Chúng ta phải 

hiểu  ý  nghĩa  này, quả thật trong  Tịnh Độ  Tông không có  Tổ Sư truyền cho 

nhau  từng  đời,  chúng  ta  chớ  hiểu  lầm.  Vì  sao?  Mỗi  một  người  tu  Tịnh  Độ 

đều  là  trực  tiếp  truyền  thừa,  thật  chẳng  thể  nghĩ  bàn!  Ai  nấy  đều  là  đệ  tử 

Thích Ca Mâu Ni Phật, là đích truyền! Bởi thế, pháp môn này được hết thảy 

chư Phật khen ngợi, hết thảy Bồ Tát, thiện thần ủng hộ, chẳng phải là không 

có lý!  “Kham làm khuôn phép cho chúng sanh” , được truyền thừa từ chính 

đức Phật, kham làm khuôn phép cho chúng sanh, làm mô phạm cho hết thảy 

chúng sanh,  “tức là Tứ Y Pháp trong nhà Phật vậy”.  Chúng tôi cũng nêu Tứ 

Y Pháp ở đây,  “y pháp bất y nhân”.  

2)  Thứ  hai,  “y  nghĩa  bất  y  ngữ”  (nương  theo  nghĩa  chứ  không  nương 

theo  lời  nói).  Hiện  thời  có  rất  nhiều  người  phê  bình  bản  hội  tập,  họ  không 

hiểu câu này trong pháp Tứ Y. Nếu hiểu được câu này, vấn đề sẽ được giải 

quyết ngay. Cốt sao ý nghĩa của Phật  minh bạch, lời lẽ nhiều thêm một câu 

hay bớt đi một câu, nói sâu, nói cạn, nói dài, nói ngắn cũng không ăn nhằm 

gì. Chỉ cần đúng ý nghĩa là được rồi! Nêu ra pháp Tứ Y này, đức Phật biết rõ 

ràng  minh bạch rằng trong tương lai kinh giáo lưu thông đến mười phương, 

ngôn  ngữ,  văn  tự  tại  mỗi  địa  phương  khác  nhau,  nhất  định  phải  thông  qua 

phiên dịch.  Phiên dịch rồi,  những bản dịch ấy có được đại chúng tin tưởng 

hay không thì dùng pháp Tứ Y này để luận. Bản dịch không có vấn đề: Hễ ý 

nghĩa  đúng  thì  ngôn  ngữ  bất  đồng  cũng  không  sao  hết!  Ý  nghĩa  phải 

đúng!  “Y nghĩa bất y ngữ”.  

Bản hội tập là [tập hợp những ý quan trọng được] tuyển chọn từ năm bản 

dịch gốc, chúng ta đem bản hội tập đối chiếu với những bản dịch gốc, không 

sai ý nghĩa, y nghĩa bất y ngữ, chúng ta thấy tin tưởng được, có thể sử dụng 

được. Nếu  phản đối tức  là  không  hiểu  Tứ  Y Pháp. Nói thật ra,  hiện  nay có 

rất  nhiều  người  nghi  hoặc  những  bản  phiên  dịch  không  đáng  tin,  nhất  định 

phải  dựa  vào  nguyên  bản  Phạn  văn.  Theo  như  chúng  tôi  biết  về  kinh  điển 

nguyên bản bằng Phạn  văn thì  lúc đức Phật còn tại  thế, không dùng  văn  tự 

để  ghi  chép.  Sau  khi  đức  Phật  diệt  độ,  ngài  A  Nan  nhắc  lại,  đại  chúng  ghi 

chép. Rốt cuộc là đáng tin tưởng hay không? Nếu thựcsự tìm lấy bản rốt ráo 

tin tưởng được, thì không phải do người thân cận Thích Ca Mâu Ni Phật ghi 

chép lại sẽ không được. Từ miệng người này truyền sang người khác, ai nấy 

đều hoài nghi, sẽ trở thành vấn đề nghiêm trọng. Tất cả hết thảy kinh, ngay 

cả  nguyên  bản  Phạn  văn  cũng  bị  phết  mấy  dấu  hỏi,  như  vậy  là  quý  vị  sẽ 

không đạt được lợi ích thù thắng! 

3)  Thứ  ba,  “y  liễu  nghĩa,  bất  y  bất  liễu  nghĩa”  (nương  theo  kinh  liễu 

nghĩa,  không  nương  vào  kinh  không  liễu  nghĩa).  Liễu  nghĩa  là  gì?  Bất  liễu 

nghĩa  là  gì?  Ở  đây,  tôi  chỉ  ra  nguyên  tắc  cho  quý  vị:  Liễu  nghĩa,  bất  liễu 

nghĩa mỗi người mỗi khác. Khế cơ và khế lý thì là liễu nghĩa; khế lý không 

khế cơ là bất liễu nghĩa. Khế cơ mà không khế lý cũng là bất liễu nghĩa. Liễu 

nghĩa nếu giảng đến rốt ráo là nếu chúng ta nương vào pháp môn này để tu 

học, trong một đời chúng ta có thể khai ngộ, có thể chứng quả, có thể vượt 

thoát lục đạo, vượt thoát mười pháp giới, thì đối với ta, pháp môn ấy là liễu 

nghĩa! Rốt ráo liễu nghĩa thì phải giúp cho chúng ta trong một đời này chứng 

được Phật quả viên  mãn rốt ráo. Đấy chính là liễu nghĩa bậc nhất trong các 

liễu nghĩa. Ngàn kinh vạn luận bày trước mặt quý vị, chính quý vị chọn lựa, 

pháp môn nào, bộ kinh nào đối với chúng ta là rốt ráo liễu nghĩa? Chính là 

bộ kinh nào, pháp môn nào mà chúng ta y theo đó, trong một đời này sẽ chắc 

chắn thành tựu Phật quả viên mãn. Quý vị hãy suy nghĩ, trừ kinh A Di Đà và 

kinh Vô Lượng Thọ ra, muốn trong một đời sẽ chứng đắc Phật quả viên mãn 

rốt  ráo  là  chuyện  không  thể  được.  Nói  cách  khác,  kinh  Di  Đà  và  kinh  Vô 

Lượng Thọ là liễu nghĩa rốt ráo! 

Kinh  Di  Đà  từ  xưa  đến  nay  có  hai  bản  dịch,  La  Thập  đại  sư  dịch  ý,  đó 

chính là bản dịch chúng ta đang đọc tụng. Bản dịch của ngài Huyền Trang là 

dịch thẳng. Hai loại bản dịch như vậy. Nay chúng tôi đều in cả hai bản dịch, 

quý  vị  có  thể  tham  khảo,  có  thể  so  sánh.  Từ  cổ  đến  nay,  tổ  sư  đại  đức,  rất 

nhiều người học Phật đều chọn lấy bản dịch của ngài La Thập, quả thật đây 

là bản dịch  hay. Còn  như kinh Vô  Lượng  Thọ, từ  mục  lục Đại Tạng  Kinh, 

chúng  ta  thấy  thời  cổ  kinh  này  được  phiên  dịch  đến  mười  hai  lần.  Từ  đời 

Hậu Hán đến Nam Tống, trong vòng tám trăm năm, tổng cộng mười hai lần 

phiên dịch, nhưng có những bản đã bị thất truyền, tức là có bảy bản trong số 

ấy bị thất truyền, nay chỉ còn lưu truyền năm bản, chúng ta gọi là “năm bản 

dịch gốc”(ngũ chủng nguyên dịch). 

Đối  chiếu  những  bản  ấy  thấy  sự  khác  biệt  rất  lớn,  vì  thế,  dựa  trên  tình 

hình  này  cổ  đức  nhận  định:  Nhất  định  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  phải  giảng 

kinh Vô Lượng Thọ nhiều lần, chứ không phải chỉ một lần. Nếu chỉ một lần, 

cùng một bản gốc dẫu được nhiều người dịch đến đâu đi nữa thì chỉ đại đồng 

tiểu  dị,  không  thể  nào  sai  biệt  quá  lớn  như thế  được!  Rõ  ràng  nhất  là  phần 

phát nguyện của A Di Đà Phật, quý vị thấy đó, trong năm bản dịch, hai bản 

ghi bốn mươi tám nguyện, hai bản ghi hai mươi bốn nguyện, một bản ghi ba 

mươi  sáu  nguyện,  sai  biệt  rất  lớn  như  thế.  Nếu  chỉ  là  một  bản  gốc  (tức 

nguyên bản tiếng Phạn) thì chẳng thể có dị biệt lớn như vậy được. Vì vậy, từ 

ba  loại  sai  biệt  ấy,  cổ  đức  phán  đoán  đương  thời  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật 

giảng kinh Vô Lượng Thọ tối thiểu ba lần. Chúng ta không được đọc những 

bản thất truyền, nhưng nói chung kinh này phải được giảng từ ba lần trở lên! 

Thích Ca Mâu Ni Phật  giảng kinh chưa bao giờ  giảng trùng  lặp, thế  nhưng 

kinh Vô Lượng Thọ lão nhân gia giảng tối thiểu ba lần, nên bộ kinh này rất 

đáng được coi trọng! 

Do  vậy,  hội  tập  là  chuyện  cần  thiết!  Người  hội  tập  sớm  nhất  là  ông 

Vương  Long  Thư,  người  đời  Tống.  Bản  hội  tập  của  ông  Vương  Long  Thư 

mang tên Đại  A  Di Đà  Kinh, đã  được  lưu trong Càn  Long Đại  Tạng  Kinh, 

tức là đã nhập tạng rồi. Trong tác phẩm chú giải A Di Đà Kinh là A Di Đà 

Kinh  Sớ  Sao,  Liên  Trì  đại  sư  có  trích  dẫn  kinh  Vô  Lượng  Thọ,  quá  nửa 

những đoạn kinh Vô Lượng Thọ được Ngài trích dẫn lấy từ bản hội tập của 

ông Vương Long Thư. Do đây ta biết, bản hội tập của ông Vương Long Thư 

đã được tổ sư khẳng định!  Tổ sư chẳng  trích dẫn từ bản dịch  gốc  mà dùng 

bản  hội  tập  là  có  lý.  Nếu  nay  chúng  ta  hoài  nghi  bản  hội  tập  thì  là  sai  lầm 

quá sức, chính là không hiểu được pháp Tứ Y! 

4)  Pháp  cuối  cùng  trong  Tứ  Y  Pháp  là  “y  trí  bất  y  thức”.  Đây  chính  là 

điều chúng ta hiện đang nói: Chẳng riêng việc học Phật mà ngay cả trong xử 

sự, đãi người, tiếp vật bình thường, cũng phải dựa theo Lý Trí, chẳng được 

làm việc theo tình cảm. Nay ta gọi Thức là “dùng cảm tình để xử sự”. Xử sự 

theo cảm xúc thường mắc sai lầm, quý vị phải dựa vào Lý Trí, học Phật lại 

càng phải  làm  như thế. Ở đây, đức Phật dạy chúng ta: Phải dùng  trí  huệ để 

phán đoán, chọn lựa, chẳng thể xử sự theo cảm tình. Xử sự theo cảm tình sẽ 

tạo thành sai lầm. 

Ở đây, chúng tôi có chú thích một câu như sau:  “Pháp sư Khuy Cơ soạn 

 Thông Tán Sớ để làm gương cho mạt thế” . Làm gương như thế nào? Chính 

là  “y trí bất y thức”.  Khuy Cơ đại sư là đồ đệ của Huyền Trang đại sư, Ngài 

soạn Thông  Tán Sớ để chú  giải kinh  A Di Đà, nhưng không dùng bản dịch 

của thầy mình. Nói theo lẽ thường, bản dịch của thầy mình khá lắm, lẽ ra, ta 

phải dùng bản dịch của thầy mình để soạn chú giải. Ngài lại không làm như 

vậy, mà dùng bản dịch của ngài Cưu Ma La Thập, chẳng dùng bản dịch của 

thầy mình. Như vậy có phải là bất kính đối với thầy hay chăng? Không phải! 

Bản dịch của  ngài  La  Thập rất  hay, đã được lưu truyền  rộng  rãi toàn  quốc, 

cớ  gì  phải  dùng  bản  dịch  của  thầy  mình,  rất  ít  người  đọc  đến  bản  dịch  ấy. 

Khi Ngài chú giải kinh này, dù là tình thầy trò, vẫn chẳng thể nhiễu loạn sự 

thấy  nghe  của  người  tu  hành.  Ngài  chọn  dùng  bản  dịch  của  Cưu  Ma  La 

Thập,  thầy  Ngài  là  Huyền  Trang  đại  sư cũng  không  trách  móc,  không  nói: 

“Ngươi  phản  thầy  nghịch  đạo!”  Không  hề  có!  Huyền  Trang  đại  sư  có  nhã 

lượng như vậy, Khuy Cơ đại sư làm như vậy khá lắm. Đó chính là  “y trí bất 

 y thức”,  nương theo lý trí chứ không dùng cảm tình. Thầy trò họ nêu gương 

cho chúng ta. Bây giờ đã hết giờ rồi! 



* 

Chư vị đồng học! 

Xin xem tiếp vị Phật thứ năm trong đoạn thứ sáu của phần Mười Phương 

Phật. 



 Pháp Tràng Phật.  

法幢佛。 

  

 “Biểu  thị  vì  chúng  sanh  làm  con  mắt  chọn  lựa  pháp,  dựng  tràng  pháp, 

 lập tông chỉ, giáo hóa thịnh hành, phước độ chúng sanh”.  Đó là ý nghĩa của 

danh hiệu này. Tràng (dhvaja) là một loại cờ xí, chúng ta thường nói là  “tiêu 

 chí”  (biểu  hiệu).  Tràng  có  hình  tròn,  hơi  giống  bình  nén  khí  ở  phi  trường, 

hơi giống hình dạng ấy. Tại Trung Quốc và Nhật Bản, chúng ta vẫn thường 

thấy những cái tràng tại các tự viện lớn. 

Thời cổ, khi chùa chiền giảng kinh, thuyết pháp, nay chúng ta gọi là “lên 

lớp”,  làm  thế  nào  để  thông  tri  cho  người  khác  biết  mà  đến  nghe,  đến  cùng 

học tập? Phật pháp là đạo thầy trò, người Hoa hết sức coi trọng và tôn kính 

thầy. Bởi vậy  “chỉ văn lai học, vị văn vãng giáo”  (chỉ nghe nói có kẻ tới xin 

học, chứ chưa nghe nói thầy phải đi tới chỗ trò để dạy). Học là cầu học, quý 

vị  phải  đến  chỗ  thầy  để  cầu  học,  chứ  thầy  không  phải  đến  dạy  cho  mình. 

Thầy  hết sức khiêm  hư, trọn chẳng dám chèo kéo quý  vị, nay ta  nói “chiêu 

sinh”,  chứ  xưa  kia  không  dám  bảo  là  chiêu  sinh.  Nói  “chiêu  sinh”  là  rất 

cuồng  vọng,  anh  có  đức  hạnh  gì  mà  dám  dạy  người  khác,  người  càng  đạo 

đức  lại  càng  khiêm  hư.  Làm  cách  nào  đây?  Bèn  dùng  tràng  phan,  dùng 

phương pháp ấy để thông báo cho  mọi người biết: Bữa nay trong đạo tràng 

của chúng  tôi có  giảng kinh, dạy  học, chúng tôi treo  tràng trên cột cờ. Mọi 

người xa gần trông thấy cột cờ của đạo tràng có treo cái tràng hình tròn, liền 

biết hôm nay pháp sư sẽ giảng kinh, thuyết pháp, người thích nghe kinh sẽ tự 

đến.  Vì  thế,  không  chiêu  sinh,  mà  là  thông  tri,  quý  vị  thích  thì  đến,  không 

thích thì thôi. Dùng phương pháp ấy, hoàn toàn tự động, khiêm hư mà! 

Trong thời đại hiện nay lại khác hẳn, trong thời đại hiện tại đã bước vào 

giai đoạn kỹ thuật cao, chúng  ta không  dùng tràng nữa, vì  với khoảng cách 

rất gần dùng tràng thì được, chứ với khoảng cách xa thì không có hiệu quả. 

Nay  chúng  ta  đem  thời  gian,  băng  tần  [của  đài  truyền  hình  hay  đài  phát 

thanh] giảng kinh in ra như quảng cáo để giới thiệu cùng hết thảy đại chúng, 

khiến cho  mọi  người đều biết. Nếu quý  vị thích  nghe kinh, thích  nghe kinh 

gì, vào lúc nào, ở làn sóng nào thì đến lúc đó quý vị tự mở lên, hoàn toàn có 

cùng ý nghĩa với tràng phan. 

Vì thế,  giới thiệu cho  người  khác  nghe kinh,  nay có thể không cần phải 

gởi  tặng  kinh  sách,  băng  thâu  hình,  băng  thâu  âm,  đều  không  cần  đến  nữa, 

tốt nhất là in những tấm cạc (card), to bằng tấm danh thiếp, in những thông 

tin  [giảng  kinh] trên  đó,  tặng  cho  bạn  bè  thân  thiết  và  người  quen  biết.  Họ 

thích  nghe thì dựa theo  những thông tin đó, vào  lúc nào, trên  làn sóng  nào, 

họ đều có thể thâu được, hoặc là nối vào Internet, hoặc là xem truyền hình, 

truyền  hình  vệ  tinh.  Vậy  là  tốt!  Những  việc  ấy  có  cùng  ý  nghĩa  như  treo 

tràng  phan,  giới  thiệu  người  khác  nghe  kinh  nghe  pháp.  Treo  phan  thì  quá 

nửa là pháp hội, thông tri nếu quý vị có thời gian thì đến cùng tu. Pháp hội 

cộng tu dùng phan; pháp hội giảng kinh dùng tràng, gọi là “pháp tràng”. 

Dạy học, giảng kinh là  “vì chúng sanh làm con mắt chọn lựa pháp”,  đặc 

biệt  là  đối  với  kẻ  sơ  học,  đúng  là  Phật  pháp  bảng  lảng  như  khói  trên  mặt 

biển, pháp môn nhiều như thế, kinh điển ngần ấy, ta học pháp môn nào đây? 

Pháp  môn  nào  thích  hợp  cho  mình?  Bởi  thế,  bản  thân  pháp  sư  có  kinh 

nghiệm tu hành và giảng dạy, có thể giúp mọi người chọn lựa pháp môn, nêu 

ra những phương pháp tu học cho người ấy tham khảo. Đó là  “làm con mắt 

 pháp”,  giúp mọi người chọn lựa pháp môn. Chuyện này cần phải có trí huệ, 

nhất là pháp sư truyền pháp. Truyền pháp là giảng kinh, thuyết pháp, truyền 

đạo, trong các tôn giáo khác thường gọi là “nhà truyền giáo”. Người ấy nhất 

định phải hiểu thực trạng xã hội, con người thường suy nghĩ những gì? Nói 

năng  những  gì?  Làm  những  gì?  Phải chú tâm quan sát! Có  như vậy quý  vị 

mới dạy học, mới thuyết pháp khế cơ, những gì quý vị đề xuất đều khớp với 

những nhu cầu bức thiết của người ta, có như vậy người ta mới hoan hỷ, mới 

bằng lòng học tập. 

Hiện tại xã hội động loạn, nhu cầu bức thiết nhất của con người là xã hội 

an  định,  thế  giới  hòa  bình,  con  người  đối  xử  hòa  thuận  với  nhau,  hợp  tác 

cùng nhau, đấy chính là nhu cầu bức thiết trong hiện tại. Khóa trình dạy học 

của chúng ta phải lấy những điều ấy làm trung tâm, trọng điểm. Đối với mỗi 

cá nhân, sự lợi - hại, được - mất của người ấy quan trọng hơn bất cứ gì khác. 

Những  chuyện  lợi  -  hại,  được  -  mất,  nói  chung,  chẳng  ngoài  ba  loại:  Thứ 

nhất  là  cầu  giàu  có,  thăng  quan,  phát  tài;  thứ  hai  là  cầu  trường  thọ,  mạnh 

khỏe, sống lâu. Những điều ấy đều là nhu cầu bức thiết. Từ hai nhu cầu này, 

chúng ta nêu ra khóa trình thứ ba là trí huệ, cầu trí huệ. Vì sao? Quý vị muốn 

thăng quan, phát tài, muốn cầu sống lâu, khỏe mạnh, đều cần phải có trí huệ, 

không có trí huệ sẽ chẳng thể làm được! 

Theo  thứ tự của  nền  giáo  học  nhà  Phật,  trí  huệ  được  xếp  vào  hàng  đầu. 

Con  người  hiện thời  xếp trí  huệ  xuống cuối, cái  họ  mong  muốn đầu tiên  là 

phát tài, kế tiếp là mạnh khỏe, sống lâu, điên đảo như thế đó! Trong sự giáo 

học và tu hành của Phật pháp, điều đầu tiên là trí huệ, phải cầu trí huệ. Thứ 

hai là  mạnh khỏe sống lâu, phát tài là chuyện cuối cùng, không đáng coi là 

quan  trọng. Có trí  huệ thì  vấn đề  nào chẳng thể  giải quyết được! Vì  thế, từ 

đầu đến cuối, sở cầu của Phật pháp là Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác, 

nếu  nói  theo  cách  bây  giờ  thì  là  “trí  huệ  viên  mãn  rốt  ráo”.  Phật  pháp  là 

phương pháp trí huệ, Phật học là học vấn trí huệ, phá mê khai ngộ mà! Đó là 

Phật  pháp.  Chữ Phật  là  tiếng  Phạn,  có  nghĩa  là  trí  huệ,  là  giác  ngộ;  vì  thế, 

theo  mặt chữ dịch ra thì  Phật pháp  là phương pháp trí  huệ, là phương pháp 

giác ngộ. Quý vị mới thực sự có năng lực, có trí huệ vì hết thảy chúng sanh 

chọn  lựa phương pháp tốt  nhất khiến cho  họ  học được không khó khăn,  lại 

còn đạt được lợi ích thù thắng. 

Câu  thứ  hai:  “Dựng  pháp  tràng,  lập  tông  chỉ”.  Nói  như  bây  giờ,  “dựng 

pháp tràng” là tạo lập đạo tràng. Đạo tràng trong hiện thời chẳng thể không 

tuân thủ lời Ấn Quang đại sư dạy. Lão nhân gia dạy chúng ta, từ thế kỷ hai 

mươi trở đi, đạo tràng theo quy mô nhỏ; thời đại đã khác với thời quân chủ, 

xã  hội  nông  nghiệp trước  kia. Vì thế, đạo  tràng không thể  giống  như trước 

được.  Đạo  tràng  hiện  tại  phải  có  quy  mô  nhỏ,  tổ  sư  dạy  chúng  ta:  Chúng 

thường trụ lấy hai mươi người làm giới hạn, chẳng được vượt quá hai mươi 

người,  tự  mình  lo  liệu  cuộc  sống  của  chính  mình.  Đạo  tràng  quy  mô  nhỏ 

không cần phải hóa duyên, người thực sự tu hành sẽ được cúng dường, cuộc 

sống  thanh  bần  một  chút  là  tốt.  Vì  sao?  Cuộc  sống  thanh  bần  sẽ  kích  phát 

đạo  tâm,  khiến  cho  quý  vị  chẳng  lưu  luyến  thế  gian  này,  không  tham  ái, 

không lưu luyến, tâm cầu sanh Tây Phương Tịnh Độ sẽ khẩn thiết. 

Đạo tràng xây cho to, giàu có, choáng lộn, nguy nga thì con người không 

có đạo tâm. Vì sao?  Khởi  tham  - sân - si,  tham  luyến  hoàn cảnh ấy, không 

muốn vãng sanh, tâm phan duyên bèn sanh khởi, đều là chướng đạo! Tổ sư 

suy nghĩ rất hợp lý. Đạo tràng nhỏ, vài người chí đồng đạo hợp cùng nhau tu 

hành, tốt quá! Chẳng làm pháp hội, quyết định chẳng làm kinh sám Phật sự, 

thuần  túy  là  đạo  tràng  niệm  Phật.  Tổ  dạy  không  thâu  đồ  đệ,  không  truyền 

giới, không làm pháp hội, ngay cả kinh cũng không cần giảng, thật thà niệm 

Phật.  Công  khóa  mỗi  ngày  giống  như  Phật  thất  thông  thường,  hai  mươi 

người cùng  tu  một chỗ. Nay chúng  tôi quan sát tình  hình  xã  hội trong  hiện 

tại, nhận thấy cách nghĩ của tổ sư tuyệt đối chính xác; nhưng trong tình hình 

xã  hội  hiện tại, phải  nghe kinh! Vì sao?  Không  nghe kinh, quý  vị sẽ không 

hiểu lý. Không hiểu lý thì niệm Phật là tu mù luyện đui! Trong thời đại xưa 

kia thì được, chứ trong thời đại hiện thời chẳng được! Chúng ta phải hiểu rõ 

tình trạng hiện tại để tuân thủ nguyên tắc do tổ sư đã chỉ dạy. 

Hiện tại, cái đạo tràng nhỏ này của chúng ta phải nghe kinh, một ngày tối 

thiểu  là  nghe kinh  hai  giờ, có thể dùng thời  gian còn lại để  niệm Phật. Mỗi 

ngày nghe kinh chớ để gián đoạn! Nghe kinh không những khiến quý vị hiểu 

rõ  lý,  mà  mỗi  ngày  nghe  giáo  huấn  của  Phật,  sẽ  kiên  định  tín  nguyện  của 

chính  mình,  hóa  giải  những  phiền  não,  vọng  tưởng,  tập  khí.  Nghe  kinh  sẽ 

hóa giải [những thứ ấy] dễ dàng, giải hạnh tương ứng. Nếu là sơ học, phiền 

não tập khí nặng nề, tốt nhất là mỗi ngày nghe kinh bốn tiếng đồng hồ, niệm 

Phật trong Niệm Phật Đường mười hai tiếng đồng hồ. Tu như vậy không ai 

chẳng thành công, thực sự thực hành mà! Đạo tràng ấy chắc chắn được chư 

Phật hộ niệm, long thiên thiện thần ủng hộ. 

Còn  như  hoằng  dương  Phật  pháp,  lợi  ích  chúng  sanh  thì  dùng  Internet, 

dùng  truyền  hình  vệ  tinh;  vì  thế,  trong  đạo  tràng  nhỏ  này  lập  thêm  một 

studio  [để  thâu  phát  những  buổi  giảng  kinh]  là  đủ.  Đó  là  đối  ngoại  hoằng 

pháp. Đối ngoại hoằng pháp tự nhiên có người, bản thân chúng ta không cần 

bận tâm, chúng ta chỉ cần đem bài giảng (tức là giảng kinh nội bộ mỗi ngày 

hai  hay  bốn  tiếng  đồng  hồ)  thâu  âm  hay  thâu  hình  lại,  có  những  tín  đồ  rất 

nhiệt tâm, để cho họ truyền bá là được rồi, chẳng cần phải bận tâm chút nào. 

Tốt  nhất  là  ít  tiếp  xúc  ngoại  cảnh,  càng  ít  càng  tốt,  tâm  chúng  ta  an  định. 

Đương nhiên sẽ có những cư sĩ nhiệt tâm hộ trì đạo tràng nhỏ ấy, chuyện lưu 

thông Phật pháp để cho họ làm. Như vậy, thân tâm hoàn toàn yên định, vậy 

là tốt!  “Dựng pháp tràng”  chính là lập đạo tràng. 

 “Lập  tông  chỉ”,  tông  chỉ  là  cương  lãnh  và  phương  châm  tu  hành.  Như 

pháp sư Ấn Quang đã dạy chúng ta chuyên tu Tịnh nghiệp, đấy chính là “lập 

 tông  chỉ”.  Đạo  tràng  này  của  chúng  ta  chuyên  tu  Tịnh  tông,  chẳng  xen  tạp 

các  pháp  môn  khác,  thuần  túy  là  tịnh  nghiệp  đạo  tràng.  Những  kinh  luận 

được học tập ở đây chỉ là năm kinh một luận, đó là khoa mục chủ tu, không 

cần phải mở rộng ra bên ngoài. Nay chúng tôi kiến lập học viện tại đây, học 

viện  đương  nhiên phải bồi dưỡng  nhân tài hoằng pháp. Bồi dưỡng  nhân tài 

hoằng  pháp  cũng  dùng  phương  pháp  ấy,  giải  và  hạnh  cùng  tiến.  Theo  lộ 

trình, chúng ta cũng dùng phương pháp này, thực sự làm! 

Thế nhưng, trong xã hội hiện tại, mỗi cá nhân đều chăm chút cái thân của 

chính  mình,  tự tư  tự  lợi,  thậm  chí  vong  ân  phụ  nghĩa,  không  có  tâm  từ bi, 

không  có  sự  lễ  kính  chư Phật  như trong  mười  nguyện  Phổ  Hiền,  không  có 

tâm lễ kính. Nhằm báo ân thí chủ, chúng tôi cũng mở lớp Phật học ngắn hạn. 

Một năm bốn quý chúng tôi mở bốn lần, mỗi khóa học ngắn hạn kéo dài bảy 

mươi ngày, tức mười Phật thất để các đồng học chúng ta có cơ hội luyện tập 

giảng kinh, dạy học; đồng thời để cho các thí chủ đàn-việt hộ trì có thể trông 

thấy  thành  tích  tu  học  của  chúng  ta  tại  nơi  đây.  Chúng  ta  phải  dùng  thành 

tích để báo đáp ân thí chủ, khiến cho  họ cùng sống  với chúng ta  hai tháng, 

đến xem thành quả giải hạnh của chúng ta có đáng cho họ tiếp tục hộ trì hay 

không. Nếu sau khi xem xét, họ rất không vừa ý, từ đó về sau họ không đến 

hộ trì nữa, như vậy là chánh xác, là đúng. Tông chỉ phải rõ ràng. 

 “Giáo hóa thịnh hành”,  ở đây quý  vị  làm  tốt, chỗ khác có  người phỏng 

theo,  mong rằng đạo tràng quy  mô  nhỏ thực sự tu  Tịnh  nghiệp  này các  nơi 

đều có. Đều có những vị pháp sư hoặc là trưởng giả, cư sĩ tốt đẹp đến lãnh 

đạo.  Số  người  quả  thật  không  cần  nhiều,  đấy  mới  là  “phước  độ  chúng 

 sanh”.  Vị Phật cuối cùng là: 



 Trì Pháp Phật.  

       持法佛。 



Đây  là  vị  Phật  thứ sáu,  Trì  Pháp,  “biểu  thị tự  - tha  y  giáo  tu  hành  thật 

 chứng, Phật pháp  từ đầu đến cuối coi trọng thực tiễn” . “Trì” là  gìn  giữ,  là 

thọ trì. Chúng ta tiếp  nhận  lời  giáo  huấn của Như Lai,  vĩnh  viễn  gìn  giữ,  y 

giáo phụng hành, đó là Trì Pháp. Ở đây, đức Phật làm gương cho chúng ta. 

Chúng  ta  mong  mỏi  hết  thảy  chúng  sanh  có  duyên  cùng  Phật,  đều  có 

thể  “thọ trì, đọc tụng, vì người khác diễn nói”.  Y giáo phụng hành thì chính 

mình phải tự  làm trước, tự  mình không  làm được lại  mong  người khác làm 

thì đó là chuyện không thể được! Chư Phật Như Lai, tổ sư đại đức, thậm chí 

bậc thánh hiền, quân tử trong thế gian trong thời cổ đều là tự mình làm được 

rồi  mới  khuyên  người  khác,  sau  đó  mới  dạy  dỗ  người  khác.  Đó  là  trình  tự 

nhất  định,  tự  mình  phải  làm  trước,  tự  mình  đạt  được  lợi  ích,  bất  luận  tư 

tưởng, kiến  giải,  ngôn  hạnh đều  không do dự, không  hoài  nghi,  vì sao?  Tự 

mình làm được là đã trải qua thực chứng: Pháp môn này không sai, tôi thực 

sự hưởng lợi ích; khi ấy khuyên người, người ta mới tin. 

Như  vậy,  hoằng  pháp  có  hai  giai  đoạn:  Trước  hết,  để  khuyến  cáo  mọi 

người thì chính  mình phải có đức hạnh, phải có tiếng tăm, rồi  mới giáo hóa 

chúng  sanh.  Đến  khi  nào  khuyên  dạy  trở  thành  chỉ  dạy?  Trong  phần  trên 

chúng  tôi  đã  nói  rồi,  phải  là  Thượng  Tọa  mới  có  tư  cách  giáo  hóa  chúng 

sanh. Chúng tôi dùng thí dụ giảng kinh để luận về Thượng Tọa: Quý vị phải 

lên đài giảng kinh trọn ba mươi năm. Mười năm là Hạ Tọa, hai mươi năm là 

Trung Tọa, ba  mươi  năm  là  Thượng  Tọa.  Nói cách khác, chưa đủ  ba  mươi 

năm  thì  chỉ  khuyên  dạy.  Đủ  ba  mươi  năm  thì  đại  khái  niên  kỷ  của  chính 

mình cũng không chênh lệch mấy. Hai mươi tuổi ra giảng kinh, giảng đến ba 

mươi năm là năm mươi tuổi. Xưa kia, người ta thấy người như vậy bèn gọi 

là “lão pháp sư” vì đã năm mươi tuổi rồi, bởi thế, lúc đó có thể chỉ dạy. Đều 

là  chính  bản  thân  phải  làm  trước.  Quý  vị  muốn  dạy  người  khác,  mà  chính 

mình không làm, làm sao dạy được ai? 

Có lần, tôi qua Đài Loan, dẫu thời gian chỉ vỏn vẹn năm ngày, tôi được 

gặp  gỡ  nhiều đồng tu. Có  vài  vị đồng tu bảo tôi: Chúng con ở  nhà dạy con 

cái, con còn nhỏ dạy chúng đọc sách Đệ Tử Quy. Trẻ nhỏ đọc xong, hỏi cha 

mẹ: “Ba má chưa làm được như vậy!” Ba má chúng nó không biết nói sao, 

[trẻ  nhỏ  bắt  bẻ]:  “Ba  má  chưa  làm  được,  sao  kêu  con  làm?”  Giáo  dục  thời 

cổ,  cha  mẹ  thực  sự  làm  được,  kêu  con  học  tập,  con  cái  ngoan  ngoãn  học, 

không nghi ngờ gì. Nay khó lắm! Vì sao? Làm thân cha mẹ, lúc nhỏ không 

có người dạy, nay mới thấy những điều [dạy trong sách Đệ Tử Quy] tốt đẹp, 

muốn  dạy  con  cái  của  chính  mình,  nhưng  tự  mình  chưa  thể  làm  được,  tự 

mình không thể lấy thân mình làm gương, giáo dục gia đình thật chẳng dễ! 

Muốn  dạy  con  cái  phải  lấy  chính  thân  mình  làm  gương.  Trường  học  cũng 

thế, thầy dạy học trò, thầy phải lấy chính thân mình làm gương thì  mới dạy 

tốt được.  Nếu  chính  mình chẳng  thể  làm  gương,  làm  sao  dạy  học  sinh  cho 

được? 

Cùng  một  đạo  lý  đó,  người  lãnh  đạo  quốc  gia,  xã  hội,  nếu  chẳng  thể 

dùng  thân  mình  làm  gương,  làm  sao  quý  vị  giáo  hóa  toàn  dân  trong  nước? 

Làm sao giáo hóa dân trong cả một thành phố? Quý vị làm thị trưởng, tức là 

làm  vua,  làm  cha  mẹ,  làm  thầy!  Quý  vị  phải  là  tấm  gương  tốt  nhất  cho  đô 

thị, cho khu vực, cho quốc gia ấy. Trước kia, quả thật là như vậy. Nếu quý vị 

là người lãnh đạo một nước mà vua không ra vua (vua là người lãnh đạo một 

nước),  chẳng  giống  như  một  người  lãnh  đạo  quốc  gia,  nhân  dân  sẽ  bị  khổ. 

Nhân  dân  bị  khổ  sẽ  không  cam  lòng,  sẽ  lật  đổ  chánh  quyền,  sẽ  làm  cách 

mạng. 

Do vậy, trước kia, khi giảng kinh ở Tân Gia Ba, lúc ấy tôi vẫn chưa ở lâu 

dài tại Tân Gia Ba, mỗi năm qua đó một tháng, giảng kinh một tháng. Pháp 

sư  Diễn  Bồi  đối  với  tôi  hết  sức  tốt,  có  lần  Ngài  mời  tôi  dùng  cơm  tại  đạo 

tràng của Ngài, hỏi tôi một câu: 

- Pháp sưTịnh Không ! Ông tán thành quân chủ hay tán thành dân chủ? 

Tôi thưa: 

- Tôi tán thành quân chủ. 

Ngài hỏi: 

- Tại sao? 

Tôi nói: 

- Quân chủ tốt hơn dân chủ. 

Ngài nói: 

- Đầu óc ông cổ hủ quá, không hợp thời! 

Tôi nói: 

- Tôi không bận tâm  hợp thời  hay không  hợp thời, tôi chỉ dùng sự  luận 

sự: Điểm tốt của quân chủ là gì? Đế vương muốn đời này truyền cho đời kia, 

muốn con cháu đều làm hoàng đế, điều ấy dẫu là có lòng riêng tư, nhưng chỉ 

cần đối  xử tốt  với  nhân dân  là được rồi!  Vì thế, vua phải  bồi dưỡng  những 

người kế vị đất nước, thực sự dụng tâm! Mời những vị học giả đức cao trọng 

vọng  bậc  nhất  trong  toàn  quốc,  phẩm  đức,  học  vấn,  tài  nghệ  đều  bậc  nhất 

làm thầy dạy thái tử, vương tử. Đấy đều là những người thừa kế quốc gia xã 

hội trong tương lai, bọn họ phải hưởng sự giáo dục tốt nhất. Bởi thế, khi họ 

nối ngôi chẳng đến nỗi đại loạn vì nhận sự giáo dục của thánh hiền, đọc sách 

hiểu  lý!  Nếu  họ  không  tuân  thủ  giáo  huấn  của  thánh  hiền,  không  tuân  thủ 

pháp tắc tổ tông đã lập, [tuân theo] điển chế và pháp lệnh do tổ tông đã lập, 

họ  muốn  phá  hoại,  không  tuân  thủ  sẽ  khó  thể  giữ  nổi  chánh  quyền,  sẽ  bị 

người khác nổi lên lật đổ, thay đổi triều đại. Vì thế, kẻ làm đế vương chẳng 

thể không lo lắng, dè dặt thì mới hòng giữ được ngôi. 

Những  hoàng  đế cuối cùng,  nói trắng ra,  là kẻ trái  nghịch  lời thầy  giáo 

huấn, trái nghịch lời cha mẹ răn dạy. Đến khi họ nắm quyền, làm xằng, làm 

bậy, tham cầu hưởng thụ, mặc kệ nhân dân sống chết, lập tức bị người ta lật 

đổ!  Chúng  ta  có  thể  thấy  những  chuyện  này  từ  lịch  sử  Trung  Quốc.  Còn 

những người lãnh đạo do dân bầu lên có phải là người được hưởng sự giáo 

dục tối hảo hay không, rất khó nói! Họ có phải là người có trách nhiệm, thực 

sự thương yêu trăm họ, quan tâm trăm họ, vì trăm họ giải trừ khổ nạn, khiến 

cho  trăm  họ  được  thực  sự  hưởng  hạnh  phúc  mỹ  mãn,  rất  khó  xác  định!  Vì 

sao?  Nhiệm  kỳ  hữu  hạn,  nói  thật  ra,  cảm  giác  trách  nhiệm  không  bằng  đế 

vương. 

Quý vị hãy khéo chú tâm, chú ý quan sát, thể hội: Dẫu chế độ quân chủ 

có  khuyết  điểm,  nhưng  so  với  chế  độ  dân  chủ  thì  ít  khuyết  điểm  hơn.  Nói 

trên phương diện giáo dục, thời đại quân chủ hết sức coi trọng giáo dục. Rất 

nhiều chế độ hết sức tốt, ngăn ngừa những cái nhỏ nhặt, chấm dứt những cái 

sẽ lần lần xảy ra. Quý vị thấy trong lịch sử Trung Quốc, bậc đế vương thực 

sự  có  trách  nhiệm  rất  nhiều,  kẻ  không  trách  nhiệm  cực  ít.  Ai  vậy?  Những 

vua chúa cuối trào. Những vua chúa mất nước là kẻ vô trách nhiệm, bởi thế, 

họ  bị  kẻ  khác  diệt  trừ  rất  nhanh.  Quý  vị  phải  nhìn  vào  những  vị  vua  mở 

nước, đừng nhìn vào những vua cuối trào; nhìn vào những vị vua khai quốc, 

nhìn vào những thời kỳ triều đại cường thịnh, sẽ thấy khác hẳn. 

Tu học, giáo học Phật pháp, từ đầu đến cuối coi trọng thực tiễn nhất; bởi 

thế, Phật pháp trọng thực chất chứ không trọng hình thức. Hình thức là nhằm 

để giáo hóa chúng sanh, đương nhiên cũng rất quan trọng, nhưng quan trọng 

nhất  lại  chính  là  thực  chất.  Nếu  quý  vị  không  thật  tu,  chỉ  tu  hình  thức  thì 

hình thức chẳng thể  lợi  ích  xã  hội, chẳng  thể  lợi  ích chúng sanh,  nhất định 

phải chân  tu! Chân tu chính  là phải  y  giáo phụng  hành!  Trong  những  khóa 

giảng,  chúng  tôi  thường  khuyến  khích,  cổ  vũ  các  đồng  học:  Người  chân  tu 

phải  buông  xuống  những  thành  kiến  của  chính  mình,  buông  xuống  vọng 

tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  của  chính  mình,  phải  tùy  thuận  những  điều 

được giảng dạy trong kinh luận. Kinh luận chính là giáo huấn của Phật, Bồ 

Tát, phải  hoàn toàn thực  hiện  những  giáo  huấn trong kinh  luận, biến chúng 

thành hành vi sinh hoạt của chính mình trong thực tế, đó gọi là chân tu! 

Vừa  khởi  lên  một  ý  niệm,  phải  nghĩ  trong  kinh  giáo  đức  Phật  có  chấp 

thuận  ý  niệm  ấy  hay  không.  Ý  niệm  được  Phật  hứa  khả  chắc  chắn  là  thiện 

niệm,  nhất  định  lợi  ích  chúng  sanh,  lợi  ích  xã  hội,  ý  niệm  ấy  tốt.  Nếu  đức 

Phật không hứa khả thì ý niệm ấy nhất định là tự tư, tự lợi, nhất định là tổn 

người, lợi mình. Chẳng được khởi ý niệm “tổn người, lợi mình”, vì đó là tạo 

nghiệp. Thực sự dốc công phu nơi khởi tâm động niệm, đó là tu từ căn bản. 

Ngôn ngữ, tạo tác thời thời khắc khắc đều phải nghĩ đến những gì kinh luận 

đã giáo huấn. Vì sao phải dạy quý vị thực hiện khóa sáng và khóa tối? 

Về thực chất, dụng ý của khóa sáng là nhằm cảnh tỉnh chính mình, ngày 

hôm  nay  mình  phải  tuân  thủ  lời  Phật,  Bồ  Tát  giáo  huấn,  không  được  trái 

nghịch.  Khóa  tối  để  phản  tỉnh,  lúc  ấy  phải  nghiêm  túc  phản  tỉnh  những  tư 

tưởng,  kiến  giải,  ngôn  hạnh  của  chính  mình  trong  ngày  hôm  nay  có  trái 

nghịch  giáo  huấn  của  Phật,  Bồ  Tát  hay  không?  Hễ  có  trái  nghịch  phải  gấp 

sám hối, phải sửa lỗi, ngày  mai chẳng dám trái phạm nữa. Những tư tưởng, 

hành  vi  hoàn toàn tương ứng  giáo  huấn của Phật, Bồ  Tát thì  ngày  mai phải 

tiếp tục giữ gìn, đừng để mất đi. Đó là thực sự thực hiện công khóa sáng tối, 

đấy mới là chân chánh tu hành! Khóa tụng sáng tối không phải là hình thức, 

đọc cho Phật, Bồ Tát nghe; Phật, Bồ Tát không cần nghe! Chính là niệm cho 

tự mình nghe đấy! Phải hiểu đạo lý mà Trì Pháp Phật đã dạy cho chúng ta ở 

đây. Lại xem tiếp thượng phương Phật, chúng tôi đọc kinh văn một lượt: 



 Xá Lợi Phất! Thượng phương thế giới hữu Phạm Âm Phật, Tú Vương 

 Phật,  Hương  Thượng  Phật,  Hương  Quang  Phật,  Đại  Diệm  Kiên  Phật, 

 Tạp Sắc Bảo Hoa Nghiêm Thân Phật, Sa La Thụ Vương Phật, Bảo Hoa 

 Đức Phật, Kiến Nhất Thiết Nghĩa Phật, Như Tu Di Sơn Phật.  

舍利弗。上方世界有梵音佛。宿王佛。香上佛。香光佛。大燄肩佛

。雜色寶華嚴身佛。娑羅樹王佛。寶華德佛。見一切義佛。如須彌山

佛。 

 (Xá  Lợi Phất! Thế giới phương trên có Phạm Âm Phật, Tú Vương  Phật, 

 Hương  Thượng  Phật,  Hương  Quang  Phật,  Đại  Diệm  Kiên  Phật,  Tạp  Sắc 

 Bảo  Hoa  Nghiêm  Thân  Phật,  Sa  La  Thụ  Vương  Phật,  Bảo  Hoa  Đức  Phật, 

 Kiến Nhất Thiết Nghĩa Phật, Như Tu Di Sơn Phật).  



Ở  phương  trên,  đức  Thế  Tôn  nêu  tên  mười  vị  Phật.  Trong  phần  trên,  ở 

phương Tây chúng ta thấy kể tên bảy vị Phật, con số Bảy biểu thị viên mãn, 

con số Mười cũng biểu thị sự viên mãn; kinh Hoa Nghiêm dùng số Mười để 

biểu pháp. Ở chỗ  này, trong bút ký90 ghi:  “Phương trên  nêu đại lược mười 

 danh hiệu Phật, biểu thị giác hạnh viên mãn, một đời thành Phật”.  Mọi thứ 

đều biểu thị pháp môn này. Đoạn kinh văn này có ý nghĩa rất sâu, nhà Phật 

gọi là “mật nghĩa”. Mật ở đây không phải là bí mật, mà có nghĩa là ý nghĩa 

sâu kín, rất sâu. Những đồng học chúng ta học Đại Thừa hãy nên thấu hiểu! 

Ý nghĩa ấy thực sự rất rõ ràng giống như kinh Hoa Nghiêm vậy, chẳng khác 

gì  cả!  Nhằm  biểu  thị  ý  nghĩa  ấy!  Nếu  quý  vị  chú  tâm  quan  sát  danh  hiệu 

mười vị Phật này, thấu hiểu những danh hiệu ấy thì ý nghĩa của những danh 

hiệu ấy lại càng rành rành. 

Chúng ta hãy xem vị Phật đầu tiên, Phạm  Âm Phật. “Phạm” (梵) nghĩa 

là  thanh  tịnh,  “Âm”  là  âm  thanh.  Đây  chính  là  chư  Phật  thị  hiện  giáo  hóa 

chúng sanh trong thế  giới  Sa  Bà  này. Chúng sanh trong thế  giới  Sa  Bà căn 

tai nhạy bén nhất. Văn Thù Bồ Tát vì chúng ta chọn lựa pháp viên thông, [đã 

nói]:  “Thử phương chân giáo thể, thanh tịnh tại âm văn” (Giáo thể thực sự 

của  phương  này,  thanh  tịnh  nơi  nghe  tiếng).  Giúp  đỡ  hết  thảy  chúng  sanh 

bằng phương cách nào? Bằng dạy dỗ, bằng thuyết pháp. Âm thanh ấy là âm 

thanh thanh tịnh, từ chỗ nào mà thấy là thanh tịnh?  “Xả Tứ Tướng, Tứ Kiến, 

 thuyết  pháp  thanh  tịnh,  không  nhiễm  trước” .  Đấy  là  chân  chánh  phát  tâm 

giống như chư Phật, Bồ Tát, đến trong thế giới này, thừa nguyện tái lai. Lúc 

chúng ta đến đây  là phàm  phu,  mê  hoặc,  điên đảo,  nhưng sau  hai  mươi, ba 

mươi năm học tập, un đúc, cũng có thể chuyển phàm thành thánh. 

Người  thượng  căn  thì  mười  năm  là  chuyển  được,  chuyển  phàm  thành 

thánh,  thực  sự  làm  được!  Bắt  đầu  từ  đâu?  Kinh  Kim  Cang  dạy:  Phá  Tứ 

Tướng,  phá  Tứ  Kiến.  Tứ  Tướng  là  ngã  tướng,  nhân  tướng,  chúng  sanh 

tướng,  thọ  giả  tướng.  Tứ  Kiến  chính  là  điều  được  nửa  phần  sau  kinh  Kim 

Cang  nói đến, tức Ngã  Kiến, Nhân  Kiến,  Chúng  Sanh  Kiến, Thọ Giả  Kiến. 

Vì  thế,  chúng  tôi thường  khuyên  lơn  đồng  học:  Chúng  ta  tu  hành  phải  dốc 

công nơi đâu? Phá Tứ Tướng! Phá Tứ Tướng bằng cách nào? Buông tự tư tự 

lợi xuống, buông danh văn, lợi dưỡng xuống, buông ngũ dục, lục trần xuống, 

buông tham - sân - si - mạn xuống, đó chính là phương pháp thực tế để phá 

Tứ  Tướng.  Trong  sinh  hoạt  thường  nhật hằng  ngày  phải  làm  như  vậy, 


nghiêm túc thực hiện, người căn tánh thượng đẳng thì  mười năm sẽ chuyển 

phàm thành thánh. Vì sao? Tứ Tướng, Tứ Kiến đã phá rồi, trong Đại Thừa, 

quý vị tối thiểu là bậc Bồ Tát thuộc địa vị Sơ Tín của Viên Giáo; trong Tiểu 

Thừa  phải  là  quả  Tu  Đà  Hoàn,  thực  sự  thành  tựu.  Đó  là  bậc  thượng  căn. 

Trung  căn  thì  hai  mươi  năm,  hạ  căn  ba  mươi  năm  sẽ  chuyển  phàm  thành 

thánh. 

Lúc  ấy,  quý  vị  thuyết  pháp  đương  nhiên  thanh  tịnh,  vô  ngã  mà!  Khởi 

tâm động niệm đều vì hết thảy chúng sanh, họ được lợi ích chứ không phải 

mình lợi ích, niệm niệm xả kỷ vì người khác, không nhiễm trước mảy  may. 

Nhiễm trước  là  gì?  Tự tư tự lợi  là  nhiễm trước, [nếu thấy] chúng ta có chỗ 

nào tốt đẹp hả? Nhiễm trước mất rồi! Không có ta đâu nhé! 

Bởi  thế,  lúc  chúng  ta  đến  đây,  tức  lúc  chúng  ta  đến  đầu  thai  trong  thế 

giới này là do nghiệp lực mà đến. Học Phật rồi sẽ chuyển nghiệp lực thành 

nguyện lực. Cái thân nghiệp lực đã chết, cái thân hiện tại là thân nguyện lực. 

Thân  nguyện  lực  [của  chúng  ta]  không  khác  gì  chư  Phật,  Bồ  Tát  thừa 

nguyện  tái  lai.  Nay  sống  trong  thế  gian  này  là  vì  hết  thảy  chúng  sanh  khổ 

nạn,  chẳng  phải  vì  tự  mình.  Nếu  vì  mình  thì  sẽ  vãng  sanh  bất  cứ  lúc  nào, 

chuyện  của  chính  mình đã  làm  xong  rồi.  Kinh  luận  thường  nói:  “Sở  tác  dĩ 

 biện,  bất  thọ  hậu  hữu”  (Việc  làm  đã  xong,  không  còn  phải  chịu  lấy  thân 

sau), “bất thọ hậu hữu” là vĩnh viễn không bị đọa trong luân hồi, công việc 

của chính mình đã giải quyết ổn thỏa. Thân thể này vẫn trụ trong thế gian để 

làm gì? Há chẳng phải rất bất tịnh, rất kém minh bạch ư? Vì chúng sanh, vì 

Phật pháp, vì chánh pháp tồn tại lâu dài, vì rộng độ chúng sanh, vì những lẽ 

như vậy chứ nào phải vì chính mình; thực sự chuyển được rồi! Hễ còn tự tư 

tự lợi là chưa chuyển được. Phải hiểu cho rõ ràng, minh bạch điều này. Bây 

giờ hết giờ rồi! 



---o0o--- 

 Tập 33 



Chư vị đồng học! 

Xin  xem  tiếp  danh  hiệu  của  vị  Phật  thứ  hai  trong  mười  đức  Phật  ở 

thượng phương thế giới. 



 Tú Vương Phật.  

宿王佛。 



 “Biểu  thị  pháp  của  Đại  Thừa  Bồ  Tát  là  đường  tắt vô  thượng  đạo”.  Tú 

(宿)  là  tinh  tú,  “tú  vương”  (vua  của  các  tinh  tú)  nghĩa  là  tinh  tú  lớn  nhất 

trong các ngôi sao. Đấy đều là y theo pháp thế gian để luận, hoàn toàn là dựa 

trên  điều  mắt  chúng  ta  thấy  được,  theo  cảm  quan  chúng  ta  thì  nó  lớn  nhất. 

Lớn nhất trong những ngôi sao trên trời là mặt trăng (theo con mắt chúng ta 

nhìn), không ngôi sao nào lớn bằng mặt trăng cả! Trên thực tế, mặt trăng có 

phải  là  ngôi  sao  lớn  nhất  hay  không?  Chuyện  ấy  chúng  tôi  không  bàn  đến, 

chỉ  nói theo cảm quan của chúng ta  mà thôi. Nay chúng  ta  ngẩng  đầu  nhìn 

hư không,  thấy  mặt  trăng  lớn  nhất.  Điều  đó  tượng  trưng  cho  Đại  Thừa  Bồ 

Tát đạo,  Đại  Thừa  Bồ  Tát đạo  cũng  thù  thắng  bất  đồng.  Đương  nhiên,  Đại 

Thừa  nhất  định  phải  vượt trội Tiểu Thừa.  Nếu so trong các pháp Đại  Thừa 

thì sẽ có pháp là đường tắt, dễ dàng thành tựu. Do đó, nói pháp môn có khó, 

dễ. Đường tắt là đường gần. Tiểu Thừa xa xôi, quanh co, chẳng thể thành Vô 

Thượng Bồ Đề. So giữa Tiểu Thừa với Đại Thừa thì Đại Thừa là đường gần; 

Tiểu Thừa giống các ngôi sao, Đại Thừa giống mặt trăng, quang minh đương 

nhiên sáng hơn nhiều, dùng ý nghĩa đó. 

Thế  nhưng  chúng  ta  nhất  định  phải  hiểu:  Cả  mười  Phật  hiệu  này  đều 

biểu thị Phật pháp viên mãn. Quý vị thấy đó, đức Phật đầu tiên là Phạm Âm 

Phật;  nói cách khác, bất luận Đại  Thừa hay  Tiểu Thừa, Hiển Giáo  hay Mật 

Giáo,  Tông  Môn  hay  Giáo  Hạ,  âm  thanh  thuyết  pháp  đều  là  phạm  âm.  Vì 

sao?  Tiểu  Thừa  Sơ  Quả  phá  Tứ  Tướng,  không  chấp  tướng  nữa;  nói  cách 

khác, vô ngã, không vì  mình là sự chứng đắc của Sơ Quả. Đấy là nhập vào 

hàng thánh nhân, dự vào dòng Thánh, không còn là phàm phu nữa. Nói cách 

khác, phàm phu chẳng rời khỏi tự tư tự lợi, vẫn chưa quên Ngã! Niệm niệm 

đều  là  niệm tham chấp, không quên  Ngã được! Tiểu  Thừa Sơ Quả đã quên 

Ngã, vô ngã, là bậc thánh nhân, phàm và thánh sai biệt ở chỗ này. Nói cách 

khác,  “hữu  ngã”  là  phàm  phu,  “vô  ngã”  là  thánh  nhân,  phân  biệt  đơn  giản 

như vậy. Phàm và thánh sai khác ở chỗ này! 

Lục  đạo  phàm  phu  lên  đến  Phi  Tưởng  Phi  Phi  Tưởng  Thiên,  chưa  phá 

Tứ  Tướng;  bởi  thế,  chẳng thể  sánh  bằng  Tiểu  Thừa  Tu  Đà  Hoàn.  Bồ  Tát 

thuộc  địa  vị  Sơ  Tín  của  Viên  Giáo  mới  thực  sự  thanh  tịnh,  không  nhiễm 

trước.  Đấy  chính  là  căn  bản  của  việc  học  tập  Phật  pháp.  Phạm  Âm  Phật 

tượng trưng cho sự tự hành hóa tha, không gì chẳng thanh tịnh, không nhiễm 

trước. Tú Vương Phật tượng trưng cho Đại Thừa, Đại Thừa là đường tắt vô 

thượng đạo, là con đường gần. Phật hiệu thứ ba là: 



 Hương Thượng Phật.  

香上佛。 



 “Biểu thị hạnh pháp mà Lục Tổ Thiền Tông đã dạy trong chương Truyền 

 Hương Sám Hối, là đường tắt nhất  trong  các đường tắt” . Vì sao dùng chữ 

Hương Thượng? Trong Lục Tổ Đàn Kinh có phẩm Truyền Hương Sám Hối, 

hương  được  giảng  trong  phẩm  ấy  là  Ngũ  Phần  Pháp  Thân  Hương:  Giới 

Hương,  Định  Hương,  Huệ  Hương,  Giải  Thoát  Hương,  và  Giải  Thoát  Tri 

Kiến  Hương,  năm  phần  Pháp  Thân  Hương.  Như  vậy,  Hương  Thượng  Phật 

tượng trưng cho  Thiền  Tông. Trong  Đại Thừa, Thiền  Tông  lại  là đường tắt 

của Đại Thừa, cho  nên  là  “đường tắt nhất trong các đường tắt”.  Đường đã 

gần lại còn có đường gần hơn! Nói cách khác, chọn lựa pháp môn cho chúng 

ta, pháp  môn  nào tốt? Đại  Thừa  hay  hơn  Tiểu Thừa,  nhưng Thiền Tông  lại 

thù thắng nhất trong Đại Thừa. Xin xem tiếp vị Phật thứ tư: 



 Hương Quang Phật.  

       香光佛。 



 “Biểu  thị  pháp  môn  Niệm  Phật  của  Tịnh  Tông”.  Vì  sao  nói  Hương 

Quang đại diện cho pháp môn này? Trong kinh Lăng Nghiêm có nói Hương 

Quang  Trang  Nghiêm;  vì  thế,  khi  thấy  hai  chữ  Hương  Quang,  quý  vị  phải 

biết nó tượng trưng cho Tịnh Độ Tông. Chúng tôi thấy cũng có lúc các chùa 

miếu dùng chữ Hương Quang làm tên, như Hương Quang Tự, Hương Quang 

Đường, Hương Quang Thất, Hương Quang Trang Nghiêm. Chỉ cần thấy chữ 

Hương  Quang  thì  nơi  ấy  nhất  định  phải  tu  Tịnh  Độ.  Đó  là  từ  kinh  Lăng 

Nghiêm  mà có, tu  Tịnh Độ  [thì dùng chữ ấy  vậy].  “Kinh  Lăng Nghiêm nói 

 Hương  Quang  Trang  Nghiêm  là  đường  càng  tắt  hơn  nữa  trong  những  con 

 đường tắt nhất”.  Thiền Tông là đường tắt nhất trong các đường tắt, Tịnh Độ 

lại  là  con  đường  tắt  hơn  con  đường  tắt  nhất  ấy.  Nói  cách  khác,  nó  là  con 

đường  gần  nhất trong  những con đường rất  gần, thẳng chóng  nhất, ổn  thỏa 

nhất,  thích  đáng  nhất,  dễ  dàng  nhất,  đơn  giản  nhất;  thành  tựu  lại  thù  thắng 

khôn sánh. Bởi thế, pháp môn Tịnh Độ cũng gọi là đường tắt hơn con đường 

tắt nhất trong các đường tắt, ý nghĩa là ở chỗ này. 

Quý  vị  thấy  ở  đây,  danh  hiệu  Phật  nhằm  ngầm  dạy  chúng  ta  chọn  lựa 

như thế nào. Ba danh hiệu Phật này rất có ý vị, chúng ta phải chọn lựa pháp 

môn  nào?  Chọn  pháp  Đại  Thừa,  Thiền  Tông  hay  Tịnh  Tông?  Thiền  Tông 

khó  hơn  Tịnh  Độ.  Cổ  đức  nói  pháp  môn  Tịnh  Độ  “vạn  tu,  vạn  nhân 

 khứ” (vạn người tu, vạn người về); chẳng sót một ai. Thế nhưng tu học pháp 

môn này nhất định phải hiểu đạo lý, phương pháp, cảnh giới; kinh điển Tịnh 

Tông chỉ nhằm giảng giải ba chuyện trên. Chúng ta hiểu đạo lý Tịnh Độ, biết 

phương pháp tu học Tịnh Độ, biết cảnh giới quả báo Tịnh Độ thù thắng khôn 

sánh, rõ ràng, rành rẽ, chẳng tu mù, luyện đui. Lại xem tiếp vị Phật thứ năm: 



 Đại Diệm Kiên Phật.  

       大燄肩佛。 

  

Ở  phần  trên,  chúng  ta  đã  thấy  có  Diệm  Kiên  Phật,  ở  đây  là  Đại  Diệm 

Kiên  Phật.  Vị  Phật  này  biểu  thị  ý  nghĩa:  “Trao  pháp  tối  thượng  một  đời 

 thành Phật cho con người”.  Chúng ta muốn giúp đỡ người khác, chẳng được 

tiếc  pháp,  phải  giới  thiệu  pháp  môn  vô  thượng  cho  người  khác,  khiến  họ 

trong một đời này sẽ thành tựu viên mãn Phật Quả.  “Do vậy, tổ sư của Tịnh 

 Tông được tôn xưng là đại sư”.  Danh xưng “đại sư” dùng để tôn xưng đức 

Phật,  trong  nhà  Phật  chỉ  có  chư  Phật  Như  Lai  mới  được  xưng  là  “đại  sư”. 

Quý vị thấy Bồ Tát, Đẳng Giác Bồ Tát, ta gọi Quán Âm Bồ Tát là Quán Âm 

đại sĩ, không gọi là đại sư, vì sao? Ngài không phải là Phật, chẳng thể không 

hiểu điều này. 

Chúng ta là phàm phu, là hạng xuất gia tầm thường, nếu xưng “đại sư” là 

hết sức quá phận. Người khác  gọi  mình là đại sư còn tạm chấp  nhận được, 

chứ chính  mình quyết định chẳng được tự xưng, không có lẽ ấy đâu! Tổ sư 

Tịnh  Tông  cũng  chẳng  tự  xưng  là  đại  sư,  mà  do  hậu  nhân  xưng  tụng.  Lúc 

các Ngài còn tại thế, như Ấn Quang đại sư lúc còn sống, quý vị thấy những 

bộ Văn Sao được lưu thông trước kia nhằm lúc tổ sư còn sống, mang tựa đề 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao, không phải là đại sư mà là Pháp Sư Văn Sao. 

Sau khi  lão  nhân  gia  viên tịch, vãng sanh rồi, hậu  nhân tôn Ngài  làm  vị Tổ 

thứ  mười  ba  của  Tịnh  Tông,  nên  mới  gọi  là  đại  sư.  Lúc  Ngài  còn  sống, 

không ai gọi Ngài là đại sư cả; tự Ngài cũng chẳng dám xưng là đại sư, do 

hậu nhân xưng tụng mà thôi! 

Trong lịch sử, mọi người gọi các vị tổ sư Tịnh Độ Tông là đại sư, vì sao? 

Là do pháp môn này. Các vị dùng pháp  môn này tiếp dẫn chúng sanh, sánh 

với  chư  Phật  Như  Lai  không  hai,  không  khác.  Chư  Phật  Như  Lai  dùng 

phương  pháp  nào  để  chỉ  dạy  chúng  sanh  thành  Phật  ngay  trong  một  đời, 

thành vô thượng đạo? Chính là phương pháp này. Nay các vị pháp sư trong 

Tịnh  Tông  cũng  dùng  phương  pháp  này,  không  khác  gì  phương  pháp  chư 

Phật Như Lai  đã dùng,  do  vậy,  được  xưng tụng  là đại sư. Tổ sư Tông  Hoa 

Nghiêm chẳng xưng là đại sư, tổ sư tông Thiên Thai cũng chẳng xưng là đại 

sư. Thời cổ  làm  thầy của  hoàng  đế cũng không  xưng  là đại sư,  mà  xưng  là 

“quốc sư”. Tổ sư các tông phái thì gọi là tổ sư, không gọi là đại sư, mà là tổ 

sư đời thứ mấy. Thanh Lương đại sư là do hậu nhân chúng ta tôn xưng; Ngài 

là tổ sư đời thứ tư của tông Hiền Thủ (Hoa Nghiêm), ngài Tông Mật là tổ sư 

đời thứ năm, nên [hai Ngài được] gọi là Tứ Tổ, Ngũ Tổ, không gọi là đại sư. 

Chỉ mình [tổ sư của] Tịnh Độ Tông xưng là đại sư. Từ chỗ này chúng ta hiểu 

rõ: Pháp môn Tịnh Độ thù thắng, không khác gì chư Phật đích thân dạy dỗ, 

thực sự chẳng thể nghĩ bàn! Đó là Đại Diệm Kiên Phật. Xin xem tiếp vị Phật 

thứ sáu: 



 Tạp Sắc Bảo Hoa Nghiêm Thân Phật.  

雜色寶華嚴身佛。 

  

Danh  hiệu  vị  Phật  này  tượng  trưng  cho  kinh  Đại  Phương  Quảng  Phật 

Hoa  Nghiêm.  Tựa  đề  của  kinh  Hoa  Nghiêm  nếu  dịch  thẳng  từ  tiếng  Phạn 

là  Đại Phương Quảng Phật Đà Tạp Hoa Trang Nghiêm Kinh, dịch từng chữ 

là như vậy. Người Hoa thích đơn giản, bỏ bớt chữ Đà trong Phật Đà, bỏ bớt 

chữ  Tạp  trong  Tạp  Hoa,  tỉnh  lược  chữ  Trang  trong  Trang  Nghiêm;  vì  thế 

dịch  Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh. Quý vị thấy Tạp Sắc Bảo 

Hoa  Trang  Nghiêm  Phật  có  phải  là  biểu  thị  Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa 

Nghiêm Kinh hay không? 

Đức Phật này  “biểu thị một đời viên mãn, chỉ có kinh Hoa Nghiêm 

 giảng  tường  tận,  nhất  là  nó  chứng  thực  pháp  môn  Niệm  Phật  là  chỗ  quy 

 hướng  rốt  ráo,  phải  nên  suy  nghĩ  sâu  xa,  hãy  nên  lấy  Thiện  Tài  làm 

 thầy”.  Đây  là  lấy  một  bộ  kinh  lớn  để  làm  chứng,  một  đời  viên  mãn  thành 

Phật thì Thiện Tài đồng tử là đại diện, có thể  nói Ngài  nổi tiếng  nhất trong 

nhà Phật. Thiện Tài đồng tử không sanh lần thứ hai, một đời thành tựu, một 

đời  viên  mãn,  “nhất là kinh  Hoa Nghiêm  chứng thực pháp môn Niệm  Phật 

 là  chỗ  quy  hướng  rốt  ráo”,  dùng  kinh  Hoa  Nghiêm  để  chứng  minh.  Kinh 

Hoa  Nghiêm  dạy  một  đời  chứng  đắc  viên  mãn  rốt  ráo  như  thế  nào?  Bằng 

pháp  môn  Niệm  Phật,  niệm  A  Di  Đà  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương  Tịnh  Độ. 

Trong  hội  Hoa  Nghiêm,  chúng  ta  thấy  Thiện  Tài  đồng  tử  sau  khi  đắc  Căn 

Bản Trí – quý vị phải hiểu rõ: Đắc Căn Bản Trí, nhà Thiền gọi là “đại triệt 

đại ngộ”, minh tâm kiến tánh là đắc Căn Bản Trí. Sau khi đắc Căn Bản Trí, 

vị  thầy  dạy  Thiện  Tài  đồng  tử  ra  ngoài  tham  học.  Tham  học  nhằm  ý  gì? 

Tham học để thành tựu Hậu Đắc Trí, nhằm thành tựu viên mãn Hậu Đắc Trí. 

Năm mươi ba lần tham học là vì vậy đó! 

Vị thiện tri  thức  tham phỏng đầu tiên rất quan trọng, pháp thế  gian  hay 

xuất thế gian đều theo ý nghĩa này, tức là  “tiên nhập vi chủ”  (pháp nào theo 

học đầu tiên thì pháp ấy là chánh yếu), vị thầy đầu tiên hết sức quan trọng! 

Theo bản Bát  Thập  Hoa Nghiêm,  vị thầy  đầu tiên  là tỳ-kheo Đức Vân, bản 

Tứ  Thập  Hoa  Nghiêm  gọi  là  tỳ-kheo  Cát  Tường  Vân.  Cát  Tường  Vân  và 

Đức  Vân  là  một  người,  Cát  Tường  chính  là  Đức,  [kinh  được]  hai  người 

phiên  dịch  nên  [danh  hiệu  của  vị  thiện  tri  thức  này  được]  dịch  khác  nhau, 

nguyên bản  là  một. Tỳ-kheo Cát Tường Vân tu pháp  môn  nào? Ngài tu cái 

pháp  nay  chúng  ta  gọi  là  Ban  Châu  Tam  Muội.  Ban  Châu  Tam  Muội  là 

chuyên niệm A Di Đà Phật cầu sanh Tịnh  Độ. Ngài tu pháp môn ấy, Thiện 

Tài đồng tử đến tham học với Ngài, hướng về Ngài thỉnh giáo, Ngài bèn vì 

Thiện  Tài  giảng  hai  mươi  mốt  pháp  môn  Niệm  Phật.  Hai  mươi  mốt  không 

phải  là con số, chúng ta phải  hiểu  hai  mươi  mốt theo  ý  nghĩa biểu thị  pháp 

trong  Mật  Tông,  hai  mươi  mốt  tượng  trưng  cho  viên  mãn.  Hoa  Nghiêm  là 

căn  bản  của  toàn  bộ  Phật  pháp,  nhà  Phật  gọi  là  “căn  bản  pháp  luân”.  Nói 

theo thuật ngữ của người hiện thời thì gọi là “Phật học khái luận”. Hết thảy 

những  pháp  do  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  đã  giảng  trong  bốn  mươi  chín  năm 

chẳng  ra  ngoài  kinh  Hoa  Nghiêm,  kinh  Hoa  Nghiêm  bao  gồm  toàn  bộ  căn 

bản Phật pháp, bởi thế, nó được gọi là “pháp luân viên mãn”.  

Ngài Cát  Tường Vân thị  hiện pháp  môn  Niệm Phật  này chẳng thể  nghĩ 

bàn! Thiện Tài học được pháp này. Chúng ta hãy chú tâm quan sát kỹ, thầy 

của Ngài là Văn Thù Bồ Tát. Văn Thù Bồ Tát và Phổ Hiền Bồ Tát đều phát 

nguyện cầu sanh Tịnh Độ, đều tu pháp môn Niệm Phật, kinh Hoa Nghiêm đã 

chứng thực rõ ràng như vậy. Đến vị thiện tri thức cuối cùng là Phổ Hiền Bồ 

Tát, tức vị thiện tri thức thứ năm mươi ba (tỳ-kheo Cát Tường Vân là vị thứ 

nhất, Phổ Hiền Bồ Tát là vị thiện tri thức cuối cùng), Phổ Hiền Bồ Tát dạy 

Thiện  Tài  đồng  tử  “mười  đại  nguyện  vương  dẫn  về  Cực  Lạc”.  [Từ sự  kiện 

toàn bộ quá trình tham học]  mở đầu dạy pháp môn niệm Phật, tối hậu  “dẫn 

 về  Cực  Lạc”,  chúng  ta  hoàn  toàn  hiểu  rõ:  Thiện  Tài  đồng  tử  tu  pháp  môn 

nào?  Pháp  môn  Niệm  Phật.  Từ  đầu  đến  cuối  đều  tu  pháp  môn  Niệm  Phật. 

Quý vị thấy trong khi tham phỏng, có thể nói pháp môn nào Ngài cũng tiếp 

xúc, cũng thông đạt, nhưng tự mình vẫn tu pháp môn Niệm Phật, nhất định 

chẳng  bị ảnh  hưởng,  nhất định chẳng thay đổi. Năm  mươi  ba  lần tham  học 

bao hàm ý nghĩa ấy. Nếu không hiểu điều này thì năm mươi ba lần tham học 

coi như trắng tay. 

Cứ  mỗi  lần  tham  phỏng  một  vị  thiện  tri  thức  thì  trong  khoa  phán  của 

Thanh  Lương  đại  sư,  Ngài  phán  định  phần  cuối  của  mỗi  đoạn  kinh  văn  ấy 

là  “luyến  đức lễ từ”  (luyến  mộ đức  hạnh,  lễ kính,  tạ từ). Nên  hiểu bốn chữ 

ấy như thế nào?  “Luyến đức”  là cảm tạ thiện tri thức dạy dỗ, thiện tri thức vì 

con diễn nói khiến cho con hiểu rõ ràng mọi điều.  “Lễ từ”  có nghĩa là gì? Lễ 

là  cung  cung  kính  kính,  “từ”  là  không  học  pháp  môn  ấy,  vẫn  chỉ  học  pháp 

Niệm Phật của chính mình. Con rất cảm kích, Ngài dạy con, con đều hiểu rõ, 

thấu  hiểu  nên  trí  huệ  mở  mang.  “Lễ  từ”  là  như  như  bất  động,  tự  mình 

thường trụ trong Niệm Phật tam-muội thì mới một đời thành tựu được! Một 

đời thành tựu phải nhờ vào  “mười đại nguyện vương dẫn về Cực Lạc”.  Điều 

này chứng thực pháp môn Niệm Phật là rốt ráo chỉ quy. 

Vị  tổ sư thứ nhất của  Tịnh  Độ Tông  là ai? Phổ  Hiền  Bồ  Tát là  vị tổ sư 

thứ  nhất.  Trong  hội  Hoa  Nghiêm  “mười  đại  nguyện  vương  dẫn  về  Cực 

 Lạc”,  quý vị nói Ngài không phải là vị tổ sư thứ nhất thì ai là tổ sư đời thứ 

nhất?  Thế  nhưng  chúng  tôi  đọc  cuốn  Tịnh  Tu  Tiệp  Yếu  của  lão  cư  sĩ  Hạ 

Liên  Cư  thấy  Ngài  viết  như  thế  này:  “Tịnh  Tông  Sơ  Tổ Nam Mô  Đại  Thế 

 Chí  Bồ  Tát” ;  câu  này  quả  thật  lay  tỉnh  tôi.  Không  sai!  Trong  hội  Lăng 

Nghiêm, chúng ta thấy Đại Thế Chí Bồ Tát là người chuyên tu Tịnh Độ sớm 

nhất. Như vậy, Đại Thế Chí Bồ Tát là Tịnh Tông Sơ Tổ, là pháp giới tổ sư; 

trọn khắp pháp giới hư không giới, Đại Thế Chí Bồ Tát là người tu Tịnh Độ 

đầu tiên, là Sơ Tổ của trọn khắp pháp giới. Phổ Hiền Bồ Tát là Sơ Tổ trong 

thế  giới  Sa  Bà.  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  thị  hiện  thành  Phật,  kinh  giảng  đầu 

tiên  là kinh  Hoa Nghiêm, trong  hội thứ nhất, Phổ  Hiền  Bồ Tát  “dùng mười 

 đại nguyện vương dẫn về Cực Lạc”.  Vì  vậy, Ngài  là Sơ Tổ của thế  giới Sa 

Bà. 

Sơ  Tổ  Tịnh  Tông  Trung  Quốc  là  Huệ  Viễn  đại  sư.  Vào  thời  đại  Đông 

Tấn, ngài dựng liên xã tại Lô Sơn, tức Đông Lâm Niệm Phật Đường, tập hợp 

những người chí đồng đạo hợp gồm một trăm hai  mươi ba người chuyên tu 

Tịnh  nghiệp.  Do  chuyên  tu  tịnh  nghiệp  tại  Lô  Sơn,  Ngài  trở  thành  người 

khởi phát Tịnh Tông đầu tiên tại Trung Quốc, nên ta gọi Ngài là Sơ Tổ. Vì 

vậy khi nói đến Sơ Tổ, chúng ta phải hỏi vị Tổ Sư nào? Sơ Tổ của thế giới 

Sa  Bà  hay  Sơ  Tổ  cả  pháp  giới  hay  là  Sơ  Tổ  của  Trung  Quốc?  Trước  kia, 

chúng tôi ở Mỹ, cũng đến các nơi thành lập Tịnh Tông Học Hội. Trước kia, 

ở  Mỹ  Quốc  và  Gia  Nã  Đại  có  hơn  hai  mươi  Tịnh  Tông  Học  Hội,  nay  tôi 

không  biết  còn  được  bao  nhiêu.  Lão  cư  sĩ  Hoàng  Niệm  Tổ  trêu:  “Pháp  sư 

Tịnh Không! Ông là Sơ Tổ của Tịnh Tông Mỹ Quốc”. Như vậy, Sơ Tổ tùy 

thuộc  địa  phương  nào,  khu  vực  nào,  ai  là  người  đầu  tiên  đề  xướng  niệm 

Phật. 

Cuối  cùng  là  “phải  nên  suy  nghĩ  sâu  xa”.  Chúng  ta  phải  nghĩ  cho 

chín, pháp  môn  rất  nhiều,  tám  vạn  bốn  ngàn  vô  lượng  pháp  môn,  chúng  ta 

tuyển  chọn  như  thế  nào?  Học  theo  Thiện  Tài,  “lấy  Thiện  Tài  làm  thầy  là 

 được”.  Thiện  Tài  chọn  pháp  môn  Niệm  Phật,  trì  danh  niệm  Phật  cầu  sanh 

Tịnh Độ, Ngài thành công, Ngài thực sự vãng sanh. Vị Phật thứ bảy là: 



 Sa La Thụ Vương Phật.  

娑羅樹王佛。 



 “Biểu  thị  viên  chứng  kiên  cố  rốt  ráo,  làm  đại  pháp  vương,  Mật  -  Tịnh 

 bất nhị”.  Sa  La  Thụ Vương Phật tượng trưng cho Mật Tông, Mật Pháp  gọi 

là  “rốt  ráo  kiên  cố”.  Bởi  thế,  vị  Phật  này  biểu  thị  sự  chứng  đắc  Mật  pháp 

kiên cố rốt ráo, là đại pháp vương, hiển thị Mật và Tịnh bất nhị. Ấy là vì Đại 

Thừa  Phật  pháp  ở  Trung  Quốc  được  chia  thành  tám  tông  phái,  Tiểu  Thừa 

gồm  hai  tông  phái,  nên  Phật  giáo  Trung  Quốc  có  tất  cả  mười  tông  phái. 

Trong mười tông phái này, bất luận tu học pháp môn nào, kết cuộc chỉ là ba 

môn, tức ba môn Giác, Chánh, Tịnh. Như Tánh Tông, Thiền Tông thuộc về 

Giác  Môn:  Đại  triệt  đại  ngộ,  minh  tâm  kiến  tánh.  Mọi  tông  của  Giáo  Hạ 

thuộc về Chánh Môn: Chánh tri, chánh kiến. Tịnh Tông và Mật Tông thuộc 

vào Tịnh Môn: Tâm tịnh thì cõi nướctịnh. Do vậy, Mật và Tịnh thuộc cùng 

một loại, dẫu cùng một loại nhưng Mật khó, Tịnh dễ, rất dễ dàng phân biệt 

khó - dễ! 

Tịnh Độ Tông  giảng thân tâm  thanh tịnh,  xa  lìa  ô  nhiễm,  giữ  gìn thanh 

tịnh,  vậy  là  còn  dễ!  Thanh  tịnh  trong  Mật  Tông  còn  thù  thắng  hơn  Tịnh 

Tông,  vì  sao?  Chẳng  lìa  nhiễm  ô,  ở  trong  nhiễm  nhưng  chẳng  nhiễm,  cao 

lắm!  Đương  nhiên  là  khó!  Vì  thế,  Mật  Tông  chẳng  dễ  gì  thành  tựu,  nhưng 

đều là tu tâm thanh tịnh. Lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ là bậc kim cang a-xà-lê 

trong  Mật  Tông,  chúng  ta  thường  gọi  [kim  cang  a-xà-lê]  là  Thượng  Sư91. 

Lão nhân gia tối hậu niệm Phật vãng sanh, chẳng dùng đến Mật pháp. Trong 

thời gian tối hậu, mỗi ngày Ngài niệm mười bốn vạn câu Phật hiệu cầu sanh 

Tịnh Độ. Cụ Hoàng bảo tôi (lúc tôi sang Bắc Kinh thăm cụ, cụ bảo tôi), hơn 

bốn  mươi  năm sau  ngày  Trung Quốc  được “giải phóng”92 (lúc ấy  vẫn chưa 

đến  năm  mươi  năm,  mới  hơn  bốn  mươi  năm),  Trung  Quốc  có  mười  ba  ức 

người  [học  Mật  Tông],  người  học  Mật  Tông  trong  hơn  bốn  mươi  năm  ấy 

nhiều dường ấy, có bao nhiêu người thành tựu? Cụ bảo tôi chỉ có sáu người! 

Rồi  lại  bảo  tôi:  “Từ  rày  về  sau,  học  Mật Tông chẳng  thể  thành  tựu,  chỉ  có 

 cách tu Tịnh Độ”.  Trong ô  nhiễm không bị ô  nhiễm, công phu ấy cao  lắm! 

Có mấy ai có thể thành tựu? 

Tu  học  trong  Mật  Tông  chẳng  lìa  ngũ  dục,  lục  trần,  ngày  ngày  ở  trong 

ngũ dục, lục trần, chẳng bị tiêm nhiễm  mảy may, phải có bản lãnh ấy, phải 

có công phu ấy. Không như Tịnh Độ Tông, Tịnh Độ Tông tách lìa ngũ dục, 

lục trần, tu tâm thanh tịnh. Bởi thế, luận về đẳng cấp, Mật Tông là thanh tịnh 

thượng thừa, thượng thượng thừa. Chúng ta tu Tịnh Độ Tông tâm địa thanh 

tịnh là trung hạ, trung hạ thừa, chẳng bằng Mật Tông. Vì thế, chúng ta phải 

tôn kính Mật pháp, tự biết chính  mình không có năng lực tu học, nên cứ tu 

pháp môn Niệm Phật cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới. Sau khi gặp A 

Di Đà Phật, phương pháp tu hành, cảnh giới của chúng ta sẽ được nâng cao, 

như vậy là chính xác, không sai một 

chút nào. Vì sao Tịnh - Mật bất nhị? Vì đều là tu tâm thanh tịnh. 

Ba vị Phật kế đó tương ứng với ba vị ở phương Đông. Trong sáu phương 

Phật,  trước  hết  chúng  ta  thấy  tại  phương  Đông  có  các  vị  Phật  tượng  trưng 

cho  pháp,  biểu  thị  ba  thân:  “A Súc  Bệ  Phật,  Tu Di  Tướng  Phật,  Đại  Tu Di 

 Phật, Tu Di Quang Phật”;  trong đây chúng ta thấy đều dùng chữ Tu Di: Tu 

Di Tướng, Đại Tu Di, Tu Di Quang là vì sao? Đấy chính là điều người học 

Phật  chúng  ta  mong  cầu.  Phải  chứng  đắc  Pháp  Thân,  Báo  Thân,  Ứng  Hóa 

Thân; ấy là Phật Quả rốt ráo. Đến phương trên, chúng ta trông thấy: 



 Bảo Hoa Đức Phật.  

寶華德佛。 

  

 “Biểu thị Báo Thân viên mãn”.  Báo Thân  viên  mãn  là thân trí  huệ  viên 

mãn, tự tánh vốn sẵn đủ trí huệ hiện tiền. 



 Kiến Nhất Thiết Nghĩa Phật.  

見一切義佛。 



 “Biểu thị ngàn trăm ức hóa thân, ngũ nhãn viên minh, ứng khắp các căn 

 cơ”.  Đây là Ứng Hóa Thân, ngàn trăm ức Hóa Thân! Trong chín pháp giới, 

chúng  sanh  có  cảm,  Phật  liền  có  ứng.  Cảm  ứng  đạo  giao  quyết  định  chẳng 

sai chạy, có cảm bèn lập tức có ứng, quyết định chẳng thể nói là không ứng. 

Ở phần trên, tôi đã nói về đạo lý cảm ứng đạo giao rồi, Cảm có bốn loại lớn, 

Ứng cũng có bốn loại lớn: Hiển Cảm Hiển Ứng, Hiển Cảm Minh Ứng, Minh 

Cảm Hiển Ứng, Minh Cảm Minh Ứng, những hiện tượng cảm ứng đạo giao 

chẳng  ngoài  bốn  loại  lớn  này.  Phật,  Bồ  Tát,  A  La  Hán  đều  có  năng  lực, 

nhưng  Như  Lai  cảm  ứng  vô  điều  kiện,  trọn  khắp  chúng  sanh  trong  khắp 

pháp giới hư không giới, ứng hiện trọn khắp! 

Bồ  Tát  và  A  La  Hán  có  lúc  phải  có  duyên  phận,  nhà  Phật  thường 

nói  “Phật chẳng độ kẻ vô duyên”.  Bồ Tát và chúng sanh có duyên phận bèn 

ứng, nếu không có duyên phận với chúng sanh ấy sẽ chẳng ứng. Vì sao? Lúc 

Ngài đến, chúng sanh hoàn toàn không vui thích, Ngài rất muốn giúp người 

ấy, nhưng kẻ ấy không ưa Ngài, chẳng tiếp nhận Ngài, Ngài không đến. Phật 

khác hẳn, Phật là vô điều kiện, nhưng sự ứng hiện của Phật như vừa mới nói, 

có hiển ứng (ứng hiện rõ ràng) và  minh ứng (ứng hiện ngầm). Minh (冥) là 

thầm che chở, ban ơn cho quý vị mà quý vị chẳng nhận biết; Hiển (顯) là rất 

rõ  ràng,  quý  vị  có  thể  cảm  nhận  được.  Cảm  ứng  đạo  giao  chẳng  thể  nghĩ 

bàn!  Như  vậy,  vị  Phật  này  tượng  trưng  cho  Ứng  Hóa  Thân.  Vị  Phật  sau 

cùng: 



 Như Tu Di Sơn Phật.  

如須彌山佛。 



Tu  Di  xuất  hiện,  “biểu  thị  Pháp  Thân  thanh  tịnh,  làm  Lý  Thể  cho  hết 

 thảy các pháp” . Như Tu Di Sơn Phật; ba thân ấy là một,  “viên chứng một thể 

 ba  thân” ,  ba  thân  là  một  nhưng  ba,  ba  nhưng  một,  từ  trí  huệ  mà  nói  thì  là 

Báo Thân, từ Lý Thể mà nói thì là Pháp Thân, từ tác dụng mà nói thì là Ứng 

Hóa Thân; chứng đắc viên mãn một Thể ba thân. Quý vị thấy ba vị Phật này 

tương  ứng  với  phương  Đông,  thấu  triệt  từ  đầu  đến  cuối.  Chúng  ta  lại  xem 

tiếp đoạn kế đó: 

 “Trên  đây  đã  nêu  đại  lược  danh  hiệu  của  các  vị  Phật,  hàm  ý  rất  sâu, 

 ngầm dạy cho người niệm Phật tông chỉ trọng yếu trong lịch trình tu tập từ 

 sơ phát tâm cho đến viên mãn Bồ Đề, như năm mươi ba lần tham học trong 

 kinh  Hoa  Nghiêm,  chẳng  thể  không  biết” .  Phật  là  trí  huệ  viên  mãn  rốt ráo, 

phương pháp dạy học cao minh đến cùng tột, trong kinh Phật thường nói là 

“phương  tiện  thiện  xảo”,  bốn  chữ  này  chúng  ta  chẳng  dễ  gì  lãnh  hội  nổi. 

Quý  vị  chú  tâm  quan  sát  mới  hòng  hiểu  được  Ngài  hiển  thị  phương  tiện 

thiện xảo như thế nào. 

Quý vị thấy đó, đức Phật nêu lên những danh hiệu ấy, những danh hiệu 

ấy đều nhằm dạy chúng ta nên tu học như thế nào. Phương Đông là căn bản 

tu học, dạy cho quý vị pháp căn bản. Phương Nam là tu huệ. Phương Tây là 

tu  phước.  Phương  Bắc  là  phải  phước  huệ  đều  đã  có  cơ  sở  rồi  mới  bắt  đầu 

giáo  hóa  chúng  sanh,  phương  Bắc  là  bắt  đầu  giáo  hóa.  Dạy  học  giúp  tăng 

trưởng,  quý  vị  muốn  nâng  cao  cảnh  giới  của  chính  mình,  muốn  chứng  đắc 

quả vị cao hơn mà quý vị không dùng phương pháp dạy học sẽ rất khó khăn. 

Bồ Tát không vị nào chẳng dạy học, không có vị nào chẳng phục vụ hết thảy 

chúng sanh. Vì hết thảy chúng sanh phục vụ là tu phước, dạy học là tu huệ, 

phước huệ song tu. Do vậy, thành Phật được gọi là Nhị Túc Tôn. Có huệ mà 

không  có  phước  thì  chẳng  thể  độ  chúng  sanh;  có  phước  không  huệ  cũng 

chẳng  thể  độ  chúng  sanh.  Phương  Bắc  là  bắt  đầu,  rồi  đến  phương  Hạ, 

phương Thượng. Sáu vị Phật ở phương dưới tượng trưng cho pháp môn Lục 

Độ của Đại Thừa Bồ Tát. Cuối cùng, phương trên là rốt ráo viên mãn. 

Quý  vị thấy trình tự này, theo thứ tự thuận,  mỗi  một giai  đoạn  học  một 

pháp  môn  nào,  dùng  danh  hiệu  Phật,  Bồ  Tát  để  biểu  thị  pháp  ấy;  vì  thế, 

những ý nghĩa này rất sâu.  “Ngầm dạy người niệm Phật”,  chúng ta phải hiểu 

được mật nghĩa này. Thật đấy, đức Phật giảng kinh thuyết pháp “ý tại ngôn 

 ngoại” (ý  nằm  ngoài  lời), chúng ta phải lãnh  hội, phải thấu  hiểu được. Đấy 

chính  là  những  điều  tổ  sư  đại  đức  trước  kia  thường  giảng,  quý  vị  hiểu 

chăng? Quý vị nghe có hiểu hay chăng? Quý vị có thấu hiểu ý nghĩa này hay 

chăng? Có hiểu như vậy rồi, quý vị mới biết phải nên tu học như thế nào. 

Pháp  thế  gian  và  xuất  thế  gian,  tôi  thường  nói  chỉ  có  người  có  trí  huệ 

mới hòng nắm chắc cơ hội, mới thành công. Pháp thế gian như vậy mà Phật 

pháp cũng như vậy. Cơ hội ở trước mặt mà quý vị bỏ lỡ, bỏ lỡ lần này không 

biết đời nào kiếp nào mới có thể gặp gỡ. Phàm ai thành công thì chẳng có gì 

khác cả, phải nhận biết cơ hội, nắm ngay lấy cơ hội, người ấy sẽ thành công. 

Giống  như  người  kinh  doanh  trong  thế  gian  thường  nói  đến  “cơ  hội  kinh 

doanh”  hay  “cơ  duyên  thương  nghiệp”,  tức  là  cơ  hội  kiếm  tiền,  phải  nhận 

thấy  [cơ  hội  ấy]  rất  chuẩn  xác,  phải  nắm  ngay  lấy,  đầu  tư  vào  đó,  thực  sự 

kiếm  lợi.  Cơ  hội  trước  mắt  mà  để  lỡ,  không  nắm  lấy;  Phật  pháp  cũng  như 

vậy, phải nhận biết cơ duyên tu phước, tu huệ. 

Bậc  đại  thánh  đại  hiền  thế  gian  hay  xuất  thế  gian  không  có  gì  khác  cả, 

các Ngài không có  lòng  riêng tư, vì  hết thảy chúng sanh phục  vụ,  nhà Phật 

gọi là  “độ sanh”.  Độ sanh nghĩa là gì? Độ sanh nay gọi là phục vụ, phục vụ 

hết thảy chúng sanh vô điều kiện, có thể bỏ mình vì người, đấy là đại từ đại 

bi.  Đấy  gọi  là  tâm  đại  Bồ  Đề.  Người  không  chịu  bỏ  mình  vì  người,  thủy 

chung  không  thể  thành  tựu.  Quý  vị  nói  mình  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây 

Phương Cực Lạc thế giới, chúng sanh có khổ nạn hy vọng mình giúp đỡ mà 

một chút cũng không chịu làm, trong tâm nghĩ như thế nào? Đợi đến khi tôi 

sanh  về Tây Phương Cực  Lạc thế  giới rồi, tôi  học thành sẽ trở lại  giúp quý 

vị,  rõ  ràng  là  hiện  tại  đủ  sức  giúp  người,  lại  không  chịu  giúp,  đợi  về  Tây 

Phương Cực Lạc thế giới học thành rồi mới giúp thì sẽ chẳng thể sanh về thế 

giới Cực Lạc được! 

Thế nào mới là “đến Cực Lạc thế giới học thành rồi mới quay về”? Nay 

thấy chúng sanh khổ sở, nhưng chính  mình thực sự không có năng lực giúp 

đỡ, mình cần phải sang Tây Phương Cực Lạc thế giới học lấy bản lãnh, vậy 

là  đúng!  Còn  nếu  nay  quý  vị  có  năng  lực,  nhưng  không  chịu  làm,  chính  là 

trái nghịch bổn nguyện A Di Đà Phật. Có một phần năng lực thì giúp đỡ một 

phần,  có  hai  phần  năng  lực  bèn  giúp  hai  phần,  công  đức  viên  mãn.  Cửa  ải 

khó  khăn  nhất  của  hết  thảy  chúng  sanh  học  Phật  là  gì?  Tiến  thì  ít,  lui  thì 

nhiều.  Đừng  nói  bọn  người  sơ  phát  tâm  chúng  ta  gặp  phải  cảnh  duyên  bất 

thuận liền lập tức ngã lòng, Tiểu Thừa cũng ngã lòng. Tứ Quả A La Hán ứng 

hóa trong thế gian này, thấy chúng sanh khó độ đều ngã lòng, huống chi lũ 

phàm phu sát đất chúng ta, phiền não tập khí chưa đoạn được phần nào, rất 

dễ thoái đọa, vừa lui sụt bèn đọa lạc. Đó là điều khẳng định! 

Sách Liễu Phàm Tứ Huấn nói về tình hình khi ấy rất hay, lúc ấy nếu gặp 

được  vị  thiện  tri  thức  chân  chánh  cảnh  tỉnh  mình,  nâng  đỡ  mình,  giúp  đỡ 

mình, kinh Kim Cang gọi chuyện đó là  “thiện hộ niệm chư Bồ Tát” (khéo hộ 

niệm các Bồ Tát), Như Lai giáo huấn: Các đại Bồ Tát thường phải chiếu cố 

các tiểu Bồ Tát. Tiểu Bồ Tát rất dễ thoái chuyển, rất dễ đọa lạc, lúc họ gặp 

phải  thoái  duyên  [các  đại  Bồ  Tát] phải  gấp  giúp  đỡ  họ.  Chẳng  dễ  dàng  gì, 

chúng  ta  cứ  nghĩ  xem:  Trong  một  đời  ta  có  thể  gặp  được  vị  thiện  tri  thức 

thực  sự  hay  không?  Gặp  được  thiện  tri  thức  thực  sự  là  phước  báo  lớn  lắm 

mới  có  thể  giữ  cho  quý  vị  không  bị  thoái  chuyển.  Chướng  duyên  đâu  đâu 

cũng có, chướng duyên do đâu mà có? Vô lượng kiếp tạo tác nghiệp chướng, 

nay chúng  đều khởi  hiện trên con đường  Bồ Đề, chẳng  thể không biết điều 

này. A! Nay đã hết giờ rồi! 



* 

Chư vị đồng học! 

Chúng ta xem tiếp tiểu đoạn thứ chín: 

 “Phật  độ  sanh,  sanh  thọ  hóa,  kỳ  gian  nan  dị  thâm  thiển,  tổng  tại  ư 

 duyên,  duyên  chi  sở  tại,  ân  đức  hoằng  thâm,  chủng  chủng  giáo  khải,  năng 

 linh hoan hỷ tín nhập, năng linh xúc động túc chủng, năng linh ma chướng 

 nan  giá,  năng  linh  thể  tánh  khai  phát,  chư  Phật  bổn  tùng  Pháp  Thân  thùy 

 tích,  cố  kết  duyên  chủng,  nhược  thế  xuất  thế,  tất bất  khả  tư  nghị  dã” (Phật 

độ  sanh,  chúng  sanh  nhận  sự  giáo  hóa  (thọ  hóa),  khó  -  dễ,  cạn  -  sâu  trong 

khoảng  ấy  nói  chung  là  do  duyên.  Duyên  tồn  tại,  ân  đức  sâu  rộng,  đủ  mọi 

thứ dạy dỗ, khơi gợi khiến cho [người được hóa độ] hoan hỷ tin nhập, khiến 

cho xúc động túc chủng, khiến cho  ma chướng khó ngăn trở, khiến cho thể 

tánh khai phát. Chư Phật vốn từ Pháp Thân thị hiện ứng hóa, kết chắc duyên 

chủng.  Dù  là  thế  pháp  hay  xuất   thế  pháp  thảy  đều  chẳng  thể  nghĩ  bàn).  Ý 

nghĩa của đoạn này rất sâu, đó chính là lời đại sư Ngẫu Ích đã viết trong sách 

Yếu  Giải,  đặc  biệt  là  người  phát  tâm  theo  đuổi  công  cuộc  hoằng  pháp  và 

người  làm  nhiệm  vụ  hộ pháp không thể chẳng  hiểu đạo  lý  này. Nếu không 

hiểu  đạo  lý  này,  trên  con  đường  tự  hành  hóa  tha  chúng  ta  không  thể  tránh 

khỏi ngã lòng, đó là hiện tượng tất nhiên. Phật độ chúng sanh, “độ” là giáo 

hóa,  chỉ  dạy  chúng  sanh.  Chúng  sanh  tiếp  nhận  sự  giáo  hóa  của  Phật. 

Chữ  “hóa”  ý  nghĩa  rất  sâu,  chúng  tôi  thường  nói  là  “tiếp  nhận  giáo  huấn”. 

Nói “tiếp  nhận  giáo  huấn” chỉ  là  nói  một  bên, không  viên  mãn. Dạy rồi  thì 

sao? Dạy rồi, quý  vị có  học  hay chăng? Quý  vị không chịu  học thì sự giáo 

huấn ấy không thành tựu, không có thành tích. 

 “Hóa”  (化) là có thành tích, có biến đổi  khí chất, thực sự có  thành tựu 

và  thành  tích.  Cổ  nhân  nói  “độc  thư  chí  tại  biến  hóa  khí  chất”  (đọc  sách 

hòng  biến  đổi  khí  chất),  phải  có  chuyển  biến,  chuyển  biến  là  biến  hóa, 

chuyển ác thành thiện! Thực sự chuyển được! Chuyển mê thành ngộ, chuyển 

phàm thành thánh, đấy đều là thành tích dạy học được hiển lộ cụ thể. Có thể 

chuyển phàm thành thánh, hóa phàm thành thánh chính là thành tích tốt nhất, 

là  thành  tích  viên  mãn.  Có  thể  chuyển  mê  thành  ngộ  là  thành  tích  bậc  nhì. 

Có thể dạy cho chúng sanh chuyển ác thành thiện là thành tích bậc ba. Giống 

như  cổ  nhân  Trung  Quốc  dùng  cách  đánh  số  Giáp,  Ất,  Bính…  thì  chuyển 

phàm thành thánh là hạng Giáp, chuyển mê thành ngộ là hạng Ất, chuyển ác 

thành thiện là hạng Bính v.v... Trong chữ Hóa có những ý nghĩa như thế đó, 

chúng sanh tiếp nhận sự giáo hóa của Phật, chắc chắn biến hóa! Mức độ thấp 

nhất là chuyển ác thành thiện, thực sự khởi biến hóa. 

 “Kỳ gian nan dị thâm thiển, tổng tại ư duyên” (Trong ấy, khó - dễ, cạn - 

sâu,  nói  chung  là  do  duyên).  Duyên:  Chẳng  riêng  gì  Phật  pháp  nói  đến 

duyên, mà pháp thế gian cũng nói đến duyên. Rất nhiều người không biết ý 

nghĩa  này,  học  trò  theo  học  với  thầy  phải  có  duyên.  Duyên  từ  đâu  mà  có? 

Học trò tôn trọng thầy, yêu thích vị thầy ấy, thầy cũng yêu mến trò, thầy trò 

ấy  có  duyên  rất  sâu.  Duyên  sâu  như  thế  nào?  Học  trò  nghe  lời,  thầy  khéo 

dạy,  do  vì  trò  tôn  trọng  thầy,  thực  sự  tôn  trọng,  tôn  trọng  như  thế  nào?  Y 

giáo phụng hành. Thầy dạy rồi mà nếu ta không làm được, tự cảm thấy mình 

phụ  lòng thầy. Đấy  là sức thúc đẩy của duyên. Thầy cũng  như vậy, học trò 

thực sự chịu học, nếu thầy không dạy cho giỏi, thầy cảm thấy sai trái đối với 

học trò. 

Trước  kia,  tôi  cầu  học  ở  Đài  Trung,  thầy  Lý  thường  dạy  tôi,  toàn  là 

những  lời  cổ  nhân  đã  nói:  Học  trò  đối  với  thầy  có  mười  phần  thành  kính, 

theo học với thầy; nếu thầy chỉ dạy chín phần, còn thiếu một phần là có lỗi 

với học trò. Nếu học trò chỉ tôn kính thầy năm phần, thầy chẳng thể dạy trò 

đến sáu phần, vì sao? Dạy sáu phần là nhiều hơn một phần, trò chẳng thể hấp 

thụ.  Nó chẳng thể  tiếp  nhận, đúng  là  lãng  phí  hơi sức!  Trong  Văn Sao,  Ấn 

Quang  đại sư có  nói  rất  hay:  “Một phần thành kính được một phần lợi ích, 

 mười phần thành kính được mười phần lợi ích” . Do vậy, thầy dạy học quyết 

định  phải  có  học  trò  mười  phần  thành  kính,  những  gì  thầy  giảng  đều  phơi 

bày trọn vẹn, không giữ lại một tí nào. Nếu tâm thành kính chưa đủ thì quý 

vị có được mấy phần thành kính sẽ lãnh hội được mấy phần. Nếu không có 

tâm  thành  kính,  sẽ  chẳng  đạt  được  phần  [lợi  ích]  nào  hết!  Điều  đó  cũng 

không  sao!  Vì  sao?  Quý  vị  thuộc  loại  dự  thính,  cũng  tính  là  có  duyên,  tốt 

lắm!  Bởi  lẽ, thông thường quý  vị  hướng  về thầy  thỉnh  giáo, thầy chẳng  thể 

dạy  quý  vị,  nay  trong  giảng  đường  có  học  trò  mười  phần  thành  kính,  thầy 

bèn  giảng  những  pháp  tinh  túy,  mình có  thể  nghe  ké  bên  cạnh.  Nghe  được 

bao nhiêu thầy không chịu trách nhiệm. 

Do  vậy,  đức  Phật  thuyết  pháp  (đây  là  những  chuyện  chúng  ta  thường 

thấy trong kinh điển, nhưng chúng ta đọc mà không hiểu, đến khi tổ sư chú 

giải  mới  chỉ  ra),  bậc  đương  cơ  khi  ấy  là  người  mười  phần  thành  kính,  đức 

Phật đối  với  người ấy  nói pháp đó,  những kẻ khác  là bàng thính  (nghe ké). 

Như đức Thế Tôn giảng kinh Hoa Nghiêm, đương cơ của kinh Hoa Nghiêm 

là bốn mươi mốt địa vị Pháp Thân đại sĩ, tức Pháp Thân Bồ Tát; Quyền Giáo 

Bồ Tát, Thanh Văn, Duyên Giác là bàng thính, Phật chẳng giảng cho những 

người  ấy,  nhưng  gặp  được  duyên  thì  cũng  coi  như  không  uổng,  gieo  được 

chủng  tử  vào  A  Lại Da  Thức. Do vậy,  “tổng tại ư duyên” (nói chung  là do 

duyên). 

 “Duyên  chi  sở  tại,  ân  đức  hoằng  thâm” (Duyên  tồn  tại,  ân  đức  sâu 

rộng),  một  đời  tôi  gặp  được  ba  vị  thầy,  đúng  là  ân  đức  sâu  rộng.  Chúng  ta 

làm  học  trò  tôn  trọng,  kính  yêu  thầy,  đối  với  học  trò  như  vậy,  thầy  chăm 

chút trò không điều nhỏ nhặt nào chẳng quan tâm, chúng ta cảm kích ân thầy 

dạy bảo. Dùng gì để tỏ lòng cảm kích? Y giáo phụng hành, ta thường nói là 

đem  công  đức  do  chính  mình  tu  học,  công  đức  hoằng  pháp  lợi  sanh,  công 

đức  hộ  pháp  hồi  hướng  về  thầy,  báo  ân  thầy.  Khi  xưa,  thầy  dạy  ta  chẳng 

uổng công,  chúng  ta  tiếp  nối  huệ  mạng  của  Phật,  giống  như  chạy  đua  tiếp 

sức,  thầy  giao  cây  gậy  cho  ta,  ta  nhất định  phải  hoàn  thành.  Rồi  ta  lại  giao 

cho người khác tiếp sức. Người tiếp sức là ai? Là người đối với Phật, đối với 

Pháp, đối với thầy có tâm thành kính. Không có thành kính thì quý vị chẳng 

nắm  được  cây  gậy  ấy.  Pháp  thế  gian  hay  xuất  thế  gian  đều  là  một  lòng 

Thành,  một  lòng  Kính.  “Bất  Thành  vô  vật” (không  có  lòng  Thành  chẳng  ra 

gì),  dẫu  như thế  nào  cũng  không  đáng  bàn  đến  nữa!  Vì  vậy,  phải  có  thành 

kính, có ân đức. 

 “Chủng chủng giáo khải” (đủ mọi thứ  dạy dỗ, khơi gợi),  Giáo (敎) 

là  giáo  hối  (敎誨: dạy  dỗ);  Khải  (啟)  là  khải  phát  (啟發: khơi  mở,  khơi 

gợi).  “Năng  linh  hoan  hỷ  tín  nhập” (Có  thể  khiến  cho  vui  thích  tin 

nhập) ,  học trò thực sự có lòng chân thành, cung kính, tôn sư trọng đạo, nghe 

lời  thầy  dạy  bảo  bèn  hoan  hỷ,  tin  tưởng,  không  ngờ  vực,  sẽ  có  thể  khế 

nhập.  “Nhập”  (入) có  nghĩa  là  giải  ngộ, chứng  ngộ,  hiểu được,  hành được, 

chứng được, đó là “nhập” . Đó  là học trò dễ dạy. Ta thường  nói  là đứa  học 

trò “có ngộ tánh”, vừa nói liền hiểu, hiểu rõ ràng. Kẻ căn tánh kém cỏi hơn, 

khó lắm! Quý vị có giảng cho nó, nó cũng không hiểu, cứ vẫn tùy thuận tập 

khí phiền não, không quay đầu lại, hạng người như vậy nhiều lắm! Thực sự 

nghe rồi tin tưởng,  hiểu biết,  lại  y  giáo phụng  hành, thực sự ra, trong  ngàn 

vạn người chưa được một kẻ! 

Trên  thực  tế,  trong  các  buổi  giảng,  chúng  tôi  thường  nói,  nhưng  chưa 

bao giờ đề cập đến chuyện này, chúng tôi thường nói “hiếu học”, quan trọng 

nhất là chữ “hiếu”, “hiếu” (好) là ưa thích! Con người chỉ cần hiếu học thì 

sẽ nhất định gặp được vị thiện tri thức thực sự, vì sao? Cảm ứng! Hiếu học là 

năng cảm, sẽ cảm động được chư Phật, cảm động thiện tri thức. “Hiếu” chắc 

chắn sẽ y giáo phụng hành, quý vị chịu học, tin được, hiểu được, nhưng làm 

chưa  được  thì  chưa  phải  là  hiếu  học,  chưa  đủ  điểm  đạt  chữ  Hiếu,  chưa  đạt 

tiêu chuẩn. Thực sự “hiếu” thì  nhất định  y giáo phụng  hành,  nhất định  làm 

được. 

Duyên quan trọng  lắm! Cùng  một đạo lý ấy,  mười phương thế giới chư 

Phật rất nhiều, vì sao chúng ta lại khăng khăng niệm A Di Đà Phật? Vì sao 

không niệm đức Phật khác? A Di Đà Phật có duyên với ta, ta yêu mến Ngài, 

Ngài cũng yêu thích ta, có duyên đấy! Phật chẳng độ kẻ vô duyên. Sao biết 

là có duyên? Vừa tiếp xúc kinh điển Tịnh Độ bèn hoan hỷ, đó là có duyên. 

Vừa  nghe  liền  hiểu,  hiểu  rồi  lại  thực  sự  chịu  làm,  y  giáo  phụng  hành,  từ 

những  điều đó  mà thấy. Thay bằng bộ kinh khác  thì cũng có thể tin tưởng, 

cũng  rất  hoan  hỷ. Có  lúc rất  nhiều chỗ  mình  không  hiểu, phải đi  hỏi  người 

khác, nghe người khác giảng tợ hồ người ta cũng không hiểu rõ ràng, không 

có  cách  nào  y  giáo  phụng  hành;  hoặc  hiểu  nhưng  hành  chẳng  dễ,  khó  lắm. 

Pháp  môn  này  dễ  dàng,  thẳng  chóng,  ổn  thỏa,  thích  đáng,  nhanh  chóng  lại 

thành công viên mãn, bởi thế có duyên! 

Trong  hàng  Bồ  Tát  cũng  có  rất  nhiều  Bồ  Tát,  lại  khăng  khăng  niệm 

Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  là  vì  nguyên  nhân  nào?  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  có 

duyên  với  người  thế  giới  Sa  Bà.  Bởi  thế  ngạn  ngữ  Trung  Quốc  thường 

nói:  “Gia  gia  Quán  Thế  Âm,  hộ  hộ  Di  Đà  Phật” (Nhà  nhà  Quán  Thế  Âm, 

nhà  nhà Di Đà Phật) .  Di Đà, Quán Âm  tợ hồ đặc biệt  hữu duyên  với  người 

Hoa, duyên phận lại rất sâu, đạo lý là như vậy. Mười phương chư Phật cũng 

đều biết, đại khái Di Đà, Quán Âm chẳng những có duyên với chúng ta ở nơi 

đây mà mười phương chúng sanh đều có duyên phận rất sâu xa với hai Ngài. 

Do  vậy,  chư Phật  Như  Lai  tuyên  dương,  chư Phật  Như  Lai  khuyên  ta  phát 

tâm học theo Di Đà và Quán Âm. Quả thật, mấy câu tiếp theo đó quả thật đã 

giải thích hết sức rõ ràng về hiệu quả của cái duyên sâu xa. 

 “Năng  linh  xúc  động  túc  chủng” (có  thể  dấy  động  những  chủng  tử  xa 

xưa),  “túc  chủng”  là  chủng  tử  thiện  căn  trong  đời  quá  khứ.  Thiện  tri  thức, 

thầy  dạy  dỗ  khiến  cho  những  chủng  tử  thiện  căn  trong  A  Lại  Da  Thức  bị 

động  chạm;  nói  cách  khác,  sự  học  tập  của  quý  vị  tiếp  nối  sự  học  tập  trong 

quá khứ, duyên ấy tốt lắm! Tiếp nối sự học tập trong quá khứ, sự học tập ấy 

vốn bị  gián đoạn;  vì sao bị đoạn? Mê khi  cách ấm, chúng ta  là thân  nghiệp 

báo, lúc đầu thai quên mất chủng tử thiện căn trong đời trước; dẫu có, nhưng 

không  khởi  hiện  hành,  không  khởi  tác  dụng.  Thiện  tri  thức  chỉ  dạy  không 

ngừng, hoát nhiên khai ngộ. Ngộ có nguyên nhân là do trong đời quá khứ đã 

từng tu học rồi. Thầy là Tăng Thượng Duyên. 

  “Năng linh ma chướng nan giá” (có thể khiến cho ma chướng khó ngăn 

trở), thật đấy! Trên đường Bồ Đề, quý vị muốn tu hành, muốn hóa độ chúng 

sanh, luôn bị ma chướng ngăn trở. Nếu có thiện tri thức chỉ dạy, ma cảnh ấy 

sẽ hóa giải.  Hóa  giải  như thế  nào? Vì quý vị có trí  huệ,  nhớ kỹ  lời dạy của 

thiện tri thức, không hoài nghi, không mê hoặc. Ma chướng có thuận cảnh và 

nghịch cảnh, nếu quý vị có trí huệ, có huệ nhãn, quý vị sẽ thấy được. Thuận 

cảnh  là  gì? Mọi chuyện đều rất  như ý, khiến quý  vị khởi tham ái. Phải biết 

tham ái  là phiền  não,  là  một  trong ba độc. Trong tình cảnh ấy, quý  vị khởi 

tham ái không phải là chuyện tốt, ma chướng hiện tiền. Quý vị có trí huệ thì 

ma chướng không thể chướng ngại, quý vị có thể đối phó hết sức giỏi. Biết 

ơn,  báo  ơn,  cảm  ơn,  cung  kính  đức,  sẽ  chẳng  sanh  phiền  não.  Phiền  não  là 

tham ái, chẳng sanh tâm tham, không ngu si. 

Nếu  ma  chướng  là  nghịch  cảnh  thì  nghịch  cảnh  sẽ  như thế  nào?  Khiến 

cho  quý  vị  nóng  giận,  sanh  ghen  ghét,  ý  niệm  bất  thiện  sanh  khởi.  Quý  vị 

phải  nhận biết rõ ràng. Nếu quý  vị có trí  huệ, sẽ chuyển  nghịch cảnh thành 

thuận  cảnh,  chẳng  những  nó  không  thể  chướng  ngại  quý  vị  mà  có  lúc  còn 

nâng cao  [cảnh  giới của] quý  vị  lên  nữa.  Bởi  thế, cổ đức dạy cho chúng ta 

một câu thành thực: “Bồ Đề đạo thượng, vô  Phật diệc vô ma” (Trên đường 

Bồ Đề không có Phật mà cũng không có ma). Đúng như vậy đó! Phật và ma 

từ đâu có? Một niệm giác thì hữu tình và vô tình đều là cảnh giới Phật; một 

niệm mê thì hữu tình và vô tình đều là cảnh giới ma. Thưa thật cùng quý vị, 

quả  thật  không  có  Phật  lẫn  ma,  ma  và  Phật  chỉ  do  tự  tánh  biến  hiện.  Đấy 

chẳng  phải  là  điều  kinh  Phật  thường  nói  đó  ư?  Hết  thảy  pháp  sanh  từ  tâm 

tưởng.  Tâm  tưởng  của  ta  giác  chứ không  mê  thì  hết  thảy  pháp  đều  là  Phật 

pháp. Tâm tưởng của ta mê hoặc, điên đảo, mê chứ không giác thì hết thảy 

pháp đều là ma chướng. Bởi thế, Phật và ma chỉ là cảnh giới do ý niệm của 

chính mình biến hiện. 

Trong thời gian gần đây, ai nấy đều thấy những thí nghiệm kết tinh nước 

của tiến sĩ Giang Bổn Thắng, từ những tỷ dụ ấy, quý vị có thể hiểu: Chúng 

ta  dùng  thiện  tâm,  một  niệm  thiện,  tâm  yêu  thương,  tâm  cảm  tạ  thì  quý  vị 

thấy nước sẽ kết tinh đẹp đẽ dường ấy. Nếu chúng ta dùng ác niệm, tâm thái 

rất bất hảo đối với nước thì nước sẽ kết tinh hết sức khó coi. Nước không tốt 

cũng  không  xấu,  xấu  hay  tốt  là  do  tâm  ta,  do  ý  niệm  của  chúng  ta,  nước 

chuyển biến theo tâm niệm của chính chúng ta. 

Vì  thế,  Ngẫu  Ích  đại  sư  nói  rất  hay:  “Cảnh  duyên  vô  hảo  xú” (cảnh 

duyên không tốt, xấu). “Cảnh” là hoàn cảnh vật chất. “Duyên” là hoàn cảnh 

nhân  sự  (quan  hệ  giữa  con  người  với  nhau).  Cũng  có  thể  nói  là  hoàn  cảnh 

vật  chất  lẫn  hoàn  cảnh  nhân  sự  đều  không  có  Phật  mà  cũng  không  có  ma. 

Phật tượng trưng cho cái tốt, ma đại diện cho cái xấu, không tốt xấu.  “Hảo 

 xú tại ư tâm” (xấu hay tốt do tâm), do chính cái tâm của chúng ta, do ý niệm 

của  mình!  Giống  như  nước,  nước  chẳng  tốt  hay  xấu.  Chúng  ta  dùng  thiện 

niệm đối với nó, nó sẽ biến thành rất đẹp đẽ. Chúng ta dùng ác tâm đối đãi 

nó, nó biến thành xấu xa. Bản thân nước quả thật không tốt hay xấu. Quý vị 

phải  hiểu đạo  lý  này:  Tổ sư dạy chúng  ta  hoàn cảnh  vật chất  và  hoàn cảnh 

nhân sự là bình đẳng, thực sự thanh tịnh, bình đẳng, chỉ do tâm hiện. Chúng 

ta thấy tốt hay xấu là do thức của chính mình biến hiện. Thức là vọng tưởng, 

phân biệt, chấp trước. Hoàn cảnh bên ngoài biến hiện thuận theo tâm niệm. 

Trong Hệ Niệm Pháp Sự, thiền sư Trung Phong đã giảng:  “Tịnh Độ tức 

 thử phương, thử phương tức Tịnh Độ” (Tịnh Độ là phương này, phương này 

là  Tịnh  Độ).  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  và  thế  giới  Sa  Bà  của  chúng  ta 

không  hai, không khác!  Không khác  gì  nhau!  Vì sao  trên  mặt  Sự  lại có sai 

biệt quá lớn như thế? Tâm con người không giống nhau. Tâm của người thế 

giới Cực Lạc là tâm thiện, nên núi, sông, đại địa, hữu tình, vô tình đều biến 

thành tốt lành phi thường. Người trên địa cầu này tâm bất thiện, tự tư, tự lợi, 

tham, sân, si, mạn. Vì thế, hữu tình, vô tình, núi, sông, đại địa đều biến thành 

đời ác ngũ trược. Nếu có thể lìa khỏi cái tâm niệm của người đang sống nơi 

đây thì Cực  Lạc  và  Sa  Bà bình đẳng,  một  tí ti sai khác cũng chẳng có! Sai 

biệt  bất  đồng  là  do  tâm  hạnh  của  cư  dân  [trong  hai  thế  giới]  khác  nhau. 

Chúng ta muốn biến quả địa cầu này thành thế giới Cực Lạc thì trên lý luận 

chẳng khó gì, chỉ cần cư dân sống trên địa cầu này có thể đoạn ác tu thiện, 

đều có thể phá mê khai ngộ thì hữu tình, vô tình, núi, sông, đại địa thảy đều 

biến thành thế giới Cực Lạc, vô lượng các thứ báu trang nghiêm. Lý như thế, 

Sự  cũng  như  thế.  Do  vậy,  chân  thiện  tri  thức  có  thể  giúp  đỡ  mình,  đúng 

là  “năng  linh ma  chướng  nan  giá” (có  thể  khiến  cho  ma  chướng  khó  ngăn 

trở). 

Những vị thầy của tôi, ba vị thầy của tôi đều vãng sanh cả rồi. Thầy Lý 

mất sau cùng, cũng đã cách đây  mười hai  năm rồi. Trong  mười  hai  năm ấy 

chúng  tôi  đã  trải  qua  không  ít  ma  chướng,  nhưng  đều  có  thể  vượt  qua  rất 

thuận  lợi.  Đó  là  vì  nguyên  nhân  nào?  Vì  chúng  tôi  nhớ  kỹ  những  lời  thầy 

dạy trước kia; lúc gặp phải chướng nạn, chúng tôi biết hóa giải như thế nào, 

chẳng bị ngăn trở, quấy nhiễu ra sao, làm sao nâng cao cảnh giới của chính 

mình, làm sao nâng cao, kế tục việc tự hành hoằng pháp chẳng đến nỗi gián 

đoạn giữa chừng, đều là do thầy dạy dỗ. Nếu thầy không chỉ dạy chúng tôi, 

quả thật chúng tôi không có năng lực đối phó ma chướng. Vì sao? Chắc chắn 

sẽ  cùng  ma  chướng  kình  chống,  nhất  định  sẽ  nóng  giận,  mắc  sai  lầm.  Oan 

gia nên cởi không nên buộc, kẻo kết oán cùng người. Nay chúng ta đã hiểu 

phương pháp, gặp phải oán đối, từ nội tâm có thể hóa giải oán kết, từ đó đôi 

bên cùng được lợi ích, chẳng kết oán hận. 

 “Năng  linh  thể  tánh  khai  phát” (Có  thể  khiến  cho  thể  tánh  khai 

phát),    câu  này  nói  về  mọi  người  chúng  ta,  giúp  cho  ta  được  khai  ngộ,  nhà 

Thiền gọi  “thể tánh khai phát”  là  “minh tâm kiến tánh” . “Khai” là khai ngộ, 

“phát” là thấy rõ, Tịnh  Tông  gọi  là “nhất tâm bất loạn”; thể tánh khai phát 

chính  là  Lý  nhất  tâm  bất  loạn.  Lý  nhất  tâm  bất  loạn  là  minh  tâm  kiến  tánh 

trong  nhà  Thiền,  là  cảnh  giới  đại  khai  viên  giải  trong  Giáo  Hạ.  Chỉ  là  ba 

pháp  môn bất đồng, phương pháp tu  học  bất đồng,  mà  nói ra danh từ thuật 

ngữ khác biệt, chứ thật ra chỉ là một cảnh giới. Vì vậy, Lý nhất tâm bất loạn 

là  minh  tâm  kiến  tánh,  là  đại  khai  viên  giải,  ở  đây  gọi  là  “thể  tánh  khai 

 phát”. Trong Phật pháp gọi bản thể của vũ trụ vạn hữu là Phật Tánh và Pháp 

Tánh; nơi hữu tình gọi là Phật Tánh, nơi vô tình gọi là Pháp Tánh. Phật Tánh 

và Pháp Tánh gọi chung là Thể Tánh, quý vị hiểu rõ, tức là khai phát vậy. 

Chuyện  này  rất  khó  hiểu,  cũng  rất  khó  giảng  rõ.  Trong  những  buổi 

giảng, chúng tôi cũng thường  nhắc  nhở. Nếu quý  vị  hiểu rõ, sẽ giúp ích rất 

lớn cho việc tu học, lợi ích lớn nhất chính là câu nói ở phần trên:  “Năng linh 

 ma chướng  nan  giá”  (có  thể khiến  cho  ma  chướng  khó  ngăn  trở).  Quý  vị 

thực sự hiểu được đạo lý này sẽ thuận buồm xuôi gió trên đường Bồ Đề, tinh 

tấn  không  lười,  không  chướng  ngại.  Phật  tánh:  Phật  Tánh  là  gì?  Bản  năng 

(năng  lực,  khả  năng  sẵn  có)  của  sáu  căn  là  Phật  Tánh,  mắt  thấy,  tai  nghe, 

mũi  ngửi,  lưỡi  nếm,  thân  chạm,  ý  biết,  đó  là  bản  năng.  Bản  năng  là  Phật 

tánh.  Pháp  Tánh  là  gì?  Sáu  căn  tiếp  xúc  với  những  đối  tượng  bên  ngoài  là 

Pháp  Tánh.  Chúng  ta  dùng  tánh  Thấy  để  thấy  sắc  tướng  bên  ngoài,  thì  cái 

sắc tướng bên ngoài ấy là Pháp Tánh. 

Tổ sư đại đức thường nói cái niệm thứ nhất chính là chánh niệm! Niệm 

thứ nhất không khác không hai với niệm của chư Phật Như Lai. Vì thế, quý 

vị là Phật, Như Như Phật; thế nhưng vấn đề nằm ở đâu? Cái niệm thứ hai là 

phiền toái rồi, bị đọa  lạc, chẳng thể duy  trì cái  niệm  thứ nhất. Do cái  niệm 

thứ  nhất  không  có  vọng  tưởng,  không  có  phân  biệt,  không  có  chấp  trước, 

chúng vẫn chưa khởi lên. Cái niệm thứ hai là khởi tâm động niệm, vừa khởi 

tâm động niệm bèn rớt vào ý thức, trí huệ Bát Nhã vốn sẵn có nơi tự tánh bị 

biến thành ý thức, biến thành tám thức, hỏng rồi, đọa lạc phàm phu rồi. Hễ 

đọa lạc bèn tự nhiên khởi lên vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Vọng tưởng 

là A Lại Da Thức. Phân biệt là thức thứ sáu: Ý Thức. Chấp trước là Mạt Na, 

phải  biết  như thế.  Trong  Tự  Tánh  không  có  những  thứ  ấy.  Tự  Tánh,  Chân 

Tâm,  trong  Chân  Tâm  không  có  những  thứ  đó.  Những  thứ  đó  là  nhiễm  ô, 

những  thứ ấy  gọi  là  Bất  Giác.  Có  những  thứ ấy,  quý  vị  sẽ  chẳng  giác,  nhà 

Phật gọi quý vị là phàm phu. Quý vị không có vọng tưởng, phân biệt, chấp 

trước thì  Phật pháp  gọi quý  vị  là  thánh  nhân,  gọi  là  Phật,  Bồ  Tát. Phật,  Bồ 

Tát và phàm phu sai biệt ở chỗ này! 

Phật,  Bồ  Tát  vĩnh  viễn  giữ  được  cái  niệm  thứ  nhất,  tuyệt  đối  chẳng  rớt 

vào niệm thứ hai, bởi thế gọi là  “nhất tâm bất loạn”.  Chúng ta có nhất tâm, 

nhưng cái nhất tâm ấy hết sức nhanh chóng, lập tức rớt vào hai, ba, bốn, lập 

tức đọa lạc. Đọa lạc rồi thì mắt ta thấy bèn thành Nhãn Thức thấy Sắc Trần, 

không  gọi  là  Sắc  Tánh;  Nhĩ  Thức  nghe  Thanh  Trần.  Đó  là  cảnh  giới  phàm 

phu. Tâm hạnh như vậy sẽ luân hồi trong lục đạo, biến Nhất Chân pháp giới 

thành lục đạo luân hồi. Phải hiểu đạo lý này, phải hiểu rõ sự thật chân tướng. 

Thực  sự  hiểu  được,  thực  sự  hiểu  rõ  thì  lục  đạo  và  chín  pháp  giới  há  có 

chướng ngại? Vì sao không chướng ngại? Vì nó là hư huyễn, không thật. 

Kinh  Kim  Cang  nói:  “Nhất  thiết  hữu  vi  pháp,  như  mộng,  huyễn,  bào, 

 ảnh” (hết  thảy  pháp  hữu  vi,  như  mộng,  huyễn,  bọt,  bóng), lục  đạo,  mười 

pháp  giới  là  mộng,  huyễn,  bọt,  bóng.  Trong  ấy,  chỉ  cần  quý  vị  giác  chứ 

không  mê,  chánh  chứ  không  tà,  tịnh  chứ  không  nhiễm  thì  quý  vị  vẫn  trụ 

trong  Nhất  Chân  pháp  giới.  Chư  Phật,  Bồ  Tát  ứng  hóa  trong  thế  gian  này, 

phàm  phu  chúng  ta  luân  hồi  trong  lục  đạo,  trụ  trong  đời  ác  ngũ  trược,  còn 

các  Ngài  trụ  trong  Nhất  Chân  pháp  giới,  không  tiêm  nhiễm  mảy  may.  Các 

Ngài  hòa  quang  đồng  trần  với  chúng  ta,  cùng  ăn  uống  vui  chơi  hệt  như ta, 

cùng chuyện vãn giống như ta, nhưng hai cảnh giới bất đồng, một đằng giác, 

một đằng mê. Người giác trụ trong Nhất Chân pháp giới, kẻ mê trụ trong đời 

ác ngũ trược do chính mình biến hiện, khác hẳn nhau! Sai khác ở chỗ này! 

Thân cận bạn lành thì Phật là bạn lành bậc nhất, chúng ta phải thân cận 

A Di Đà Phật. A Di Đà Phật ở nơi đâu? Kinh A Di Đà, kinh Vô Lượng Thọ, 

kinh  Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật  chính  là  A  Di  Đà  Phật.  Nếu  chúng  ta  đọc 

không hiểu, không nhận biết, ắt phải có người giới thiệu, người giới thiệu là 

ai? Tổ sư, đại đức chú giải chính là người giới thiệu. Quý vị thấy kinh A Di 

Đà  có  ba  người  giới  thiệu  tốt  nhất:  Liên  Trì  đại  sư,  Ngẫu  Ích  đại  sư  và  U 

Khê đại sư, ba vị giới thiệu rất hay! Đó là Sớ Sao của Liên Trì đại sư, Yếu 

Giải  của  Ngẫu  Ích  đại  sư  và  Viên  Trung  Sao  của  U  Khê  đại  sư.  Nay  đang 

nhằm  lúc  chúng  ta  học  kinh  Hoa  Nghiêm,  kinh  Hoa  Nghiêm  có  hai  người 

giới  thiệu:  Thanh  Lương  đại  sư  và  trưởng  giả  Lý  Thông  Huyền.  Chúng  ta 

dựa  theo  chú  giải  của  hai  vị  này  để  học  tập.  Như  vậy,  không  có  những  vị 

thực sự hữu tu hữu học, những vị khế nhập cảnh giới ấy dẫn dắt chúng ta, ta 

sẽ khó lòng lãnh hội những ý nghĩa thực sự rất sâu trong kinh điển, rất khó 

khế nhập. Đối với chúng ta, những chú giải ấy quan trọng lắm. 

Xưa  kia,  tiên  sinh  Phương  Đông  Mỹ  coi  bộ  Sớ  Sao  của  ngài  Thanh 

Lương, bộ Hợp Luận của Lý trưởng giả (tức ngài Táo Bá Lý Thông Huyền) 

là quốc bảo của văn hóa Trung Quốc, tôn trọng không gì sánh bằng. Vì thế, 

cụ có thể khế nhập. Chưa có vị xuất gia hay tại gia đại đức cư sĩ giảng giải 

cho  cụ  cả!  Chưa  từng  tiếp  xúc  các  đại  đức  nhà  Phật,  cụ  hoàn  toàn  tự  đọc 

kinh ở nhà. Làm sao cụ có thể đọc hiểu? Không có chi khác, thành kính mà 

thôi!  Phương  pháp  cụ  đã  dùng  sau  này  thầy  Lý  đem  dạy  chúng  tôi:  “Chí 

thành cảm thông!” Phương tiên sinh quả thật chí thành cảm thông, không ai 

giảng  giải, cũng không có ai để  bàn bạc,  không ai cùng  học tập, không  hề, 

chỉ có mỗi một mình! Chúng tôi thấy cụ thành tựu, thấy cụ dạy trong trường. 

Lúc ấy, không có máy thâu hình, chỉ có máy thâu âm. Từ băng thâu âm, học 

trò  ghi  lại  lời  lão  nhân  gia  giảng  giải  chỉnh  đốn  thành  văn  tự,  nay  chỗ  nào 

cũng lưu thông, chẳng thể nghĩ bàn. Phần sau nói: 

 “Chư Phật bổn tùng Pháp Thân thùy tích” (Chư Phật vốn từ Pháp Thân 

thị hiện ứng hóa), câu này rất quan trọng. Pháp Thân là gì? Pháp Thân là Lý 

Thể. Ở phần trên  nói đến thể tánh, thể tánh chính  là Pháp  Thân. Chư Phật, 

Như Lai do đâu  mà có? Chúng sanh có cảm, Pháp  Thân có ứng. Pháp thân 

ứng  như  thế  nào?  Pháp  Thân  hiện  tướng  ứng  hóa.  Pháp  Thân  vốn  không 

tướng, nhưng có thể hiện tướng, hiện tướng chính là thân Ứng Hóa của chư 

Phật; giống như ba ngàn năm trước, Thích Ca Mâu Ni Phật xuất hiện tại Ấn 

Độ là thân Ứng Hóa. Chúng sanh có cảm, Pháp Thân bèn ứng. Pháp Thân là 

một, chỗ nào có cảm, bèn ứng chỗ đó. Thân ứng hóa vô lượng vô biên, ngàn 

trăm ức hóa thân. Trăm ngàn ức vẫn là con số có thể tính toán được, chứ trên 

thực tế, không thể tính được số. “Trăm ngàn ức” chỉ là hình dung, chỉ mang 

ý  nghĩa biểu  thị  vô  lượng  vô  biên, chỗ  nào chúng sanh có cảm bèn  lập  tức 

ứng [nơi đó]. 

Nên dùng thân nào để độ chúng sanh, bèn hiện thân đó. Vì thế ở đây bảo 

là:  “Chư Phật bổn tùng  Pháp Thân thùy tích”.  Câu này bao  gồm cả các Bồ 

Tát, các Bồ Tát cũng giống như vậy. Chẳng những bao gồm Bồ Tát, mà còn 

gồm  cả  Thanh  Văn,  bao  gồm  Duyên  Giác,  bao  gồm  già,  trẻ,  trai,  gái  các 

ngành  nghề  trong  thế  gian.  Chẳng  phải  ai  nấy  đã  từng  đọc  phẩm  Phổ  Môn 

rồi  ư?  Nên  dùng  thân  nào  để  độ,  bèn  hiện  thân  ấy,  chẳng  thể  nghĩ  bàn! 

Chúng ta thấy ba mươi hai ứng thân trong phẩm Phổ Môn chỉ là nêu thí dụ, 

chia  những  thân  phận  ứng  hiện  thành  ba  mươi  hai  loại,  trong  mỗi  một  loại 

lại có vô lượng vô biên thân, thảy đều là  “Pháp Thân thùy tích”.  

“Cố kết duyên chủng” (kết chắc duyên chủng).   “ Cố” (固) là kiên cố,  vì 

sao?  “Thập  phương  tam  thế  Phật,  cộng  đồng  nhất  Pháp  Thân,  nhất  tâm, 

 nhất trí huệ, lực, vô úy diệc nhiên” (Mười phương ba đời Phật, cùng chung 

một  Pháp  Thân,  một  tâm,  một  trí  huệ,  lực,  vô  úy  cũng  thế).  Kinh  luận  nhà 

Phật  thường  nói  điều  này.  Như  vậy,  chúng  ta  và  hết  thảy  chư  Phật  đều  có 

duyên, cũng có duyên với hết thảy Bồ Tát. Đối với hết thảy chúng sanh cũng 

đều có duyên giống như vậy. Hiện thời gọi “duyên” là “quan hệ”; hiện nay 

không gọi là “duyên” mà gọi là “quan hệ”. Chúng ta có quan hệ với Phật, có 

quan hệ với Bồ Tát, có quan hệ với Thanh Văn, Duyên Giác, quan hệ hết sức 

mật  thiết  với  hết  thảy  chúng  sanh,  há  có  thể  nói  là  không  quan  hệ  được 

ư?  “Nhược thế xuất thế” (Dù là thế gian hay xuất thế gian),    thế gian là chín 

pháp  giới  chúng  sanh;  xuất  thế  là  tứ  thánh,  “tất  bất  khả  tư  nghị  dã” (thảy 

đều chẳng thể nghĩ bàn). Đúng là chẳng thể nghĩ bàn, không giả. Không một 

chúng sanh nào chẳng  hữu duyên với ta, chẳng những  hữu tình chúng sanh 

có 

duyên với ta, mà vô tình chúng sanh cũng đều chẳng ngoại lệ. 

Kinh Hoa Nghiêm nói  “tình dữ vô tình, đồng viên Chủng Trí” (hữu tình 

và vô tình, đều viên thành Chủng Trí). Hữu tình lẫn vô tình đều chẳng ngoại 

lệ;  nhưng sao  lại  nói  kẻ  này có duyên  với ta, kẻ kia  vô duyên?  Đều  là  hữu 

duyên cả, nhưng trong duyên lại có thân và sơ. Ví như người cùng một nhà, 

cha con một nhà thân thiết nhất, chúng ta thường nói là thân thiết bậc nhất, 

có  duyên  mật  thiết  nhất.  Thứ  hai  là  huynh  đệ,  anh  em,  chị  em,  anh  chị  em 

cùng  một bọc là thân thiết bậc nhì, đến đời thứ ba là con cháu ruột và cháu 

họ  là  mối  thân  thiết  bậc  ba.  Như  vậy  là  có  thân  và  sơ  khác  nhau.  Hết  thảy 

đều có quan hệ, nhưng thân hay sơ khác nhau. Có thể dùng pháp thế gian để 

so  sánh  với  Phật  pháp,  Phật  pháp  cũng  giống  như  vậy.  Ta  và  hết  thảy  chư 

Phật Như Lai đều hữu duyên, đó là chuyện thật, không giả đâu! Nhưng trong 

đời  đời  kiếp  kiếp  quá  khứ,  đã  thường  lai  vãng  với  một  vị  Phật  nào  đó, 

thường  xuyên  thân  cận  là  có  duyên  với  vị  ấy,  khác  hẳn  cái  duyên  đối  với 

những vị Phật khác. Duyên do là như vậy. 

Trong vòng bầu bạn, chúng ta thường qua lại với những ai thì tình cảm 

đối với những người ấy khác với những người khác. Có như vậy, quý vị mới 

thực  sự  hiểu  vì  sao  nhà  Phật  thường  nói  “Phật  bất  độ  vô  duyên  chi 

 nhân” (Phật chẳng độ kẻ vô duyên), mới thực sự hiểu được đạo lý này. Nói 

thật  ra,  ai  mà  không  có  duyên?  Đều  có  duyên  hết.  Phật  chẳng  độ  kẻ  vô 

duyên  là  vì  duyên  ấy  quá  ít,  quá  mỏng.  Duyên  sâu,  duyên  dầy  thì  gặp  mặt 

bèn sanh lòng vui thích, chúng ta gọi là “rất hợp duyên”. Đó là vì trong đời 

đời kiếp kiếp quá khứ thường chung đụng, hoặc thường làm người một nhà, 

hoặc thường làm bạn bè tốt, thường là đồng tham đạo hữu, duyên ấy rất sâu, 

rất dễ dung  hòa.  Hai bên có thể tạo dựng  mối  quan  hệ tin tưởng, tôn trọng, 

tin cậy, nương tựa lẫn nhau, duyên sâu là như vậy đó! Phải hiểu đạo lý này, 

chứ  không  phải  là  thực  sự  chẳng  có  duyên.  Núi,  sông,  đại  địa,  thực  vật, 

khoáng vật thảy đều có duyên. 

Nếu  quý  vị  bảo  là  không  có  duyên  thì  nước  kia  vì  sao  quý  vị  dùng  cái 

tâm yêu thương đối với nó, nó liền kết tinh như một đóa hoa rất đẹp, vì sao 

nó  lại  có  thể  kết  tinh  như  thế?  Từ  chỗ  này,  quý  vị  mới  vỡ  lẽ:  Hữu  duyên! 

Dùng ý niệm bất hảo đối với nó, nó hiện ra xấu xí. Đó là duyên. Nếu bảo là 

không có duyên  làm sao giảng cho thông? Duyên ấy chính  là  gì? Thể tánh. 

Một  thể  tánh,  nơi  vô  tình  chúng  sanh,  nước  là  vô  tình  thì  thể  tánh  ấy  được 

gọi  là  Pháp  Tánh,  nơi  hữu  tình  gọi  là  Phật  Tánh.  Phật  Tánh  và  Pháp 

Tánh  gọi gộp lại là   “thể tánh”.  Do vậy,  pháp thế gian và 

xuất thế gian đều chẳng thể nghĩ bàn. Nay đã hết giờ rồi! 



Trung Phong Tam Thời Hệ Niệm 

Pháp Sự Toàn Tập Giảng Ký,  

Phần 11 hết 



---o0o--- 

Phần 12 

 Tập 34 

Chư vị đồng học! 

Xin xem tiếp tiểu đoạn cuối cùng của phần Sáu Phương Phật: 

 “Di  Đà  thị  Pháp  Giới  Tạng  Thân,  cố  nhất  niệm,  nhất  thiết  niệm,  niệm 

 nhất Phật, tức niệm nhất thiết Phật. Cực Lạc thị pháp giới tạng độ, cố nhất 

 sanh,  nhất  thiết  sanh,  sanh  Cực  Lạc  nhất  độ,  tức  sanh  nhất  thiết  chư  Phật 

 quốc  độ  dã” (Di  Đà  là  Pháp  Giới  Tạng  Thân,  vì  thế  niệm  một  là  niệm  hết 

thảy,  niệm  một  vị  Phật  chính  là  niệm  hết  thảy  Phật.  Cực  Lạc  là  pháp  giới 

tạng độ, vì thế sanh về một là sanh hết thảy, sanh về một cõi Cực Lạc chính 

là sanh về cõi nước của hết thảy chư Phật). Tiểu đoạn này là lời khai thị của 

Ngẫu Ích đại sư,  nói rất  hay, phá trừ triệt  để  mọi  nghi  vấn  đối  với thế  giới 

Cực Lạc. Vì sao phải niệm A Di Đà Phật? Vì sao phải sanh về thế giới Cực 

Lạc?  Từ  trước đến  nay chưa có ai  giảng rõ ràng,  minh bạch được  như vậy. 

Mười  phương  chư Phật  rất  nhiều,  vì  sao  chỉ  niệm  mình  A  Di  Đà  Phật?  Do 

câu  nói  này  bèn  minh  bạch.  Mười  phương  Tịnh  Độ  cũng  rất  nhiều,  sao  lại 

chỉ  riêng  sanh  về  Cực  Lạc  Tịnh  Độ?  Lời  giải  đáp  của  Ngẫu  Ích  đại  sư  rất 

hay:  “Di  Đà  là  Pháp  Giới  Tạng  Thân”.  Trong  kinh  Đại  Thừa  thường  nói 

đến  Pháp  Tánh  Thân,  Pháp  Tánh  Độ;  Pháp  Giới  Tạng  Thân  chính  là  Pháp 

Tánh Thân, đấy chính tên gốc của Pháp Thân Phật! 

Tỳ  Lô Giá  Na  (Vairocana)  cũng  là  tên  gốc  của  Pháp  Thân.  Nếu  dịch  ý 

nghĩa của danh hiệu ấy sang tiếng Hán thì Tỳ Lô Giá Na chính là Biến Nhất 

Thiết Xứ (trọn khắp mọi nơi). A Di Đà Phật nếu dịch sang tiếng Hán là Vô 

Lượng,  hết  thảy  đều  vô  lượng:  Vô  lượng  trí  huệ,  vô  lượng  đức  năng.  Con 

người  hiện  tại  cầu  vô  lượng  của  cải,  vô  lượng tướng  hảo,  vô  lượng  phước 

báo, cái gì cũng đều là vô lượng, sự vô lượng ấy trọn khắp hết thảy mọi chỗ! 

Bởi thế, Tỳ Lô Giá Na và A Di Đà Phật đều là đức hiệu của Pháp Giới Tạng 

Thân;  niệm  một  Phật  hiệu  này  là  niệm  tất  cả  hết  thảy  Phật  hiệu,  nhất  định 

phải biết điều này! Tỳ Lô Giá Na chỉ là “trọn hết thảy mọi nơi”, cái gì “trọn 

hết thảy mọi nơi”? Nội dung của chữ A Di Đà rất phong phú, đã phô bày rõ 

những ý nghĩa ấy. Những danh hiệu chư Phật khác chỉ là Báo Thân hay Ứng 

Hóa  Thân  của  Pháp  Giới  Tạng  Thân.  Mười  phương  cõi  nước  khác  đều  là 

Báo độ, là Phương Tiện độ, là Đồng Cư độ. Tạng Thân là Pháp Tánh Thân, 

Tạng độ  là Pháp Tánh Độ, tức  Thường  Tịch  Quang  Độ. Do  vậy,  niệm  một 

danh hiệu Phật này là niệm tất cả hết thảy Phật! 

Giống như hiện nay chúng ta là quốc gia dân chủ, trước kia là thời đại đế 

vương; chúng ta nói đến danh hiệu Tổng Thống là nói đến tất cả văn võ bá 

quan trong một nước, vì Tổng Thống là bậc nhất. Niệm danh hiệu của những 

vị  Phật,  Bồ  Tát  khác  giống  như  gọi  tên  bộ  trưởng,  tỉnh  trưởng,  huyện  thị 

trưởng,  ý  nghĩa  là  như  vậy  đó.  Thế  giới  Cực  Lạc  là  Pháp  Giới  Tạng  Độ, 

giống như nói đến tên một quốc gia; [như nói] Trung Quốc thì tất cả hết thảy 

những  tỉnh,  huyện, thành phố của  Trung  Quốc  há chẳng đều được tính  gộp 

trong ấy hay sao? Niệm danh hiệu những cõi Phật khác giống như niệm tên 

một tỉnh, niệm tên  một thành phố, như chúng ta  nói đến  Bắc Kinh,  nói đến 

Thượng  Hải,  nói đến Giang Tô, chỉ  là  một địa khu, chứ không phải  là toàn 

quốc. 

Như vậy, nói đến thế giới Cực Lạc giống như nói về toàn thể, A Di Đà 

Phật là tên gốc của hết thảy chư Phật, không vị Phật nào lại chẳng vô lượng 

thọ, vô lượng giác ngộ, vô lượng đức năng, vô lượng trí huệ, vô lượng tướng 

hảo, mọi đức Phật đều là như vậy. Vì thế, đức Thế Tôn dạy chúng ta niệm A 

Di Đà Phật, dạy chúng ta nhất định phải sanh về Cực Lạc Tịnh Độ. Đạo lý là 

ở  chỗ  này,  đúng  là  “nhất  niệm,  nhất  thiết  niệm;  nhất  sanh,  nhất  thiết 

 sanh” (niệm một là niệm hết thảy, sanh về một là sanh về hết thảy). Sanh về 

Tây Phương Cực Lạc thế giới là sanh về hết thảy các cõi Phật. Phải là người 

đại thiện căn, đại phước đức mới hòng làm được! 

Thế nào là đại thiện căn, đại phước đức? Đối với pháp môn này, nếu ai 

có thể tin tưởng, có thể nhận hiểu, thực sự chịu thực hành thì người như vậy 

chính là đại thiện căn, đại phước đức. Gặp được Thích Ca Mâu Ni Phật giới 

thiệu [pháp môn này] cho chúng ta, lại gặp được rất nhiều thiện tri thức đem 

pháp  môn  này  giới  thiệu  cho  mình,  đấy  chính  là  đại  nhân  duyên  mà  trong 

một đời này chúng ta được gặp gỡ! Gặp gỡ rồi lại có thể tin tưởng, hiểu biết, 

có thể thực hành, thực sự chẳng dễ dàng! Đây chính là kinh nghiệm của bản 

thân tôi.  Tôi  học Phật từ phương  diện triết  học, chứ không phải từ mặt tôn 

giáo, theo đuổi Phật giáo trên phương diện học thuật. Sau khi theo đuổi, mới 

dần  dần  nhận  ra rất  nhiều cái  hay của Phật pháp, Phật pháp rộng  lớn  mênh 

mông,  tinh  túy,  sâu  thẳm,  sanh  khởi  lòng  ngưỡng  mộ  vô  hạn;  do  vậy,  mới 

nghiêm túc học tập! 

Phật pháp có nội dung thật phong phú, Tịnh Độ chỉ  là  một  loại. Bởi  lẽ, 

nói  thật  ra,  tu  học  Tịnh  Độ  rất  dễ  dàng,  rất  đơn  giản  nên  chúng  tôi  coi 

thường, không xem trọng. Mục tiêu của chúng tôi là kinh to luận lớn. Tôi đã 

thưa  cùng  với  quý  vị  rất  nhiều  lần,  cuối  cùng  tôi  quay  đầu  chuyên  tu  Tịnh 

Độ là nhờ đọc những bộ kinh to luận lớn như kinh Hoa Nghiêm, kinh Pháp 

Hoa,  kinh  Lăng  Nghiêm  mới  biết  Tịnh  Độ  thù  thắng.  Đặc  biệt  là  thấy  Văn 

Thù,  Phổ  Hiền,  Thiện  Tài  đồng  tử  đến  cuối  cùng,  đến  cuối  kinh  Hoa 

Nghiêm, các Ngài đều phát nguyện cầu sanh Tịnh Độ. Do vậy, tôi mới thức 

tỉnh,  chú  ý  đến  Tịnh  Độ,  [thắc  mắc]:  Vì  sao  những  vị  ấy  lại  đều  cầu  sanh 

Tịnh Độ? Họ đều là bậc Đẳng Giác Bồ Tát trong thế giới Hoa Tạng; do vậy, 

tôi mới thực sự lưu ý, đọc tụng, nghiên cứu, học tập. Càng thâm nhập càng 

biết  pháp  môn  này  chẳng  thể  nghĩ  bàn.  Chẳng  lạ  gì  [trong kinh  này],  đức 

Thế  Tôn  bốn  lượt  khuyên  dạy,  mười  phương  chư  Phật  tán  thán.  Đến  tác 

phẩm Yếu Giải, Ngẫu Ích đại sư  mới  nói  ra chuyện tiền  nhân chưa  hề  nói: 

“Di Đà thị Pháp Giới Tạng Thân, Cực Lạc thị Pháp Giới Tạng Độ” (Di Đà 

là Pháp Giới Tạng Thân, Cực Lạc là Pháp Giới Tạng Độ). Đấy mới chính là 

thực sự giãi bày trọn vẹn triệt để khiến cho chúng tôi đối với pháp môn này 

không còn tí ti nghi hoặc nào nữa! 

Đồng  thời,  chúng  tôi  cũng  hiểu  rõ:  Nay  vẫn  có  kẻ  ngờ  vực,  vẫn  chẳng 

thể chết lòng sát đất học tập, không khác gì tôi trước kia. Ba bốn mươi năm 

trước, đối  với pháp  môn  này chúng tôi đã  chẳng  từng trải  qua  giai  đoạn ấy 

hay sao? Bởi vậy, tu học Phật pháp, ta nay phải hết sức quan sát, thọ mạng 

rất  quan  trọng!  Phải  trường  thọ  thì  quý  vị  mới  có  thể  học  được.  Nếu  thọ 

mạng ngắn ngủi, chưa nhận biết thì đã chết mất rồi, hoặc là vừa mới nhận ra, 

chưa kịp tu hành thì thọ mạng đã hết, thật đáng tiếc! Do chỗ này, chúng tôi 

cũng đặc biệt đề cao Tây Phương Cực Lạc thế giới; cổ nhân nói cái đức thứ 

nhất (tức là chuyện tốt thứ nhất) chính là vô lượng thọ! Sanh về Tây Phương 

Cực  Lạc thế  giới, thọ  mạng  vĩnh  viễn! Thực sự  vô  lượng, chẳng  phải  là  vô 

lượng hữu hạn, mà thực sự vô lượng! Sanh về bất cứ đâu cũng là vô lượng 

hữu  hạn,  nhưng  nhất  định  phải  thành  Phật,  thành  Phật  rồi  thì  sẽ  vô  lượng 

một cách vô lượng. 

Do vậy, chúng  ta có thể  nói:  Sanh  về  Tây Phương Cực  Lạc thế  giới thì 

vô  lượng  thọ  là  thật  chứ  không  phải  giả,  quả  thật  là  vô  lượng  một  cách  vô 

lượng. Trong một đời này, chúng ta gặp được cơ hội như thế này, có thể nói 

là  rất  nhiều  may  mắn!  Chỉ  những  người  hiểu  biết  rõ  ràng  mới  chịu  triệt  để 

buông xuống hết thảy pháp thế gian và xuất thế gian, chuyên học pháp môn 

này, chuyên tu pháp môn này! Quyết định phải thành tựu ngay nơi một môn 

này thì cái đời này mới có ý nghĩa, có giá trị, không uổng phí! Do vậy, đoạn 

văn này hết sức quan trọng. Đoạn lớn Sáu Phương Phật chúng tôi giới thiệu 

đến đây thôi. Tiếp theo là đoạn thứ năm:  “Cái lợi của tín nguyện trì danh”.  

   

---o0o--- 

6.4.2. Cái lợi của tín nguyện trì danh 



Chúng tôi đọc kinh văn một lượt: 



 Xá Lợi Phất! Ư nhữ ý vân hà? Hà cố danh vi Nhất Thiết Chư Phật Sở 

 Hộ Niệm Kinh?  

舍利弗。於汝意云何。何故名為一切諸佛所護念經。 

 (Này  Xá  Lợi  Phất!  Ý ông  nghĩ  sao?  Vì  sao  gọi  là  kinh  Được  Hết  Thảy 

 Chư Phật Hộ Niệm?) 



Đây là câu hỏi, đoạn sau là câu trả lời: 



 Xá  Lợi  Phất!  Nhược  hữu  thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân  văn  thị  kinh, 

 thọ  trì  giả,  cập  văn  chư  Phật  danh  giả,  thị  chư  thiện  nam  tử,  thiện  nữ 

 nhân giai vi nhất thiết chư Phật chi sở hộ niệm, giai đắc bất thoái chuyển 

 ư A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề.  

舍利弗。若有善男子善女人。聞是經受持者。及聞諸佛名者。是諸

善男子善女人。皆為一切諸佛之所護念。皆得不退轉於阿耨多羅三藐

三菩提。 

 (Này  Xá  Lợi  Phất!  Nếu  có  thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân  nghe  kinh  này, 

 thọ trì và nghe danh hiệu chư Phật thì những thiện nam tử, thiện nữ nhân ấy 

 đều  được  hết  thảy  chư  Phật  hộ  niệm,  đều  được  bất  thoái  chuyển  nơi 

 Vô  Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác).  



Đến đây là một đoạn, cuối cùng lại có một câu khuyên dụ chúng ta. 



 Thị  cố  Xá  Lợi  Phất!  Nhữ  đẳng  giai  đương  tín  thọ  ngã  ngữ  cập  chư 

 Phật sở thuyết.  

是故舍利弗。汝等皆當信受我語。及諸佛所說。 

 (Vì  thế  Xá  Lợi  Phất!  Các  ông  đều  phải  nên  tin  nhận  lời  ta  và  lời  chư 

 Phật đã nói).  

   

Đây  là  đoạn  kinh  văn  lớn  thuộc  phần  sau  cùng;  chúng  tôi  cũng  chia  ra 

thành  mấy  hạng  mục  nhỏ,  chia  thành  mười  mục  nhỏ  để  học  tập.  Thứ  nhất 

là  “khuyến tín Phật thuyết, văn kinh thọ trì, văn chư Phật danh” (khuyên tin 

lời Phật, nghe kinh thọ trì, nghe danh hiệu chư Phật). Ở chỗ này, lại phải giải 

thích  từ  ngữ  “chư  Phật  danh” .  “Chư  Phật  danh”  không  có  nghĩa  là  [danh 

hiệu  của]  hết  thảy  chư  Phật  trong  mười  phương  ba  đời,  mà  “chư  Phật 

 danh”  là  gì?  Chính  là  A  Di  Đà  Phật,  chẳng  thể  nghĩ  bàn!  A  Di  Đà  Phật 

chính là tên của hết thảy chư Phật. 

Ở phần sau đoạn kinh này, Thích Ca Mâu Ni Phật có nói như sau:  “Như 

 ngã kim giả, xưng tán chư Phật bất khả tư nghị công đức” (Như ta nay xưng 

tán công đức chẳng thể nghĩ bàn của chư Phật), thì chữ “chư Phật” ấy chính 

là A Di Đà Phật.  “Bỉ chư Phật đẳng, diệc xưng tán ngã bất khả tư nghị công 

 đức” (các vị Phật ấy cũng khen ngợi công đức chẳng thể nghĩ bàn của ta) thì 

“các vị Phật ấy” cũng  là  A Di Đà Phật. Thích Ca Mâu Ni Phật  xưng tán  A 

Di Đà Phật, A Di Đà cũng xưng tán Thích Ca Mâu Ni Phật. Không riêng gì 

A Di Đà Phật xưng tán Thích Ca Mâu Ni Phật, mà mười phương ba đời hết 

thảy chư Phật khen ngợi lẫn nhau, đều cùng tán thán Thích Ca Mâu Ni Phật. 

Thích Ca Mâu Ni Phật cũng thế, khen ngợi A Di Đà Phật và cũng xưng tán 

mười phương  hết thảy Phật; nhưng chữ  “chư Phật danh”  chủ  yếu chỉ  A Di 

Đà  Phật,  vì  A  Di  Đà  Phật  là  Pháp  Giới  Tạng  Thân!  Danh  hiệu  ấy  là  danh 

hiệu  của  hết  thảy  chư  Phật,  chúng  ta  nhất  định  phải  hiểu  ý  nghĩa  này!  Tín 

nguyện kiên định do chỗ này mà sanh! 

 “Văn kinh thọ trì” (nghe kinh thọ trì), nghe đến kinh A Di Đà, quý vị có 

thể  tiếp  nhận,  quý  vị  có  thể  gìn  giữ  chẳng  bỏ  mất,  đúng  là  “niệm  tư  tại 

 tư” (niệm  ở  đâu,  nghĩ  ở  đấy),  chuyện  tốt  là  gì?  “Vị  chư  Phật  chi  sở  hộ 

 niệm” (được chư  Phật  hộ  niệm).  Trong số chư Phật, vị thứ nhất chính  là  A 

Di Đà  Phật  hộ  niệm quý  vị. Thứ hai  là  mười phương ba đời tất cả  hết thảy 

chư Phật đều  hộ  niệm quý  vị. Niệm  một danh  hiệu Phật  là tất cả danh  hiệu 

Phật  đều  niệm,  không  sót  một  vị  nào!  Quý  vị  niệm  những  danh  hiệu  khác, 

chẳng thể bao quát viên mãn như vậy được! Nhất quyết phải hiểu đạo lý này. 

Mười  phương  vô  lượng  vô  biên  thế  giới,  hết  thảy  chúng  sanh  có  thiện 

căn, phước đức, nhân duyên đầy đủ trong ấy, không một ai chẳng niệm A Di 

Đà  Phật.  Quý  vị  thấy  trong  thế  giới  Hoa  Tạng,  Phổ  Hiền  Bồ  Tát,  Văn  Thù 

Bồ  Tát  và  bốn  mươi  mốt  địa  vị  Pháp  Thân  đại  sĩ;  bốn  mươi  mốt  địa  vị  ấy 

chính  là  bốn  mươi  mốt  tầng  cấp,  bao  gồm  hết  thảy  tất  cả  Bồ  Tát  trong  thế 

giới  Hoa  Tạng,  không  sót  một  vị  nào!  Địa  vị  thấp  nhất  trong  thế  giới  Hoa 

Tạng là Sơ Trụ Bồ Tát, đó là Viên Giáo, tức Sơ Trụ Bồ Tát trong Đại Thừa 

Viên  Giáo,  cao  nhất  là  Đẳng  Giác  Bồ  Tát,  [Phổ  Hiền  Bồ  Tát]  khuyên  dạy 

những vị ấy đều niệm A Di Đà Phật cầu sanh Cực Lạc Tịnh Độ, thật chẳng 

thể  nghĩ  bàn!  Chúng  tôi  thấy  cảnh  giới  như  vậy  mới  hoảng  nhiên  đại  ngộ, 

nguyên lai Phật pháp đến cuối cùng nhắm vào chuyện này, nên tôi bèn thực 

sự hiểu rõ, minh bạch, cớ sao không chết lòng sát đất quy y Tịnh Độ! 

Thế  nhưng  nhân  duyên  không  đủ,  sẽ  không  gặp  được  pháp  môn  này, 

không gặp được những vị thiện tri thức chỉ dạy tỉ mỉ cho mình. Nếu chúng ta 

vẫn  còn  hoài  nghi,  vẫn  do  dự,  vẫn  chẳng  bằng  lòng  tin  tưởng,  chẳng  bằng 

lòng tiếp nhận là vì sao? Kinh bảo là vì thiện căn, phước đức, nhân duyên ít 

ỏi!  Kinh  dạy  rất  rõ  ràng:  “Bất  khả  dĩ  thiểu  thiện  căn,  phước  đức,  nhân 

 duyên, đắc sanh bỉ quốc” (Chẳng thể  dùng chút  thiện căn, phước đức  nhân 

duyên  để  được  sanh  về  cõi  ấy).  Sanh  về  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  thì 

thiện  căn,  phước  đức,  nhân  duyên  phải  đặc  biệt  sâu  dầy!  Chúng  ta  có  biết 

thiện  căn,  phước  đức,  nhân  duyên  của  chính  mình  có  sâu  dầy  hay  chăng? 

Không  biết!  Dù  hiện  tại  không  biết,  dần  dần  cũng  sẽ  biết.  Dần  dần  sẽ  biết 

như thế nào? Chúng ta đối với pháp này sanh lòng tin, chúng ta rất vui lòng 

vãng sanh thì sẽ biết là chính mình thiện căn sâu dầy, vốn không ít gì! Nếu 

không ít, vì sao lúc tiếp xúc lại gặp khó khăn đến thế? Là vì trong vô lượng 

kiếp chúng ta bị phiền não, tập khí chướng ngại, che lấp. Hễ có thiện tri thức 

dẫn dắt, chúng ta sẽ rất nhanh chóng trừ khử được chướng ngại ấy, tín tâm, 

nguyện tâm sẽ sanh khởi. Điều này thuộc về nhân duyên. 

Đúng  là  như  kinh  này  đã  dạy:  “Bất  khả  dĩ  thiểu  thiện  căn,  phước  đức, 

 nhân duyên, đắc sanh bỉ quốc” (chẳng thể dùng chút thiện căn, phước đức, 

nhân  duyên  để  được  sanh  về  cõi  ấy);  quý  vị  có  thiện  căn  và  phước  đức  rất 

sâu, nhưng không có nhân duyên dẫn dắt và khơi gợi quý vị, dù có thiện căn 

và phước đức rất sâu, chúng cũng chẳng thể hiện tiền. Vì sao? Bị danh văn, 

lợi dưỡng trong thế tục, bị ngũ dục, lục trần chướng ngại, mê man trong đó. 

Do vậy, bậc chân thiện tri thức cảnh tỉnh quý vị một chút, quý vị bèn hoảng 

nhiên đại  ngộ, đầy ắp  lòng tin  vào bản thân, trong  một đời  này, quyết định 

được  vãng  sanh,  quyết  định  có  thể  thân  cận  A  Di  Đà  Phật,  chẳng  thể  nghĩ 

bàn! Bởi vậy, hết thảy chư Phật đều hộ niệm quý vị. Nay chúng ta gọi sự hộ 

niệm ấy  là “quan hoài” (quan tâm  lo  lắng). “Hộ” (護) có  nghĩa  là che chở, 

giúp  đỡ,  quan  tâm.  Lợi  ích  là  “giai  đắc  bất  thoái  Đại  Bồ  Đề” (đều  được 

chẳng  thoái  chuyển  nơi  Đại  Bồ  Đề).  Lợi  ích  này  rất  lớn,  ai  nấy  đều  được 

chẳng thoái chuyển Vô Thượng Bồ Đề Tâm! Vô Thượng Bồ Đề Tâm chính 

là  những  điều  trong  mấy  năm  gần  đây  chúng  tôi  thường  đề  cao:  “Chân 

 thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi”.  Nó chính là chân tâm, Phật 

tánh của chính mình, chúng ta vốn sẵn có. 

Hiện tại, cái sẵn có ấy tợ hồ không có, thật ra, nó không mất đi, chỉ là bị 

tự tư, tự  lợi, danh  văn,  lợi dưỡng,  ngũ dục, lục trần chướng  ngại. Chúng ta 

không  buông  những  chướng  ngại  ấy  xuống  được,  cho  nên  chân  tâm  của 

chính mình chẳng thể hiện tiền. Phải biết tự tư, tự lợi, danh văn, lợi dưỡng, 

cái tâm  tham cầu  hưởng thụ  hết thảy chính  là  vọng tâm, chứ không phải  là 

chân  tâm.  Những  thứ  đó  chướng  ngại  chân  tâm  của  chúng  ta.  Bởi  thế,  chỉ 

cần  buông  chướng  ngại  xuống,  buông  tự tư tự  lợi  xuống,  buông  danh  văn, 

lợi dưỡng xuống, buông tham, sân, si, mạn xuống thì chân tâm của chúng ta 

bèn  hiện  tiền.  Chân  tâm  có  vô  lượng  trí  huệ,  vô  lượng  đức  năng,  vô  lượng 

phước  báo.  Hoàn  cảnh  thọ  dụng  của  chân  tâm  là  thế  giới  Cực  Lạc,  tức  thế 

giới Hoa Tạng. 

Hoa Tạng và Cực Lạc ở tại đâu? Ở ngay trước mắt; chỉ cần quý vị buông 

vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  xuống  sẽ  thấy  được,  sẽ  thọ  dụng  được. 

Quý vị không chịu buông xuống thì Hoa Tạng sẽ thuận theo vọng niệm của 

quý vị biến thành uế độ, biến thành đời ác ngũ trược. Chuyện này trong hiện 

tại  đã  nghiễm  nhiên  bị  khoa  học  phát  hiện,  đấy  là  chuyện  tốt.  Họ  vừa  mới 

phát  hiện  cái  khởi  đầu,  thế  nhưng  khởi  đầu  này  rất  hay,  khiến  cho  những 

người đã tu Tịnh Độ chúng ta tín tâm mười phần trọn đủ! Vì sao? Đã được 

khoa  học  chứng  minh.  Chứng  minh  điều  gì?  Chứng  minh  “tướng  chuyển 

theo  tâm”,  thân  thể  và  thể  chất  chuyển  theo  tâm,  hoàn  cảnh  sống  chuyển 

theo  tâm.  Chân  tâm  của  chúng  ta  thuần  thiện,  thuần  tịnh,  tướng  mạo  của 

chúng  ta  thuần  thiện,  thuần  tịnh,  thân  thể  chúng  ta  thuần  thiện  thuần  tịnh, 

hoàn  cảnh  sống  thuần  thiện  thuần  tịnh,  đó  là  thật,  chứ không  phải  giả.  Hết 

thảy pháp sanh từ tâm tưởng, kinh  Hoa Nghiêm  giảng  là  “duy tâm sở hiện, 

 duy thức sở biến” ; kinh Lăng Nghiêm nói:  “Chư pháp sở sanh, duy tâm sở 

 hiện, nhất thiết nhân quả, thế giới, vi trần, nhân tâm thành Thể” (Các pháp 

được  sanh  chỉ  do  tâm  hiện,  hết  thảy  nhân  quả,  thế  giới,  vi  trần,  do  tâm  mà 

thành  Thể),  chẳng  thể  nghĩ  bàn!  Khoa  học  đã  nghiễm  nhiên  chứng  minh 

được điều ấy, phát  hiện được như vậy, kinh Phật giảng rất thấu triệt dường 

ấy! 

 “Giai đắc bất thoái Đại Bồ Đề” (đều được bất thoái Đại Bồ Đề). Có thể 

nói là Đại Bồ Đề dẫn xuất vô lượng trí huệ, chúng sẵn có trong bản tánh của 

quý vị, chứ không đến từ bên ngoài, chính mình vốn sẵn có. Trong tâm tánh 

của  chính  mình,  vốn  sẵn  có  vô  lượng  trí  huệ,  vô  lượng  tài  nghệ,  vô  lượng 

đức năng, vô lượng vô biên phước báo. Do vậy, đức Phật khuyên dạy lần thứ 

ba nhằm khuyên chúng ta phải tin tưởng.  “Tín Thế Tôn thuyết” (tin lời đức 

Thế  Tôn  nói),  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  giảng  cho  chúng  ta  nghe  kinh  này, 

chúng  ta  phải  tin  tưởng  lời  đức  Thế  Tôn  nói,  phải  tin  tưởng  “lời  chư  Phật 

 nói”.  Kinh Vô Lượng Thọ có không ít đoạn kinh văn do chính A Di Đà Phật 

nói,  mười  phương  chư  Phật  Như  Lai  vì  chúng  ta  chứng  minh,  khuyên  dạy 

chúng  ta  phải  tin  tưởng,  phải  tin  lời  chư  Phật.  Lại  xem  tiếp  một  tiểu  đoạn 

nữa. 

 “Thử kinh độc hiển” (riêng  mình  kinh  này hiển thị), tức  là Phật Thuyết 

A  Di  Đà  Kinh  không  dài,  nhưng  quý  báu  nhất  trong  hết  thảy  các  kinh.  Tại 

Trung  Quốc,  trong  số  những  kinh  điển  Phật  giáo,  tuy  kinh  Kim  Cang  và 

Tâm Kinh rất nổi tiếng, nhưng chẳng ai không biết đó là do ảnh hưởng của 

Thiền tông; chứ xét trên thực tế, quý  vị  thử xét  xem  người tu  hành thực sự 

dùng pháp môn nào? Kinh Di Đà là bậc nhất. Không riêng gì Tịnh Độ tông, 

bất luận tông phái nào, quý vị cứ xem Thiền Môn Nhật Tụng, xem sách khóa 

tụng của nhiều tông phái, khóa tối đều niệm A Di Đà Kinh, đều niệm A Di 

Đà Phật. Gần như chẳng phân tông phái, hễ là người học Phật, học theo Đại 

Thừa  thì  không  ai  chẳng  niệm  kinh  Di  Đà,  không  ai  chẳng  niệm  A  Di  Đà 

Phật. Đó chính là  “thử kinh độc hiển”.  

 “Vô  thượng  tâm  yếu,  năng  niệm  chi  tâm  tánh,  Đệ  Nhất  Nghĩa  Đế,  bổn 

 nguyên  Lý  Thể” (vô  thượng  tâm  yếu,  cái  tâm  tánh  năng  niệm,  Đệ  Nhất 

Nghĩa Đế, cội  nguồn  lý thể), chúng ta phải  hiểu  những điều  này. Học Tịnh 

Độ mà không biết những nghĩa lý tinh vi, tinh túy của Tịnh Độ thì làm sao 

có thể thành tựu ngay trong một đời?  “Tâm Yếu”  như Tánh tông hay Thiền 

tông thường nói thì: Tâm là chân tâm, là những tinh hoa trong chân tâm, Yếu 

là  khẩn  yếu.  Đã  thế  lại  còn  thêm  hai  chữ  Vô  Thượng,  tức  là  không  còn  gì 

cao hơn được nữa. Vô Thượng Tâm Yếu  là gì? Chính  là cái tâm  tánh  năng 

niệm của chính mình, trong kinh này gọi [“vô thượng tâm yếu”] là  “nhất tâm 

 bất  loạn”.  Nhất  tâm  bất  loạn  là  chữ  La  Thập  đại  sư  dùng  để  dịch,  nguyên 

bản  Phạn  văn  không  gọi  là  “nhất  tâm  bất  loạn”,  quý  vị  xem  bản  dịch  của 

ngài Huyền Trang sẽ thấy, Huyền Trang đại sư dịch thẳng, dịch là  “nhất tâm 

 hệ niệm”.  La Thập đại sư dịch là  “nhất tâm bất loạn”,  dịch rất khéo! 

Nhất tâm bất loạn là được A Di Đà Phật gia trì, lúc được A Di Đà Phật 

hộ  niệm  bèn  đạt  nhất  tâm  bất  loạn.  Nhất  tâm  bất  loạn  là  quả,  là  thành  tựu; 

còn  công  phu  là  nhất  tâm  hệ  niệm,  có  nghĩa  là  trong  tâm  chúng  ta,  trong 

cuộc sống thường ngày từ sáng đến tối, trong tâm chỉ có A Di Đà Phật, trừ A 

Di Đà Phật ra, không bận tâm đến bất cứ gì khác, không có bất cứ tạp niệm 

gì, không có vọng tưởng gì, cũng chẳng có phân biệt, chấp trước, trong tâm 

chỉ có một câu A Di Đà Phật. Vô thượng tâm yếu ấy, cái tâm tánh năng niệm 

ấy  chính  là  Đệ  Nhất  Nghĩa  Đế,  là  cội  nguồn  Lý  Thể.  Nếu  quý  vị  thực  sự 

“phản  bổn  hoàn  nguyên”  (trở  về  nguồn  cội) thì  công  đức  niệm  Phật  chẳng 

thể nghĩ bàn. Trong đây lại có lời giải thích: 

 “Chư Phật danh tự, tức chỉ sở niệm A Di Đà Phật” (Từ ngữ “danh hiệu 

của chư Phật” chỉ đức A Di Đà Phật được niệm). Như vậy A Di Đà Phật là 

danh  hiệu  của  chư  Phật.  Rất  ít  người  biết  được  điều  này,  từ  xưa  đến  nay 

cũng  rất  ít  vị  cổ  đức  giảng  như  vậy.  Bởi  thế,  cách  giảng  này  của  Ngẫu  Ích 

đại sư được  Ấn  Quang đại sư khen  ngợi,  chúng ta biết  Ấn  Quang đại sư là 

Đại Thế Chí Bồ Tát tái lai, Ngài tán thán sách Yếu Giải:  “Dẫu cho cổ Phật 

 tái lai, chú giải kinh A Di Đà lần nữa, cũng không thể hay hơn được”.  Tuyệt 

diệu! Tán thán như vậy tức là coi Ngẫu Ích đại sư như A Di Đà Phật tái lai. 

Thế nhưng từ đầu đến cuối Ngẫu Ích đại sư không hiển lộ thân phận, chúng 

ta nghĩ xem: Đại Thế Chí Bồ Tát khen ngợi Ngẫu Ích đại sư như thế, chúng 

tôi cho rằng, nếu Ngẫu Ích đại sư không phải là A Di Đà Phật tái lai thì cũng 

phải  là Quán Thế  Âm  Bồ Tát tái  lai. Nếu  không, dễ đâu được Đại Thế Chí 

Bồ Tát tán thán như thế! 

Có  người  đã  hoài  nghi  lời  tán  thán  ấy,  chúng  tôi  đã  từng  gặp  qua.  Có 

người tới hỏi tôi: “Pháp sư Tịnh Không! Ấn Quang đại sư tán thán như vậy 

chẳng  phải  là  quá  mức  một  chút  hay  không?”  Tôi  đáp:  “Lão  nhân  gia  tán 

thán như thế rất thích đáng, không quá lố chút nào”. Đúng là như kinh Kim 

Cang đã nói: Như Lai là bậc chân ngữ, thật ngữ, như ngữ.  “Như ngữ”  là lời 

Ngài  tán  thán  hoàn  toàn  phù  hợp  sự  thật,  quyết  chẳng  quá  mức.  Như  vậy, 

kinh này nói đến  “chư Phật”  đều là chỉ A Di Đà Phật. 

 “Viên  mãn  cứu  cánh  vạn  đức (rốt  ráo  viên  mãn  vạn  đức);  đấy  chính  là 

một trong ba điều hiển thị độc đáo của kinh này: Vô thượng tâm yếu chính là 

cái chân tâm niệm Phật của chúng ta, phải dùng chân tâm để niệm. Lúc mới 

học  thì  chân  tâm  ấy  chính  là  không  hoài  nghi,  không  xen  tạp,  không  gián 

đoạn. Lúc niệm đến khế nhập cảnh giới thì cái tâm nhất niệm niệm Phật đã 

thành thục rồi, tách rời vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Chẳng những lúc 

niệm  Phật không  xen tạp  vọng tưởng, phân biệt, chấp trước,  mà trong cuộc 

sống  hằng  ngày,  làm  việc,  xử  sự,  đãi  người,  tiếp  vật  cũng  chẳng  xen  tạp 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, lúc đó chính là cảnh giới gì vậy? Chính là 

nhất tâm bất loạn, công phu niệm Phật đã đạt được nhất tâm rồi! 

Nếu vẫn chưa đạt được nhất tâm, mà lúc niệm Phật quý vị có thể thực sự 

không  hoài  nghi,  không  xen  tạp,  không  gián  đoạn,  đó  chính  là  “công  phu 

 thành  phiến”.  Công  phu  thành  phiến  là  nhất  tâm  bất  loạn  ở  mức  nông  cạn 

nhất, thế nhưng chắc chắn quý vị sẽ được vãng sanh, tợ hồ sổ thông hành về 

Tây  Phương  Cực  Lạc  đã  nắm  chắc  trong  tay,  sanh  vào  cõi  Phàm  Thánh 

Đồng  Cư.  Nếu  đạt  được  nhất  tâm  bất  loạn,  bèn  sanh  vào  cõi  Phương  Tiện 

Hữu Dư. Cao  hơn  nữa, đạt đến  Lý  Nhất Tâm.  Lý Nhất Tâm  là  ly  niệm, Sự 

Nhất Tâm là ly tướng. Kinh Kim Cang nói lìa bốn tướng: Vô ngã tướng, vô 

nhân  tướng,  vô  chúng  sanh  tướng,  vô  thọ  giả  tướng.  Đó  chính  là  Sự  Nhất 

Tâm  Bất  Loạn.  Nếu  quý  vị  không  có  ý  niệm,  không  ngã  kiến,  không  nhân 

kiến,  không  chúng  sanh  kiến,  không  thọ  giả  kiến  thì  là  Lý  Nhất  Tâm  Bất 

Loạn, sanh vào cõi Thật Báo Trang Nghiêm. 

Nếu chúng ta tự hỏi trong một đời này mình có thể đạt đến cảnh giới ấy 

hay không? Tôi xin trả lời: “Câu trả lời là khẳng định. Vấn đề là chính quý 

vị  có  chịu  dụng  công  hay  không?”  Chuyện  ấy  chẳng  phải  cầu  nơi  ai  khác! 

Cổ  thánh  tiên  hiền  nói  rất  hay:  “Nhân  sanh  tại  thế,  cầu  nhân  nan,  thăng 

 thiên  nan” (Người  sống  trong  cõi  đời,  cầu  cạnh  người  khác  khó  khăn  như 

lên  trời). Chuyện  phải  cầu  cạnh  người  khác  khó  khăn  lắm,  người  ta  không 

đáp ứng  mình  làm  gì được đây? Chuyện  này chỉ cầu  nơi chính  mình,  đừng 

cầu nơi ai khác! Vấn đề là quý vị có chịu buông xuống hay không, có buông 

tự  tư,  tự  lợi  xuống  được  hay  không?  Có  chịu  buông  danh  văn,  lợi  dưỡng 

xuống  hay  không?  Có  chịu  buông  hưởng  thụ  ngũ  dục,  lục  trần  xuống  hay 

không?  Có  chịu  buông  tham,  sân,  si,  mạn  xuống  hay  không?  Chúng  tôi 

thường  khuyến  khích  đồng  học,  chỉ  cần  quý  vị  buông  xuống  được  thì  sẽ 

nhập cảnh giới, quý vị sẽ khế nhập. Quý vị không buông xuống thì không có 

cách gì hết, Phật, Bồ Tát cũng không giúp được. Phật, Bồ Tát chỉ có thể dạy 

chúng ta nguyên lý, nguyên tắc và phương pháp; ngoài ra, không giúp cách 

nào được nữa. Bởi thế, tự mình phải buông xuống, buông xuống là thấy thấu 

suốt, thấy thấu suốt rồi lại càng buông xuống triệt để, tự nhiên bèn khế nhập 

cảnh giới! 

Nhà Thiền nói “minh tâm kiến tánh”, chúng ta có thể minh tâm kiến tánh 

hay không? Được chứ! Đạt đến  minh tâm  kiến tánh  là đại triệt đại  ngộ, đạt 

đến cảnh  giới  này  là  Lý Nhất Tâm  Bất  Loạn, sanh  vào cõi Thật Báo  Trang 

Nghiêm  của  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới.  Kiến  tánh  bèn  trọn  chẳng  chấp 

tướng, chấp tướng là chưa kiến tánh! Kiến tánh là như vậy đó. Tự chúng ta 

có  nhận  biết  được  chính  mình  kiến  tánh  hay  không?  Biết  chứ!  Biết  rất  rõ 

ràng,  minh  bạch.  Hễ  quý  vị  còn  chấp  tướng,  chấp  tướng  là  phân  biệt,  chấp 

trước  (chấp  tướng  là  phân  biệt,  chấp  trước)  thì  quý  vị  vẫn  chưa  kiến  tánh. 

Người kiến tánh nhất định chẳng chấp tướng; trong cuộc sống thường ngày, 

người kiến tánh chắc chắn tùy duyên. Kẻ chưa kiến tánh chắc chắn sẽ phan 

duyên,  khác  hẳn!  Người  kiến  tánh  được  đại  tự  tại,  người  chưa  kiến  tánh 

không tự tại. Cũng có thể nói là người ấy còn vướng mắc; hễ còn vướng mắc 

là còn chướng ngại, không được đại tự tại! 

Một  bộ  kinh  A  Di  Đà  này,  một  câu  A  Di  Đà  này  so  với  phương  pháp 

tham Thiền dễ hơn nhiều, đạt đến cảnh giới tối cao của tham Thiền là minh 

tâm  kiến  tánh  bằng  phương  pháp  này  dễ  dàng  hơn  phương  pháp  của  Tông 

môn rất nhiều. Nếu quý vị thực sự muốn học, tôi có thể đưa ra kinh nghiệm 

năm mươi năm tu học của chính mình cho quý vị tham khảo. Tôi thực sự đắc 

lực là nhờ lời chỉ dạy của Chương Gia đại sư. Năm mươi năm trước, tôi vừa 

gặp  mặt  lão  nhân  gia  lần đầu, Ngài dạy tôi:  “Thấy thấu suốt, buông xuống, 

 bố thí”.  Căn cơ học Phật của tôi là lời khai thị của lão nhân gia trong lần đầu 

tiên gặp mặt ấy. Năm mươi năm thọ trì lời răn dạy, y giáo phụng hành, tôi là 

kẻ căn tánh trung hạ, dần dần được nâng cao, cảnh giới được nâng cao. Tôi 

chẳng phải là kẻ thượng căn lợi trí; thượng căn lợi trí là kẻ nghe một hiểu cả 

ngàn, tôi không được như vậy, tôi phải nâng cao từng bước từng bước một, 

giống  như Khổng  lão phu tử đã  nói  về  việc nâng cao cảnh  giới:  “Tam thập 

 nhi  lập,  tứ  thập  nhi  bất  hoặc,  ngũ  thập  tri  thiên  mạng,  lục  thập  nhi  nhĩ 

 thuần,  thất  thập  tùng  tâm  sở  dục  bất  du  củ” (Ba  mươi  tuổi  sở  học  vững 

vàng,  bốn  mươi  tuổi  không  lầm  lẫn  vì  bị  ngoại  cảnh  dao  động,  năm  mươi 

tuổi biết mạng trời, sáu mươi tuổi nghe người khác nói liền thấu hiểu tâm ý, 

bảy mươi tuổi thuận theo những mong muốn trong lòng mà thực hiện không 

trái  vượt  quy  củ)93 .  Quả  thật  là  tôi  nâng  cao  cảnh  giới  giống  như  vậy  đó. 

Đúng là cứ mỗi mười năm lại nâng cao một mức lớn hơn. 

Do vậy, con người chẳng thể không tu trường thọ, tu trường thọ bằng 

cách nào? Nói thật ra, trường thọ vẫn là do thầy chỉ dạy, ân đức của thầy lớn 

lao.  Thầy  dạy  tôi  tu  ba  thứ bố  thí,  tu  Tài  Bố  Thí  được  của  cải,  tức  là  cuộc 

sống  vật  chất  không  thiếu  thốn.  Chúng  tôi  không  cầu  giàu  có;  dư  dật,  cầu 

giàu có thì sao? Cầu giàu có, dư dật dễ bị đọa lạc. Đấy chính là một cửa ải: 

Lúc cuộc sống vật chất quá phong phú sẽ không mong vãng sanh, chẳng biết 

nỗi khổ luân hồi. Quý vị thấy thuở Thích Ca Mâu Ni Phật tại thế, Ngài xuất 

thân  là  vương  tử,  vứt  bỏ  ngôi  vua,  vứt  bỏ  cuộc  sống  vinh  hoa,  phú  quý,  đi 

khất thực, ngày ăn một bữa, ngủ dưới gốc cây, làm gương cho chúng ta thấy, 

chúng  ta  phải  hiểu  ý  nghĩa  này.  Nhất  định  chẳng  tham  cầu  hưởng  thụ  thế 

gian,  vĩnh  viễn  gìn  giữ  trí  huệ  cao  độ,  tỉnh  giác  cao  độ,  chẳng  để  đọa  lạc! 

Thật  giống  như  bậc  đại  đức  trong  Tông  Môn  thường  nói:  “Bách  hoa  tùng 

 trung quá, phiến diệp bất triêm thân” (qua rừng trăm hoa nở, mẩu lá chẳng 

dính  thân);  học  được  bản  lãnh  ấy  sẽ  vĩnh  viễn  sống  trong  cảnh  giới  thanh 

lương  tự  tại,  sung  sướng  lắm!  Niềm  sung  sướng  ấy  người  khác  không  thể 

biết  được,  Khổng  phu  tử  đã  nói:  “Học  nhi  thời  tập  chi,  bất  diệc  duyệt 

 hồ” (Học rồi thường tu tập, cũng chẳng vui sao?), niềm vui ấy chính là pháp 

hỷ sung mãn. 

 “Viên mãn cứu cánh vạn đức” (viên mãn vạn đức rốt ráo), trong đây lại 

có  mấy  câu,  “trí  cứu  cánh  chứng  Bát  Nhã  đức” (trí  rốt ráo  chứng  Bát  Nhã 

đức). Trí huệ viên mãn, trí huệ là căn bản của hết thảy các đức, trí huệ là bản 

thể của chân tâm, chúng ta thường nói là “tâm tánh”, trí huệ chính là bản thể 

của tâm tánh.  Bởi thế, trí có thể thấy, có thể  nghe, có thể cảm  nhận, có thể 

biết.  Trong  hội  Lăng  Nghiêm,  đức  Phật  đã  giảng  rất  rõ  ràng.  Chúng  ta 

thường thấy trong kinh giáo, trong lời giảng kinh thuyết pháp của tổ sư, hoặc 

là trong chú sớ, thường nói đến  “linh tri”,  tâm đấy! Ví như trong lời khai thị 

của thiền sư Trung Phong có nhắc đến ba thứ tâm: Nhục đoàn tâm (trái tim 

thịt), duyên lự tâm và linh tri tâm. Bát Nhã là linh tri tâm. Hết thảy các pháp 

do  Tâm  mà  thành  thể;  do  đó,  quý  vị  phải  hiểu:  Hết  thảy  pháp  đều  có  thể 

thấy, có thể nghe, có thể cảm nhận, có thể biết. 

Bởi vậy, từ việc kết tinh nước, tiến sĩ Giang Bổn Thắng đã chứng  minh 

nước  có  linh tri,  nó  có  thể  thấy,  có  thể  nghe,  có  thể  cảm  nhận,  có  thể  biết, 

biết được ý tưởng của chúng ta. Chúng ta dùng thiện ý thì nó kết tinh hết sức 

đẹp, chúng ta có ác ý thì nó lập tức biến hiện hết sức xấu xí. Không chỉ nước 

như vậy, kinh Phật đã nói: Tất cả hết thảy vạn vật không gì chẳng như vậy, 

tức là bùn, cát, đá, kể cả hư không, hư không cũng là do tâm mà thành Thể; 

do vậy, chúng đều có công năng phát xuất từ bản tánh. Công năng phát xuất 

từ bản tánh là thấy, nghe, hay, biết, thảy đều trọn đủ. Vì thế, khoa học hiện 

tại hay lắm! Tuy đã thí nghiệm thấy được điều đó nơi nước, nhưng chúng ta 

phải  mở  rộng  thí  nghiệm,  tất  cả  hết  thảy  vạn  vật  đều  nên  thí  nghiệm  nhằm 

chứng tỏ chúng đều có thể thấy, nghe, hay, biết, nhưng ý niệm ấy lại không 

có gần hay xa. 

Bọn họ đã làm thí nghiệm như sau: Đem một bình nước đặt trên cái bàn 

làm việc ở sở, thông báo cho hơn năm trăm hội viên, trên toàn xứ Nhật Bản 

ở  mọi  nơi  khác  nhau,  cùng  một  thời  gian,  dùng  ý  niệm  thiện,  dùng  tưởng 

tượng,  tưởng  mình  chúc  phước  cái  bình  nước  ấy:  “Ngươi  rất  trong  sạch, 

ngươi rất thanh khiết, ngươi hết sức đẹp đẽ!” Ba bốn phút sau, nước ấy kết 

tinh  hết  sức  đẹp  đẽ,  nó  nhận  lấy  lời  chúc  phước  của  mọi  nơi,  chứng  tỏ  ý 

niệm không có gần hay xa. Bọn họ cho đó là cảnh giới chẳng thể nghĩ bàn, 

trong Phật pháp chúng ta đã biết rồi, vì nguyên nhân gì vậy? Là do tâm mà 

thành Thể. Nó có thể cảm nhận, có thể nghe, có thể biết, nó có thấy - nghe - 

hay - biết! 

 “Đoạn  cứu  cánh,  chứng  Giải  Thoát  đức” (đoạn  rốt  ráo,  chứng  Giải 

Thoát  đức).  “Đoạn”  (斷)  là  đoạn  vọng  tưởng,  đoạn  phân  biệt,  đoạn  chấp 

trước.  Chỉ  cần  đoạn  được  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  thì  sẽ  buông 

xuống được. Giải thoát là tự tại, quý vị được đại tự tại. Sự tự tại ấy chẳng thể 

nghĩ bàn! Tự tại như thế nào? Năng lực được khôi phục, chúng ta thường gọi 

[năng  lực ấy] là “thần thông” : Quý vị có thể thấy trọn khắp  hư không pháp 

giới,  cũng  nghe  được  như  vậy,  năng  lực  của  sáu  căn  được  khôi  phục  viên 

mãn. Nhà Phật gọi đó là “sáu  món thần thông”, người hiện tại gọi là “năng 

lực đặc dị”. Đấy chính là năng lực sẵn có của chính mình, nào có đặc dị (đặc 

biệt,  lạ  lùng)  chi  đâu!  Chỉ  cần  quý  vị  buông  xuống  được;  quý  vị  buông 

xuống  một  phần,  năng  lực  khôi  phục  một  phần,  buông  mười  phần  sẽ  khôi 

phục mười phần. 

 “Tâm tánh cứu cánh, chứng Pháp Thân đức, tam đức viên mãn, vạn đức 

 tất cụ” (Tâm tánh rốt ráo, chứng Pháp Thân đức, ba đức viên mãn, vạn đức 

ắt đầy đủ). Đây chính là những điểm độc đáo được hiển thị bởi bộ kinh này. 

Nếu chúng ta có  huệ  nhãn, có  linh tri, quý vị thấy, thấu  hiểu,  và khế  nhập; 

đừng nghĩ bộ kinh này quá nhỏ! Nội dung của kinh này chẳng khác gì kinh 

Hoa  Nghiêm.  Hoa  Nghiêm  chỉ  là  giải  nói  tường  tận  mà  thôi.  Bởi  thế,  cổ 

nhân nói ba bộ kinh này chỉ là một bộ, một tức là ba, ba tức là một. A! Bây 

giờ đã hết giờ rồi! 



* 

Chư vị đồng học! 

Xin xem tiếp đoạn thứ ba ở phần sau: 

 “Đại Bổn vân: Nhược bất vãng tích tu phước huệ, ư thử chánh pháp bất 

 năng  văn,  dĩ  tằng  khâm  phụng  chư  Như  Lai,  cố  đắc  nhân  duyên  văn  thử 

 nghĩa” (Kinh  Đại  Bổn  nói:  -  Nếu  trước  kia  chẳng  tu  phước  huệ  thì  chẳng 

được nghe chánh pháp này. Do đã từng kính ngưỡng, phụng sự chư Như Lai, 

nên  mới  có  nhân  duyên  được  nghe  nghĩa  này).  Đại  Bổn  là  kinh  Vô  Lượng 

Thọ.  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  là  kinh  A  Di  Đà  được  giảng  giải  tường  tận;  cho 

nên  mới  gọi  là Đại  Bổn  và  Tiểu Bổn. Tiểu  Bổn  giản  lược, tiện thọ trì, tiện 

đọc tụng, tiện tu hành; thế nhưng người tu hành pháp môn Tịnh Tông chẳng 

thể không đọc Đại Bổn. Vì sao? Quý vị đọc Đại Bổn, sẽ có thể hóa giải rất 

nhiều nghi lự. Còn như để thọ trì thì chúng ta phải áp dụng những giáo nghĩa 

trong kinh vào thực tế, đương nhiên là càng đơn giản càng hay. Do vậy, Tiểu 

Bổn là cương yếu của Đại Bổn, là cương lãnh của Đại Bổn. 

Nhất  là  trong  phần  trước,  Ngẫu  Ích  đại  sư  đã  nói  “thử  kinh  độc 

 hiển” (điểm hiển thị độc đáo của kinh này), hết thảy kinh đều không nói đến 

ba  chuyện  đặc  sắc  như trong  kinh  này,  chuyện  thứ  nhất  là  “vô  thượng  tâm 

 yếu”,  chuyện  thứ  hai  là  “danh  hiệu  của  chư  Phật”  chính  là  A  Di  Đà  Phật, 

chuyện  thứ  ba  là  “rốt  ráo  viên  mãn  vạn  đức” ,  trí  huệ  viên  mãn,  đức  năng 

viên  mãn,  tướng  hảo  viên  mãn,  Pháp  Thân  viên  mãn,  giải  thoát  viên  mãn, 

không có gì chẳng viên mãn! Kinh này thực sự chẳng thể nghĩ bàn! 

Nếu  quý  vị  muốn  hiểu  rõ  tường  tận  hơn  nữa,  còn  có  kinh  Đại  Phương 

Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm,  giảng  những  sự  việc  ấy  hết  sức  chi  ly,  hết  sức 

minh bạch, hết sức thấu triệt. Vì thế, cổ đức lại nói kinh Hoa Nghiêm là đại 

bổn của kinh Vô Lượng Thọ, kinh Vô Lượng Thọ là Hoa Nghiêm trung bổn, 

A Di  Đà kinh  là  Hoa Nghiêm  tiểu bổn.  Ba bộ kinh  này cùng  giảng  một sự 

việc, chỉ là kinh này giảng đơn giản, kinh kia giảng chi tiết. Bởi vậy, quý vị 

muốn hiểu rõ tường tận thì hãy đọc kinh Hoa Nghiêm,  muốn áp dụng trong 

cuộc sống thường  ngày  thì dùng kinh  A Di Đà.  Toàn bộ kinh  Hoa Nghiêm 

rút gọn thành Phật Thuyết A Di Đà Kinh, chẳng thể nghĩ bàn! Do vậy, ở đây 

chúng tôi dẫn mấy câu trong Đại Bổn, tức mấy câu trong bài kệ đầu tiên, nếu 

quý vị thực sự hiểu được, quý vị sẽ tiếc quý một đời này, đời này chúng ta 

may mắn lắm. 

 “Nhược  bất  vãng  tích  tu  phước  huệ” (nếu  trước  kia  không  tu  phước 

huệ), giả sử đời đời kiếp kiếp trong quá khứ không tu phước, tu huệ, tức là 

như kinh Di Đà đã nói:  “Bất khả dĩ thiểu thiện căn, phước đức, nhân duyên, 

 đắc sanh bỉ quốc” (Chẳng thể dùng chút thiện căn, phước đức, nhân  duyên 

để  được  sanh  về  cõi  ấy).  Nhiều  thiện  căn  (thiện  căn  là  huệ),  nhiều  phước 

đức;  do  đời  đời  kiếp  kiếp  trong  vô  lượng  kiếp  tu  phước,  tu  huệ  nên  nhiều 

thiện  căn,  nhiều  phước  đức  “ư  thử  chánh  pháp  bất  năng  văn” (chẳng  thể 

nghe  chánh  pháp  này),  chánh  pháp  ở  đây  là  Tịnh  tông,  tức  pháp  môn  Tịnh 

Độ,  quý  vị  sẽ  không  được  nghe.  Dẫu  được  nghe  cũng  như  thế  nào?  Nghe 

xong chẳng tin tưởng, ở  ngay trước  mặt  mà bỏ lỡ, chẳng thể tiếp  nhận, đối 

với pháp môn này nẩy sanh rất nhiều nghi vấn, tự cậy thông minh! 

Trong  hai  câu  tiếp  theo,  “dĩ  tằng  khâm  phụng  chư  Như  Lai” (đã  từng 

kính  ngưỡng,  phụng  sự  chư  Như  Lai),  nghĩa  là  sao?  Đấy  chính  là  nhân 

duyên,  trong  đời  quá  khứ  có  duyên  cùng  Phật,  từng  học  Phật  pháp,  từng  y 

giáo phụng hành, vì sao không thành công? Nguyên nhân không thành công 

là vì vẫn chưa buông xuống được! Đối với danh lợi thế gian này chưa buông 

xuống  được,  vẫn  còn  tham  ái,  tài  sắc,  danh  vọng,  ăn  uống,  ngủ  nghê,  vẫn 

còn  chấp  trước.  Vì  thế,  tuy  thân  cận  chư  Như  Lai  (chữ “Như  Lai”  này  bao 

gồm cả các Bồ Tát, các thiện tri thức) mà chẳng thể thành công. Dẫu không 

thành  tựu,  nhưng  nhân  duyên  vẫn  còn,  trong  một  đời  này  lại  được  gặp  gỡ. 

Gặp gỡ rồi, thời tiết, nhân duyên bất đồng. Như chính bản thân tôi là một thí 

dụ rất  rõ rệt! Năm hai  mươi sáu tuổi mới  được nghe  Phật pháp do tiên sinh 

Phương Đông Mỹ giới thiệu. Nếu cụ giới thiệu nhằm đúng mười năm trước 

đó, ắt tôi chẳng thể tiếp nhận, dẫu gặp Phương tiên sinh cũng uổng, tôi cũng 

chẳng  tin  tưởng  cụ.  Do  có  thời  tiết,  nhân  duyên,  được  chư  Phật  hộ  niệm, 

Phật, Bồ Tát ngầm bảo hựu mình, khi nào duyên chín muồi? Lúc nào quý vị 

có thể tiếp nhận, có thể tin tưởng thì thiện tri thức sẽ đến. 

Thậm  chí  có  rất  nhiều  người  thiện  căn,  phước  đức  rất  sâu,  nhưng  suốt 

đời  mê  man  trong  ngũ  dục  lục  trần,  phải  đến  khi  lâm  chung  [thiện  căn  và 

phước đức] mới phát hiện, lúc lâm chung mới tin tưởng. Giống như khi xưa 

chúng tôi ở Washington DC, Hoa Kỳ, tiên sinh Châu Quảng Đại cả một đời 

chẳng tin bất cứ một tôn giáo nào, khi ấy có dạy ông ta cũng không tin. Con 

người  ông  ta  hết  sức  trung  hậu,  là  người  tốt,  dẫu  làm  ăn  buôn  bán  bên  đó 

nhưng nhiệt tâm làm sự nghiệp công ích, chịu làm sự nghiệp phước thiện xã 

hội, chịu giúp đỡ người khác, nhưng không tin tưởng bất cứ tôn giáo nào. Ba 

ngày trước khi lâm chung, do vì bác sĩ đã hết cách chữa trị, người nhà không 

biết  làm  sao,  đúng  là  “bệnh  ngặt  vái  tứ  phương” ,  bà  vợ  ông  ta  quen  biết 

những đồng học thuộc Tịnh Tông Học Hội chúng ta, thường gặp gỡ nhau khi 

mua  thức  ăn  ngoài chợ.  Khi  ấy,  bà  nghĩ  đến  những  vị  đồng  học  ấy,  hỏi  họ 

học Phật có cách gì cứu ông ta hay không? 

Khi  ấy,  Tịnh  Tông  Học  Hội  bèn  phái  một  vài  vị  đồng  học  đến  khuyên 

ông ta niệm Phật, ông ta vừa nghe bèn hoan hỷ. Khi ấy, Cung cư sĩ (tức cư sĩ 

Cung Chấn Hoa) khuyên ông ta niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, thế giới này rất 

khổ, có gì đáng lưu luyến cơ chứ? Ông ta vừa nghe bèn giác ngộ, gọi cả nhà: 

“Tất cả  vợ  con  đừng  bi  ai,  đừng  bận  lòng  vì  ta,  ai  nấy  hãy  niệm  Phật,  hãy 

giúp ta niệm Phật!” Ba ngày sau, Phật đến tiếp dẫn, ra đi hiện tướng lành hy 

hữu. Có người thấy Phật đứng trên nóc nhà tiếp dẫn ông ta vãng sanh! Quý 

vị coi đó: Lúc lâm chung, nhân duyên của ông ta chín  muồi, đúng là  “Phật 

 thị  môn  trung,  bất  xả  nhất  nhân” (trong  nhà  Phật  chẳng  bỏ  một  ai),  mỗi 

người nhân duyên khác biệt! 

Do  vậy,  chúng  ta  chớ  khinh  thường  người  không  học  Phật  và  người 

không niệm Phật. Chớ nên coi thường! Vì sao? Chúng ta là phàm phu, chẳng 

biết  lúc  nào  nhân  duyên  của  người  ấy  sẽ  chín  muồi,  cũng  chẳng  biết  thiện 

căn trong đời quá khứ của người ấy như thế nào, biết đâu một hai ngày trước 

khi lâm chung, nhân duyên của người ấy thành thục, phẩm vị vãng sanh còn 

cao hơn chúng ta  nữa kia, chúng ta đâu có bằng được  họ! Chuyện  này  đâu 

phải  là  không  có!  Vì  thế,  người  học  Phật  thời  thời  khắc  khắc  phải  biết  tôn 

trọng hết thảy chúng sanh, chẳng dám khinh thị một chúng sanh nào, vậy là 

chính xác. Phải nên coi họ giống như chư Phật Như Lai, dùng cái tâm chân 

thành, tâm thanh tịnh, bình đẳng đối đãi hết thảy chúng sanh, hết thảy chúng 

sanh  đều  có  Phật  Tánh!  Hết  thảy  vạn  vật  có  Pháp  Tánh!  Nếu  quý  vị  thấy 

chúng sanh có Phật Tánh, thấy vạn vật có Pháp Tánh thì chúc mừng quý vị, 

quý  vị chẳng phải  là phàm phu  nữa,  mà đã  minh tâm kiến tánh, đã  là Pháp 

Thân Bồ Tát. Giáo pháp Đại Thừa nhằm dạy chúng ta chuyện sau đây:  “Tôn 

 trọng hết thảy chúng sanh, hữu tình và vô tình cùng viên mãn Chủng Trí”.  

Do vậy, hiện thời bản thân chúng ta cũng vô cùng may mắn, chúng ta có 

phần  nơi  bốn  câu  kệ  này,  trong  đời  quá  khứ,  quả  thật  đã  tu  phước,  tu  huệ, 

trong  đời  quá  khứ  quả  thật  đã  có  duyên  cùng  Phật.  Chúng  ta  vừa  tiếp  xúc, 

gặp được thiện tri thức vừa phân tích, vừa giải nói cho chúng ta, đúng là có 

đạo lý, chúng ta bèn tin tưởng. Chúng ta cũng hết sức nghiêm túc nỗ lực học 

tập, cảnh giới mỗi năm quả thật ngày càng nâng cao, trong một đời này pháp 

hỷ  sung  mãn,  hoan  hỷ  khôn  sánh,  không  ưu  lự,  không  phiền  não,  không 

vướng mắc, từ nội tâm hóa giải hết thảy sự trái nghịch. Trước hết, phải cầu 

cho tâm tánh được hòa thuận thì thân thể sẽ khỏe mạnh. 

Lúc tôi  giảng kinh cũng  thường  giảng  vì sao thân  thể con  người  không 

được  mạnh  khỏe?  Là  do  nội  bộ  những  tế  bào  và  khí  quan  phát  sanh  xung 

đột.  Cổ  nhân  Trung  Quốc  thường  nói:  “Gia  hòa,  vạn  sự  hưng”.  Nói  trên 

phương  diện  nhỏ  hơn  là  thân  thể  chúng  ta  thì  đối  với  tất  cả  khí  quan  và  tế 

bào trong thân thể phải đối đãi bình đẳng, đối xử hòa mục với nhau thì thân 

thể sẽ khỏe  mạnh! Nếu các khí quan bên  trong chúng ta đối chọi  nhau,  hai 

bên không hợp tác sẽ đổ bệnh, không mạnh khỏe! Duyên do là như vậy. Ai 

gây nên đối chọi? Thưa cùng quý vị, phiền não gây nên đối chọi! Vì thế, cổ 

nhân nói một câu hết sức hợp lý:  “Ưu năng sử nhân lão” (lo buồn khiến con 

người già xọm). Con người nếu sống trong ưu lự, bận tâm quá nhiều, rất dễ 

lão  hóa.  Ai  có  thể  buông  xuống  hết  thảy,  chuyện  gì  cũng  chẳng  ghim  vào 

lòng thì người ấy lão hóa rất chậm, cũng có thể nói là chẳng dễ gì suy lão. 

Năm hai mươi sáu tuổi tôi mới bắt đầu học Phật, năm ba mươi tuổi mới 

được  biết  thầy  Lý;  lúc  đó  Lý  lão  cư  sĩ  đã  sáu  mươi  chín  tuổi,  tôi  gặp  mặt 

thầy, ngỡ thầy nhiều lắm là bốn mươi tuổi, chẳng ngờ thầy đã là ông lão gần 

bảy  mươi!  Nói  cách  khác,  người  bảy  mươi  tuổi  trông  như  người  mới  bốn 

mươi,  chẳng  dễ  gì  suy  lão,  tinh  thần,  thể  lực  hệt  như  người  mới  ba  mươi, 

bốn  mươi  tuổi.  Điều  này  gây  ấn  tượng  giáo  huấn rất  mạnh  cho  chúng  tôi, 

khiến chúng tôi chẳng thể không bội  phục. Cụ  mắt chưa  mờ, tai chưa điếc. 

Có  lúc  dạy  chúng  tôi  học  Cổ  Văn,  gặp  phải  chữ  hay  từ  ngữ  hiếm  lạ,  phải 

cầm tự điển Từ Hải tra.  Tìm  trong  Từ Hải, những chữ ấy  rất  nhỏ,  nhỏ  hơn 

những chữ in trên báo rất nhiều, thầy Lý nói: “Đem lại đây, tôi đọc cho các 

anh nghe”. Cụ lại không đeo kính, đọc không sai một chữ nào, nhãn lực tốt, 

bảy  mươi tuổi  mà con  mắt  như  người  mới ba, bốn  mươi tuổi; rất đáng cho 

chúng ta  học tập. Như vậy, chẳng  những  lão nhân  gia  ngôn  giáo (dạy bằng 

lời  lẽ)  mà  còn  thân  giáo  (dạy  bằng  cách  lấy  những  hành  vi  cử  chỉ  làm 

gương)!  Hơn chín  mươi tuổi  vẫn không cần ai săn sóc, tự  mình  lo  liệu cho 

mình. 

Lúc  ấy,  lũ  chúng  tôi  hầu  như  không  ai  chẳng  nói  thầy  nhất  định  phải 

sống  đến  một  trăm  hai  mươi  tuổi,  một  trăm  ba  mươi  tuổi, quý  vị  thấy  thân 

thể cụ [mạnh khỏe] như thế đó! Thế nhưng cụ đã đi trước, nguyên nhân mất 

theo cụ nói là vì trúng độc từ thức ăn! Hai lần bị trúng độc từ thực phẩm, gây 

tổn hại rất lớn cho thân thể, chứ cụ không có bệnh gì khác. Vì thế, cụ dặn dò 

tôi: “Ăn gì cũng phải chú tâm cẩn thận, phải chú ý đến vấn đề vệ sinh”. Cụ 

bảo  tôi  rất  nhiều  lần:  “Ngàn  vạn  lần  chẳng  được  ăn  những  gì  bán  ngoài 

quán”. Cụ dạy rất có lý, những thứ bán ngoài quán ăn rất ngon, nhưng không 

hợp vệ sinh, quý vị cứ xuống bếp sẽ thấy. Ăn uống phải đơn giản, cốt sao đủ 

dinh  dưỡng,  chớ  coi  trọng  màu  sắc,  hương  vị  quá  sức.  Ăn  uống  đơn  giản, 

tâm  địa  thanh  tịnh, ít vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, quý vị ít tiêu hao 

năng lượng. 

Do  vậy,  người  tu  hành  trong  quá  khứ  ngày  ăn  một  bữa,  thầy  Lý  cả  đời 

ngày ăn  một bữa. Cụ  mỗi  ngày chỉ ăn  một bữa, nhưng sức  làm  việc của cụ 

bằng sức của năm người bình thường chúng ta. Cụ mỗi ngày ăn một bữa, lại 

ăn rất ít, thế là đủ rồi. Nguyên nhân nào? Ít vọng tưởng, tạp niệm, phân biệt, 

chấp trước, nên tiêu hao rất ít. Tôi ở cùng một chỗ với cụ, học theo cụ! Tôi 

cũng học ngày ăn một bữa, tôi làm như vậy được năm năm. Tôi ăn như vậy 

đến tháng thứ tám mới thưa với cụ, tôi nói: 

- Thưa thầy! Con cũng ngày ăn một bữa. 

- Bao lâu rồi? 

- Tám tháng ạ! 

- Thấy sao? 

- Rất tốt ạ! Tinh thần, thể lực vẫn bình thường. 

Cụ vỗ bàn: 

- Nên  giữ  vĩnh  viễn  như  vậy!  Tốt  lắm  đó! Suốt  cả  đời  chúng  ta  không 

phải  cầu  cạnh  người  khác,  sống  đơn  giản,  thâu  nhập  rất  ít  chúng  ta  cũng 

sống tự tại, thâu nhập dư dật thì đem giúp chúng sanh khổ nạn. 

Lão nhân gia dạy tôi như vậy đó! Sau này, đến Đài Bắc giảng kinh, gặp 

Hàn Quán Trưởng, Hàn Quán Trưởng nói: “Không được! Thầy ngày ăn một 

bữa  không  được  đâu!  Chúng  tôi  không  dám  lo  cho  thầy,  lỡ  thân  thể  thầy 

không khỏe, bị bệnh, chúng tôi đảm đương sao nổi!” Do vậy, bà ta nhất định 

buộc  tôi phải ăn  ba bữa. Tốt thôi!  Ba bữa thì ba bữa,  nhưng ăn ba bữa  vẫn 

chỉ bằng ăn một bữa. Vì vậy, cho đến tận bây giờ, quý vị đều biết tôi ăn gì 

cũng ăn rất ít. Năm xưa ở Mỹ, mỗi bữa cơm, món chính là cơm hoặc mì, quý 

vị thấy tôi (người Mỹ hoặc người Tây Phương thường dùng đĩa), mỗi bữa ăn 

chỉ  gồm  hai  vá cơm. Mỗi  vá  gần đầy  một chén  nhỏ,  hai  vá cơm, rau  nhiều 

hơn cơm, ăn không nhiều! Sáng ăn, tối không ăn, dẫu không ăn vẫn rất mạnh 

khỏe, không ăn cũng được. Mọi  người ép tôi ăn, tôi ăn  một chút, nhất định 

chẳng ăn lặt vặt. Quý vị muốn giữ cho thân thể khỏe mạnh thì phải biết đạo 

lý này, trọn chẳng được ăn lặt vặt! 

Ở  đây,  quan  trọng  nhất  là  nếu  tâm  địa  thanh  tịnh,  quý  vị  sẽ  tiêu  hao  ít 

năng  lượng.  Nếu  quý  vị  vọng  tưởng  nhiều,  tạp  niệm  lắm,  một  ngày  ăn  ba 

bữa  cũng  không  đủ.  Bổ  sung  năng  lượng  không  đủ,  vẫn  phải  ăn  điểm  tâm 

mới  bổ  sung  năng  lượng  được.  Vì  vậy,  chuyện  này  chẳng  thể  miễn  cưỡng, 

không phải ai cũng có thể tùy tiện học theo. Giống như xe hơi ngày nay vậy, 

xe hơi rất phổ biến, có loại hao xăng, có loại tốn ít xăng. Xe hao xăng không 

đổ đủ xăng sẽ không chạy được, bởi thế, nhất định phải bổ sung năng lượng. 

Quý  vị  là  loại  xe  hao  xăng  thì  mỗi  ngày  phải  ăn  nhiều  bữa.  Quý  vị  thấy 

người  khác  ăn  một  bữa,  chỉ  đành  hâm  mộ,  không  thể  học  theo,  học  không 

được,  nhất  định  phải  hiểu  đạo  lý  này!  Thân  thể  con người  là  một  cỗ  máy, 

thực  phẩm  là  năng  lượng  bổ  sung.  Năng  lượng  tiêu  hao  thì  chín  mươi  lăm 

phần  trăm  tiêu  hao  vào  vọng  tưởng,  tạp  niệm,  phiền  não,  tập  khí,  tiêu  hao 

vào đó. Trên thựctế, lao tâm lẫn lao lực đều không nhiều! 

Như  vậy,  người  tu  hành  hiểu  được  đạo  lý  này,  tâm  địa  thanh  tịnh,  mỗi 

ngày chỉ cần bổ sung năng lượng một chút là đủ. Quý vị thấy trong kinh, đức 

Phật nói La Hán bảy ngày ăn một lần, tức là tiêu hao năng lượng hết sức ít, 

chẳng  trở  ngại  việc  làm  chút  nào.  Bích  Chi  Phật  tâm  càng  thanh  tịnh  hơn 

nữa, nửa tháng ăn  một bữa, chúng tôi thấy trong kinh nói như vậy. Điều đó 

nói lên điều gì? Chúng ta gọi đó là công phu định lực (định công), công phu 

định  lực  là  mức  độ  thanh  tịnh  của  cái  tâm.  Tâm  càng  thanh  tịnh,  tiêu  hao 

năng  lượng  càng  ít.  Như  vậy,  theo  bài  kệ  trong  kinh  Đại  Bổn,  chúng  ta  rất 

may mắn, hai câu đầu nói về thiện căn, phước đức, hai câu sau luận về nhân 

duyên. Chúng  ta thiện căn, phước đức,  nhân  duyên đều đầy đủ, thế thì  nay 

có thể vãng sanh hay không? Tùy thuộc quý vị có tinh tấn hay không. Thiện 

căn duy nhất trong Đại Thừa là tinh tấn! 

Chướng ngại lớn nhất đối với tinh tấn là phiền não, tập khí; bởi thế, quý 

vị  phải  buông  xuống.  Phiền  não  chướng  ngại  căn  bản  là  tự tư,  tự  lợi,  danh 

văn, lợi dưỡng, ngũ dục, lục trần, tham - sân - si - mạn, tôi nói mười sáu chữ 

ấy. Tôi thường kính khuyên các đồng học, nếu thực sự buông mười sáu chữ 

này xuống được, quý vị sẽ phá được cửa ải thứ nhất, sẽ đi trên con đường Bồ 

Đề. Nếu không buông mười sáu chữ này xuống được, quý vị học Phật chỉ ở 

ngoài cửa,  vẫn không bước  vào cửa được! Mười sáu chữ ấy  là cái cửa  lớn. 

Sau  khi  bước  vào  cái  cửa  lớn  ấy  sẽ  khác  hẳn,  cảnh  giới  khác  hẳn,  sau  đấy 

quý vị mới có thể đăng đường, nhập thất. Nếu luận theo ba bậc và chín phẩm 

trong  bốn  cõi  Tịnh  Độ  thì  vào  cửa  là  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  độ;  tiến  hơn 

nữa, đăng  đường  là  Phương  Tiện  Hữu  Dư độ,  nhập  thất  là Thật  Báo  Trang 

Nghiêm  độ.  Chúng  ta  có  thể  nhập  thất  hay  không?  Câu  trả  lời  của  tôi  là 

khẳng định, nhưng tự mình phải dụng công, không ngừng buông xuống. 

Vì vậy, tôi cảm tạ Chương Gia đại sư, niệm niệm chẳng quên ân đức của 

lão nhân gia. Ngày đầu tiên, Ngài dạy tôi sáu chữ, tuyệt diệu thật! Hết thảy 

Bồ Tát thành  Phật, từ sơ phát tâm  đến địa vị Như Lai, tu  những  gì?  Không 

có chi khác cả, chính  là  thấy thấu suốt - buông  xuống, buông  xuống - thấy 

thấu suốt. Hai phương pháp này hỗ trợ nhau, hoàn thiện nhau, buông xuống 

giúp thấy thấu suốt, thấy thấu suốt  lại  giúp cho buông  xuống. Áp dụng  vào 

hành động là bố thí. Trong ba thứ bố thí thì Tài Bố Thí được tướng hảo (về 

quả,  Tài  Bố  Thí  được  tướng  hảo),  Pháp  Bố  Thí  được  trí  huệ,  Vô  Úy  Thí 

được trường thọ. Ba thứ quả báo do chính mình tu. Ba thứ bố thí này quyết 

định  không  cùng  tận,  ba  thứ quả  báo  vô  lượng  vô  biên,  mà  cũng  không  có 

cùng  tận.  Đạt  đến  quả  vị  Như  Lai  mới  thực  sự  là  viên  mãn.  Do  vậy,  Đẳng 

Giác Bồ Tát vẫn phải tu ba thứ bố thí, tu Tài Bố Thí, tu Pháp Bố Thí, tu Vô 

Úy Bố Thí. Trong hạnh môn, một pháp bố thí là viên mãn. 

Tuy  Bồ  Tát  nói  đến  Lục  Ba  La  Mật,  nhưng  nói  thật  ra,  sáu  Ba  La  Mật 

chỉ  là  bố  thí.  Quý  vị  cứ nghĩ  đi:  Trì  Giới  Ba  La  Mật  và  Nhẫn  Nhục  Ba  La 

Mật là Vô Úy Bố Thí; Tinh Tấn Ba La Mật, Thiền Định Ba La Mật và Bát 

Nhã Ba La Mật là Pháp Bố Thí. Trong Bố Thí [Ba La Mật] có Tài [Bố Thí], 

năm thứ Ba La Mật sau mở ra Pháp Bố Thí và Vô Úy Bố Thí. Nói gộp lại là 

hai chữ “bố thí”. Quý vị thực sự hiểu rõ, thực sự minh bạch, sẽ tự nhiên chịu 

tu, sẽ chịu làm. Do bình thường chúng ta không hiểu đạo lý sau đây: Phiền 

não của phàm phu là keo kiệt, nhỏ nhen, chẳng chịu bố thí, chẳng chịu giúp 


đỡ người khác, tự tư,  tự  lợi. Chẳng  những không chịu  giúp đỡ  người khác, 

mà  còn  nghĩ  cách  đoạt  lấy  vật  của  người  khác  về  tay  mình,  đúng  là  tổn 

người,  lợi  mình,  tổn  phước,  chứ  không  phải  là  tu  phước.  Tổn  phước  là 

phước báo đang có trong mạng mình lại bị tổn thất ở một mức độ lớn. Đó là 

vì  mê  hoặc,  vô  tri,  chẳng  hiểu  rõ  chân  tướng  sự  thật,  người  ấy  chẳng  biết 

càng bố thí nhiều, đến cuối cùng phước báo lớn đến đâu? Trọn pháp giới hư 

không giới. 

Hoàn cảnh cư trụ của chúng ta là thế giới Hoa Tạng, là thế giới Cực Lạc, 

những người chăm nom chúng ta là chư Phật, Bồ Tát, là Thanh Văn, Duyên 

Giác,  còn  chúng  sanh  khổ  nạn  là  ai?  Là  chúng  sanh  trong  chín  pháp  giới. 

Chúng sanh trong chín pháp giới chính là phước điền của chúng ta; chúng ta 

trồng  phước,  chúng  ta  giúp  đỡ  họ,  chúng  sanh  trong  chín  pháp  giới  là  đối 

tượng để ta bố thí. Trên cúng chư Phật, Bồ Tát, dưới thí hết thảy chúng sanh 

thì quý  vị  mới  đạt  được  phước  báo  viên  mãn,  trí  huệ  viên  mãn,  tướng  hảo 

viên mãn, trong Đại Thừa Phật pháp gọi là Pháp Thân, Bát Nhã, Giải Thoát, 

tu thành tựu như vậy! Lại xem tiếp tiểu đoạn thứ ba. 

 “Chiêm  Sát  kinh  vân:  Tạp  loạn  cấu  tâm,  tuy  tụng  ngã  danh,  nhi  bất  vị 

 văn. Dĩ bất năng sanh quyết định tín giải, đản hoạch thế gian thiện báo, bất 

 đắc quảng đại thâm diệu lợi ích. Nhược đáo Nhất Hạnh tam-muội, tắc thành 

 quảng đại vi diệu hạnh tâm, danh đắc tương tự Vô Sanh Pháp Nhẫn, nãi văn 

 thập phương Phật danh” (Kinh Chiêm Sát nói: “Tâm nhơ tạp loạn, dẫu tụng 

tên ta nhưng chẳng được nghe [tên ta] vì chẳng thể sanh tín giải quyết định, 

chỉ  đạt  được  thiện  báo  thế  gian,  không  đạt  được  lợi  ích  sâu  mầu  rộng  lớn. 

Nếu đạt đến Nhất Hạnh tam-muội sẽ thành hạnh tâm vi diệu rộng lớn, gọi là 

đắc  tương  tự  Vô  Sanh  Pháp  Nhẫn,  bèn  được  nghe  danh  hiệu  của  mười 

phương chư Phật). Trong kinh Chiêm Sát Thiện Ác Nghiệp Báo có một đoạn 

giảng rất hay, kinh Chiêm Sát là kinh giảng về Địa Tạng Bồ Tát. Địa Tạng 

Bồ Tát có ba bộ kinh, nay [ngoài bộ kinh được] mọi người thường đọc tụng 

là Địa  Tạng  Bồ Tát Bổn Nguyện  Kinh, còn có  kinh Đại  Thừa Đại  Tập Địa 

Tạng Thập Luân Kinh, bộ thứ ba là Chiêm Sát Thiện Ác Nghiệp Báo Kinh. 

[Ba bộ này] gọi là Địa Tạng Tam Kinh. Trong kinh Chiêm Sát có một đoạn 

giảng về việc trì danh niệm Phật, nhưng là niệm danh hiệu Địa Tạng Bồ Tát. 

Hiện thời người tu pháp môn Địa Tạng cũng không ít, tôi đã gặp rất nhiều. 

Đoạn  này  hết  sức  quan  trọng,  “tâm  nhơ  tạp  loạn”  nghĩa  là  tâm  không 

chân thành, vọng niệm rất nhiều, chuyện vướng gan bận ruột quá nhiều, đó 

là tâm nhơ tạp loạn. Quý vị không buông tham - sân - si - mạn xuống được, 

không  buông  danh  văn,  lợi  dưỡng  xuống  được,  không  buông  ngũ  dục,  lục 

trần  xuống  được,  không  buông  tự  tư  tự  lợi  xuống  được,  đó  là  tâm  nhơ  tạp 

loạn.  Tâm  như  vậy  dù  có  niệm  danh  hiệu  Địa  Tạng  Bồ  Tát,  “nhi  bất  vị 

 văn” (nhưng  chẳng  được  nghe  tên  ta).  Cái  nghe  (Văn)  ở  đây  là  Văn  Huệ, 

[người có tâm tạp loạn nhơ bẩn dẫu xưng niệm danh hiệu Địa Tạng Bồ Tát, 

nghe  tên  Ngài,  nhưng  cái  “nghe”  ấy]  không  phải  là  trí  huệ,  không  phải  là 

chân  tu.  Vì  sao  vậy?  Là  vì  “bất  năng  sanh  quyết  định  tín  giải”  (chẳng  thể 

sanh  tín  giải  quyết  định).  Nói  cách  khác,  quý  vị  không  tin,  không  nguyện, 

lòng tin không chân thật, như cổ nhân nói là  “lộ thủy đạo tâm” (đạo tâm như 

nước trong giọt sương), lòng tin không kiên cố, tín tâm không chân thật. 

Dẫu  niệm  danh  hiệu  Phật  hay  niệm  danh  hiệu  Bồ  Tát,  “đản  hoạch  thế 

 gian  thiện  báo” (chỉ  đạt  được  thiện  báo  thế  gian),  tốt  lành  cái  miệng  mà 

thôi!  “Khẩu  niệm  Di  Đà  tâm  tán  loạn,  hãm  phá  hầu  lung  diệc  uổng 

 nhiên” (miệng niệm Di Đà tâm tán loạn, rách toạc cổ họng uổng công thôi). 

Cổ đức đã nói hai câu ấy. Nói  “rách toạc cổ họng”  uổng công là vì sao? Vì 

quý vị chẳng thể vãng sanh! Uổng công!  Thế nhưng có phước báo thế gian 

là  điều  chắc  chắn!  Niệm  danh  hiệu  Phật  hay  niệm  danh  hiệu  Bồ  Tát sẽ  đạt 

được phước báo thế gian, nhưng không thoát khỏi tam giới, không thoát luân 

hồi, chẳng thể vãng sanh. Như vậy, quý  vị chỉ đạt được sự tốt đẹp như vậy 

thôi. Một đời này  liễu sanh tử, thoát  luân hồi,  xuất tam  giới, vẫn chắc chắn 

không  đạt  được!  Vì  thế,  “bất  đắc  quảng  đại  thâm  diệu  lợi  ích” (chẳng  đạt 

được lợi ích sâu  mầu rộng lớn), vấn đề là ở chỗ này! Lợi ích sâu mầu rộng 

lớn là liễu sanh tử, thoát luân hồi, thành Phật đạo, đó là lợi ích sâu mầu rộng 

lớn.  Tâm  nhơ  tạp  loạn  sẽ  không  đạt  được  lợi  ích  ấy,  chỉ  có  thể  đạt  được 

phước báo thế gian. 

 “Nhược  đáo  Nhất  Hạnh  tam-muội,  tắc  thành  quảng  đại  vi  diệu  hạnh 

 tâm” (Nếu  đạt  được  Nhất  Hạnh  Tam  Muội  sẽ  thành  hạnh  tâm  rộng  lớn  vi 

diệu),  Nhất  Hạnh  tam-muội  là  gì?  Dưới  đây  lại  giải  thích.  Cổ  đức  Trung 

Quốc dạy người ta  “thâm nhập một môn”.  Pháp thế gian cũng không ngoại 

lệ! Nói đến chuyện đi  học, thời cổ thầy dạy trò đọc sách, khóa trình  là  một 

môn, chẳng giống với trường học hiện thời. Trường học hiện thời bày ra quá 

nhiều lớp, lớp thứ nhất thầy Giáp đến dạy, lớp thứ hai lại đổi thầy khác, thầy 

Ất đến dạy, khóa trình (nội dung môn học) khác nhau. Cổ nhân Trung Quốc 

không làm như thế, ngày xưa chỉ có một thầy. Thầy ở trường tư chỉ có  một 

vị,  lúc  dạy  học  chỉ  là  một  môn  học.  Học  xong  môn  ấy  mới  được  học  môn 

thứ  hai,  quyết  định  chẳng  được  học  hai  môn  cùng  lúc.  Vì  sao?  Loạn,  liền 

không đạt được hiệu quả. Nhất Hạnh tam-muội trong nhà Phật rất giống như 

vậy. Do vậy, quý vị chỉ có thể học một bộ kinh. 

Lúc  chúng  tôi  học  kinh  giáo  với  thầy  Lý,  lão  nhân  gia  dạy  chúng  tôi 

bằng  phương  pháp  xưa  lưu  truyền  từ cổ,  tức  là  học  một  bộ  kinh.  Học  hiểu 

một  bộ  mới  được  phép  học  bộ  thứ  hai.  Thế  nào  là  học  hiểu?  Phải  lên  đài 

giảng, lão nhân gia ngồi dưới nghe, nghe đến khi lão nhân gia gật đầu: “Anh 

[giảng] không sai lầm”, thì mới tính là học xong bộ kinh ấy. Nói cách khác, 

quý  vị không  lên đài  giảng  một  lần thì cụ  không thừa  nhận, không đồng  ý: 

“Anh vẫn chưa học xong bộ kinh ấy, vẫn phải tiếp tục học; chẳng cho phép 

anh được học bộ thứ hai”. 

Vì  thế,  tôi  ở  Đài  Trung  mười  năm,  trong  mười  năm  học  năm  bộ  kinh. 

Nói thật ra, năm bộ kinh đó học nửa năm là xong, thông thường một học kỳ 

ở  Phật  Học  Viện  đã  học  xong.  Yêu  cầu  của  thầy  chúng  tôi  là  phải  giảng 

được  thì  mới  là  thực  sự  hiểu  được,  giảng  cho  thầy  nghe  coi  như  khảo  thí. 

Chúng tôi không có văn tự, không thi viết, cũng không thi vấn đáp. Cứ đem 

kinh ấy giảng cho thầy nghe một lượt, thầy nghe vừa ý gật đầu là quý vị đã 

học hoàn tất bộ kinh ấy, mới được chọn bộ kinh thứ hai. Điều này giống như 

Nhất  Hạnh  tam-muội,  tức  là  chuyên  tâm,  “thâm  nhập  một  môn, 

 trường  thời  huân  tu”  thì quý vị mới hòng thành tựu 

 “hạnh tâm vi diệu rộng lớn”.  

 “Hạnh tâm vi diệu rộng lớn”,  quý vị nhìn vào văn tự cũng hiểu được  ý 

nghĩa: Tâm lượng rộng mở, trí huệ hiện tiền, trí huệ vi diệu, tâm lượng rộng 

lớn. Trong Đại Thừa Phật pháp, Phật, Bồ Tát thường nói:  “Tâm bao thái hư, 

 lượng châu sa giới” . Khi mẫu thân của Hồ cư sĩ vãng sanh, tôi có viết mấy 

chữ gởi cho bà ta:  “Tịnh tâm biến pháp giới”,  “tịnh” (淨) là thanh tịnh, tâm 

thanh tịnh trọn khắp pháp giới, tâm tịnh trọn khắp pháp giới.  “Thiện ý mãn 

 Sa Bà” : Thiện niệm, thiện hạnh của chúng ta phải đầy khắp thế giới Sa Bà. 

Thực  sự  làm  được  như  vậy!  Bà  Hồ  bảo  tôi:  “Mẹ  con  cả  đời  thích  giúp  đỡ 

người khác”. Tốt lắm! Thiện ý phải tràn ngập cõi Sa Bà. Quan trọng nhất là 

tâm  thanh  tịnh.  Tâm  thanh  tịnh  phải  trọn  khắp  pháp  giới,  “tâm  thanh  tịnh 

 trọn pháp giới”  là huệ, trí huệ viên mãn,  “thiện ý đầy Sa Bà”  là phước báo, 

phước huệ song tu. Đấy chính là  “tâm hạnh vi diệu rộng lớn”.  

 “Danh đắc Tương Tự Vô Sanh Pháp Nhẫn” (gọi là được Tương Tự Vô 

Sanh Pháp Nhẫn), không thực sự đạt được, chỉ gần giống với Vô Sanh Pháp 

Nhẫn. Thực sự đạt được Vô Sanh  Pháp Nhẫn thì trong Đại  Thừa phải  là từ 

Thất Địa trở lên. Thất Địa Bồ Tát là Hạ Phẩm Vô Sanh Pháp Nhẫn, Bát Địa 

Bồ  Tát  là  Trung  Phẩm  Vô  Sanh  Pháp  Nhẫn,  Cửu  Địa  Bồ  Tát  là  Thượng 

Phẩm Vô Sanh Pháp Nhẫn, cao lắm! Chỉ “tương tự” cũng đã khá khả quan, 

tâm định rồi, đối với hết thảy pháp không phân biệt, không chấp trước, đó là 

“tương  tự”.  Vô  Sanh  Pháp  Nhẫn  thực sự  thì  vọng  tưởng  gần  như  đã  đoạn 

hết. Lúc “tương tự” thì vọng tưởng vẫn còn, những vọng tưởng ấy bọn phàm 

phu  ta  không  có  cách  gì  nhận  biết  được,  chúng  rất  vi  tế,  phải  đạt  đến  Thất 

Địa  Bồ  Tát mới biết! Công phu  định  lực ấy sâu đến  nỗi chúng ta không có 

cách gì tưởng tượng được. 

Nay chúng tôi thấy  rất  nhiều  vị  giáo sư đại  học trong  giới  học thuật  rất 

có  hứng  thú  đối  với  những  công  năng  đặc  dị  và  những  sự  kiện  từ  những 

chiều  không  gian  bất  đồng  (chúng  ta  gọi  là  “linh giới” ),  người  nghiên  cứu 

rất nhiều. Thế nhưng chúng ta biết rất rõ ràng, những cảnh giới đó còn chưa 

bén gót cảnh giới của bậc Tu Đà Hoàn, nhưng cũng có chỗ hay, nói chung là 

mở  rộng  tâm  lượng  chính  mình,  mở  rộng  tầm  mắt,  vượt  ngoài  khoa  học, 

vượt ngoài triết học, đó là một hiện tượng tốt, kể như là đột phá cả khoa học 

lẫn triết học. Những thành tựu của họ mới chỉ là tiếp xúc ở vòng ngoài, ngay 

cả cảnh giới [thấp nhất] là cảnh giới của bậc Tiểu Thừa Tu Đà Hoàn, họ còn 

chưa nhận biết được. 

Cảnh giới của bậc Tu Đà Hoàn là không  ngã  tướng, không  nhân tướng, 

không  chúng  sanh  tướng,  không  thọ  giả  tướng;  trong  kinh  Đại  Thừa,  đức 

Phật thường dạy, [bậc Tu Đà Hoàn] đã đoạn sạch tám mươi tám phẩm Kiến 

Hoặc thuộc tam giới. Những kẻ có công năng đặc dị biểu diễn rất nhiều cảnh 

giới  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  nhưng  họ  chưa  đoạn  được  tám  mươi  tám  phẩm 

Kiến  Hoặc,  tâm  địa  họ  chỉ  thanh  tịnh  hơn  mọi  phàm  nhân  một  chút.  Đúng 

như Ấn Quang đại sư thường nói:  “Một phần thành kính được một phần lợi 

 ích,  hai  phần  thành  kính  được  hai  phần  lợi  ích”.  Điều  này  bọn  phàm  nhân 

chúng  ta  có  thể  làm  được.  Chúng  ta  có  mấy  phần  chân  thành,  quả  thật  sẽ 

được mấy phần công đức lợi ích chẳng thể nghĩ bàn. Thế nhưng những công 

đức lợi ích ấy là tương tự, chưa phải là chân thật. 

Thế nào  là “tương tự?” Tương tự có nghĩa là tuy đạt được, nhưng cũng 

dễ dàng bị mất đi; còn thực sự đạt thì sau khi đạt được, sẽ không bị  mất đi. 

Do vậy, tuy Tu  Đà  Hoàn  là  Tiểu Thừa  Sơ Quả,  họ  rất phi phàm,  họ đạt Vị 

Bất  Thoái.  Họ  đạt  được  Vị  Bất  Thoái,  nhưng  địa  vị  ấy  không  bị  mất  đi. 

Những  chúng  sanh  trong  tam  giới  lục  đạo  dù  đạt  được  rồi  lại  bị  mất  đi, 

không có cách  gì thoát  ly  luân  hồi, chẳng  thể  liễu sanh  tử. Tuổi thọ  hết,  xả 

thân rồi lại thọ sanh, quên sạch những chuyện đời trước, bị mê khi cách ấm, 

bị  mất  đi,  không  thể  gìn  giữ  vĩnh  viễn.  Bậc  Tu  Đà  Hoàn  có  năng  lực  ấy, 

Ngài có thể gìn giữ [những gì đã tu chứng] nên bảy lần sanh vào cõi trời hay 

nhân gian, quyết định chẳng đọa trong tam đồ, bởi thế, gọi là Vị Bất Thoái! 

Thẳng cho đến khi chứng đắc quả A La Hán, A La Hán lại nâng cao lên 

thành  Bồ  Tát.  Bồ  Tát  chứng  đắc  Hạnh  Bất  Thoái,  quyết  định  chẳng  lui 

xuống  thành  Tiểu  Thừa,  vĩnh  viễn  gìn  giữ  được  (nói  theo  cách  người  hiện 

tại) lòng hy sinh phụng hiến đối với hết thảy chúng sanh khổ nạn, dẫu phải 

bỏ thân mạng của chính mình cũng không tiếc. Do vậy, thế gian lẫn xuất thế 

gian không ai chẳng tán thán: “Có thể bỏ mình vì người!” Tiểu Thừa không 

như  vậy!  Tiểu  Thừa  không  có  tâm  lượng  lớn  lao  như  thế,  Tiểu  Thừa  coi 

trọng tự tu cho chính mình, vì họ cảm thấy chúng sanh rất khó độ: Ta có hảo 

ý giúp đỡ họ, họ lại dùng ác ý đối đãi mình! Do vậy, người Tiểu Thừa bị ngã 

lòng  vì  điều  này.  Người  Tiểu  Thừa  giáo  hóa  người  khác:  Tôi  dùng  thiện  ý 

đối  với  anh,  anh  dùng  thiện  ý  đáp  lại,  bèn  rất  hoan  hỷ  dạy  dỗ.  Nếu  quý  vị 

không  tiếp  nhận,  có  ác  ý  đối  với  họ,  họ  bèn  thoái  chuyển,  cũng  như chẳng 

muốn gặp mặt quý vị nữa. 

Không  như Đại  Thừa  Bồ  Tát, Đại Thừa Bồ Tát có tâm  lượng từ bi sâu 

nặng. Chúng sanh có ác ý đối với họ, họ vẫn dùng thiện ý đáp trả; ắt có ngày 

nào  đó,  chúng  sanh  sẽ  quay  đầu,  sẽ  giác  ngộ,  Bồ  Tát  có  tâm  nhẫn  nại  chờ 

đợi,  nhất  định  chẳng  buông  bỏ.  Vì  thế,  Đại  Thừa  Bồ  Tát  đáng được  mọi 

người tôn kính, đáng quý lắm! Bồ Tát ở mức độ cao hơn nữa bèn nhập cảnh 

giới  của  Phật,  gọi  là  Pháp  Thân  Bồ  Tát.  Pháp  Thân  Bồ  Tát  nhập  cảnh  giới 

của Phật, thực sự thông đạt và hiểu rõ chân tướng của vũ trụ nhân sinh; lúc 

ấy, thực sự có thể nói là chỉ sanh trí huệ, chẳng sanh phiền não. Nhân vật đại 

biểu bậc  nhất cho Trung Quốc  là  Lục Tổ Huệ Năng đại sư của Thiền tông. 

Quý  vị  thấy  đó,  lúc  Lục  Tổ  nói:  “Trong  tâm  đệ  tử  thường  sanh  trí  huệ” , 

chính  là  Ngài  đã  nhập  cảnh  giới  của  Phật,  là  Pháp  Thân  Bồ  Tát!  Tối  thiểu 

phải  là bậc Sơ Trụ trong Viên Giáo  mới không sanh phiền  não  nữa.  Không 

sanh  phiền  não  chắc  chắn  không  sanh  chấp  trước,  chắc  chắn  không  sanh 

phân biệt. Thực sự đoạn được những chấp trước, phân biệt đối với hết thảy 

người, hết thảy sự, hết thảy vật thuộc thế gian lẫn xuất thế gian thì mới nhập 

được cảnh giới này. Huệ Năng đại sư đúng là bậc tái lai, chẳng phải là phàm 

nhân. Vì sao? Mới hai mươi bốn tuổi đã nhập được cảnh giới này! 

Chúng ta thấy trong  những tổ sư, đại đức  các đời; có  những  vị ba, bốn 

mươi  tuổi  mới  nhập cảnh  giới  này; có  người  năm, sáu  mươi tuổi  mới  nhập 

cảnh  giới  này;  có  người  bảy,  tám  mươi  tuổi  mới  nhập  cảnh  giới  này.  Căn 

tánh, phước đức, nhân duyên mỗi người khác biệt. Trong Tông Môn cũng có 

một công án  rất  nổi tiếng:  “Triệu Châu bát thập do hành cước”,  [nghĩa  là] 

ngài  Triệu  Châu  tám  mươi  tuổi  vẫn  còn  đi  khắp nơi  tầm  sư  phỏng  đạo.  Vì 

sao? Chưa nhập cảnh giới. Chưa nhập cảnh giới thì vẫn phải nghiêm túc nỗ 

lực tu học, đúng là phải tham học. Nhập cảnh giới rồi thì không cần nữa, đã 

khế  nhập  cảnh  giới  rồi;  nếu  chưa  nhập  cảnh  giới  thì  phải  tham  học.  Đây 

chính  là  chỗ  khó  khăn  trong  việc  tu  học  Phật  pháp;  do  vậy,  tổ  sư,  đại  đức, 

Phật,  Bồ  Tát  mới  khuyên  chúng  ta  chuyên  tu  Tịnh  Độ,  thành  tựu  dễ  dàng. 

Đạo lý là đây! A! Bây giờ đã hết giờ rồi! 



---o0o--- 

 Tập 35 



Chư vị đồng học! 

Chúng  tôi  giảng  tiếp  phần  trước.  Phần  trước  giảng  phần  nói  về  kinh 

Chiêm  Sát  có  một  đoạn,  câu  cuối  cùng  là:  “Nhược  đáo  Nhất  Hạnh  tam-

 muội,  tắc  thành  quảng  đại  vi  diệu  hạnh  tâm,  danh  đắc  Tương  Tự  Vô  Sanh 

 Pháp  Nhẫn,  nãi  văn  thập  phương  Phật  danh”  (Nếu  đạt  được  Nhất  Hạnh 

tam-muội, sẽ thành tựu tâm hạnh vi diệu rộng lớn, gọi là được Tương Tự Vô 

Sanh Pháp Nhẫn, bèn nghe danh hiệu của mười phương Phật). Câu này có ý 

nói:  Nhất  Hạnh  tam-muội  chính  là  danh  hiệu  của  mười  phương  chư  Phật. 

Chúng  ta  phải  đặc  biệt  lưu  ý  những  câu  nói  này  của  Ngẫu  Ích  đại  sư.  Thế 

nào là Nhất Hạnh tam-muội? Tiếp theo đây, chúng tôi giải thích đơn giản: 

 “Nhất  Hạnh  tam-muội”  chính  là  Niệm  Phật  tam-muội,  nó  còn  gọi  là 

Nhất Tướng tam-muội. Trong tương lai, nếu quý vị thấy những danh từ sau 

đây  trong  kinh  luận:  Nhất  Hạnh  tam-muội,  Nhất  Tướng  tam-muội  thì  phải 

biết đó đều là Niệm Phật tam-muội. Nhất Hạnh: Một hạnh là hết thảy hạnh, 

một  tướng  là  hết  thảy  tướng,  đều  luận  về  Niệm  Phật.  Niệm  vị  Phật  nào? 

Chuyên niệm A Di Đà Phật nhất tâm bất loạn! Nhất định phải hiểu ý nghĩa 

này. Không riêng gì pháp xuất thế, mà pháp thế gian cũng không ra ngoài lệ 

ấy.  Nói  đến  thành  tựu  thì  quan  trọng  nhất  chính  là  “một  môn  thâm  nhập” , 

tinh tấn không lười biếng, trường thời huân tu, không ai chẳng thành tựu! 

Trong pháp xuất thế gian, pháp môn Niệm Phật thù thắng khôn sánh. Vì 

thế,  kinh  Vô  Lượng  Thọ  dạy  chúng  ta:  “Phát  Bồ  Đề  tâm,  một  dạ  chuyên 

 niệm”.  Một dạ chuyên niệm chính là Nhất Hạnh tam-muội, hay Nhất Tướng 

tam-muội, kinh Di Đà gọi nó là “nhất tâm bất loạn”, thành tựu của nó chính 

là  “tâm  hạnh  vi  diệu  rộng  lớn”,  tiêu  chuẩn  niệm  Phật  vốn  là  như  thế.  Do 

vậy, không phát Bồ Đề tâm. Trong sách Yếu Giải, Ngẫu Ích đại sư giảng Bồ 

Đề tâm rất hay: Nó chính là lòng tin chân thật, nguyện thiết tha. Lòng tin ấy 

chắc chắn không hoài nghi, nguyện thiết tha là nguyện vọng khẩn thiết, chỉ 

có  nguyện  vọng  ấy,  mọi  nguyện  cầu  khác  đều  buông  bỏ  hết!  Không  cầu 

danh văn, lợi dưỡng, không cầu sanh lên trời, không cầu phước báo, chỉ cầu 

vãng sanh thế giới Cực Lạc, chỉ cầu thân cận A Di Đà Phật. Tín nguyện ấy 

chính  là  Vô  Thượng  Bồ  Đề  tâm,  lại  còn  thêm  “một  dạ  chuyên  niệm”.  Một 

dạ chuyên niệm là đúng, quý vị thấy đó: Ba điều kiện Tín - Nguyện - Hạnh 

đều đầy đủ. Tiêu chuẩn Niệm Phật vốn là như thế! Lại xem tiếp đoạn dưới: 

 “Phật  độ  chúng  sanh,  bất  giản  oán  thân,  hằng  vô  bì  quyện” (Phật  độ 

chúng sanh, không phân biệt oán - thân, luôn không mệt mỏi). Đối với Phật, 

nhất định chẳng được dùng phàm tình để suy lường. Khi chúng ta chưa tiếp 

xúc Phật pháp, không nhận biết Phật, Bồ Tát, không hiểu rõ, không khỏi nẩy 

sanh những sự hiểu lầm. Lại còn nghe theo, tin tưởng những lời ngoa truyền, 

chê  người khác  mê  tín, chê  người  khác [sùng bái]  ngẫu  tượng94, hữu  ý  hay 

vô ý khinh miệt người khác, thậm chí lăng nhục, phá hoại, [tưởng là] phá trừ 

mê tín! Tội lỗi rất sâu, vậy thì Phật, Bồ Tát có trách móc hay chăng? Có vẫn 

độ người như vậy hay chăng? Đó là suy nghĩ của phàm phu. Chúng ta hiểu 

lầm  rồi, chúng ta thấy cũng sai bét  rồi! Phật, Bồ  Tát chắc chắn không thấy 

ân  hay  oán,  luôn  luôn  chân  thành,  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  từ  bi  đối  với  hết 

thảy chúng sanh. 

Quý  vị  có  muốn  giết  hại  các  Ngài  (đương  nhiên  Phật,  Bồ  Tát  không  ở 

trong đời, làm sao giết hại được? Hiện tại chỉ là tượng Phật bằng đất nặn, gỗ 

khắc,  quý  vị  mang  lòng  nóng  giận,  mang  ác  niệm  hủy  phá  thì  cũng  giống 

như là sát hại Phật, Bồ Tát), Phật, Bồ Tát vẫn không trách  móc quý vị! Chỉ 

cần  một  niệm quay đầu. Một  niệm quay đầu chính  là  thực sự sám  hối, biết 

lỗi trước của mình. Trước kia, do vô tri nên gây chuyện sai trái, nay con hồi 

đầu,  nương  tựa  đức  Phật,  con  thực  sự  tin  tưởng,  con  nguyện  sanh  về  Tịnh 

Độ  thì  Phật,  Bồ  Tát  vẫn  đoái  hoài,  chứ  không  ghét  bỏ!  Bởi  thế,  các  Ngài 

không phân biệt là oan gia đối đầu hay người thân yêu. Không phân biệt như 

thế, không chấp trước như thế, một mực chân thành, bình đẳng, yêu thương, 

che chở chúng sanh. Chỉ cần quý vị chịu tiếp nhận, Phật, Bồ Tát đều vui vẻ 

giúp đỡ, thành tựu cho quý  vị, nâng đỡ quý  vị,  hy  vọng trong  một đời  này, 

quý vị sẽ vượt thoát luân hồi lục đạo, vĩnh viễn thoát khỏi biển khổ (luân hồi 

là biển khổ), vãng sanh thế giới Cực Lạc, thù thắng khôn sánh! Phật, Bồ Tát 

hộ niệm chúng sanh, giúp đỡ chúng sanh vĩnh viễn không mệt mỏi. Như mọi 

người chúng ta hay nói, các Ngài có tinh thần cao, thể lực tốt. 

Trong mười phương thế giới, chúng sanh vô lượng vô biên, chỉ cần khởi 

tâm động niệm cầu Phật, Bồ Tát giúp đỡ, Phật, Bồ Tát lập tức hiện thân, cảm 

ứng  đạo  giao.  Phật,  Bồ  Tát  có  năng  lực  ấy,  chúng  ta  sanh  về  thế  giới  Cực 

Lạc cũng có năng lực ấy, có thể hóa thân. Đấy chính là thần thông, tức Thần 

Túc Thông. Một thân có thể biến ra vô lượng vô biên thân, chỗ nào có cầu, 

chúng ta bèn phân thân, biến một thân sang đó. Cái thân biến hiện ấy lại có 

thể biến  hóa tùy theo  ý niệm của chúng sanh. Vì thế, biến ra rất  nhiều thân 

không giống nhau. Quý vị đã đọc phẩm Phổ Môn, ắt biết Quán Thế Âm Bồ 

Tát có ba mươi hai ứng thân, tức là ba mươi hai thứ thân phận bất đồng, mỗi 

một loại thân cũng không giống nhau. Đấy không phải là Phật, Bồ Tát có ý 

nghĩ,  có  phân  biệt,  có  chấp  trước  đâu  nhé!  Phật,  Bồ  Tát  không  phân  biệt, 

không  chấp  trước,  mà  là  hiện  tướng  tùy  theo  ý  niệm  của  chúng  sanh.  Đấy 

chính là do chúng sanh duy thức sở biến, nguyên do là như vậy. 

Giống như tiến sĩ Giang Bổn Thắng làm thí nghiệm kết tinh nước, ông ta 

làm thí nghiệm suốt tám chín năm. Mỗi ngày dùng kính hiển vi quan sát, từ 

trước  đến  giờ  chưa  hề  có  hai  mẫu  nước  kết  tinh  hoàn  toàn  giống  hệt  nhau. 

Như  thế  là  thế  nào?  Từ  trước  đến  nay  chưa  bao  giờ  có  hai  ý  niệm  tương 

đồng!  Ý  niệm  của  chúng  ta  sanh  diệt  trong  từng  sát-na,  mỗi  một  niệm  đều 

chẳng  giống  nhau.  Chúng  ta  nói  “giống  nhau”  thì  “giống  nhau”  là  gì?  Là 

tương tự! Tuyệt đối chẳng hoàn toàn giống nhau. Vì vậy, cảnh giới biến hiện 

bởi ý niệm không có cảnh nào giống nhau. Nếu hiểu đạo lý và sự thật ấy thì 

sẽ  tùy  loại  hóa  thân,  tùy  tâm  ứng  lượng  (tùy  theo  tâm  của  đối  tượng  được 

giáo hóa mà ứng với khả năng tiếp nhận của người ấy), cảnh giới chẳng thể 

nghĩ bàn! 

Vì  sao  các  Ngài  chẳng  cảm  thấy  mệt  mỏi?  Vì  không  chấp  tướng.  Chư 

Phật,  Bồ  Tát  không  có  ngã  tướng,  không  có  nhân  tướng,  không  có  chúng 

sanh tướng, không có thọ  giả tướng, ai  mệt nhọc đây? Vì sao chúng ta  làm 

việc cảm thấy mệt mỏi? Vì chấp trước có ngã, chấp trước cái thân này là ta, 

công việc nhiều quá bèn cảm thấy mệt  mỏi. Phật, Bồ Tát không chấp trước 

thân này là ta, thân là gì? Thân là cỗ máy. Nay nhân loại phát minh ra máy 

móc,  sử  dụng  máy  móc  rất  phổ  biến,  máy  móc  không  biết  mệt  mỏi.  Máy 

móc đơn giản nhất chính là cái đồng hồ; quý vị thấy cái đồng hồ chạy suốt 

hai mươi bốn tiếng đồng hồ không ngừng. Nay đồng hồ chạy bằng pin, đến 

khi hết pin mới ngừng. Gắn pin  mới vào lại chạy tiếp, vĩnh viễn không  mệt 

mỏi, đạo lý là như vậy đấy! 

Thân thể của Phật, Bồ Tát giống như cái đồng hồ, vì hết thảy chúng sanh 

phục vụ nhất định không mệt mỏi. Nếu các Ngài chấp trước thân này là ta, ắt 

sẽ  mệt  mỏi. Các Ngài không chấp trước thân  này  là ta,  hóa ra  vô  lượng  vô 

biên thân, đều vì hết thảy chúng sanh phục vụ. Chỉ cần chúng sanh cần đến, 

Ngài bèn hiện thân, bèn đến phục vụ. Đúng là vô ngã tướng, vô nhân tướng, 

vô chúng sanh tướng, vô thọ giả tướng. Chẳng những không chấp tướng, mà 

ngay cả ý niệm cũng không dính  mắc, vô ngã kiến, vô nhân kiến, vô chúng 

sanh kiến, vô thọ giả kiến, không phân biệt. Vô Tướng là không chấp trước. 

Các Ngài không phân biệt, không chấp trước, cho nên vĩnh viễn không mệt, 

không nhọc. Ba câu này vạch trần sự nghiệp độ sanh của Phật. Đoạn kế tiếp 

giảng về cảm ứng. 

 “Cẩu văn Phật danh, Phật tất hộ niệm, bất luận hữu tâm, vô tâm, tín dữ 

 bất  tín,  giai  thành  duyên  chủng”  (Chỉ  cần  nghe  tên  Phật,  Phật  ắt  hộ  niệm, 

bất luận hữu tâm, vô tâm, tin hay không tin, đều thành duyên chủng). Trong 

đoạn này, chúng ta thấy chữ Cẩu (苟), nếu nói theo văn Bạch Thoại là  “chỉ 

 yếu”  (只要: chỉ cần). Chỉ cần quý vị nghe được danh hiệu Phật, chỉ cần quý 

vị thấy được tượng Phật, bất luận là hình vẽ hay là tượng Phật bằng đất nặn, 

gỗ khắc, chỉ cần quý vị trông thấy tượng Phật, nghe danh hiệu Phật đã là có 

duyên cùng Phật, Phật sẽ hộ niệm quý vị. Kinh Phật nói “hộ niệm”, dân gian 

thường  nói  là “bảo hựu”, nghĩa  là Phật che chở, ban phước, người thế  gian 

gọi là “quan hoài” (quan tâm, nhớ nghĩ), Phật, Bồ Tát quan hoài quý vị. Quý 

vị  từng  trông  thấy  hình  tượng  Ngài,  từng  được  nghe  danh  hiệu  Ngài,  “bất 

 luận  hữu  tâm,  vô  tâm” ,  vô  tâm  là  ngẫu  nhiên,  cũng  bất  luận  tin  hay  chẳng 

tin. Có những người, nhất là những người tin vào tôn giáo khác, trông thấy 

tượng  Phật,  nghe đến danh  hiệu Phật, chắc chắn không tin tưởng,  thậm chí 

còn hủy báng, nói là mê tín. Anh chê là mê tín, nhưng Phật vẫn bảo hựu anh, 

chẳng  thể  nghĩ  bàn!  Bởi  thế,  “giai  thành  duyên  chủng” (đều  thành  duyên 

chủng). Chúng ta chẳng thể không biết điều này, vô ý kết duyên cùng Phật, 

chuyện này rất nhiều! 

Do  đây  biết  rằng:  Phật  kết  duyên  với  chúng  sanh,  nói  thật  ra,  rộng  lớn 

chẳng  hề có bờ  mé. Thế  nhưng để  Phật  kết duyên  với chúng sanh thì cũng 

cần phải tạo Tăng Thượng Duyên cho chúng sanh. Có rất nhiều người trông 

thấy  tượng  Phật  là  do  vì  lẽ  nào?  Đương  nhiên  là  phải  có  người  tạo  tượng 

Phật cho người khác thấy. Nếu ở chỗ này không có người tạo một bức tượng 

Phật  thì  người  ở  đây  từ  trước  đến  nay  chưa  hề  trông  thấy  tượng  Phật.  Do 

vậy, những hàng đệ tử Phật chúng ta có nghĩa vụ tạo tượng Phật! Hiện tại ở 

Trung  Quốc,  ở  ngoại  quốc  có  rất  nhiều  chỗ  dựng  tượng  Phật  lớn;  chúng  ta 

phải biết, dựng những tượng lớn ấy có công đức ở chỗ nào? Công đức là như 

ở đây nói:  “Cẩu văn Phật danh, Phật tất hộ niệm, bất luận hữu tâm, vô tâm, 

 tín dữ bất tín, giai thành duyên chủng” (Chỉ cần nghe danh hiệu Phật, Phật ắt 

hộ  niệm,  bất  luận  hữu  tâm,  vô  tâm,  tin  hay  không  tin,  đều  thành  duyên 

chủng), tạo Tăng Thượng Duyên cho hết thảy chúng sanh! 

Đặc biệt là những nơi du lịch, vãn cảnh, những nơi có người mỗi ngày từ 

các nơi, các quốc gia đến thăm viếng ngoạn cảnh, bất luận tin hay không tin, 

họ  trông  thấy  tượng  Phật,  nghe  có  người  niệm  Phật  ở  đó,  nghe  được  danh 

hiệu Phật thì họ sẽ có duyên với Phật. Đúng như câu nói:  “Nhất lịch nhĩ căn, 

 vĩnh vi đạo chủng” (Vừa thoảng qua tai, vĩnh viễn thành hạt giống đạo). Khi 

nào  duyên  chín  muồi  sẽ  đắc  độ.  Thế  nào  là  chín  muồi?  Có  thể  tin,  có  thể 

nguyện, có thể y giáo phụng hành, đó là chín muồi. Nay duyên phận giữa ta 

và  Phật  chín  muồi,  chẳng  phải  là  ngẫu  nhiên;  nhiều  đời,  nhiều  kiếp  thấy 

tượng  Phật,  nghe  danh  hiệu  Phật,  cũng  là  có  khi  tin,  có  khi  không  tin,  hữu 

tâm, vô ý, trong quá khứ chúng ta là như vậy đó. Trong một đời này, duyên 

chín muồi, cho nên trông thấy tượng Phật, nghe danh hiệu Phật, bèn thực sự 

tin  tưởng,  thực  sự  hiểu  rõ,  hoan  hỷ  học  theo  đức  Phật.  Chúng  ta  xem  tiếp 

mấy câu cuối cùng. 

 “Phật từ bất khả tư nghị, danh hiệu công  đức bất khả tư nghị, đích thị 

 nan tín chi pháp” (Lòng Từ của Phật chẳng thể nghĩ bàn, công đức của danh 

hiệu chẳng thể nghĩ bàn, đích thực là pháp khó tin). Ở đây nói lên ba điều: 

1)  Lòng  từ  bi  của  Phật  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  bọn  lục  đạo  chúng  sanh  ta 

không  có  cách  gì  tưởng  tượng  được  nổi.  Phật  từ  bi,  khoan  dung,  tha  thứ, 

rộng rãi, bao dung chẳng thể nghĩ bàn! 

2) Danh hiệu có công đức chẳng thể nghĩ bàn: Quý vị thấy đó, hết thảy 

chúng sanh bất luận hữu ý hay vô ý, tin hay không tin, nghe đến danh hiệu 

Phật,  bèn  được  Phật  hộ  niệm,  có  duyên  với  Phật.  Công  đức  của  danh  hiệu 

chẳng thể nghĩ bàn! 

3) Câu cuối cùng: [Pháp này] xác thực là pháp khó tin. 

Trong một đời này, chúng ta hiểu rõ, thấu suốt, cho nên đem Phật pháp 

giới thiệu cùng  hết thảy chúng sanh. Dùng cách thức  nào? Dùng cách  niệm 

danh hiệu Phật. Nay khoa học kỹ thuật phát triển, chúng ta dùng máy niệm 

Phật  chạy  pin  (battery),  thâu  tiếng  niệm  A  Di  Đà  Phật  vào  “tinh  phiến” 

(IC)95. Cái máy niệm Phật ấy niệm Phật suốt hai mươi bốn tiếng không mệt 

mỏi. Tiếng niệm Phật phát ra, chỉ cần có người nghe được, bất kể người ấy 

tin hay không tin, bất luận hữu tâm hay vô tâm, thảy đều gieo chủng tử Phật, 

thảy đều có duyên với Phật. 

Nhất là trong năm nay, đài truyền hình Hoa Tạng của chúng ta ra mắt từ 

ngày Nguyên Đán, giảng kinh, niệm Phật hai  mươi bốn tiếng đồng hồ. Mỗi 

đoạn kinh văn giảng xong, lại niệm Phật hai mươi phút, phát ra toàn thế giới. 

Những ai có duyên? Người tiếp thâu hay xem nghe là người có duyên. Mỗi 

một khi tiếp thâu, người xem nghe tự mình xem, người bên cạnh cũng vô ý 

hay hữu ý, ngẫu nhiên nghe được, đều tạo thành chủng tử Phật, gieo chủng 

tử Phật vào A Lại Da Thức, công đức vô lượng vô biên, chẳng thể nghĩ bàn! 

Do vậy, trong kinh này, đức Thế Tôn nói kinh này là pháp khó tin. Trong tập 

sách  Tịnh  Ngữ,  lão  cư  sĩ  Hạ  Liên  Cư  nói:  “Nan  tín,  nan  tín,  chân  nan 

 tín”  (Khó tin, khó tin, thật khó tin!), dùng cả ba chữ Nan. Khó tin mà chúng 

ta có thể tin tưởng được, thật hết sức đáng quý. Lại xem tiếp đoạn dưới. 

 “Văn  kinh,  thọ  trì,  bất  cẩn  chư  Phật  hộ  niệm,  nhân  nhân  giai đắc  viên 

 chứng  tam  Bất  Thoái,  niệm  niệm  thú  hướng  Phật  quả  diệu  giác  dã” (Nghe 

kinh, thọ trì, không chỉ được chư Phật hộ niệm, mà ai nấy còn đều được viên 

chứng ba thứ Bất Thoái, niệm niệm hướng đến Phật quả diệu giác). Câu này 

nói đến cái hay của việc nghe kinh thọ trì, niệm Phật, lợi ích cũng chẳng thể 

nghĩ bàn.  “Nghe kinh”  là nghe bộ kinh này. Từ cổ đến nay, kinh Di Đà được 

rất  nhiều  người  giảng,  vì  sao?  Vì  công  đức  lợi  ích  thù  thắng  khôn  sánh; 

không chỉ pháp sư xuất gia, những pháp sư giảng kinh cả đời chưa chắc đã 

giảng  những  kinh  khác,  nhưng  kinh  A  Di  Đà  nhất  định  phải  giảng.  Chẳng 

cần biết là pháp sư thuộc tông hay phái nào, hễ là pháp sư giảng kinh, chắc 

chắn  trong  đời  vị  đó  phải  từng  giảng  kinh  Di  Đà.  Nếu  quý  vị  hỏi  vị  ấy  có 

duyên  cùng  Tịnh  Độ  hay  không?  Đương  nhiên  là  kết  duyên!  Chẳng  những 

kết  duyên,  mà  giảng  kinh  này  còn  là  kết  duyên  rất  sâu.  Dẫu  một  đời  này 

chẳng nghĩ đến chuyện vãng sanh, ngày nào đó duyên chín muồi, chắc chắn 

sẽ vãng sanh thế giới Cực Lạc, đó là đạo lý nhất định! 

Những  pháp  sư  chuyên  tu  Tịnh  Độ,  nhất  định  cả  đời  không  chỉ  giảng 

kinh  Di  Đà  một  lần. Trong  quá  khứ,  lão  cư  sĩ  Lý  Bỉnh  Nam  giảng  kinh 

thuyết pháp tại Đài Trung suốt ba mươi tám năm, trong ba mươi tám năm ấy 

cụ giảng kinh Di Đà sáu lần. Mười mấy năm qua, kể từ sau khi thầy Lý vãng 

sanh, các đồng  học trong  ngoài  nước  xin tôi  giảng  kinh Vô  Lượng  Thọ, tôi 

giảng hơn mười lần. Lần giảng thứ mười một gần đây nhất là giảng tại Tân 

Gia  Ba;  lần  này,  chúng  tôi  không  bị  thời  gian  hạn chế,  cứ  mỗi  lần  về  Tân 

Gia Ba tôi lại tiếp tục giảng, cho nên giảng rất tường tận, so ra giảng kỹ càng 

hơn những lần trước. Tôi cũng đã giảng kinh Di Đà mấy lượt, tôi giảng Yếu 

Giải  rồi  giảng  Sớ  Sao,  [đem  những  tác  phẩm  ấy]  giảng  bằng  văn  Bạch 

Thoại. Mỗi một lượt cảm nhận khác nhau, cứ  mỗi lần lại [có ấn tượng] sâu 

đậm hơn lần trước, cảnh giới hoàn toàn chẳng tương đồng. 

Cuốn Di Đà Yếu Giải Nghiên Tập  Báo Cáo này được  giảng trong khóa 

giảng  đại  chuyên  Phật  học.  Do  vì  thời  gian  nghe  kinh  của  các  học  sinh  bị 

hạn chế  nên bản báo cáo ấy  giảng  mấy  ngày  là  xong?  Bảy  ngày! Mỗi  ngày 

giảng hai tiếng. Giảng xong trong mười bốn tiếng đồng hồ! Lần này, ở đây 

chúng tôi cũng dùng bản Báo Cáo cũ như lần trước, nhưng giảng tường tận, 

không  quá  tường  tận,  chỉ  là  so  với  lần  giảng  trong  khóa  Đại  Chuyên  tỉ  mỉ 

hơn  một  chút,  tốn  không  ít  thời  gian,  nhiều  hơn  mười  bốn  giờ.  Như 

vậy,  “nghe kinh, thọ trì” , chúng ta hữu duyên nghe được bộ kinh này, nghe 

xong sanh tâm hoan hỷ, lại có thể tiếp nhận, tiếp nhận những phương pháp, 

lý  luận,  cảnh  giới  được  giảng  trong kinh,  hay  lắm!  Chứng  tỏ  quý  vị  thiện 

căn, phước đức đã chín muồi nên quý vị có thể tiếp nhận, có thể duy trì. 

“Trì” là  gì? Nay ta  gọi “trì” là áp  dụng  vào cuộc sống thường  nhật của 

chính  mình,  áp  dụng  vào  công  việc  của  chính  mình,  vào  cách  xử  sự,  đãi 

người, tiếp vật. Bộ kinh này có tác dụng đối với tư tưởng, kiến giải, hành vi 

của chúng ta, đó gọi là Thọ Trì, là nhập vào cảnh giới của kinh A Di Đà. Bất 

kể  quý  vị  nhập  sâu  hay  cạn,  thời  gian  dài  hay  ngắn,  đều  được  chư Phật  hộ 

niệm.  Ý  nghĩa  của  chữ  “chư  Phật”  phải  được  hiểu  nước  đôi,  ở  phần  trên 

chúng tôi đã nói rồi, kinh nói  “chư Phật”  là chỉ A Di Đà Phật. A Di Đà Phật 

đã  hộ  niệm  quý  vị thì  mười phương chư Phật không  vị  nào chẳng  hộ  niệm 

quý vị. Vì sao? Mỗi một vị Phật đều tôn kính A Di Đà Phật, tôn trọng A Di 

Đà Phật, khen ngợi A Di Đà Phật, nên đệ tử của A Di Đà Phật được hưởng 

lây! Bất luận đến thế giới của đức Phật nào, vị Phật nào trông thấy đệ tử của 

A Di Đà Phật cũng đặc biệt tiếp đãi, ai nấy cùng có tấm lòng này, tâm cùng 

một lý này. Không chỉ là được chư Phật hộ niệm, phần sau lại còn cho biết 

cái điều tốt lành lớn lao hơn nữa: 

 “Nhân nhân giai đắc viên chứng tam Bất Thoái” (Ai nấy đều được viên 

chứng ba thứ Bất Thoái), nhưng ở đây, phải có điều kiện. Điều kiện chính là 

phải  đầy  đủ  “lòng  tin  chân  thành,  nguyện  thiết  tha,  một  dạ  chuyên 

 niệm”.  Nay  quý  vị  chưa  vãng  sanh,  vẫn  còn  ở  trong  thế  gian  này,  dẫu  ở 

trong thế  gian  này,  nhưng tự  mình  đã chứng trọn  vẹn ba  thứ  Bất  Thoái  mà 

chính mình không biết! Tuy chính mình không biết, nhưng quả thật đã thành 

tựu. Vì sao? Vì quý vị nhất định vãng sanh. Vãng sanh Cực Lạc thế giới là 

quý vị viên chứng ba thứ Bất Thoái. Vì vậy, chỉ cần quý vị nhất định được 

vãng sanh ngay trong một đời này thì khác nào quý vị đã viên chứng ba thứ 

Bất Thoái ngay trong hiện tại! Ý nghĩa là như vậy đó. 

Ba thứ Bất Thoái này chẳng dễ gì đạt được, nhất là viên chứng! “Viên” 

hết sức khó được! Nếu nói quý vị chứng ba thứ Bất Thoái thì Sơ Trụ Bồ Tát 

thuộc Viên  Giáo đã chứng được,  nhưng không  viên. Địa  vị  nào  mới có thể 

gọi  là  Viên?  Luận  trên  sự  thật,  Đẳng  Giác  Bồ  Tát  mới  là  Viên.  Thực  sự 

chẳng thể nghĩ bàn! Thật là pháp khó tin! Nếu quý vị nới rộng ý nghĩa chữ 

Viên một chút, mở rộng điều kiện một chút thì Tịch Diệt Nhẫn là Viên. Hạ 

Phẩm  Tịch  Diệt  Nhẫn  là  Pháp  Vân  Địa  Bồ  Tát,  Đẳng  Giác  là  Trung  Phẩm 

Tịch Diệt Nhẫn, nơi quả địa Như Lai là Thượng Phẩm Tịch Diệt Nhẫn. Như 

vậy,  viên  chứng  ba  thứ  Bất  Thoái  thì  địa  vị  thấp  nhất  phải  là  Thập  Địa  Bồ 

Tát, rất cao! Đấy  là ta đã  nới rộng  ý  nghĩa chữ Viên  một chút rồi!  Nếu  hỏi 

còn  có  thể  nới  rộng  thêm  chút  nữa  hay  không?  Nếu  nới  rộng  chút  nữa  thì 

không  phải  là  viên  chứng  thực  sự,  chỉ  là  tiếp  cận  viên  chứng,  đã  mấp  mé 

viên  chứng,  là  hạng  Bồ  Tát  nào  vậy?  Vô  Sanh  Pháp  Nhẫn  Bồ  Tát.  Chứng 

đắc Vô Sanh Nhẫn, Vô Sanh Nhẫn là hết thảy pháp bất sanh bất diệt, thuộc 

những địa vị nào? Thất Địa, Bát Địa, Cửu Địa! 

Do vậy, chúng ta đọc kinh Vô Lượng Thọ thấy nói sanh về Tây Phương 

Cực Lạc thế giới, dẫu sanh trong Hạ Hạ Phẩm thuộc Phàm Thánh Đồng Cư 

Độ, đều là A Duy Việt Trí Bồ Tát. Cũng có thể nói A Duy Việt Trí Bồ Tát là 

Bồ Tát viên chứng ba thứ Bất Thoái, điều kiện rộng rãi hơn. A Duy Việt Trí 

Bồ  Tát  là  từ  Thất  Địa  trở  lên.  Nói  cách  khác,  Bồ  Tát  chứng  đắc  Vô  Sanh 

Pháp Nhẫn là Thất Địa, Bát Địa, Cửu Địa, từ Thất Địa trở lên có thể nói là 

“viên chứng”, nhưng thực sự viên chứng thì là Đẳng Giác Bồ Tát, Thất Địa 

rất gần với viên chứng. Không dễ đâu! Trong tám vạn bốn ngàn pháp môn, 

trong vô lượng vô biên các cõi Phật đều không có [chuyện này]. Chỉ có niệm 

Phật,  niệm  A  Di  Đà  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  mới  có 

thành tựu như thế. 

Chúng  ta  biết:  Mười  phương  hết  thảy  chư  Phật  Như  Lai  không  vị  nào 

chẳng  giảng  Tịnh  Độ  Tam  Kinh,  không  vị  nào  chẳng  giảng  Hoa  Nghiêm; 

nghĩa là kinh Hoa Nghiêm và Tịnh Độ Tam Kinh là giáo học căn bản để hết 

thảy chư Phật độ chúng sanh, ai nấy đều phải giảng. Giống như môn học căn 

bản,  môn  học  bắt  buộc  phải  học  trong  nhà  trường,  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp 

môn khác là những môn học nhiệm ý (elective courses), còn đây là căn bản 

pháp  luân.  Thành tựu trong  một đời  thì chỉ có  mỗi  mình pháp  môn  này,  lại 

thành  tựu  thật  cao,  thực  sự  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  thực sự  là  pháp  khó 

tin!  “Niệm  niệm  thú  hướng  Phật  quả  diệu  giác  dã” (niệm  niệm  hướng  đến 

Phật  quả  diệu  giác).  Đó  chính  là  viên  chứng  ba  thứ  Bất  Thoái.  Phương 

hướng  và  mục tiêu để tinh tấn  là Vô  Thượng  Phật Quả, tức Diệu Giác, cao 

hơn  Đẳng  Giác.  Diệu  Giác  là  Phật  quả  rốt  ráo  viên  mãn.  Trực  tiếp  hướng 

đến  mục  tiêu  này,  chứ  không  phải  là  theo  từng  giai  đoạn  địa  vị  Bồ  Tát  mà 

tiến dần lên, không phải vậy! Đây thực sự là đạo thành Phật danh xứng với 

thật,  trong  ấy  không  có  tướng  trạng  cong  quẹo,  không  vòng  vèo,  ngoắt 

ngoéo. 

Danh hiệu của quả Diệu Giác, trong kinh điển chúng ta thường đọc thấy 

là  A  Nậu  Đa  La  Tam  Miệu  Tam  Bồ  Đề,  hoàn  toàn  là  dịch  âm  tiếng  Phạn, 

quả  thật  rất dễ phiên dịch sang tiếng  Hán, vì sao không phiên dịch? Vì tôn 

trọng danh hiệu này nên không dịch, chứ chẳng phải là không thể dịch được. 

Chúng  ta  đặc  biệt  tôn  trọng  danh  hiệu  này,  bởi  lẽ,  nó  chính  là  quả  đức  tối 

hậu mà mọi người học Phật đều mong đạt được. Chúng ta học Phật vì lẽ gì? 

Nhằm  cầu  cái  gì?  Chính  là  cầu  A  Nậu  Đa  La  Tam  Miệu  Tam  Bồ  Đề.  Nếu 

dịch sang tiếng Hán, A dịch là Vô, Nậu Đa La dịch là Thượng, Tam dịch là 

Chánh,  Miệu  dịch  là  Đẳng,  Tam  Miệu  dịch  là  Chánh  Đẳng.  Tam  dịch  là 

Chánh,  Bồ Đề dịch  là Giác;  bởi thế,  dịch  toàn bộ sang tiếng  Hán thì  là Vô 

Thượng  Chánh  Đẳng  Chánh  Giác.  Nói  thật  ra,  nếu  tách  danh  hiệu  ấy  ra  để 

luận thì có ba giai đoạn: Giai đoạn thứ nhất là Chánh Giác; giai đoạn thứ hai 

là  Chánh  Đẳng  Chánh  Giác;  giai  đoạn  thứ  ba  là  Vô  Thượng  Chánh  Đẳng 

Chánh Giác. Nếu quý vị thực sự đạt được thì danh hiệu liền biến đổi. 

Có thể nói danh hiệu ấy chính là học vị (degree) trong nền giáo dục của 

đức  Phật.  Theo  tiêu  chuẩn  học  vị  thì  học  vị  thấp  nhất  là  A  La  Hán,  giống 

như  trong  các  trường  đại  học  hiện  tại,  học  vị  thấp  nhất  gọi  là  Học  Sĩ  (Cử 

Nhân,  Bachelor),  A  La  Hán tương đương  với  Học Sĩ.  Học  vị  thứ  hai  là  Bồ 

Tát, giống như Thạc Sĩ (Cao Học, Master), học vị thứ ba là Phật, giống như 

Tiến  Sĩ  (PhD).  Như  vậy,  ba  danh  hiệu  trên  (tức  Chánh  Giác,  Chánh  Đẳng 

Chánh  Giác,  và  Vô  Thượng  Chánh  Đẳng  Chánh  Giác)  là  ba  danh  hiệu  học 

vị, chúng ta phải hiểu như vậy. Có thể thăng lên từng cấp: A La Hán thăng 

lên một cấp là Bồ Tát. Bồ Tát lại thăng lên một cấp thành Phật; Phật là học 

vị cao nhất. Phải tu những pháp gì mới đạt được những học vị ấy? Tám vạn 

bốn  ngàn  pháp  môn  chính  là  phương  pháp,  chính  là  đường  lối,  cái  được 

mình tu để hòng đạt đến đều là A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề. 

Nếu quả thật quý vị tu thành Chánh Giác thì chính là thành A La Hán. Ở 

chỗ này, cũng có rất nhiều người hỏi tôi: “Người thế gian chúng ta có ai giác 

ngộ hay không? Khoa học gia có được tính là giác hay chăng? Triết học gia 

có được coi  là  giác  hay không? Trong thế gian  vẫn có rất  nhiều thánh  hiền 

có trí huệ, có đạo đức, có tính là giác hay không?” Tính chứ! Coi họ là giác, 

nhưng  có  thể  gọi  là  A  La  Hán  hay  chăng?  Không  thể!  Vì  sao?  Tiêu  chuẩn 

của  nhà  Phật  là  phải  có  Chánh.  Tiêu  chuẩn  của  Chánh  là  gì?  Đoạn  sạch 

phiền  não!  Phiền  não  là  gì?  Danh  từ  nhà  Phật  gọi  phiền  não  là  Thân  Kiến: 

Coi thân thể này là ta, đó là cách nhìn lầm lạc, thân thể không phải là ta, thân 

thể  là  gì?  Thân  thể  là  cái  được  sở  hữu  bởi  ta,  giống  như  y  phục,  y  phục 

không phải là ta, ta sở hữu nó mà thôi! 

Lục đạo chúng sanh đều chấp thân thể là Ngã, lầm rồi! Đấy không phải 

là Chánh Giác. Do quý vị vẫn còn chấp trước thân thể là ta, còn chấp tham, 

sân, si,  mạn  là ta, không buông  những thứ ấy  xuống  được, thị - phi,  nhân  - 

ngã không buông  xuống được; tham, sân, si không buông  xuống được; ngũ 

dục, lục trần không buông xuống được, dù giác cũng chẳng thể gọi là Chánh 

Giác.  Người  chánh  giác  buông  hết  những  thứ  ấy  xuống,  chẳng  còn  chấp 

trước thân là ta, quyết định chẳng chấp trước danh văn, lợi dưỡng, ngũ dục, 

lục  trần,  tham,  sân,  si,  mạn,  quyết  định  không  có  những  thứ  ấy.  Giác  phù 

hợp  với  tiêu  chuẩn  nhà  Phật  thì  Phật  gọi  là  Chánh  Giác;  người  như vậy  có 

danh hiệu là A La Hán. Người đạt Chánh Giác sẽ vượt thoát luân hồi trong 

lục đạo, vượt thoát luân hồi rồi lại phải trở vào lục đạo, đấy là thừa nguyện 

tái lai, trọn chẳng phải là thân nghiệp báo, Ngài trở về làm gì? Vị ấy đến độ 

chúng sanh, đến giáo hóa chúng sanh, hoàn toàn giống hệt chư Phật, Bồ Tát 

thị  hiện  trong  lục  đạo.  Thuận  theo  tâm  niệm  của  chúng  sanh  bèn  biến  hóa 

những thân, sắc tướng bất đồng. Đó là học vị đầu tiên. 

Học  vị  thứ  hai  lại  vượt  lên  một  cấp,  nâng  lên  thành  Bồ  Tát,  Bồ  Tát  là 

Chánh  Đẳng  Chánh  Giác,  cao  lắm.  Chánh  Đẳng:  Đẳng  là  gì?  Đẳng 

(等: ngang  bằng) với  Phật,  nhưng  chưa  phải  là  Phật.  Rất  gần  với  Phật,  gần 

như Phật, chưa phải  là Phật, cao hơn  A  La Hán  nên thêm chữ Chánh Đẳng 

vào trước Chánh Giác. 

Học  vị  tối  cao  chính  là  Phật  Đà.  Điều  thành  tựu  của  đức  Phật  chính  là 

Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác, nghĩa là Chánh Đẳng Chánh Giác đạt 

đến đỉnh điểm, không gì cao hơn nữa. Chánh Đẳng Chánh Giác đạt đến rốt 

ráo  viên  mãn,  nên  thêm  chữ  Vô  Thượng,  Vô  Thượng  là  Phật  quả!  Chánh 

Đẳng  Chánh  Giác  là  quả  vị  Bồ  Tát.  A  La  Hán  và  Bích  Chi  Phật  đều  là 

Chánh Giác, trong nhà Phật gọi họ là Tiểu Thừa, hoặc còn gọi là Nhị Thừa. 

Phải hiểu ý nghĩa nội hàm của những danh từ thuật ngữ ấy, nếu không hiểu 

sẽ đi chệch ra ngoài. Sau rốt, chúng ta hãy xem điều cuối cùng: 

 “Văn danh công đức, như thử siêu thắng, Thế Tôn cập thập phương chư 

 Phật, đồng sở tuyên thuyết, bất khả tín hồ” (Công đức  nghe danh  hiệu siêu 

thắng như thế, do Thế Tôn và mười phương chư Phật cùng tuyên nói, chẳng 

đáng tin ư?). Nghe được một câu danh hiệu A Di Đà Phật, công đức lợi ích 

quá lớn, chính mình không có cách gì tưởng tượng được nổi! Nếu không do 

chư Phật, tổ sư đại đức giảng  giải cho ta, ta làm sao  hiểu được?  Ta thường 

cho là danh hiệu A Di Đà Phật nghe đã quen tai, há lại hiếm lạ, phi thường 

đến  mức  như  thế  ư?  Nói  thật  ra,  danh  hiệu  ấy  “như  thử  siêu  thắng” (siêu 

thắng  như thế đó).  Siêu  (超)  là siêu  việt,  Thắng  (勝)  là thù thắng.  Bất  luận 

quý vị tin hay không tin, bất luận hữu ý hay vô ý, đều đã gieo chủng tử vào 

A Lại Da Thức; nói theo cách bây giờ là “đã ghi ấn tượng vào óc”, người thế 

gian  nói  như  vậy  đó.  Quý  vị  đã  có  ấn  tượng,  ấn  tượng  ấy  vĩnh  viễn  chẳng 

mất đi, khi nào duyên chín muồi, lúc ấy sẽ thưc sự đạt được lợi ích chân thật, 

sẽ hiện tiền. 

Duyên chín muồi thì gặp được thiện tri thức, gặp được đồng học tốt đến 

chỉ dạy quý vị, giúp quý vị đoạn nghi sanh tín, giúp quý vị tu hành đúng lý, 

đúng  pháp,  trong  một  đời  này  bèn  thành  công,  vĩnh  viễn  thoát  luân  hồi, 

chứng thân Kim Cang bất hoại, chứng vô lượng thọ, chứng vô lượng quang 

(“vô lượng quang” là vô lượng trí huệ), sẽ chứng đắc được như thế. Do vậy, 

đức Thế Tôn Thích Ca Mâu Ni Phật và mười phương chư Phật đều khuyên 

chúng ta, đều tuyên thuyết, há có thể nào chẳng ư? Chẳng thể không tin! Bây 

giờ hết giờ rồi! 



* 



6.4.3. Khuyến nguyện lưu thông 



Chư vị đồng học! 

Xin hãy xem tiếp đoạn lớn cuối cùng của kinh A Di Đà  “khuyến nguyện 

 khuyến hành lưu thông”.  Chúng tôi đọc kinh văn một lượt: 



 Xá  Lợi  Phất!  Nhược  hữu  nhân  dĩ  phát  nguyện,  kim  phát  nguyện, 

 đương phát nguyện, dục sanh A Di Đà Phật quốc giả, thị chư nhân đẳng 

 giai  đắc  bất  thoái  chuyển  ư  A  Nậu  Đa  La  Tam  Miệu  Tam  Bồ  Đề,  ư  bỉ 

 quốc độ, nhược dĩ sanh, nhược kim sanh, nhược đương sanh.  

 Thị cố Xá Lợi Phất! Chư thiện nam tử, thiện nữ nhân, nhược hữu tín 

 giả, ưng đương phát nguyện, sanh bỉ quốc độ!  

舍利弗。若有人已發願。今發願。當發願。欲生阿彌陀佛國者。是

諸人等。皆得不退轉於阿耨多羅三藐三菩提。於彼國土。若已生。若

今生。若當生。是故舍利弗。諸善男子善女人。若有信者。應當發願

。生彼國土。 

 (Này  Xá  Lợi  Phất! Nếu  có  người  đã  phát  nguyện,  nay  phát  nguyện,  sẽ 

 phát nguyện, muốn sanh trong cõi nước của A Di Đà Phật, thì những người 

 ấy đều được chẳng thoái chuyển nơi Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác, 

 đối với cõi nước ấy hoặc là đã sanh, hoặc đang sanh, hoặc 

 sẽ sanh.  

 Vì thế, này Xá Lợi Phất! Các thiện nam tử, thiện nữ nhân, nếu có ai tin 

 tưởng, hãy nên phát nguyện sanh về cõi ấy).  



Đoạn  này  là  khuyến  nguyện,  tức  “khuyến  nguyện  lưu  thông”.  Chúng  ta 

đọc  kinh  văn  đến  chỗ  này,  vẫn  phải  chia  thành  mấy  tiểu  đoạn  để  học  tập. 

Tiểu đoạn thứ nhất là  “khuyến nguyện vãng sanh”. “Dĩ phát nguyện”  là đã 

vãng sanh rồi,  “kim  phát nguyện”  là  hiện  tại,  hiện tại phát  nguyện,  hiện tại 

niệm Phật nhất định được vãng sanh Tịnh Độ.  “Đương phát nguyện”  là nói 

đến  vị  lai;  sau  này  những  ai  có  duyên  phận  gặp  được  pháp  môn  này,  gặp 

được kinh điển  này, thiện căn, phước đức, nhân duyên đầy đủ, trong tương 

lai  họ  phát  nguyện,  nhất  định  được  vãng  sanh.  Đây  chính  là  quá  khứ,  hiện 

tại,  vị  lai:  “Dĩ  phát  nguyện”  là  quá  khứ,  “kim  phát  nguyện”  là  hiện 

tại,  “đương phát nguyện”  là vị lai,  “giai đắc bất thoái Bồ Đề” (đều được bất 

thoái Bồ Đề); bởi lẽ “đã phát nguyện” là đã vãng sanh, “nay phát nguyện” là 

hiện tại vãng sanh, “sẽ phát nguyện” là tương lai vãng sanh.  “Nhược hữu tín 

 giả, ưng đương phát nguyện” (Nếu có lòng tin tưởng, hãy nên phát nguyện): 

Trong kinh  này đức Phật khuyên chúng ta phải phát  nguyện cầu sanh Tịnh 

Độ! 

 “Tín  nguyện vãng sanh, chánh hiển sở phát chi nguyện vô hư dã” (Tín 

nguyện  vãng  sanh,  chính  là  nhằm  chỉ  rõ  nguyện  đã  phát  không  hư  huyễn). 

Người phát ra nguyện ấy nhất định thực hiện, nhất định chẳng để nguyện ấy 

trở thành chuyện xuông. Trong sách Yếu Giải, Ngẫu Ích đại sư nói:  “Được 

 vãng sanh hay không là do có tín nguyện hay không quyết định”.  Quý vị có 

tin, có nguyện thì mới được vãng sanh. Vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế 

giới  phẩm  vị  cao  hay  thấp,  chúng  ta  biết  trong  kinh  nói  đến  ba  bậc  chín 

phẩm trong bốn cõi Tịnh Độ; đại sư bảo chúng ta:  “Phẩm vị cao hay thấp là 

 do công phu trì danh sâu hay cạn”.  Chúng ta dùng lời lão nhân gia khai thị 

để  luận  định  những  thân  nghiệp  báo  trong  lục  đạo.  Đức  Phật  dạy  trong  lục 

đạo,  xả  thân  thọ  sanh  có  Dẫn  Nghiệp  và  Mãn  Nghiệp.  Dẫn  Nghiệp  hướng 

dẫn quý vị đầu thai trong một đường nào đó, chúng ta cũng coi Tây Phương 

Cực Lạc thế giới như một đường. Hướng dẫn chúng ta sanh vào Tây Phương 

Cực Lạc thế giới là Tín - Nguyện. Tín Nguyện là Dẫn Nghiệp, niệm Phật là 

Mãn  Nghiệp.  Mãn  Nghiệp  là  sau  khi  sanh  vào  chỗ  nào  đó,  quý  vị  sẽ  được 

hưởng phước báo và  lợi  ích khác biệt  nhau. Có bốn cõi, ba bậc, chín phẩm 

khác nhau là do công phu niệm Phật của quý vị sâu hay cạn. 

Do đây biết rằng: Niệm Phật rất quan trọng, quan trọng hơn bất cứ gì 

khác.  Quý  vị  muốn  vãng  sanh  trong  phẩm  vị  cao  thì  phải  chăm  chỉ  niệm 

Phật, chớ  nên  lãng phí thời  gian, chẳng được  lãng phí  tinh thần, phải tranh 

thủ  đại  phước  báo  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  nâng  cao  phẩm  vị.  Thế 

nhưng Tây Phương Cực Lạc thế giới và mười phương thế giới chư Phật thật 

ra  chẳng  khác  nhau.  Mười  phương  thế  giới  đặc  biệt  là  trong  lục  đạo  như 

chúng ta, phước báo sai khác rất lớn! Phú quý và bần tiện sai khác nhau thật 

lớn; vậy mà Tây Phương thế giới tợ hồ không sai biệt. Vì sao? 

Chúng tôi lại dùng tỷ dụ để diễn tả: Nếu Mãn Nghiệp của quý vị, tức là 

công phu niệm Phật thật tốt, niệm đến Lý nhất tâm bất loạn, sanh vào Thật 

Báo  Trang Nghiêm  độ của Tây Phương Cực  Lạc thế  giới, Thượng Thượng 

Phẩm  vãng  sanh,  hoa  nở  thấy  Phật,  đạt  đến  địa  vị  A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát, 

quý vị thực sự đạt được, đó là do chính mình tu được; còn những người khác 

không tu thành công như vậy thì sao? Chỉ cần có tín nguyện, công phu niệm 

Phật  rất  cạn,  có  thể  là  chỉ  niệm  Phật  mấy  ngày,  thậm  chí  như  trong  lời 

nguyện thứ mười tám đã nói:  “Lâm mạng chung thời, niệm thập thanh Phật 

 hiệu” (Lúc lâm chung niệm mười tiếng Phật hiệu), thậm chí còn chưa niệm 

được  mười  tiếng,  chỉ  niệm  một,  hai  tiếng,  công  phu  niệm  Phật  rất  mỏng, 

người ấy sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới, đương nhiên sanh vào Phàm 

Thánh  Đồng  Cư  độ.  Thế  nhưng  sự  hưởng  thụ  trong  Phàm  Thánh  Đồng  Cư 

độ thể hiện trí huệ, tướng hảo, quang minh, thần thông tợ hồ không khác Bồ 

Tát trong cõi Thật Báo, chuyện này là như thế nào vậy? 

Trong đây có đạo  lý: Chính  là do bổn  nguyện  và oai  thần của  A Di Đà 

Phật  gia  trì,  chứ  không  phải  do  chính  người  ấy  tu  được!  Giống  như  tôi  đã 

từng nói: Chúng ta có một người bạn phú quý, bản thân mình rất nghèo, cái 

gì  cũng  không  có,  đến  nhà  người  ta  làm  khách,  sống  trong  nhà  đẹp  của 

người  ta,  ra  khỏi  cửa  cũng  có  xe,  ăn  uống,  sinh  hoạt  giống  hệt  người  ta, 

hưởng thụ đều giống hệt, người ta có phước mà! Chúng ta hưởng phước của 

chủ nhân, chứ không phải do phước báo của chính mình. Ra khỏi cửa cũng 

có  xe,  xe  không  phải  của  mình,  toàn  là  phước  báo  của  người,  ta  hưởng, 

nhưng  chúng  ta  hoàn  toàn  không  có  quyền  sở  hữu.  Sanh  vào  cõi  Phàm 

Thánh Đồng Cư hay cõi Phương Tiện Hữu Dư của Tây Phương Cực Lạc thế 

giới đều giống như vậy. Mãn Nghiệp của chính mình không đủ, nhưng có đủ 

Dẫn Nghiệp để sanh về thế giới Cực Lạc thì phước báo, trí huệ, phước đức 

được hưởng hết thảy đều chẳng khác với A Di Đà Phật cho mấy, tợ hồ bình 

đẳng với các Bồ Tát thuộc cõi Thật Báo Trang Nghiêm. [Phước báo của] Bồ 

Tát trong cõi Thật Báo là do tự tu mà được, còn [phước báo trong] cõi Phàm 

Thánh  Đồng  Cư  và  cõi  Phương  Tiện  Hữu  Dư  là  do  Phật  gia  trì,  thảy  đều 

hưởng phước báo của A Di Đà Phật. Duyên do là như vậy đó! 

Một mặt hưởng phước của A Di Đà Phật, một mặt chính mình vẫn phải 

tu phước huệ, trọn chẳng thể ở mãi trong cõi Đồng Cư, chẳng thể ở mãi nơi 

cõi Phương Tiện. Tự mình phải nâng cao, vì thế, ở nơi đó phải tu học, tu học 

để đạt đến cõi Thật Báo là do chính mình tự tu thành. Chính mình không tu 

thành cũng chẳng sao, hưởng phước của A Di Đà Phật. A Di Đà Phật có vô 

lượng  vô  biên  phước  báo  cúng  dường  đại  chúng,  có  phước  cho  mọi  người 

cùng  hưởng, chẳng riêng  một ai hưởng, từ bi đến cùng cực. Bởi thế, đây  là 

chuyện chẳng thể nghĩ bàn, là pháp khó tin. Trong hết thảy thế giới chư Phật 

không đâu được như vậy, tự bản thân quý vị chẳng thể đạt đến cảnh giới có 

loại thần thông, phước báo như vậy; nhưng Tây Phương Cực Lạc thế giới lại 

khác, A Di Đà Phật gia trì, dẫu chính mình không tu cũng được hưởng, cũng 

có thần thông, cũng có phước báo. Ngẫu Ích đại sư giảng là do tín nguyện và 

trì  danh,  còn  chúng  tôi  giảng  là  Dẫn  Nghiệp  và  Mãn  Nghiệp,  quý  vị  phải 

hiểu cho kỹ. Đoạn tiếp theo: 

 “Bổn  kinh  tam  khuyến  phát  nguyện” (kinh  này  ba  lần  khuyên  phát 

nguyện).  Chúng  ta  hãy  xem  kỹ  một  lượt.  Lần  trước  chúng  tôi  giảng  Hệ 

Niệm, phần giảng kinh A Di Đà trong đó chỉ giới thiệu rất giản lược, không 

nói tường tận; nhưng khi xem kỹ, kinh này đúng ra bốn lần khuyên chúng ta 

hãy nên phát nguyện vãng sanh. Lần thứ nhất, là  “chúng sanh văn giả, ưng 

 đương phát nguyện, nguyện sanh bỉ quốc” (chúng sanh nghe được, hãy nên 

phát  nguyện,  nguyện  sanh  về  cõi  ấy) ,  rồi  đến  “sở  dĩ  giả  hà?  Đắc  dữ  chư 

 thượng thiện nhân câu hội nhất xứ” (vì cớ sao vậy? Được cùng các thượng 

thiện  nhân  ở  cùng  một  chỗ).  Đấy  chính  là  lần  thứ  nhất  khuyên  nên  phát 

nguyện.  Lần thứ  hai  thì chúng tôi cũng  đã nói qua: Chính  là đoạn Phật  gọi 

ngài  Xá  Lợi  Phất,  “ngã  kiến  thị lợi,  cố  thuyết  thử  ngôn: Nhược  hữu  chúng 

 sanh, văn thị thuyết giả, ưng đương phát nguyện, sanh bỉ quốc độ” (ta thấy 

điều lợi ấy, nên nói như thế này: Nếu có chúng sanh nghe nói như vậy, hãy 

nên  phát  nguyện,  sanh  về  cõi  ấy).  Đó  là  lần  thứ hai.  Lần  thứ ba  nằm  trong 

ngay đoạn kinh văn chúng tôi vừa đọc trong giờ giảng trước:  “Thị cố Xá Lợi 

 Phất! Nhữ đẳng giai đương tín thọ ngã ngữ, cập chư Phật sở thuyết” (Vì thế 

Xá Lợi Phất! Các ông hãy nên tin tưởng lời ta và lời chư Phật đã nói). Đó là 

lần  thứ ba.  Lần  thứ tư  là:  “Xá Lợi  Phất!  Chư  thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân, 

 nhược hữu tín giả, ưng đương phát nguyện, sanh bỉ quốc độ” (Xá Lợi Phất! 

Chư thiện nam tử, thiện nữ nhân, nếu có ai tin hãy nên phát nguyện sanh về 

cõi ấy), bốn lần khuyên! Một rồi ba, ba rồi bốn. 

Ở đây, chúng ta thấy Thích Ca Mâu Ni Phật đại từ đại bi, đặc biệt khẩn 

thiết,  chẳng  ngại  phiền  bốn  lượt  khuyến  cáo.  Chúng  ta  đọc  kinh  văn,  nghe 

giảng  giải,  nếu  chẳng  phát  nguyện  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  đúng  là  cô  phụ  Phật 

ân. Ở chỗ này, chúng tôi cũng viết mấy câu:  “Thích Ca bi tâm đặc biệt khẩn 

 thiết, chẳng ngại trùng lập, bốn lượt khuyến dụ. Nếu chẳng phát nguyện cầu 

 sanh Tịnh Độ, chính là cô phụ ơn Phật quá đáng!”  Ở chỗ giống như thế này, 

nhất định phải chú tâm thấu hiểu ân sâu của Phật, thấu hiểu tâm ý của Phật. 

Phát  nguyện  thì  phải  phát  như  thế  nào?  Cổ  đức  thường  khuyên  chúng 

ta:  “Nguyện  phải  y  theo  Tứ  Hoằng  Thệ”.  Ai  nấy  đều  biết  Tứ  Hoằng  Thệ 

Nguyện,  tức  là  bốn  điều  nguyện  tổng  quát  của  chư  Phật,  Bồ  Tát.  Ngay  cả 

bốn mươi tám nguyện của A Di Đà Phật, bốn mươi tám nguyện ấy quy nạp 

lại sẽ chẳng ra ngoài bốn hoằng thệ nguyện. Bốn hoằng thệ nguyện mở rộng 

ra chính là bốn mươi tám nguyện, bốn mươi tám nguyện quy nạp lại thành ra 

bốn hoằng thệ nguyện. 

Nguyện  thứ  nhất  là  “chúng  sanh  vô  biên  thệ  nguyện  độ”.  Nói  thật  ra, 

trong bốn nguyện, nguyện thứ nhất này trọng yếu nhất, nó là chánh nguyện, 

ba nguyện kia đều nhằm hoàn thành nguyện này. Khắp pháp giới hư không 

giới, trong  hết thảy các cõi Phật,  nhiều cõi có lục đạo,  những cõi  không có 

lục đạo rất ít. Tây Phương Cực Lạc thế giới không có lục đạo, rất hiếm! Xem 

kinh  Hoa  Nghiêm,  chúng  ta  thấy  rất  nhiều  thế  giới  thực  sự  có  lục  đạo,  có 

chín pháp  giới rất  nhiều. Những cõi không có  lục đạo,  không có chín  pháp 

giới, thuần nhất thanh tịnh như thế giới Cực Lạc chỉ là thiểu số, không phải 

là không có, nhưng không nhiều. 

 “Độ”  (度) là giúp đỡ, nói theo cách bây giờ thì “hộ niệm” là quan hoài, 

chiếu  cố,  giúp  đỡ,  chữ Độ  bao  gồm  nhiều  ý  nghĩa  như  vậy.  Hãy  hỏi  chính 

mình có phát được cái nguyện ấy hay không? Có thời thời, khắc khắc, niệm 

niệm  nghĩ  giúp  đỡ  hết  thảy  chúng  sanh  khổ  nạn  hay  không?  Nếu  quả  thật 

trong mỗi niệm đều mang ý niệm ấy thì quý vị đã thực sự phát nguyện. Mình 

yêu  thương,  che  chở  hết  thảy  chúng  sanh,  quan  hoài  hết  thảy  chúng  sanh, 

chiếu cố hết thảy chúng sanh, giúp đỡ hết thảy chúng sanh, tận tâm, tận lực 

chẳng  phân  biệt  chúng  sanh  thuộc  chủng  loại  nào,  thuộc  tộc  loại  nào  trong 

chín pháp giới, người cũng được, trời cũng được, quỷ cũng được, quái cũng 

được,  yêu  cũng  được,  ma  cũng  được,  súc  sanh  cũng  được,  địa  ngục  cũng 

được, quan hoài hết tất cả, chiếu cố hết tất cả, giúp đỡ hết tất cả! Chỉ cần ta 

có thể giúp đỡ họ chỗ nào, ta trông thấy, ta nghe thấy, nhất định sẽ đưa tay 

giúp đỡ, thực sự có thể bỏ mình vì người. 

Tâm  nguyện của ta  là  như thế. Nếu không đủ  năng  lực, giúp  người còn 

được,  giúp  súc  sanh  đạo  có  khi  mình  còn  làm  được,  còn  quỷ  thần  mình 

không  trông  thấy,  thiên  thần  mình  lại  càng  không  thấy,  làm  sao  giúp  họ 

được? Tâm, nguyện thấu suốt! Quý vị muốn giúp đỡ chúng sanh trong chín 

pháp  giới  thì  phải  hội  đủ  điều  kiện.  Hội  đủ  điều  kiện  gì?  Qua  lại  giao  tiếp 

với họ, phải hội đủ điều kiện ấy. Những nhà khoa học trong hiện tại gọi điều 

kiện ấy là “những chiều không gian khác nhau”. Quý vị muốn đột phá những 

chiều không  gian  khác  nhau  để có  năng  lực giao tiếp  với chúng sanh trong 

chín pháp giới ư? Phải đoạn phiền não! 

Do vậy, điều nguyện thứ hai là  “phiền não vô tận thệ nguyện đoạn”.  Vì 

sao? Bản năng (những năng lực sẵn có trong tự tánh) của chúng ta bị phiền 

não che lấp, chỉ cần không còn phiền não nữa, bản năng sẽ hiện tiền. Người 

ta thường gọi bản năng là “thần thông”. Mắt chúng ta thấy vượt khỏi những 

chiều không gian không bị chướng ngại, thấy được thiên thần, thấy được quỷ 

thần, thấy được địa ngục, thấy được hết thảy chúng sanh trong những chiều 

không gian bất đồng. Chúng ta có thể nghe được, thấy được, và cũng có thể 

thực  sự  giúp  đỡ  họ,  bởi  lẽ,  đoạn  phiền  não  sẽ  khôi  phục  bản  năng.  Đoạn 

phiền  não  là  tam-muội,  là  Thiền  Định.  Thiền  Định  hiện  thần  thông,  phiền 

não không có, tâm địa thanh  tịnh. Trong cái tâm thanh  tịnh ấy, trí  huệ, đức 

năng, tướng hảo thảy đều hiện tiền, đó chính là thần thông. 

Như vậy, thần thông không có gì là kỳ quái cả, ai nấy đều có, chỉ là hiện 

thời  thần  thông  của  mình  chưa  hiện  tiền  vì  phiền  não  quá  nặng,  phiền  não 

gây chướng ngại. Thần thông là cái hết thảy chúng sanh vốn có, ai nấy đều 

bình  đẳng,  [thần  thông]  to  như  nhau,  trọn  chẳng  thể  nói  thần  thông  của 

người  này to, thần thông của người kia  nhỏ, không  hề có! To như nhau cả! 

Lớn, nhỏ sai khác là do đâu phát sanh? Là do phiền não nhiều hay ít mà phát 

sanh  [hiện  tượng  thần  thông  sai  khác  ấy].  Phiền  não  nhiều,  thần  thông  rất 

nhỏ; phiền não nhẹ đi, thần thông sẽ lớn hơn. Đoạn sạch phiền não thì năng 

lực  thần  thông  chẳng  khác  gì  chư  Phật  Như  Lai.  Bởi  lẽ,  thần  thông  là  bản 

năng, không phải do tu mà có, không do học mà đạt, vốn đã sẵn đủ trong tự 

tánh của quý vị. Phải hiểu rõ, phải thấu đáo điều này! 

Thần  thông,  đức  năng  khôi  phục  thì  tướng  hảo  cũng  khôi  phục.  Nếu 

chúng  ta  không  có  trí  huệ  là  không  xong;  không  có  trí  huệ  [thì  khả  năng] 

giúp  người  rất  hữu  hạn.  Do  vậy  vẫn  phải  học:  “Pháp  môn  vô  lượng  thệ 

 nguyện học”,  học pháp môn nhằm khai trí huệ. Phiền não đoạn sạch rồi, nhà 

Phật  nói  là  Căn  Bản  Trí  hiện  tiền,  lúc  nó  khởi  tác  dụng  thì  gọi  là  Căn  Bản 

Trí.  Tiếp  xúc  vô  lượng  vô  biên  chúng  sanh,  vừa  tiếp  xúc  bèn  hiểu  rõ,  bèn 

khai  trí  huệ,  đó  gọi  là  Hậu  Đắc  Trí.  “Pháp  môn  vô  lượng  thệ  nguyện 

 học”  chính  là  thành  tựu  Hậu  Đắc  Trí.  Giống  như  trong  kinh  Hoa  Nghiêm, 

Thiện  Tài đồng tử tham  học  với  năm  mươi  ba  vị thiện tri thức. Ở chỗ  thầy 

mình  là  Văn  Thù  Bồ  Tát,  trong  pháp  hội  của  thầy,  Thiện  Tài  đã  thành  tựu 

hai  điều  nguyện  đầu:  “Chúng  sanh  vô  biên  thệ  nguyện  độ” ,  Ngài  đã  phát 

được  nguyện  ấy;  “phiền  não  vô  tận  thệ  nguyện  đoạn” ,  Ngài  đã  làm  được 

điều ấy. Do vậy, Ngài đã đạt Căn Bản Trí. Đạt được hai điều ấy rồi, thầy bèn 

dạy Ngài đi tham học, giống như bảo Ngài ra thi thố, ra lăn mình vào xã hội, 

đi tham phỏng rất nhiều thiện tri thức để thành tựu Hậu Đắc Trí. 

Hậu  Đắc  Trí  là  không  gì  chẳng  biết,  nếu  không  tham  học  làm  sao  đạt 

được  Hậu  Đắc  Trí?  Căn  Bản  Trí  không  cần  tham  học  cũng  đạt  được,  còn 

Hậu Đắc Trí thì chẳng thể như vậy! Không có Hậu Đắc Trí, chẳng thể giáo 

hóa chúng sanh! Vì sao? Căn Bản Trí khế lý, Hậu Đắc Trí khế cơ. Nếu quý 

vị  không  có  Hậu  Đắc  Trí  sẽ  khế  lý  nhưng  chẳng  khế  cơ,  chẳng  độ  chúng 

sanh được, không có cách  gì  giúp đỡ họ.  Khế cơ nhưng không khế  lý cũng 

chẳng độ được chúng sanh. Đức Phật dạy chúng ta phải vừa khế cơ vừa khế 

lý, nên tham học rất quan trọng. Tham học là “quảng học, đa văn” (học rộng 

nghe  nhiều).  Trong  năm  mươi  ba  lần  tham  học,  chúng  ta  thấy  đối  tượng 

tham  phỏng  của  Thiện  Tài  gồm  già,  trẻ,  trai,  gái,  đủ  mọi  ngành  nghề,  có 

quốc  vương, đại thần, có hạng bình dân,  lại còn  nhiều  nhà tôn  giáo  như Bà 

La Môn, như ngoại đạo Biến Hành, không ai chẳng tiếp cận, nên thành tựu 

viên  mãn  Hậu  Đắc  Trí.  Đó  mới  thực  sự  là  giúp  đỡ,  lợi  ích  hết  thảy  chúng 

sanh, Ngài có năng lực như thế. 

Vì  vậy,  học  Phật,  sau  khi  Căn  Bản  Trí  hiện  tiền,  phải  nhớ  kỹ  là  quý  vị 

phải tham  học!  Thích Ca Mâu Ni Phật  vì  chúng ta thị  hiện, quý  vị thấy đó, 

trước khi thị hiện thành Phật dưới cội Bồ Đề, Ngài cũng tham học khắp Ấn 

Độ. Tham học xong trở về, dưới cội Bồ Đề thị hiện đại triệt đại ngộ, thành 

tựu  Phật  đạo.  Đấy  chính  là  thệ  nguyện  cuối  cùng  trong  bốn  Hoằng  Thệ 

Nguyện:  “Phật  đạo  vô  thượng  thệ  nguyện  thành”.  Như  vậy,  Phật  đạo  vô 

thượng  thệ  nguyện  thành  chính  là  phải  thành  tựu  hai  điều  kiện  trước  đó  là 

phiền  não  vô  tận  thệ  nguyện  đoạn  và  pháp  môn  viên  mãn  rồi  mới  có  thể 

thành  tựu  Phật  đạo.  Nếu  quý  vị  chỉ  đoạn  hết  phân  biệt,  nhưng  không  chịu 

học pháp môn, chẳng chịu tiếp xúc chúng sanh trong chín pháp giới thì vĩnh 

viễn chẳng thể thành Phật đạo. Phải hiểu đạo lý này! Có những đồng học giữ 

quan  niệm  sai  lầm,  cho  rằng  học  Phật  chỉ  là  thật  thà  học  Phật,  nhất  định 

chẳng được qua  lại  với  những kẻ không  học Phật, càng chẳng được qua lại 

với  những  tôn  giáo  khác.  Như  vậy  sẽ  vĩnh  viễn  chẳng  thể  thành  Phật  đạo, 

vĩnh  viễn  không  có  cách  nào  độ  sanh,  chẳng  thể  rộng  độ  chúng  sanh.  Phật 

pháp sống động, không phải đã thành rồi bèn bất biến! 

Lúc  mới  học,  thầy  quy  định  những  quy  củ  hết  sức  nghiêm  khắc,  là  vì 

sao?  Nhằm  giúp  quý  vị  đoạn  phiền  não,  Giới  Luật  nhằm  giúp  quý  vị  đoạn 

phiền  não,  giúp  quý  vị  đạt  tâm  thanh  tịnh,  giúp  quý  vị  mở  mang  Căn  Bản 

Trí.  Quý  vị  định  rồi,  do  Giới  đắc  Định,  đã  đạt  được  Định  rồi,  Định  là  gì? 

Chẳng  chấp  lấy  tướng,  như  như  bất  động,  ngoài  không  chấp  tướng,  trong 

tâm bất động, thực sự thành tựu tam-muội. Sau khi thành tựu thì phải tham 

học,  “pháp  môn  vô  lượng  thệ  nguyện  học”.  Ai  thực  sự  đạt  được  “ngoài 

 không chấp tướng, trong tâm bất động”  thì không pháp môn nào chẳng phải 

là  Phật  pháp.  Pháp  Đại  Thừa  thường  nói:  “Pháp  nào  chẳng  phải  là  Phật 

 pháp? ” 

Phật, Bồ Tát là Phật pháp, yêu ma quỷ quái cũng là Phật pháp. Nghĩa là 

sao? Nay quý vị phải hiểu hai chữ “Phật pháp” nghĩa là gì. Phật là giác, giác 

chứ không mê. Quý vị ở trong mười pháp giới, ngạ quỷ, địa ngục, súc sanh, 

mà quý vị giác chứ không mê thì địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh há chẳng phải 

luôn  luôn  là  Phật  pháp  ư?  Nếu  quý  vị  không  giác,  mê  chứ  không  giác,  thì 

ngày ngày ở cùng một nơi với Phật, Bồ Tát, cũng vẫn là pháp thế gian, vẫn 

chẳng phải là Phật pháp. Vì sao? Vì quý vị mê chứ không giác, bất giác! Tà 

chứ không chánh, nhiễm chứ không tịnh, quý vị làm chuyện mê - tà - nhiễm, 

không phải là giác - chánh - tịnh. Giác - chánh - tịnh là Phật pháp, mê - tà - 

nhiễm  là pháp thế  gian,  là pháp chúng sanh. Nói khó  nghe  hơn  một chút  là 

pháp luân hồi, không phải là Phật pháp! 

Quả thật, chúng tôi thấy có những người học Phật không ít năm, mê nơi 

Phật pháp, mê chứ không giác, hết sức đáng tiếc! Do vậy, giáo học thế gian 

lẫn  giáo  học  nhà  Phật  đều  nói  phải  cầu  “ngộ  tánh”,  Phật  pháp  hết  sức  coi 

trọng điều này, pháp thế gian cũng thế. Trung Quốc thời cổ, dạy học tại các 

trường  tư, quý  vị thấy thầy  giáo phải quan sát học trò, biết đứa  nào có  ngộ 

tánh. Có ngộ tánh thì căn tánh ấy viên dung, tương lai sẽ rất hữu dụng! Đối 

với  xã  hội,  đối  với  quốc  gia,  đối  với  chúng  sanh  sẽ  có  cống  hiến  rất  lớn. 

Người  không  ngộ  tánh  khổ  hơn,  chẳng  thể  phát  huy,  những  gì  họ  học  trở 

thành chết cứng,  người đọc sách thường  gọi  là “kẻ cuồng sách”. Dẫu kẻ ấy 

là  người tốt, có quy củ,  nhưng kẻ ấy không  hấp  thụ được  những  gì đã  học, 

không tiêu  hóa được, không biến thành dưỡng chất được!  Không tiêu được 

sẽ tích trong bụng, biến thành bệnh. 

 “Ngộ”  là tiêu hóa, nhà Phật thường nói  “tiêu quy tự tánh”  nghĩa là hoàn 

toàn tiêu hóa, trở về tự tánh, tự tánh có vạn đức vạn năng. Vì thế, thành tựu 

đức  hạnh,  Căn  Bản  Trí  hiện  tiền  thì  phải  nhớ  kỹ:  Pháp  môn  vô  lượng  thệ 

nguyện học! Pháp môn bao gồm những tôn giáo bất đồng, tộc loại bất đồng, 

học  thuật  bất đồng khắp  pháp  giới  hư không  giới, quý  vị đều phải  tiếp  xúc 

hết  tất  cả,  không  thứ  nào  chẳng  biết,  giống  hệt  như  đức  Thích  Ca  Mâu  Ni 

Phật đã thị  hiện.  Trong cả đời Thích Ca  Mâu Ni Phật, không có ai đến  hỏi 

câu nào, đem bất cứ nghi nan tạp chứng nào đến hỏi mà Ngài không biết, đó 

là học rộng nghe nhiều. Ngài đã từng thấy, từng học qua rồi! 

Phát  bốn  nguyện  này,  quý  vị  thấy  đó:  Đoạn  phiền  não,  thành  tựu  đức 

hạnh,  thành  tựu  Căn  Bản  Trí;  học  pháp  môn  thành  tựu  Hậu  Đắc  Trí,  thành 

tựu  “không  gì  chẳng  biết,  không  gì  chẳng  thể”;  cuối  cùng,  thị  hiện  thành 

Phật  đạo,  vì  sao?  Chỉ  có  thành  Phật  đạo,  là  địa  vị  Phật  thì  mới  có  thể  độ 

Đẳng Giác Bồ Tát. Nếu không, thuộc địa vị Bồ Tát thì quý vị chỉ có thể độ 

những  hạng  thấp  hơn,  chẳng  thể  độ  những  địa  vị  cao,  chẳng  thể  độ  những 

người cùng hàng với mình. Vì vậy thành Phật nhằm phổ độ,  “chúng sanh vô 

 biên thệ nguyện độ” , thực hiện viên mãn cái nguyện ấy. 

Do  vậy,  những  bạn  đồng  tu  thuộc  học  viện  chúng  ta  muốn  phát  tâm 

hoằng  pháp  độ  sanh  trong  tương  lai,  chúng  sanh  vô  biên  thệ  nguyện  độ  thì 

quý  vị  hãy  suy  nghĩ:  Phải  đoạn  phiền  não,  phải  học  pháp  môn.  Thứ tự  của 

việc  đoạn  phiền  não,  học  pháp  môn  chúng  tôi  vừa  mới  giảng,  quý  vị  phải 

nhớ nhé: Trước hết, đoạn phiền não, chứ không phải là học pháp môn trước, 

mà trước hết là phải đoạn phiền não. Nay buộc quý vị học một bộ kinh, học 

một bộ luận, quý vị phải chuyên đổ công nơi bộ kinh hay luận ấy để làm gì 

vậy?  Để  giúp quý  vị  đoạn phiền  não. Do  vậy, phải thâm  nhập  một bộ kinh 

hay  luận. Quý  vị phải  hiểu đây  là  phương  pháp do chư tổ  truyền cho  nhau, 

chúng tôi vẫn dùng phương pháp cổ xưa, vì phương pháp này đáng tin cậy. 

Mấy ngàn năm qua, người khai ngộ, chứng quả, vãng sanh, tu hành có thành 

tựu, bất luận tại gia hay xuất gia đều nhờ phương pháp cũ kỹ này. Như vậy, 

phương pháp xưa cũ, nhưng vẫn đáng tin cậy, chúng tôi chẳng thể nêu cách 

mới, lập dị được. Dạy lầm chúng sanh tội lỗi không nhẹ, chính mình lầm lạc 

còn  có  thể  tha  thứ,  chứ  lầm  lạc  chúng  sanh  không  thể  tha  được.  Do  vậy, 

chúng tôi vẫn theo lối cũ, sử dụng quy củ, biện pháp xưa. Một bộ kinh, một 

bộ luận giúp quý vị đoạn phiền não, định tâm, thâu nhiếp tâm. Nếu chúng ta 

không  học  tập  kinh  giáo,  sẽ  suy  nghĩ  lung  tung.  Suy  nghĩ  lung  tung  ắt  tạo 

nghiệp  luân  hồi.  Tâm  luân  hồi  tạo  nghiệp  luân  hồi,  quyết  định  chẳng  thể 

thoát khỏi luân hồi trong lục đạo. 

Như vậy, hiện tại chúng ta phải nghĩ như thế nào? Nghĩ đến một bộ kinh, 

ta học bộ kinh ấy, ngày ngày nghĩ đến nó, không nghĩ chi khác. Hết thảy đều 

buông  xuống, chuyên tâm suy  nghĩ  những ý  nghĩa trong  kinh ấy, quý  vị sẽ 

dễ  dàng  nhiếp  tâm,  nhiếp  trọn  sáu  căn!  Tịnh  niệm  tiếp  nối,  tịnh  niệm  của 

chúng ta  là suy  nghĩ  nghĩa  lý trong  kinh,  như thế  vọng  niệm  dần dần  giảm 

thiểu,  tam-muội  hiện  tiền.  Chúng  ta  học  kinh  Di  Đà  liền  nhập  Di  Đà  tam-

muội,  học  kinh  Vô  Lượng  Thọ  bèn  nhập  Vô  Lượng  Thọ  tam-muội,  đó 

là  “nhất tâm bất loạn”  như kinh Di Đà đã nói. Tam-muội có cạn, sâu: Cạn 

là công phu thành phiến, sâu là Lý Nhất Tâm Bất Loạn. Nếu chứng được Lý 

Nhất  Tâm  Bất  Loạn  rồi  thì  ngay  lập  tức  tiến  nhập  khóa  trình  kế  tiếp,  khóa 

trình  ấy  là  “pháp  môn  vô  lượng  thệ  nguyện  học”.  Chưa  đạt  Lý  Nhất  Tâm 

Bất  Loạn  thì  chưa  được,  vẫn  phải  “một  môn  thâm  nhập,  trường  thời  huân 

 tu” . Đạt đến Lý Nhất Tâm Bất Loạn thì Căn Bản Trí hiện tiền. Căn Bản Trí 

hiện tiền sẽ lập tức triển khai tu Hậu Đắc Trí. Hậu Đắc Trí là  “pháp môn vô 

 lượng thệ nguyện học”.  

Ngày  nay  chúng  ta  phát  nguyện  cầu  sanh  Tịnh  Độ  “nguyện  nương  vào 

 bốn Hoằng Thệ” , hai nguyện đầu  “chúng sanh vô biên thệ nguyện độ, phiền 

 não vô tận thệ nguyện đoạn”  là chán nhàm Sa Bà.  “Pháp môn vô lượng thệ 

 nguyện  học,  Phật  đạo  vô  thượng  thệ  nguyện  thành” :  Sanh  về  thế  giới  Cực 

Lạc  sẽ  hoàn  thành  hai  nguyện  ấy,  trong  thế  gian  này  ta  chưa  làm  được. 

Trong thế  gian  này, chúng ta chỉ có thể phát nguyện độ chúng sanh,  nhưng 

năng  lực  độ  sanh  rất  nhỏ  bé;  bởi  thế,  nhất  định  phải  cầu  sanh  thế  giới  Cực 

Lạc. Cầu sanh thế giới Cực Lạc mới có thể thực sự đoạn sạch phiền não, mới 

có  thể  hoàn  toàn  học  pháp  môn;  sau  đó,  mới  thả  chiếc  bè  Từ,  trở  vào  chín 

pháp giới, độ  hết thảy chúng sanh. Thả chiếc bè Từ chính  là Pháp Thân  Bồ 

Tát, cao hơn La Hán, cao hơn Quyền Tiểu Bồ Tát nhiều lắm. Huống chi lại 

được oai thần của A Di Đà Phật gia trì, lúc ấy, vào chín pháp giới độ chúng 

sanh,  không  khác  gì  chư  Phật  Như  Lai.  Phải  phát  nguyện  cầu  sanh  Tây 

Phương Cực Lạc thế giới là vì đạo lý này. 

 “Cố đắc bất thoái chuyển ư Đại Bồ Đề” (Vì thế, được bất thoái chuyển 

nơi  đại  Bồ  Đề).  Như  vậy,  trong  mười  phương  thế  giới,  độ  hết  thảy  chúng 

sanh  nhằm  giúp  cho  chúng  ta  mau  chóng  thành  tựu  Phật  quả  rốt  ráo  viên 

mãn, chúng ta chẳng thể không biết điều này. Lại xem tiếp đoạn kế, chính là 

đoạn khuyến nguyện cuối cùng: 

 “Nhất niệm tương ứng nhất niệm sanh, niệm niệm tương ứng niệm niệm 

 sanh, diệu nhân, diệu quả, bất ly nhất tâm, hà sĩ Sa Bà báo tận, chỉ kim tín 

 nguyện trì danh, liên ngạc quang vinh, kim đài ảnh hiện, tiện phi Sa Bà thế 

 giới  nội  nhân  dã” (Một  niệm  tương  ứng  một  niệm  sanh,  niệm  niệm  tương 

ứng niệm niệm sanh, diệu nhân, diệu quả, chẳng lìa nhất tâm, nào đợi Sa Bà 

báo tận, chỉ là hiện nay tín nguyện trì danh, búp sen sáng ngời, đài vàng hiện 

bóng, đã không còn là người trong thế giới Sa Bà nữa). Trong mấy câu này, 

chúng ta thấy điều quan  trọng trước  nhất  là  “tương ứng”,  khó  nhất cũng  là 

một câu tương ứng! Thế nào là tương ứng? Trong các buổi giảng, chúng tôi 

thường  nói,  thường  khuyên  các  đồng  học,  thực  sự  tương  ứng  chúng  ta  làm 

chưa được! Vì sao? Thực sự  tương  ứng  thì phải kiến tánh, có  như vậy  mới 

thực sự tương ứng. Chưa kiến tánh chỉ có thể tương tự tương ứng. “Tương tự 

tương  ứng”  là  như  thế  nào?  Chúng  tôi  thường  nói:  “Tâm  đồng  Phật  tâm, 

 nguyện  đồng  Phật  nguyện,  ngôn  đồng  Phật  ngôn,  hạnh  đồng  Phật 

 hạnh”.  Đó chính là tương ứng. Thực hiện như thế nào? Cách thực hiện chính 

là  câu  cuối  cùng  trong  mỗi  bộ  kinh  “tín  thọ  phụng  hành” (tin  nhận,  vâng 

làm). Cuối mỗi bộ kinh đều có bốn chữ ấy, đó là tương ứng. 

Trong kinh, đức Phật giảng những đạo lý, phương pháp, cảnh giới, phải 

thực  sự  tin,  không  hoài  nghi  tí  ti  nào!  Thực  sự  phát  nguyện,  thực  sự  mong 

mỏi sanh về thế giới Cực Lạc càng nhanh càng tốt, thực sự mong được bái A 

Di  Đà  Phật  làm  thầy,  hằng  ngày  nghe  Ngài  dạy  dỗ.  Có  rất  nhiều  đồng  học 

than: “Tôi đúng là như thế đó, nhưng không có chút tin tức gì!” Không sai! 

Tôi cũng biết quý  vị thực sự có  mong ước ấy, nhưng tâm quý  vị chưa thật. 

Vì sao nói là tâm chưa thật? Quý vị có tâm chân thành hay không? Có tâm 

thanh tịnh hay không? Có tâm bình đẳng hay không? Có tâm chánh giác hay 

không? Có tâm từ bi hay không? Cho nên trong cuộc sống thường ngày phải 

vun vén cái tâm ấy, tâm như vậy là chân tâm. Chân tâm vốn có đủ năm đặc 

tánh: 

a)  Chân  thành:  Quyết  định  không  hư  ngụy;  đối  người,  đối  sự,  đối  vật 

quyết định không hư ngụy. 

b) Quyết định không sanh nhiễm ô là thanh tịnh. 

c) Quyết định không có cao thấp. Không có cao thấp là bình đẳng. 

d) Quyết định không mê. Không mê là chánh giác. 

e) Quyết định không tự tư. Không tự tư mới là từ bi. 

Như vậy, chúng ta niệm Phật không linh là vì đâu? Vì không tương ứng! 

Do đó, cổ nhân thường nói:  “Khẩu niệm Di Đà tâm tán loạn, hãm 

 phá hầu lung dã uổng nhiên” (Miệng niệm Di Đà tâm tán loạn, hét rách cổ 

họng uổng công thôi). Nếu quý vị dùng cái tâm chân thành, thanh tịnh, bình 

đẳng, từ bi, chánh giác, không chỉ niệm Phật, niệm kinh bằng cái tâm ấy, mà 

trong xử sự bình thường, đãi người, đãi vật đều bằng cái tâm ấy. Chẳng được 

đối với Phật bằng chân tâm, còn đối với người khác bèn dùng vọng tâm. Đấy 

chẳng phải hạng người có chân tâm, té ra kẻ ấy vẫn dùng vọng tâm đối với 

Phật, vì sao? Có phân biệt, có chấp trước, nên không bình đẳng. Khó! Điều 

này khó lắm! 

Do vậy, chúng ta phải thực sự thấy thấu suốt, thấy thấu suốt là gì? Quý 

vị phải thực sự hiểu rõ chân tướng của sự thật, rồi mới thực sự buông xuống. 

Buông  xuống sự  hư giả, chân thành  hiện tiền; buông  xuống  hết thảy  những 

nhiễm ô, thanh tịnh hiện tiền, buông xuống kiêu căng, ngạo mạn, bình đẳng 

hiện tiền; buông xuống ngu mê, chánh giác hiện tiền; buông xuống tự tư, tự 

lợi,  từ  bi  hiện  tiền.  Lúc  ấy,  quý  vị  niệm  Phật  thì  một  niệm tương  ứng  một 

niệm sanh,  niệm  niệm  tương ứng  niệm  niệm sanh,  bất cứ đường  nào thông 

sang Cực Lạc đều thông suốt, vô ngại, quả thật tâm tâm tương ứng với Phật 

Di Đà, tâm là tâm Phật, nguyện là nguyện Phật, hạnh là hạnh Phật, ngôn ngữ 

là ngôn ngữ Phật, quý vị nghĩ coi: Quý vị được vãng sanh hay không? Thực 

sự nắm chắc! Bởi thế, phải hiểu như thế nào là tương ứng, thế nào là không 

tương ứng! Chẳng thể sai lầm chút xíu nào! 

Do lẽ này, Ấn Quang đại sư dạy chúng ta trong thời kỳ Mạt Pháp, những 

người  cùng  tu  với  nhau  không  được  quá  hai  mươi  người,  chuyên  lấy  niệm 

Phật  làm  chánh,  công  khóa  mỗi  ngày  giống  như  Phật  thất  thông  thường, 

chẳng  làm  pháp  hội,  không  hóa  duyên,  không  quyên  góp,  không  làm  kinh 

sám Phật sự, không truyền giới, không thâu đồ đệ, một mực chất phác niệm 

Phật,  ngay  cả  kinh  cũng  không  giảng.  Như tôi  đã  nói,  những  điều  khác  tôi 

đều tuân thủ lời Tổ Sư răn dạy, nhưng cần phải giảng kinh. Tổ Sư dạy không 

cần giảng kinh, trước kia thì được; xã hội, lòng người thuần hậu, thiện nhiều, 

ác  ít,  ai  nấy  đều  hiếu  thuận,  tôn  sư;  dạy  họ  niệm  Phật,  họ  sẽ  thật  thà  niệm 

Phật, nên có thể thành tựu! 

Nay  thì  không  thể,  xã  hội  hiện  tại  ác  nhiều,  thiện  ít,  chúng  ta  nghi  lự 

trùng  trùng,  lại  còn  tà  tri  tà  thuyết  lúc  nào  cũng  có  thể  tiếp  xúc,  luôn  luôn 

phá hoại tín tâm của chính mình, chướng ngại nguyện vọng của chính mình; 

bởi thế, chẳng thể không giảng kinh. Mục đích giảng kinh không có chi khác 

cả:  “Đoạn nghi, sanh tín, kiên định tín nguyện”,  chỉ  như thế  mà thôi!  Kinh 

không cần giảng nhiều, giảng kinh Tịnh Độ là được rồi, học  một hai loại là 

đủ, chắc chắn có thành tựu. Như vậy, giảng kinh nhằm mục đích giúp chúng 

ta  tương  ứng,  chứ  không  có  mục  đích  nào  khác,  đoạn  nghi,  sanh  tín,  niệm 

niệm tương ứng thì mục đích giảng kinh của chúng tôi đã đạt. A! Nay đã hết 

thời gian rồi! 



---o0o--- 

 Tập 36 



Chư vị đồng học! 

Xin  xem  tiếp  tiểu  đoạn  thứ  năm  trong  phần  “Khuyến  nguyện,  khuyến 

 hạnh lưu thông”: 

“Nhất niệm tương ứng nhất niệm sanh, niệm niệm tương ứng niệm niệm 

 sanh” (Một  niệm  tương  ứng một  niệm  sanh,  niệm  niệm  tương  ứng  niệm 

niệm sanh). Hai câu này trong phần trên đã giảng rồi. Thực sự tương ứng thì 

bọn phàm phu chúng ta làm chưa được, ắt nhất định phải là đã đạt Lý Nhất 

Tâm  Bất  Loạn,  tức  là  đã  thành  bậc  Pháp  Thân  đại  sĩ  như  trong  hội  Hoa 

Nghiêm  đã  nói  thì  mới  niệm  niệm  tương  ứng.  Ấy  là  “niệm  niệm  lưu  nhập 

 biển Tát Bà Nhã, cũng là niệm niệm tương ứng với tự tánh” , đấy  mới thực 

sự  là  một  niệm  tương  ứng  một  niệm  sanh,  “một niệm  tương  ứng  một  niệm 

 Phật,  niệm  niệm  tương  ứng  niệm  niệm  Phật” .  So  với  tiêu  chuẩn  ấy,  tiêu 

chuẩn cầu sanh  Tịnh Độ của chúng ta thấp hơn  một chút,  nhưng  nhất  niệm 

rất trọng yếu. Trong nhất niệm, không có tạp niệm, thực sự không hoài nghi, 

không xen tạp, niệm niệm chẳng gián đoạn. Đại Thế Chí Bồ Tát dạy chúng 

ta phương pháp niệm Phật hoàn toàn giống như phương pháp của Giác Minh 

Diệu Hạnh Bồ Tát, hôm qua tôi đã trình bày cùng quý vị rồi. 

Quan trọng  nhất  là tâm tánh của  năng  niệm (cái tâm  niệm Phật) phải  là 

chân  tâm, thanh tịnh tâm, bình đẳng tâm,  chánh  giác tâm, từ bi tâm.  Trong 

cuộc  sống  hằng  ngày,  đối  với  người,  đối  với  sự,  đối  với  vật  đều  phải  dùng 

cái chân tâm ấy, nhất định chớ nên dùng vọng tâm. Trong xã hội ngày nay, 

dẫu  toàn  bộ  người  đời  đều  dùng  vọng  tâm,  họ  dùng  vọng  tâm  hư  ngụy  đối 

với ta, ta vẫn phải dùng tâm chân thành đối xử với họ. Vì sao? Vọng tâm là 

tâm luân hồi, chúng ta biết người dùng vọng tâm chẳng thể ra khỏi luân hồi. 

Nay chúng ta cầu sao chẳng bị luân hồi nữa; nếu dùng cái tâm luân hồi niệm 

Phật  thì  vẫn  bị  luân  hồi,  phải  hiểu  đạo  lý  này!  Chúng  ta  không  muốn  luân 

hồi  nữa,  hy  vọng  một đời  này  vĩnh  viễn thoát luân  hồi,  vãng sanh Cực  Lạc 

thì phải dùng chân tâm, chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, từ bi, chánh giác, 

không  thể  lìa  tâm  ấy  trong  khoảnh  khắc!  Đối  với  người,  sự,  vật  trong  thế 

gian và xuất thế gian, đối với hết thảy các pháp đều phải dùng cái tâm ấy, đó 

là  một  niệm  tương  ứng  một  niệm  sanh,  tương  ứng  với  chân  thành,  thanh 

tịnh,  bình  đẳng,  chánh  giác,  từ  bi,  niệm  niệm  tương  ứng  niệm  niệm  sanh. 

Dùng cái tâm ấy sẽ chẳng luân hồi trong sáu nẻo. Từ trong cái tâm ấy, sanh 

khởi lòng tin chân thành, nguyện thiết tha, thật thà niệm Phật. 

 “Diệu  nhân,  diệu  quả,  bất  ly  nhất  tâm” (diệu  tâm,  diệu  quả,  chẳng  lìa 

nhất tâm) nhất tâm xưng niệm là Diệu Nhân, nhất tâm bất loạn là Diệu Quả. 

Muốn  đạt  được  nhất  tâm,  quý  vị  nhất  định  phải  buông  xuống  vạn  duyên. 

Trong quá khứ, đường chủ Niệm Phật Đường thường hay nói ra rả:  “Buông 

 thân tâm thế giới xuống”.  Không buông thân tâm thế giới xuống, chẳng thể 

đạt  nhất  tâm!  Quý  vị  không  có  cái  nhân  nhất  tâm  xưng  niệm,  đương  nhiên 

chẳng  đạt  được  cái  quả  nhất  tâm  bất  loạn!  Do  vậy,  nhân  và  quả  đều  diệu. 

Nhất tâm rất trọng yếu; người biết tu ắt hiểu rõ đạo lý này, liễu giải sự thật 

chân tướng, trong tâm quả thật không vướng mắc mảy may, một chút vương 

vấn cũng không có. Trong cuộc sống thường ngày, họ tùy duyên, tùy duyên 

mà sống, đối xử hòa thuận với hết thảy chúng sanh, đối đãi bình đẳng, mảy 

may  “quái  ngại”  cũng  không  có.  “Quái”  (罣)  là  “khiên  quái”  (牽 罣: mắc 

míu, nắm níu), “Ngại”  (礙) là chướng ngại. Đều buông xuống hết, nhân quả 

đều tương ứng. 

Tiếp  đó,  đại  sư  Ngẫu  Ích  giảng  mấy  câu  rất  hay:  “Hà  sĩ  Sa  Bà  báo 

 tận” (nào  đợi  Sa  Bà  báo  tận), “sĩ”  (俟)  là  chờ  đợi,  [“hà  sĩ  Sa  Bà  báo  tận” 

nghĩa là] cần gì phải chờ đợi đến khi thọ mạng trong thế giới Sa Bà này hết 

rồi  mới  được  vãng  sanh?  Chỉ  cần  nhân  chân  thật,  quả  chân  thật,  thì  sanh 

ngay  trong  hiện  tại!  “Chỉ  kim  tín  nguyện  trì  danh” (chỉ  nay  tín  nguyện  trì 

danh): Chỉ cần trong hiện tại có thể tin, có thể nguyện, nhất tâm xưng danh, 

thì quang  minh  và  màu  sắc  của  đóa  sen  trong  ao  bảy  báu  nơi  Tây  Phương 

Cực  Lạc  thế  giới  ngày  càng  tươi  sáng.  Dẫu  chúng  ta  chưa  mất,  nhưng  hoa 

sen trong ao ở bên ấy do diệu nhân, diệu quả của chúng ta sẽ ngày ngày tăng 

trưởng, quang minh, màu sắc đẹp đẽ. Trong hoa sen “kim đài ảnh hiện” (đài 

vàng  hiện  bóng) sao  gọi  là  hiện bóng? Phải biết  hoa sen trong Tây  Phương 

Cực  Lạc thế giới trong suốt, từ bên  ngoài  có thể  nhìn thấu bên trong, trông 

thấy đài vàng bên trong ấy, đó là chỗ sanh về, là chỗ ở của  mình, là chỗ tu 

hành chứng quả trong tương lai. 

 “Tiện  phi  Sa  Bà  giới  nội  nhân  dã” (Đã  không  còn  là  người  trong  thế 

giới Sa Bà nữa), đó là lời thật, là chân tướng sự thật. Bởi lẽ, chỉ cần chúng ta 

thực  sự  tu  nhân,  tương  lai  nhất  định  chứng  đắc  diệu  quả .  Nay  chúng  ta  đã 

báo danh, ghi sổ tại Tây Phương Cực Lạc thế giới, giống như di dân, đã cầm 

được sổ thông hành rồi, lúc nào ra đi cũng được. Dẫu chưa đi, nhưng có thể 

nói  chính  mình  đã  là  cư  dân  của  thế  giới  Cực  Lạc,  mình  đã  cầm  được  sổ 

thông hành về thế giới Cực Lạc. Trọn chẳng phải là sanh về nơi ấy rồi mới là 

cư dân, cầm sổ thông hành cũng là cư dân. 

Pháp  môn  này  “cực  viên,  cực  đốn,  nan  tư,  nan  nghị,  duy  hữu  đại  trí, 

 phương năng đế tín” (cực viên, cực đốn, khó nghĩ, khó bàn, chỉ có bậc đại trí 

mới hòng tin tưởng chắc thật). Pháp môn này cực viên, tức là viên mãn đến 

cùng cực, đúng là tìm chẳng được mảy may khuyết hãm nào. “Đốn”  (頓) là 

nhanh  chóng,  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn  không  có  pháp  nào  thành  tựu 

nhanh  chóng  như  thế  cả,  chỉ  có  mình  pháp  môn  này.  Bởi  vậy,  cổ  đức  gọi 

pháp  này  là  “môn  dư  đại  đạo”,  chữ  Môn  chỉ  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp 

môn,  “môn  dư  đại  đạo”  tức  là  một  con  đường  lớn  thành  Phật  ở  ngoài  tám 

vạn  bốn  ngàn  pháp  môn,  là  con  đường  tắt  để  thành  Phật.  “Nan  tư,  nan 

 nghị”  (khó nghĩ, khó bàn), “tư” (思) là tư duy, suy nghĩ; không cách gì suy 

nghĩ,  tưởng  tượng  được,  “nghị”  (議)  là  nghị  luận,  không  cách  gì  nghị  luận 

(bàn bạc) được. Ai có thể tin tưởng được? Bậc đầy đủ thiện căn, phước đức, 

đại thiện căn, đại phước đức mới hòng tin tưởng được; không phải là bậc đại 

thiện căn, đại phước đức sẽ rất khó tin tưởng. 

Như  vậy,  nay  chúng  ta  hữu  duyên  được  tiếp  xúc  pháp  môn  này,  được 

thấy pháp môn này, nghe pháp môn này, có thể tin, có thể nguyện, hoan hỷ y 

giáo phụng hành thì ta chính là người như Ngẫu Ích đại sư đã nói ở đây: Ta 

chính  là  người  của  thế  giới  Cực  Lạc,  đời  này  chắc  chắn  vãng  sanh  Tây 

Phương  Cực  Lạc  thế  giới.  Nếu  quý  vị  không  thể  vãng  sanh  là  vì  không 

buông  những  vướng  mắc  nơi  đây  xuống  được,  những  thứ  đó  chướng  ngại 

quý vị. Quý vị có vướng mắc, có chướng ngại, thân tâm thế giới hết thảy vạn 

duyên quý vị không buông xuống được! 

Chướng  ngại rất  nhiều, rất phức tạp, đối  với thế tục,  nặng  nhất  là Tình. 

Tình chướng  ngại quý  vị. Đối  với  xuất thế gian thì  Pháp cũng chướng  ngại 

quý vị. Bởi vậy, trong kinh Bát Nhã đức Phật giảng rất khéo:  “Pháp thượng 

 ưng  xả,  hà  huống  phi  pháp?” (Pháp  còn  phải  bỏ,  huống  gì  phi  pháp?)  Tác 

dụng của pháp là gì? Kinh Kim Cang giảng:  “Như phiệt dụ giả” (Ví như cái 

thuyền). Tỷ dụ ấy có nghĩa  là để vượt sông thì phải dùng đến thuyền, pháp 

giống như cái thuyền giúp mình vượt sông. Đã đến bờ bên kia thì không cần 

đến  cái  thuyền  ấy  nữa,  bởi  thế  nói:  “Pháp  thượng  ưng  xả,  hà  huống  phi 

 pháp?” (Pháp  còn  phải  bỏ,  huống  gì  phi  pháp?)   Nếu  quý  vị  còn  lưu  luyến 

pháp ấy, bỏ không được, sẽ biến thành chướng ngại. Giống như quý vị ngồi 

thuyền  vượt sông,  rất quý cái thuyền, chẳng  muốn bỏ thuyền thì không  lên 

bờ  kia  được.  Quý  vị  phải  bỏ  cái  thuyền  ấy  mới  bước  lên  được  bờ  kia,  bởi 

thế,  nói: “Pháp  thượng  ưng  xả,  hà  huống  phi  pháp?” (Pháp  còn  phải  bỏ, 

huống  gì phi pháp?) Chúng ta chọn Tây Phương Cực  Lạc thế  giới, ba kinh 

một  luận của Tịnh Độ, hoặc nói theo  hiện  thời  là  năm  kinh  một  luận, đó  là 

pháp;  thông  đạt  pháp  rồi,  hiểu  rõ  pháp  rồi,  ta  có  cần  đến  pháp  ấy  nữa  hay 

không? Pháp đã biến thành tâm hạnh của chính mình, tức là tương ứng. Đến 

lúc ấy, đừng lưu luyến những kinh giáo ấy nữa! 

Sau  khi  đã  nhập  cảnh  giới  Tịnh  Độ,  Liên  Trì  đại  sư  bảo:  “Tam  Tạng 

 thập  nhị  bộ,  nhượng  cấp  biệt  nhân  ngộ” (Tam  Tạng  mười  hai  bộ  kinh 

nhường  cho  người  khác  ngộ),  tức  là  buông  Tam  Tạng  mười  hai  bộ  kinh 

xuống.  “Bát  vạn  tứ  thiên  hạnh,  nhiêu  dữ  biệt  nhân  hành” (Tám  vạn  bốn 

ngàn  hạnh  dành  cho  người  khác  hành),  vô  lượng  vô  biên  pháp  môn  cũng 

buông  xuống,  tự  mình  chất  phác  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ.  Phương 

hướng, đường lối, mục tiêu của Ngài thảy đều đạt được. Chúng ta tinh tấn nỗ 

lực đi trên con  đường ấy ắt sẽ đến  nơi,  nhưng chúng ta cứ  ngó  trước trông 

sau, vẫn còn  vướng  bận  nhiều  ngần ấy, nên không đi trọn.  Bởi thế, sau khi 

nhập  cảnh  giới  này,  nhập  cảnh  giới  là  thực  sự  thông  đạt,  thực  sự  hiểu  rõ, 

thực sự giác ngộ, pháp thế gian lẫn xuất thế gian thảy đều buông xuống, cuối 

cùng là một câu danh hiệu. Một câu Di Đà niệm đến cùng cực chính là thực 

sự tương  ứng,  một  niệm tương  ứng,  một  niệm sanh,  niệm  niệm  tương  ứng, 

niệm  niệm  sanh.  Đó  là  đại  trí,  đại  thiện  căn,  đại  phước  đức  thực  sự.  “Đế 

 tín”, “Đế” (諦) là chân thật, là hiểu rõ. “Đế tín” là không mê tín, mà là chân 

tín. Phần Khuyến Nguyện thuộc phần Lưu Thông giảng đến đây thôi. Trong 

phần Lưu Thông, phần Khuyến Tín là Sáu Phương Chư Phật, đến đây là hết 

phần  Khuyến  Nguyện.  Tiếp  theo  là  phần  Khuyến  Hành  của  phần  Lưu 

Thông. 



---o0o--- 

6.4.4. Khuyến hành lưu thông 



Chúng ta xem kinh văn, trước hết, đọc kinh văn một lượt: 



 Xá  Lợi  Phất!  Như  ngã  kim  giả,  xưng  tán  chư  Phật  bất  khả  tư  nghị 

 công đức.  

       舍利弗。如我今者。稱讚諸佛不可思議功德。 

       (Này  Xá Lợi  Phất!  Như  ta  nay  khen  ngợi  công  đức  chẳng  thể  nghĩ  bàn 

 của chư Phật).  



“Chư Phật” được nói ở đây, quý vị phải nhớ kỹ, chính là A Di Đà Phật. 

Ở phần trên, tôi đã thưa cùng quý vị rồi. Trong sách Yếu Giải, Ngẫu Ích đại 

sư đã dạy chúng ta,  “chư Phật”  chính là A Di Đà Phật,  “công đức chẳng thể 

 nghĩ bàn”.  



 Bỉ chư Phật đẳng.  

       彼諸佛等。 

 (Các đức Phật ấy).  



 “Bỉ chư Phật”  chính là A Di Đà Phật, chữ  “đẳng”  chỉ sáu phương Phật 

đã  nói  ở  phần  trên,  sáu  phương  chính  là  mười  phương.  A  Di  Đà  Phật  và 

mười phương hết thảy chư Phật. Câu này có ý nghĩa như vậy. 



 Diệc xưng tán ngã.  

亦稱讚我。 

 (Cũng khen ngợi ta).  



 “Ngã”  là  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  tự  xưng.  Chư  Phật  (A  Di  Đà  Phật  và 

chư Phật) cũng  “khen ngợi ta”.  



 Bất khả tư nghị công đức.  

不可思議功德。 

 (Công đức chẳng thể nghĩ bàn) 



Họ cũng khen ngợi công đức chẳng thể nghĩ bàn của ta, ta có công đức 

chẳng thể nghĩ bàn gì? Đoạn sau sẽ cho biết. 



 Nhi  tác  thị ngôn:  “Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  năng vi  thậm  nan hy  hữu 

 chi sự!”  

而作是言。釋迦牟尼佛。能為甚難希有之事。 

 (Mà  nói  thế  này:  “Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  có  thể  làm  được  chuyện  hy 

 hữu rất khó”).  

   

Đó  chính  là  công  đức  chẳng  thể  nghĩ  bàn  của  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật, 

chuyện gì là chuyện hy hữu rất khó? 



 Năng ư Sa Bà quốc độ, ngũ trược ác thế: Kiếp trược, kiến trược, phiền 

 não  trược,  chúng  sanh  trược,  mạng  trược  trung,  đắc  A  Nậu  Đa  La Tam 

 Miệu Tam Bồ Đề, vị chư chúng sanh thuyết thị nhất thiết thế gian nan tín 

 chi pháp.  

能於娑婆國土。五濁惡世。劫濁。見濁。煩惱濁。眾生濁。命濁中

。得阿耨多羅三藐三菩提。為諸眾生。說是一切世間難信之法。 

 (Có thể ở trong cõi nước Sa Bà, nhằm đời ác ngũ trược: Kiếp trược, kiến 

 trược,  phiền  não  trược,  chúng  sanh  trược,  mạng  trược,  đắc  Vô  Thượng 

 Chánh Đẳng Chánh Giác, vì các chúng sanh nói pháp hết thảy thế gian khó 

 tin này).  



Tiếp đó, Thích Ca Mâu Ni Phật tự nói, Ngài bảo Xá Lợi Phất: 



 Xá Lợi Phất! Đương tri ngã ư ngũ trược ác thế, hành thử nan sự.  

  舍利弗。當知我於五濁惡世。行此難事。 

 (Này  Xá Lợi Phất! Hãy biết ta  trong đời  ác ngũ trược, làm chuyện khó 

 khăn này).  



Thế nào là  “chuyện khó” ?: 

1) Thứ nhất là niệm Phật thành Phật. 

2) Thứ hai là vì chúng sanh nói pháp môn này. 

Đại  sư  Ngẫu  Ích  đã  giảng  cho  chúng  ta  biết  vì  đâu  Thích  Ca  Mâu  Ni 

Phật thành Phật? Đại sư nói: Thích Ca Mâu Ni Phật niệm A Di Đà Phật mà 

thành Phật. Đó  là  niệm  Phật thành Phật.  Vì sao biết  niệm  Phật  thành Phật? 

Trong đoạn kinh này, Ngài ở trong  “đời ác ngũ trược”.  



 Đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề.  

得阿耨多羅三藐三菩提。 

 (Đắc Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác).  

   

Đấy  chính  là  thành  Phật,  chứng  đắc  Vô  Thượng  Chánh  Đẳng  Chánh 

Giác, Ngài dùng cách niệm Phật, niệm Phật thành Phật, chẳng thể nghĩ bàn! 

Bởi vậy, phần Khuyến Hạnh Lưu Thông cũng chẳng thể nghĩ bàn! Thích Ca 

Mâu  Ni  Phật  hiện  thân  thuyết  pháp,  nêu  gương  cho  chúng  ta  thấy,  chẳng 

dùng  ngôn  ngữ  khuyên  dạy  chúng  ta,  mà  dùng  hành  động  biểu  diễn  cho 

chúng ta thấy. Đây chính là đoạn  “chư Phật cùng khen ngợi Thích Ca, trong 

 đời trược chứng quả độ sanh”.  Chúng ta vừa đọc đến đoạn kinh văn này bèn 

tin nhận phụng hành ngay! 

Chư  Phật  khen  [Phật  Thích  Ca]  là  “năng  vi  thậm  nan  hy  hữu” (có  thể 

làm được chuyện hy hữu rất khó), khen Thích Ca Mâu Ni Phật trong thế giới 

Sa Bà, nhằm đời ác ngũ trược, làm được hai sự nghiệp vĩ đại chẳng thể nghĩ 

bàn, sự nghiệp hy hữu. Trong thế giới Sa Bà, nhằm đời ác ngũ trược, đại sự 

hy hữu thứ nhất là  “chứng đắc Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác” , thật 

phi phàm! Sự nghiệp lớn lao thứ hai là  “vị chúng sanh thuyết thử nan tín chi 

 pháp” (vì  chúng  sanh  nói  pháp  khó  tin  này).  Tiếp  đó,  nói:  “Vị  trược  thế 

 chúng  sanh  thuyết” (Vì  chúng  sanh  đời  trược  mà  nói),  đặc  biệt  là  trong  xã 

hội  hiện  tại,  càng  khó  hơn  trước  nhiều.  Nói  Tiệm  pháp  còn  dễ,  chứ  giảng 

Đốn pháp khó lắm! Vì sao? Mọi người không tin tưởng, chẳng dễ dàng tiếp 

nhận. Vì sao nói Tiệm pháp lại dễ? Tiệm pháp hợp với lý luận tư tưởng của 

con người hiện thời, họ thấy rất hợp lý. Đoạn trừ tám  mươi tám phẩm Kiến 

Hoặc chứng quả Tu Đà Hoàn, rồi đoạn tám mươi mốt phẩm Tư Hoặc chứng 

quả A La Hán, mọi người đều tin tưởng. Chỉ niệm mỗi một câu danh hiệu A 

Di Đà Phật mà có thể vượt ngang ra khỏi tam giới, vãng sanh bất thoái thành 

Phật,  người  ta  nghe  xong  bảo:  “Há  có  chuyện  dễ  dàng  như  vậy  được  ư?” 

Đâm ra chẳng thể tin tưởng! 

Nói  “dư  đốn  pháp  do  dị,  Tịnh  Độ  hoành  siêu  đốn  pháp  vưu  nan” (các 

Đốn pháp khác còn dễ, Tịnh Độ hoành siêu là Đốn pháp khó nhất). Các Đốn 

pháp  khác  như  Thiền  tông,  quả  thật  trong  xã  hội  hiện  thời  không  đả  phá 

Thiền tông, thích tịnh tọa. Phong khí Thiền và Mật ở Mỹ quốc rất thịnh, chứ 

Tịnh  Độ  không  ai  nói  cả!  Khi  xưa,  chúng  tôi  giảng  kinh  Hoa  Nghiêm  tại 

Hoa Tạng Đồ Thư Quán ở Đài Bắc, có  một sinh viên học ban tiến sĩ người 

Mỹ  là  sinh  viên  thuộc  loại  trao  đổi  (exchanged  student)  thuộc  đại  học  Đài 

Loan, nghiên cứu Triết Học tại đại học Đài Loan. Đề tài nghiên cứu của cô 

ta là kinh Hoa Nghiêm, bởi thế, có những đồng học giới thiệu cô đến gặp tôi. 

Cô ta yêu cầu được nghe kinh Hoa Nghiêm, cô này độ chừng ba mươi mấy 

tuổi,  là  nữ  sinh  viên,  nói  được  tiếng  Hoa.  Tôi  rất  bội  phục,  tôi  giảng  kinh 

Hoa Nghiêm đương nhiên cô nghe được. Sau đó, cô xin phép Quán Trưởng 

cho ở lại Đồ Thư Quán; Quán Trưởng cũng rất vui vẻ, cho cô được ở lại Đồ 

Thư  Quán.  Hình  như cô  ở  lại  Đồ  Thư Quán  mấy  tháng.  Cô  ta  yêu  cầu  tôi: 

“Bạch  pháp  sư!  Ngài  nên  qua  Mỹ  quốc  hoằng  dương  Tịnh  Độ”.  Cô  ta  nói: 

“Pháp sư khác đến nước Mỹ hoằng dương Tịnh Độ hết sức khó khăn, nhưng 

thầy qua đó hoằng dương Tịnh Độ thì được!” Do vậy, sau này tôi sang Mỹ, 

lời khuyến thỉnh của cô ấy cũng là một nhân tố quan trọng. 

Chánh thức từ Mỹ quốc trở về mời tôi qua đó hoằng dương Tịnh Độ 

chính  là các đồng  học thuộc Đại Chuyên  Giảng  Tòa: Từ Quang đại chuyên 

giảng đường, Trung Quốc Phật Giáo Hội đại chuyên giảng tòa. Những đồng 

học ấy trong quá khứ từng tham gia Đại Chuyên Giảng Tòa, đương thời tại 

Mỹ quốc có khoảng hơn ba trăm người, sống rải rác tại các thành phố. Điều 

rất  hiếm  có  là  bọn  họ  đều  liên  lạc,  hy  vọng  tôi  sang  Mỹ.  Gặp  được  nhân 

duyên tốt là nhằm lúc Vạn Quốc Đạo Đức Hội của Trung Quốc  mở đại hội 

đại  biểu  thế  giới  tại  Lạc  Sam  Cơ  (Los  Angeles),  Hàn  Quán  Trưởng  là  ủy 

viên của họ. Hàn Quán Trưởng giới thiệu tôi với vị hội trưởng, mời tôi làm 

cố vấn cho họ. Có duyên phận như vậy, tôi liền xin thông hành sang Mỹ, đó 

là lần đầu tôi sang Mỹ, nhằm năm 1982. 

Đến Mỹ rồi, đồng học đều hay tin, từ các tiểu bang đến gặp, duyên phận 

được kết từ đó. Từ đấy trở đi, mỗi năm tối thiểu sang Mỹ giảng một tháng, 

có  lúc  qua  hai  lần.  Pháp  khó  tin  mà!  Tôi  hiểu  rõ  tình  hình  Phật  giáo  nước 

Mỹ,  hai  năm đầu tôi đến các nơi thuộc  nước Mỹ làm công tác hoằng pháp, 

tôi  giảng  Thiền,  tôi  giảng  Mật,  giảng  Pháp  Tướng  Duy  Thức,  thỉnh  thoảng 

nhắc  đến  Tịnh  Độ,  chứ không  lấy  Tịnh  Độ  làm  chủ.  Hai  năm  đầu  sử  dụng 

phương thức ấy! Mọi người rất vui vẻ tiếp xúc với tôi. Lúc qua giảng lần thứ 

ba, tôi giảng Tịnh Độ. Lúc ấy, khéo sao tôi vừa giảng xong bộ Di Đà Kinh 

Sớ  Sao,  khi  ấy  chưa  có  băng  thâu  hình,  chỉ  có  băng  thâu  âm,  thâu  âm  vào 

băng cassette, toàn bộ băng thâu âm cuốn  Di Đà  Kinh Sớ Sao chúng  tôi có 

mang  theo  một  bộ.  Trước  lúc  giảng  kinh,  tôi  bày  bộ  băng  thâu  âm  trước 

giảng đài, tổng cộng hình như nhiều tới ba trăm ba mươi cuốn, mỗi cuốn là 

chín mươi phút, nhiều tới ba trăm ba mươi cuốn, một bộ A Di Đà Kinh bày 

ra đấy. 

Tôi  bắt  đầu  giới  thiệu  Tịnh  Độ,  mọi  người  vừa  trông  thấy  những  thứ 

được  bầy  ra  bèn  hỏi:  “Thứ  gì  vậy?”  “A  Di  Đà  Kinh  đấy!”  “Nhiều  đến  thế 

sao?” Kinh A Di Đà chỉ một cuốn mỏng tanh, mỗi ngày chúng tôi giảng mỗi 

lần một tiếng rưỡi, giảng mất ba trăm ba mươi ba lần, gần hết một năm. Mọi 

người lúc trông thấy như thế tâm bèn ổn định, cảm thấy rất kinh ngạc: “Kinh 

Di Đà bé tí tẹo như vậy, làm sao giảng một lần lại mất nhiều thời gian ngần 

ấy?” Làm như vậy mới khiến họ sanh tín tâm! Thật không dễ dàng, từ trước 

đến giờ họ chưa để Tịnh Độ vào mắt! 

Chúng  tôi  dùng  phương  thức  ấy  để  đem  Tịnh  Tông  đến  Mỹ  quốc  làm 

cho  mọi  người  chẳng  dám  khinh  thường,  thực  sự  là  pháp  khó  tin.  Do  họ 

thích  Thiền,  thích  Mật,  tôi  cũng  đều  có  thể  giảng  hết,  khẩu  đầu  Thiền  mà! 

Tôi cũng hiểu Mật về mặt thường thức, vị thầy đầu tiên của tôi, Chương Gia 

đại  sư,  là  thượng  sư  của  Mật  Tông,  tôi  thường  ở  bên  Ngài  nghe  rất  nhiều, 

pháp môn này thực sự chẳng dễ dàng! 

 “Tịnh  Độ  hoành  siêu,  đốn  tu  đốn  chứng”.  Vì  sao  nói  là  “đốn  tu,  đốn 

 chứng?”  Một  niệm  tương  ứng,  một  niệm  sanh,  không  phải  là  đốn  tu,  đốn 

chứng  hay  sao?  Một  niệm  tương  ứng  một  niệm  Phật  là  chân  tướng  sự thật 

của đốn tu đốn chứng. Đốn là nhanh chóng, không có từng giai đoạn, không 

mất  một  thời  gian  dài,  Đốn  đến  mức  độ  nào?  Kinh  Di  Đà  dạy:  Hoặc  một 

ngày, hoặc hai ngày, hoặc ba ngày cho đến bảy ngày bèn thành công! Vì sao 

có người tu Tịnh Độ cả bao nhiêu năm, không có tin tức gì cả, tợ hồ chẳng 

giống  như  kinh  nói  bảy  ngày  thành  công,  chẳng  khỏi  khiến  người  ta  hoài 

nghi!  Thế  nhưng  quý  vị  thấy  Tịnh  Độ  Thánh  Hiền  Lục  hoặc  trong  Vãng 

Sanh  Truyện  ghi  chép,  thời  xưa  có  những  người  thành  tựu  trong  vòng  bảy 

ngày  hay  không?  Có!  Thí  dụ  rõ  ràng,  rành  rẽ  nhất  chính  là  pháp  sư  Oánh 

Kha  đời  Tống,  niệm  Phật  ba  ngày  bèn  niệm  được  A  Di  Đà  Phật  hiện  đến. 

Quả nhiên ba ngày sau Sư vãng sanh, giống hệt như kinh nói. 

Cư  sĩ  Châu  Quảng  Đại  vãng  sanh  là  chuyện  mới  mười  mấy  năm  trước 

thôi, không xa xôi chi! Tôi ở Mỹ quốc, ông ta cũng niệm Phật ba ngày, hoặc 

một ngày, hoặc hai ngày, hoặc ba ngày ông ta bèn đi. Mấu chốt là đâu? Vẫn 

là  như kinh  nói:  “Thiện căn, phước đức, nhân duyên”.  Chúng ta  niệm  Phật 

niệm  suốt  mười  mấy  năm,  niệm  mấy  chục  năm,  không  có  tin  tức  chi  hết, 

chẳng phải kinh không linh mà vì tự mình nghiệp chướng quá nặng, vướng 

mắc  quá  nhiều!  Vì  chúng  ta  tu  học  không  đúng  lý,  không  đúng  pháp,  bởi 

vậy,  cảm  ứng  không  có  cách  chi  hiển  hiện  được!  Nếu  quý  vị  có  thể  buông 

hết  thảy  vướng  mắc  xuống,  tu  hành  đúng  lý,  đúng  pháp.  “Đúng  lý,  đúng 

pháp” là phải thông đạt, phải hiểu rõ kinh giáo. Liên Trì đại sư cũng thường 

nói: Nếu đối với những ý nghĩa trong kinh điển, chúng ta không có trình độ 

hiểu biết, nhận thức kha khá, thì lòng tin chân thành, nguyện thiết tha trong 

tâm ta sẽ không phát khởi được, sẽ sanh ra những chướng ngại! 

Ngẫu  Ích  đại  sư  chú  giải  kinh  Di  Đà  không  phải  là  chuyện  dễ.  Quý  vị 

thấy  đó,  với  cuốn  Sớ  Sao  mà  pháp  sư  Cổ  Đức  còn  soạn  bản  Sớ  Sao  Diễn 

Nghĩa. Ngài Cổ Đức là thị giả của Liên Trì đại sư, là đệ tử truyền pháp của 

Liên Trì đại sư. Nói thật ra, Di Đà Kinh Sớ Sao chính là Đại Phương Quảng 

Phật  Hoa  Nghiêm  Kinh  rút  gọn,  quả  thật  đáng  xưng  tụng  là  “bác  đại  tinh 

 thâm”  (rộng  lớn,  tinh  vi,  sâu  xa),  thực  sự  dẫn  dắt  người  ta  dự  vào  chỗ  thù 

thắng. Cuốn Yếu Giải của Ngẫu Ích đại sư có thể nói là tinh hoa của cuốn Sớ 

Sao, rất nhiều đoạn tiền nhân chưa nói đến, Ngẫu Ích đại sư đã vì chúng ta 

vạch trần ra. 

Như  “phát Bồ Đề tâm, một dạ chuyên niệm”  chẳng hạn. Đối với chuyện 

phát  Bồ  Đề  tâm,  chúng  tôi  thường  nghi  hoặc:  Những  ông  già  bà  cả  trong 

làng quê không biết chữ, từ trước đến giờ chưa hề nghe kinh, Bồ Đề tâm là 

cái gì chưa hề biết đến, nhưng họ niệm Phật có thể đứng mà vãng sanh, ngồi 

mà vãng sanh, biết trước lúc mất, thực sự vãng sanh. Chúng tôi thường suy 

nghĩ: “Rốt cuộc họ có phát Bồ Đề tâm hay không?” Lúc tôi mới học Phật rất 

hoài  nghi,  họ  không  phát  tâm  Bồ  Đề,  chỉ  niệm  Phật  xuông,  sao  vẫn  có  thể 

vãng sanh? Cứ ôm mãi niềm nghi ấy, đến khi đọc Yếu Giải của Ngẫu Ích đại 

sư mới hoảng nhiên khai ngộ. 

Trong Yếu Giải giảng:  “Chân tín thiết nguyện tựu thị Vô Thượng Bồ Đề 

 tâm” (Lòng  tin  chân  thành,  nguyện  thiết  tha  chính  là  Vô  Thượng  Bồ  Đề 

tâm), chúng tôi  mới  hiểu  ra. Các bà cụ không  hiểu Bồ Đề tâm  là  gì,  nhưng 

họ có lòng tin chân thành, có nguyện thiết tha, tín nguyện chân thành, không 

mảy  may  nghi  ngờ,  đó  vốn  là  Vô  Thượng  Bồ  Đề  tâm!  Càng  suy  nghĩ  lời 

Ngẫu Ích đại sư càng cảm thấy có lý. Chúng tôi mới biết: Những ông già, bà 

cả thiếu hiểu biết, thiếu văn hóa trong làng quê ấy niệm A Di Đà Phật thầm 

hợp đạo mầu. Tuy tự mình không biết, nhưng họ quả thật đã hội đủ điều kiện 

vãng sanh như A Di Đà Phật đã nói; họ thực sự đầy đủ, bởi lẽ, họ chẳng có 

một  mảy  may  vướng  mắc  nào!  Ngẫu  Ích  đại  sư  đã  giải  đáp  cho  chúng  tôi 

nghi vấn ấy. 

Chữ  “chư Phật”  cũng do Ngẫu Ích đại sư giảng ra, “chư Phật” chính là 

A Di Đà Phật, trước kia không ai giảng như vậy cả. Thích Ca Mâu Ni Phật 

do niệm A Di Đà Phật mà chứng đắc Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác, 

tiền nhân cũng chưa hề nói như vậy. Ngẫu Ích đại sư giảng như vậy, chúng 

tôi xem kỹ lại kinh văn, đúng là như vậy! Từ trước đến nay, đọc kinh văn lơ 

mơ, không chú ý đến điểm này. Ngài nói ra, chúng tôi coi kỹ lại, thấy không 

sai! Thích Ca Mâu Ni Phật quả thật là niệm A Di Đà Phật bèn chứng đắc Vô 

Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác! Bởi thế, ở đây nói:  “Thuyết thử vô tạ cù 

 lao tu chứng, đản trì danh hiệu, vãng sanh bất thoái, đệ nhất  phương  tiện, 

 cánh vi nan trung chi nan dã” (Nêu lên phương tiện bậc nhất không cần nhờ 

đến sự tu chứng nhọc nhằn, chỉ trì danh hiệu, vãng sanh bất thoái càng là sự 

khó nhất trong những sự khó). Do vậy, pháp môn này quan trọng nhất là Tín, 

cơ sở của lòng tin ấy là trí huệ. Nếu không có trí huệ chân thật, không có đại 

trí huệ, quý vị sẽ chẳng thể tin tưởng! Dẫu có trí huệ, nhưng trí huệ không đủ 

lớn, thì tín tâm chẳng được viên mãn. 

Ở đây lại có  một câu, những câu này đều do đại sư Ngẫu Ích viết trong 

Yếu  Giải:  “Diệu  quán  dĩ  tự  bất  dị” (chính  bản  thân  phép  quán  mầu  nhiệm 

đã chẳng dễ).  “Diệu quán” là mười sáu phép quán, tức những phương pháp 

tu hành được giảng trong Quán Kinh, không dễ dàng! Nói đến cách đơn giản 

nhất,  dễ  dàng  nhất,  thẳng  chóng  nhất,  ổn  thỏa,  thích  đáng  nhất,  không  cần 

phải  nhọc  nhằn  khổ  sở  tu  học  mà  có  thể  thành  công  thì  “đản  trì  danh 

 hiệu” (chỉ  trì  danh  hiệu),  quá  sức  đơn  giản!  “Vãng  sanh  bất  thoái,  đệ  nhất 

 phương tiện” (vãng sanh bất thoái, phương tiện bậc nhất), đúng vậy! Trong 

vô  lượng pháp  môn không có pháp  nào sánh  bằng pháp  này, quá đơn  giản, 

quá  dễ  dàng.  Ai  ai  cũng  tu  được,  vấn  đề  là  tin  hay  không,  có  nguyện  hay 

không,  có  thể  buông  xuống  vạn  duyên  hay  không,  có  thể  buông  hết  thảy 

pháp thế gian và xuất thế gian xuống hay không? 

Nếu ta muốn học,  “pháp môn vô lượng thệ nguyện học”,  thì học ở đâu? 

Về thế giới Cực Lạc mà học! Chưa đến thế giới Cực Lạc thì đối với hết thảy 

pháp môn khác, ta đều không nhìn đến. Vì sao? Ta biết những pháp môn ấy 

quá khó, ta không có năng lực, ta không có thời gian. Đến thế giới Cực Lạc, 

ta có vô lượng thọ, trí huệ của ta cũng đã mở mang, có chư Phật Như Lai chỉ 

dạy  mình,  có  rất  nhiều  Đẳng  Giác  Bồ  Tát  đến  giúp  chúng  ta  học,  dễ  dàng 

thành  tựu!  Trong  kinh  này,  đức  Thế  Tôn  bốn  lượt  khuyên  chúng  ta  phát 

nguyện cầu sanh Tịnh Độ, bốn  lần  lận!  Bởi thế, chuyện khó  nhất trong các 

chuyện  khó,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  đã  làm  được,  nên  chư  Phật  khen  ngợi 

Ngài. 

Ngày nay, chúng ta tuân theo lời giáo huấn của Thích Ca Mâu Ni Phật, y 

giáo phụng hành, chúng ta cũng có thể làm được. Chúng ta làm được thì thử 

hỏi  chư Phật  Như  Lai  chẳng  tán  thán  ư?  Tán  thán  giống  hệt  như  vậy!  Phải 

biết  vãng  sanh  Tịnh  Độ  chính  là  được  chứng  Vô  Thượng  Chánh  Đẳng 

Chánh Giác. Không sai! Hiện tại chưa chứng đắc, nhưng khẳng định là nhất 

định sẽ chứng đắc! Vì thế, trước khi quý vị nắm chắc, đã khẳng định quý vị 

chắc  chắn  sẽ  nắm  được,  hiện  tại  gần  như  đã  nắm  được  rồi.  Pháp  môn  này 

viên chứng ba thứ Bất Thoái mà! Những chuyện như vậy đều là pháp khó tin 

cả! 

Trong  đoạn  văn  tiếp  theo:  “Y  trì  danh  pháp  môn  thích  ngũ  trược  ác 

 thế” (nương vào pháp môn trì danh để giải thích ngũ trược ác thế), chúng tôi 

giải thích chữ  “ngũ trược ác thế”.  

1) Thứ nhất là Kiếp Trược, Kiếp (劫) là thời gian. Chúng ta giải thích là 

“thời  đại  không  tốt”,  thời  kỳ  bất  thường,  hết  sức  bất  bình  thường,  thời  đại 

này không bình thường. “Trược” (濁) là nhiễm ô (nhơ bẩn), nhơ bẩn nghiêm 

trọng. Nay chúng tôi gọi Trược là nhơ bẩn, ắt mọi người đều hiểu hết sức rõ 

ràng.  Trước  hết,  chúng  ta  hãy  nghĩ  đến  hoàn  cảnh  sinh  thái  (ecological 

environment)  trên  địa  cầu  bị  phá  hoại,  do  con  người  gây  ra.  Nước  bị  ô 

nhiễm, không gian bị ô nhiễm, xú dưỡng tằng (tầng ozone) bị phá hoại chính 

là không gian bị ô nhiễm. 

Ngoài  ra,  trên  địa  cầu,  phi  cơ,  tàu  thuyền,  xe  hơi,  công  xưởng  phun 

những làn khói độc tản mát trong không trung nên không gian bị nhiễm độc. 

Các nhà khoa học hiện đang hết sức lo ngại, bởi lẽ, nồng độ của khối khí độc 

ấy trong không trung nay đã hết sức lớn, gần như tới mức bão hòa. Đến một 

ngày nào đó chẳng thể chứa thêm nữa, lúc nó rớt xuống đất, địa cầu sẽ chết 

sạch, rất có thể như vậy. Bởi thế, nói đến ngày tận thế thì có người nói đây 

cũng  là  một  nhân  tố.  Sợ  rằng  một  ngày  nào  đó,  lượng  khí  tồn  trữ  trong 

không trung rất lớn, e rằng chúng sẽ rơi xuống. Trên  mặt đất càng ô nhiễm 

nghiêm trọng hơn, động vật, thực vật đều bị ô nhiễm. Lại còn tinh thần của 

chúng  ta  cũng  ô  nhiễm,  tư  tưởng  ô  nhiễm,  sinh  lý  ô  nhiễm.  Đấy  là  Kiếp 

Trược!  Kể  từ  khi  có  sử  sách  đến  nay,  chưa  lúc  nào  ô  nhiễm  nghiêm  trọng 

như trong thời đại hiện tại! Nay đã hết giờ rồi! 



* 



Chư vị đồng học! 

Xin  xem  tiếp  phần  “y  trì  danh  pháp  môn,  thích  ngũ  trược  ác 

 thế” (nương theo pháp môn Trì Danh, giải thích ngũ trược ác thế). 

1) Thứ nhất là Kiếp Trược.  “Phi đới nghiệp hoành xuất chi hạnh, tất bất 

 năng độ” (Không có hạnh đới nghiệp vượt ngang ra khỏi tam giới, ắt chẳng 

thể đắc độ). Vì sao gọi là Kiếp Trược? Trong phần trên, tôi đã thưa cùng quý 

vị rồi. Trong thời đại ô nhiễm nghiêm trọng này, phàm phu tu hành trong lục 

đạo chẳng thể không bị ảnh hưởng, bị ô nhiễm bởi hoàn cảnh, nên không thể 

đạt được tâm thanh tịnh.  Tâm không thanh  tịnh, đương  nhiên quý  vị chẳng 

bình  đẳng,  chẳng  chân  thành,  chánh  giác,  từ  bi  thảy  đều  không  có!  Con 

người  hiện  tại  vừa  nghe  những  lời  này  đều  hiểu  rõ,  sức  dụ  hoặc  của  hoàn 

cảnh so với quá khứ không biết đã tăng thêm gấp bao nhiêu lần, đáng sợ hết 

sức! Bởi vậy, tổ sư nói ngoại trừ pháp môn đới nghiệp hoành siêu này ra, bất 

cứ  pháp  môn  nào  cũng  không  có  cách  nào  thành  tựu.  Vì  sao?  Bất  cứ  pháp 

môn nào cũng đều phải tiêu nghiệp, đều phải đoạn phiền não, trong thời đại 

này rất khó [thực hiện được]. 

Do  vậy,  người  thực  sự  phát  tâm  tu  hành,  vì  sao  phải  ở  trong  núi  sâu 

không dấu chân người lui tới? Tâm hạnh và cuộc sống của họ hoàn toàn trở 

về  với  tự  nhiên,  điều  ấy  rất  có  lý.  Đại  khái  là  không  muốn  bị  ô  nhiễm  ảnh 

hưởng  thì  phải  tránh  né.  Chúng  tôi  thường  khuyến  khích  mọi  người  cũng 

như  khuyên  các  đồng  học  đang  tu  Tịnh  Tông:  Hiện  nay  ô  nhiễm  phổ  biến 

nhất,  nghiêm  trọng  nhất  là  những  phương  tiện  truyền  thông,  chúng  ta  nên 

buông  xuống,  không  xem  báo  chí,  không  đọc  tạp  chí,  không  nghe  radio, 

không  xem  truyền  hình, cũng không  xem  Internet, chúng ta  mới có  thể  giữ 

được tâm  thanh tịnh, cố  hết sức  ít tiếp  xúc với bên  ngoài. Dẫu không sống 

trong  núi  sâu  mà  trong  hoàn  cảnh  sống  nhỏ  nhoi  nơi  đô  thị  cũng  tự  động 

cách tuyệt  với  bên  ngoài,  giữ  gìn  thân tâm của chính  mình  thanh  tịnh. Mỗi 

ngày trừ việc niệm Phật ra, bèn tụng kinh, nghiên cứu giáo pháp, vậy là tốt! 

Có thể giữ được thân tâm của chính mình thanh tịnh, chẳng bị hoàn cảnh bên 

ngoài  ô  nhiễm.  Quý  vị  phải  có  nghị  lực,  phải  có  hằng  tâm,  phải  có  trí  huệ 

mới thực sự làm được. 

Do vậy, chúng tôi kỳ vọng sâu xa, những nhà truyền giáo thuộc các tôn 

giáo  trên  toàn  thế  giới  đều  có  một  mạng  lưới  chuyên  môn  và  băng  tần  vệ 

tinh;  chúng  ta  muốn  học  kinh  giáo  nào  để  đoạn  nghi  sanh  tín  thì  chúng  ta 

chuyên môn tiếp nhận băng tần ấy, giống như lên lớp ngay tại nhà vậy, như 

vậy là tốt! Vì sao mỗi pháp sư phải cần một băng tần riêng? Một băng tần có 

nhiều pháp sư cùng hoằng pháp, há không được sao? Để giảng thông thường 

thì  được,  còn  đối  với  người  chuyên  tu  mà  nói  thì  sẽ  gặp  khó  khăn.  Người 

chuyên tu nhất định phải thâm nhập một môn! Phải có thời gian kha khá mới 

khế nhập cảnh giới, mới thực sự đạt được lợi ích. Vì thế, chính mỗi pháp sư 

phải có một băng tần riêng, kẻ làm học sinh chúng ta có thể chọn lựa, muốn 

học pháp môn nào, muốn thân cận vị pháp sư nào thì sẽ biết chắc vị pháp sư 

ấy, biết chắc pháp  môn ấy, bám  rễ  nơi pháp  môn ấy, có như vậy  mới  hòng 

thành tựu! Rễ sâu gốc chắc! 

Đắc tam-muội nơi một môn, mở mang trí huệ; mở mang trí huệ rồi mới 

có  thể  học  rộng,  nghe  nhiều,  thành  tựu  viên  mãn  Hậu  Đắc  Trí,  không  gì 

chẳng biết. Thời gian rất dài, các tổ sư đại đức Trung Quốc thời cổ hạn định 

thời gian ấy là năm năm, tối thiểu là năm năm, tâm quý vị sẽ định! Trên thực 

tế, trong  hoàn cảnh chúng ta  hiện  giờ,  năm  năm  thật ra không  đủ!  Tôi theo 

thầy  Lý,  thầy  Lý  yêu  cầu  tôi  trong  năm  năm  chuyên  nghe  một  mình  thầy 

giảng  thôi,  nhất  định  không  được  tiếp  xúc  một  vị  thiện  tri  thức  nào  khác, 

thầy chịu trách nhiệm. [Áp dụng] phương pháp ấy độ chừng ba bốn tháng sẽ 

thấy hiệu quả hiện tiền, hiệu quả rất hiển nhiên, tâm dần dần định lại, trí huệ 

mở mang, cảm giác chính mình có năng lực làm được những việc khác. 

Thầy  Lý  yêu  cầu  tôi  giữ  như  vậy  năm  năm;  xong  năm  năm,  tôi  lại  xin 

thầy Lý cho giữ thêm năm năm nữa, thầy mỉm cười gật đầu. Tôi tuân thủ lời 

giáo  huấn  của  lão  nhân  gia  đến  mười  năm,  thân  cận  một  vị  thiện  tri  thức, 

nghe một người giảng dạy, chỉ đạo. Mười năm ấy quả thật bám chắc cội rễ, 

[giúp cho tôi] có năng lực phân biệt chân - vọng, có năng lực phân biệt tà - 

chánh, thị - phi, lợi - hại, được - mất. Lúc đó, học rộng nghe nhiều, ai cũng 

tiếp  xúc  được,  pháp  môn  nào  cũng  lạm  dự  được,  chỉ  giúp  cho  mình,  chứ 

không tổn  hại, chẳng thấy  lạ,  nghĩ  khác, tiếp  xúc bất cứ ai, tiếp  xúc bất cứ 

pháp môn nào đều biết quay đầu, biết trở lại, chẳng bị cảnh giới mê hoặc. Do 

vậy,  đối  với  mình,  cảnh  giới  không  thể  làm  tổn  hại,  chẳng  bị  lay  động  bởi 

nó, nó tăng trưởng định lực cho ta, tăng trưởng trí huệ. Đó là học rộng nghe 

nhiều, có tư cách tham học. 

Phương  pháp  dạy  học  từ  xa  (viễn  trình  giáo  học  -  telecourses)  trên  đài 

truyền hình cũng giống như thế, tự mình phải học với một vị thầy, học  một 

pháp môn, đắc định, đắc huệ nơi pháp môn ấy. Trí huệ mở mang rồi thì bất 

cứ pháp sư giảng kinh hay cư sĩ giảng kinh nào mình cũng đều có thể nghe, 

tuyệt đối tăng trưởng tam-muội, tăng trưởng trí huệ của mình, thành tựu viên 

mãn Hậu Đắc Trí, không tạo ra những tác dụng trái nghịch. Thế nhưng trước 

khi đắc Định Huệ thì khó lắm! Quyết định chẳng được la cà pháp khác, la cà 

thì nghe pháp này thấy hay, pháp kia cũng tuyệt, cái này cũng muốn học, cái 

kia cũng muốn học, khiến cho sự học tập của mình bị tán loạn, đáng sợ lắm! 

Bởi  thế,  sự  giáo  huấn  tại  Phật  Học  Viện  rất  khó  thành  tựu,  đạo  lý  là  ở 

chỗ  này,  vì  nhiều  thứ  quá  khiến  cho  học  sinh  phân  tâm,  tinh  thần  ý  chí 

không thể tập trung. Những gì học viên học tập chỉ là Phật học thường thức, 

còn Giới - Định- Huệ như trong Phật pháp đã nói, chắc chắn kẻ ấy không đạt 

được.  Nếu  muốn  đạt  được  Tam  Học  Giới  - Định  -  Huệ  thì  phải  thâm  nhập 

một môn, trường thời huân tu, mới hòng đạt được. Giới - Định - Huệ thực sự 

hữu  dụng,  thực  sự  giúp  quý  vị  liễu  sanh  tử,  xuất  tam  giới,  còn  Phật  học 

thường thức sẽ không thể. Trong cuộc sống thường ngày, phiền não tập khí 

vẫn cứ làm chủ tể y như cũ; nói cách khác, quý vị vẫn là  một gã phàm phu 

sanh  tử  trong  lục  đạo,  chẳng  được  thọ  dụng  nơi  Phật  pháp!  Bởi  thế,  mới 

nói  “tất bất năng độ” (ắt chẳng thể độ được), đạo lý là đây! Đặc biệt là trong 

xã hội hiện tại, càng phải nhận biết hoàn cảnh rõ ràng. 

2) Thứ hai là Kiến Trược. Trược (濁) là nhiễm ô, Kiến (見) là kiến giải. 

Kiến giải của chúng ta bị ô nhiễm [thì gọi là Kiến Trược].  “Ngũ Lợi Sử tăng 

 thịnh, phi bất giả phương tiện chi hạng, tất bất năng độ” (Ngũ Lợi Sử tăng 

mạnh,  nếu  không  nhờ  vào  hạnh  phương  tiện,  ắt  chẳng  thể  độ  được).  Nhất 

định phải dựa vào phương tiện, tức là phương pháp thích đáng nhất (Tiện là 

tiện nghi, Phương là phương pháp. Phương Tiện là phương pháp thích đáng 

nhất)  thì  mới  được,  mới  hòng  được  độ!  Ngũ  Lợi  Sử  là  gì?  Nói  tổng  quát, 

Ngũ  Lợi  Sử là  Kiến  Hoặc.  Trong  Đại  Thừa  thường  nói  đến  Kiến  Tư phiền 

não, Ngũ Lợi Sử là Kiến phiền não, tức kiến giải lầm lạc. Vì sao gọi là Lợi 

Sử? Đây là tỷ dụ. Thời cổ, nha môn là cơ cấu tư pháp của chánh phủ, giống 

như đơn vị tư pháp hoặc đơn vị hình cảnh hiện tại, kẻ nào phạm tội bèn phái 

người đi  bắt  về,  người ấy  bị sai sử.  Lợi  (利) là rất  nhạy  bén. Năm thứ kiến 

giải  lầm  lạc  ấy  giống  như  (nói  theo  cách  bây  giờ  cho  mọi  người  dễ  hiểu) 

năm đội hình cảnh vây quanh thân quý vị, thời thời khắc khắc giám sát quý 

vị, bắt quý vị bất cứ lúc nào, ý nghĩa là như vậy. Đây là tỷ dụ, ý nói bị kiến 

giải mê hoặc. Ngũ là năm điều. 

a) Điều thứ nhất là Thân Kiến:  “Thân Kiến. Bất ngộ Tứ Đại giả hợp, hư 

 huyễn vô thường” (Thân Kiến: Chẳng hiểu là Tứ Đại giả hợp, hư huyễn vô 

thường). Không ngộ là mê, chẳng biết thân này rốt cuộc là gì, chấp trước cái 


thân này là chính mình, chấp trước nghiêm trọng, vì nó mà tạo vô lượng vô 

biên tội nghiệp. Thân ấy đâu phải là Ngã, trong những buổi giảng chúng tôi 

thường  nói: Rốt cuộc thân  này  là  gì? Chỉ  là cái ta có  mà thôi,  giống  như  y 

phục là thứ ta có, nhưng chẳng phải là ta, ta nên để nó phục vụ mình mới là 

chính  xác,  mới  là  Phật,  Bồ Tát,  mới  là  không  mê. Nếu  ta phục  vụ  nó  thì  là 

sai mất rồi! Nếu như nói y phục không phải là ta, y phục phải phục vụ ta thì 

ta  không  thể  ngày  ngày  phục  vụ  nó.  Ta  ngày  ngày  phục  vụ  nó  thì  nó  trở 

thành  chủ  nhân,  ta  thành  đầy  tớ,  chẳng  phải  là  điên  đảo  hay  sao?  Vì  thế, 

trong kinh đức Phật thường nói hết thảy chúng sanh điên đảo tán loạn, điên 

đảo ở chỗ nào? Điên đảo ở ngay chỗ này, chẳng hiểu rõ chân tướng sự thật. 

Vậy thì cái gì là Ngã? Trong kinh Đại Thừa, đức Phật thường giảng tâm 

tánh  là  Ngã,  nói  như vậy  là  đúng!  Tâm  tánh  có  thể  biến,  có  thể  hiện.  Kinh 

Hoa Nghiêm nói:  “Hư không, pháp giới, nhất thiết chúng sanh, duy tâm sở 

 hiện,  duy  thức  sở  biến”  (Hư  không,  pháp  giới,  hết  thảy  chúng  sanh  chỉ  do 

tâm hiện, chỉ do thức biến). Như vậy, tánh thức là Ngã, chứ thân không phải 

là Ngã. Thân do Ngã hiện ra, do Ngã biến ra, lẽ ra nó phải phục vụ ta mới là 

chính xác, ta chớ nên phục vụ nó. Ta là chủ nhân, nó là đầy tớ, là nô bộc tùy 

thân,  nó  phải tận  trung  với  ta,  sao  ta  lại  mê  hoặc  điên  đảo  đến  nỗi  nó  trở 

thành chủ nhân! Do vậy, đây là kiến giải lầm lạc thứ nhất. 

Thân  thật  ra  là  gì?  “Tứ  Đại  giả  hợp”.  Tứ  Đại  là  vật  chất,  thân  do  vật 

chất tổng hợp lại. Nay ta biết thân con người do rất nhiều khí quan tổng hợp 

thành  giống  như  một  cỗ  máy  do  các  bộ  phận  tổng  hợp  thành.  Mỗi  một  khí 

quan lại do các tế bào hợp thành. Lại đem tế bào phân tích thì tế bào do rất 

nhiều  phân  tử  hợp  thành,  phân  tử  do  nguyên  tử  hợp  thành,  nguyên  tử  do 

nguyên tử hạch (nuclear) và các điện tử (electron) hợp thành, điện tử lại do 

các  lạp  tử  (lepton)  hợp  thành.  Cứ  phân  tích  dần  dần,  sẽ  thấy  do  rất  nhiều 

điều kiện, vật chất tổng hợp thành, nhưng cái được hợp thành lại  “hư huyễn 

 vô  thường” ,  những  thứ  được  tổng  hợp  này  sanh  diệt  trong từng  sát-na.  Vì 

thế,  trong  kinh  Kim  Cang,  đức  Phật  dạy  chúng  ta  cách  nhìn  chính  xác: 

Những hiện tượng ấy, từ thân thể cho đến núi, sông, đại địa bên ngoài,  “nhất 

 thiết  pháp  hữu  vi,  như  mộng  huyễn  bào  ảnh” (hết  thảy  pháp  hữu  vi,  như 

mộng,  huyễn,  bọt,  bóng).  Mộng,  huyễn,  bọt,  bóng  hư  huyễn,  vô 

thường,  “như lộ, diệc như điển, ưng tác như thị quán” (như sương cũng như 

chớp, phải nên quán như vậy). Đó là chánh giác của chư Phật, Bồ Tát, chính 

xác  không  sai lầm  điểm  nào,  giác  ngộ  rồi  mà!  Vì  thế,  nó  là  công  cụ,  nó 

không  phải  là  ta,  mà  là  cái  được  ta  sở  hữu.  Quan  niệm  lầm  lạc  thứ  nhất  là 

như vậy đấy! 

Khi  nào  ta sẽ sửa đổi  được  quan  niệm  lầm  lạc ấy?  Khi  tuyệt  đối chẳng 

cho  thân  này  là  ta  nữa.  Sau  khi  sửa  đúng  quan  niệm  ấy,  lợi  ích  rất  lớn!  Vì 

sao? Đối với đời người, thống khổ lớn nhất là sanh - lão - bệnh - tử, quý vị 

xem nhẹ, Ngã đâu có sanh - lão - bệnh - tử! Sanh - lão - bệnh - tử là cái ta sở 

hữu, nó có sanh - lão - bệnh - tử, giống như y phục là cái được ta sở hữu, y 

phục dùng  lâu  ngày phải bị  hư rách, không được  yêu thích  nữa, không cần 

nữa, bèn bỏ đi, thay cái mới. Hiểu thân thể giống như y phục, dùng một thời 

gian  lâu, bộ  máy  lão  hóa, không còn  hữu  dụng  lắm, bỏ đi, đổi cái khác, đó 

gọi  là  sanh  tử  tự  tại!  Không  đau  khổ  một  chút  nào!  Đối  với  những  thứ  cũ 

mèm phải vứt bỏ đi, không lưu luyến chút nào. Trong nhà quý vị, những đồ 

đạc cũ dùng  hư nát  rồi,  vứt  vào thùng rác, quý  vị có  lưu  luyến  hay không? 

Cách nhìn của người giác ngộ đối với thân thể này cũng như vậy, đó là cách 

nhìn chính xác. 

Những  phẩm  vật chính bản thân ta có, ta  phải  yêu tiếc chúng, phải  tiếc 

phước, phải khéo sử dụng, chớ lãng phí. Hiện thời không có mấy ai hiểu đạo 

lý  này,  người  hiện  tại  chỉ  biết  hưởng  phước,  không  biết  tiếc  phước,  không 

biết tu phước. Phước báo do đâu mà có? Do tu trong đời quá khứ. Trong đời 

quá khứ tu phước báo lớn, đời này thời gian hưởng phước dài lâu. Nếu trong 

đời quá khứ tu phước báo không lớn như vậy, thời gian hưởng phước sẽ hữu 

hạn,  hoặc  là  hưởng  mười  năm,  hoặc  hưởng  hai  mươi  năm,  hoặc  hưởng đến 

ba mươi năm, hoặc là bốn mươi năm rồi không còn nữa. Nói cách khác, bốn 

mươi, năm mươi năm sau kẻ ấy hưởng hết phước, cuộc sống khốn khổ, hãm 

trong  khốn  khổ.  Người  ấy  chẳng  cam  tâm  hứng  chịu  nỗi  khổ  ấy,  họ  không 

hiểu chân tướng sự thật, bèn làm chuyện gì? 

Tạo nghiệp chướng, phải nghĩ cách chiếm đoạt tài sản của người khác để 

chính  mình  thụ  hưởng.  Đoạt  lấy!  Do  vậy,  tạo  vô  lượng  vô  biên  tội  nghiệp, 

đời vị lai mắc quả báo tam đồ! Thật ra, họ chiếm đoạt được cũng là vì trong 

mạng  họ  có,  nếu  trong  mạng  không  có,  dù  có  đoạt  cũng  không  đoạt  được! 

Đó là chân tướng sự thật, chỉ có người học Phật chân chánh  mới thông đạt, 

hiểu rõ. Do vậy, người thực sự giác ngộ sẽ biết tu phước, chứ không hưởng 

phước.  Dẫu  có  phước  báo,  nhưng  đem  phước  báo  cúng  dường  cho  người 

khác  hưởng, nên  phước báo  vẫn còn, đã thế  lại còn tăng  trưởng, giống  như 

gởi  tiền  vào  ngân  hàng  lại  còn  có  tiền  lời!  Tự  mình  không  dùng,  để  cho 

người khác dùng, lại có lời, đạo lý tương đồng. 

Có  phước  không  hưởng,  thân  thể  mình  có  thể  chịu  khổ  một  chút,  khổ 

một  chút  sẽ  chẳng  lưu  luyến  thế  gian  này,  tâm  hướng  về  Tây  Phương  Cực 

Lạc thế giới càng khẩn thiết. Nếu chính mình phước báo quá lớn, hưởng thụ 

quá nhiều. Như vậy là khá quá, rất tốt, người ấy bỏ mặc, không nhìn đến Tây 

Phương Cực Lạc thế giới, không tách lìa khỏi thế gian này được, luống uổng 

đời này, không vãng sanh được! Do vậy, dẫu Thích Ca Mâu Ni Phật không 

tán thành tu khổ hạnh, Ngài phản đối sự khổ hạnh vô ích, nhưng lại tán thán 

người  tu khổ  hạnh.  Tu khổ  hạnh  hay ở chỗ  nào?  Không  lưu  luyến thế  gian 

này, tâm  hướng  về Tây Phương Cực  Lạc thế  giới càng tăng thêm, càng  lớn 

mạnh, đúng là có cái lợi. Có phước bèn để cho người khác hưởng, kết duyên 

cùng chúng sanh  là chuyện tốt! Tương  lai  khi chính  mình thành  Phật, pháp 

duyên hết sức thù thắng. Do vậy, phải biết bản thân mình có phước báo thì 

hãy nên biết bớt ra một chút để kết duyên với người khác. 

Quý  vị  đọc sách  Liễu  Phàm  Tứ Huấn, quý  vị thấy tiên sinh  Liễu  Phàm 

sau khi đã hiểu rồi, cuộc sống trong nhà ông rất tiết kiệm. Mùa Đông may áo 

bông  cho  trẻ  nhỏ,  trong  nhà  có  bông  sợi,  bà  vợ  ông  bán  bông  sợi  đi,  mua 

bông  gòn.  Bông  sợi  mắc,  bông  gòn  rẻ,  dùng  bông  gòn  dồn  áo  bông  có  thể 

may  được  nhiều  hơn,  con  mình  có  áo  mặc,  lại  còn  có  thể  đem  cho  người 

khác  mặc, tâm ấy  tốt quá! Đó  là tiếc phước! Tiên sinh  Liễu  Phàm  nghe  vợ 

nói  như  vậy,  bảo:  “Ta  không  sợ  con  cái  chẳng  có  phước  báo!”  Đó  là  tu 

phước cho con, thêm phước cho con. Chúng ta đọc cuốn sách ấy phải hiểu rõ 

đạo lý, phải thực sự ngộ, chẳng thể đọc xuông! 

Nhất  là kẻ  xuất  gia chúng ta, đến  độ tuổi  như tôi, bao  năm  hoằng  pháp 

dạy học, tích lũy được một chút phước báo, người cúng dường rất nhiều, tôi 

không  hưởng  thụ!  Tôi  nhường  cho  mọi  người  hưởng  thụ,  tôi  vẫn  sống  đời 

thanh  bần,  vì  sao?  Tôi  sống  cuộc  đời  như  vậy  đã  quen,  sống  rất  thoải  mái. 

Mỗi  ngày  ăn  uống  một  chút  là  đủ  rồi,  bao  nhiêu  năm  từ  trước  tới  nay  tôi 

chưa hề cảm thấy đói đến nỗi phải ăn món gì. Vì vậy, mỗi lần tôi vào phòng 

ăn  phải  ăn  thứ  gì  cũng  đều  rất  đau  khổ,  không  đói  mà!  Mọi  người  ăn,  tôi 

cũng ăn  một chút, không ăn được không?  Được! Một  ngày không ăn  gì  rất 

bình  thường,  tinh  thần  thể  lực  vẫn  vậy,  không  thay  đổi  tí  xíu  nào!  Hai  ba 

ngày không ăn tôi chưa từng  thử qua,  nhưng  một  ngày  không ăn  gì, có  lúc 

đúng  là  không  muốn  ăn  gì  hết.  Tâm  địa  càng  thanh  tịnh,  càng  ít  tiêu  hao 

năng  lượng!  Mấy  chục  năm  qua  đều  sống  như  vậy,  sống  cuộc  đời  rất  bình 

ổn! 

Đừng nghĩ mình phước báo hiện tiền, chúng ta bèn có thể nâng cao mức 

sống,  lầm  rồi,  không  được  đâu!  Lúc  có  phước  báo  ấy,  hãy  để  người  khác 

hưởng một chút. Thân thể khỏe mạnh, thanh tịnh, từ bi, ăn uống càng ít càng 

tốt, nhất định không được ăn  vặt. Thứ tôi  thường  uống  là  nước đun sôi, trà 

pha nhạt, những loại nước quả ép tôi tuyệt đối không nhúng môi. Cuộc sống 

như  thế  là  khỏe  mạnh  nhất,  là  phương  thức  sinh  hoạt  vật  chất  tốt  nhất.  Y 

phục cốt sao giữ ấm, không cần phải bằng chất liệu tốt, không cần phải hoa 

lệ, không cần! Càng không được ganh đua cùng người khác, ganh đua là sai 

lầm lớn lao! Hoàn cảnh cư trụ ưu nhã là tốt, cũng không cần phải to, săn sóc 

cho dễ. Mọi người cùng hoan hỷ học đạo, tu đạo! Đấy là chuyện chánh của 

chúng ta. Như vậy, phải phá Thân Kiến, biết nó là giả, không thật. 

Bảo dưỡng thân thể thì thanh tịnh là quan trọng nhất, chớ có phiền não. 

Cổ  nhân  Trung Quốc thường  nói:  “Ưu năng sử nhân lão”  (Buồn  rầu khiến 

con người già xọm). Trong lòng có vướng mắc không buông xuống được, có 

ưu  lự, có phiền  não  thì bộ  máy bị tổn  hoại, hiệu dụng của bộ  máy ấy  giảm 

thấp. Vì vậy, phải giữ lòng thanh tịnh, chân thành, từ bi, hiền lành. Dùng cái 

tâm ấy để đối đãi thân thể mình, chẳng ưu lự, chẳng phiền não, sao cho tâm 

thường  sanh  hoan  hỷ.  Thường  sanh  tâm  hoan  hỷ,  pháp  hỷ  sung  mãn,  thiền 

duyệt làm thức ăn, kinh Đại Thừa thường nói như thế. Đấy là dưỡng chất tốt 

nhất,  khỏe  khoắn  nhất,  chẳng  hề  có  mảy  may  tác  dụng  phụ.  Phải  hiểu  đạo 

dưỡng thân, thân là công cụ, thân chẳng phải là Ngã. 

b) Thứ hai là Biên Kiến, Biên (邊) ở đây là hai bên.  “Bất ngộ kiến giải 

 ký  thiên,  thất hồ  Trung  Đạo” (kiến  giải  do  chẳng  ngộ  nên  thiên  lệch,  đánh 

mất Trung Đạo). Lệch về một phía trong hai bên, không phải là Trung Đạo, 

người hiện tại gọi là “tương đối”, tương đối là hai bên. Trong quan niệm của 

chúng ta, quý  vị thấy con  người quả thật sống trong  Biên  Kiến, sống trong 

không  gian tương đối. Đã có dài thì đối  nghịch của dài  là  ngắn, đối  nghịch 

của  xa  là  gần,  đối  nghịch  của  lớn  là  nhỏ,  không  gì  chẳng  tương  đối.  Đấy 

chẳng phải  là chân tướng sự thật. Chân tướng sự  thật  là  gì? Chân  tướng sự 

thật là pháp môn Bất Nhị. Phật pháp thường nói đến pháp  môn Bất Nhị. Ai 

nhập pháp môn Bất Nhị? Ai minh tâm kiến tánh thì nhập pháp môn Bất Nhị; 

nói  cách  khác,  Nhất  Chân  pháp  giới  là  pháp  môn  Bất  Nhị.  Nếu  quý  vị  vẫn 

còn có ý niệm đối lập thì chẳng nhập pháp môn Bất Nhị; nói cách khác, quý 

vị không ra khỏi mười pháp giới; quý vị thoát khỏi lục đạo nhưng không ra 

khỏi  mười  pháp  giới.  Bậc  Sơ  Trụ  Bồ  Tát  của  Viên  Giáo  phá  một  phẩm  vô 

minh, thấy một phần chân tánh, chứng một phần Pháp Thân, nhập pháp môn 

Bất Nhị! Trong quan niệm của họ, chắc chắn không có sự đối lập. 

Sự đối lập rõ rệt nhất của người thế gian chúng ta là tôi - bạn, tôi và bạn 

đối lập nhau, rắc rối xảy ra liền. Đối lập sẽ phát sanh xung đột! Xung đột rồi 

bèn có đấu tranh,  nên  mới có chiến tranh. Sở dĩ  người  nhập  pháp  môn Bất 

Nhị  thì  mới  gọi  là  thánh  nhân  là  vì  người  ấy  thực  sự  giác  ngộ,  không  còn 

tương  tự  nữa!  Trong  Phật  pháp  gọi  người  ấy  là  bậc  Chánh  Đẳng  Chánh 

Giác. Như vậy, đối lập không phải là chuyện tốt! Toàn là nẩy sanh từ quan 

niệm  lầm  lạc,  nhà  Phật  thường  nói  “nhất  thiết  pháp  tùng  tâm  tưởng 

 sanh” (hết thảy pháp từ tâm tưởng sanh). Đấy là vọng tưởng, không phải sự 

thật, trong sự thật không có đối lập. Câu này hết sức khó hiểu, vì sao trong 

sự thật lại không đối lập? Lúc chúng ta không phân biệt thì vẫn là đối lập, có 

dài - ngắn, có xa - gần! Ta không phân biệt, không chấp trước pháp nào thì 

vẫn còn có dài - ngắn, vẫn còn có xa - gần! Do vậy, chúng ta rất khó thể hiểu 

nổi lời Phật dạy! 

Nhưng  trong  hiện  tại  các  nhà  khoa  học  đã  giúp  ích  chúng  ta  rất  nhiều. 

Gần  đây,  khoa  học  gia  đã  phát  hiện  thực  sự  không  có  đối  lập.  Vì  sao?  Họ 

phát  hiện thời  gian  và không  gian không thật. Trong  một điều  kiện  nào đó, 

không  gian  và  thời  gian  bằng  zéro,  hiện  tượng  đối  lập  không  còn  nữa! 

Không  gian  bằng zéro  là không còn  xa  - gần, thời  gian bằng zéro là không 

có  quá  khứ,  hiện  tại,  vị  lai,  đấy  là  những  thứ  tương  đối  khó  hóa  giải  nhất. 

Thời  gian  và không  gian chẳng đối  lập thì hết  thảy  những  thứ đối  lập khác 

đều dễ dàng hóa giải, không còn đối lập nữa. 

Đối lập sanh từ vọng tưởng, chấp trước của chúng ta; những vọng tưởng, 

chấp  trước  vi  tế  bản  thân  chúng  ta  không  biết  được,  tập  khí  mà!  Vì  vậy, 

không  hay  không  biết.  Những  vọng  tưởng,  chấp  trước  thô,  rõ  rệt  chúng  ta 

biết  rất  rõ,  nhưng  những  thứ  vi  tế  chúng  ta  không  biết.  Do  vậy,  theo  kinh 

Phật, hiểu rõ triệt để chân tướng của sự thật phải là Bát Địa Bồ Tát. Bát Địa 

Bồ Tát mới thấy được những chủng tử tập khí trong A Lại Da Thức. Chúng 

quá vi tế, mắt thịt của chúng ta không có cách gì thấy được. Do vậy không 

ngộ, không ngộ thì mê, kiến giải lệch lạc! Đối với vũ trụ, nhân sinh, hết thảy 

người, sự, vật đều thấy sai lạc!  “Thất hồ Trung Đạo” (đánh mất Trung Đạo), 

không  giống  với  bậc  chân  chánh  giác  ngộ,  bậc  thực  sự  giác  ngộ  biết,  thấy 

Trung  Đạo,  chẳng  thiên  lệch,  chẳng  tà  vạy.  Đó  là  kiến  giải  thực  sự  chính 

xác. 

c) Thứ ba là  Kiến  Thủ  Kiến.  “Phi quả kế  quả”  (Không phải Quả coi  là 

Quả).  Kiến  Thủ  Kiến  là  kiến  giải  lầm  lạc  trên  mặt  Quả,  không  phải  là  quả 

báo  chân  chánh  [mà  tưởng  là  quả  báo  chân  chánh].  “Kế”  (計)  là  gì?  Kế 

là  “cho là”.  Tự mình suy tính cho nó thực sự là quả báo.  “Bất ngộ hữu lậu 

 giới trung, chung phi cứu cánh” (Chẳng  ngộ trong  hữu  lậu  giới trọn không 

phải là rốt ráo). Giảng về điều này, đức Phật thường lấy thiên đạo làm thí dụ. 

Cõi trời không phải là quả báo chân chánh. Có rất nhiều người tưởng cõi trời 

là hằng sống, lên được cõi trời ắt bất sanh bất diệt. Hiểu vậy là sai lầm. Cõi 

trời có thọ mạng, thọ mạng của họ dài hơn thọ mạng của chúng ta, dài nhất 

là cõi trời Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Thiên trong tầng trời Vô Sắc. Thọ mạng 

dài ngần nào? Phật bảo là tám vạn đại kiếp. Quý vị nhất định phải hiểu thế 

giới này, chúng ta thường gọi là thế giới Sa Bà, mỗi một lần thế giới thành - 

trụ - hoại - không là  một đại kiếp. [Mỗi một giai đoạn trong bốn giai đoạn] 

thành - trụ - hoại - không là một trung kiếp, bốn trung kiếp là một đại kiếp. 

Thế  giới  một  lần  thành  -  trụ  -  hoại  -  không  là  một  đại  kiếp.  Thế  giới  này 

thành - trụ - hoại - không bao nhiêu lần? Tám vạn lần. Thời gian ấy rất dài! 

Tuy  thời  gian  dài  như  vậy,  nhưng  nếu  luận  về  thời  gian  dài  vô  hạn  thì 

tám  vạn  đại  kiếp  không  dài!  Bởi  lẽ,  khi  hết  tám  vạn  đại  kiếp  thì  thọ  mạng 

phải chấm dứt, cho nên chẳng phải là rốt ráo! Chẳng phải là quả báo rốt ráo, 

quý vị lại tưởng là quả báo rốt ráo, lầm rồi! Thứ kiến giải ấy gọi là Kiến Thủ 

Kiến,  chẳng  phải  là  quả  mà  coi  là  quả.  Bởi  lẽ,  người  ta  không  liễu  giải, 

không  ngộ  nên  không  biết.  “Hữu  lậu  giới  trung” (trong  hữu  lậu  giới),  lục 

đạo  là  hữu  lậu, “lậu” (漏) là  phiền  não.  Phiền  não, tập khí chưa đoạn  thì ở 

trong  lục  đạo!  Công  phu  định  lực  của  quý  vị  sâu  thì  chỉ  có  thể  khuất  phục 

phiền não, chứ phiền não trọn chẳng chuyển thành Bồ Đề, cũng có nghĩa là 

không  thực  sự  đoạn  phiền  não,  chỉ  đè  nén  nó  không  cho  khởi  tác  dụng  mà 

thôi!  Vì  vậy,  ở  trong  lục  đạo  là  chẳng  rốt  ráo!  Lại  thưa  cùng  quý  vị,  chín 

pháp  giới cũng chẳng  phải  là rốt ráo. Nói  chín pháp giới chính  là  nói  mười 

pháp giới, mười pháp giới không rốt ráo! Chỗ nào mới là rốt ráo? Nhất Chân 

pháp giới là rốt ráo! 

Do vậy, tu học Phật pháp, chẳng cần biết là tông nào, phái nào, Tịnh Độ 

tông cũng không nằm ngoài lệ ấy! Nhất định phải chứng đắc minh tâm kiến 

tánh, đừng tưởng Tịnh Độ tông là có thể chẳng cần tới  minh tâm kiến tánh, 

đới  nghiệp  vãng sanh, không phải  vậy!  Đới  nghiệp  vãng sanh, sanh  về Tây 

Phương Cực  Lạc thế  giới  vẫn phải chứng  “minh tâm kiến tánh”, đó  mới  là 

thành tựu thực sự! Đến Tây Phương Cực Lạc thế giới vẫn phải tu, vẫn phải 

học!  Không  ngừng  tinh  tấn,  không  ngừng  nâng  cao,  từ  Phàm  Thánh  Đồng 

Cư Độ tiến lên Phương Tiện Hữu Dư Độ, từ Phương Tiện Hữu Dư Độ tiến 

lên  Thật  Báo  Trang  Nghiêm  Độ,  vậy  là  quý  vị  thực  sự  kiến  tánh!  Hoa  nở 

thấy Phật  ngộ Vô Sanh, phải biết:  Trong cõi Đồng Cư  và cõi Phương Tiện 

hoa  chưa  nở!  Cõi  Thật  Báo  hoa  mới  nở.  Vì  thế,  về  nơi  đó  ngày  ngày  vẫn 

phải tu, hằng ngày vẫn phải học. 

Dẫu  hoa  chưa  nở,  nhưng  hoa  ấy  rất  lớn,  hoa  và  hư  không  pháp  giới 

không  khác.  Đó  là  cảnh  giới  chẳng  thể  nghĩ  bàn!  Chúng  tôi  đọc  kinh  Hoa 

Nghiêm  mới có thể  lãnh  hội đại  lược  như sau: Trong  vi  trần có thế  giới,  vi 

trần không lớn, thế giới không nhỏ. Quý vị hiểu hoa sen trong Tây Phương 

Cực  Lạc  thế  giới,  hoa  sen  không  phóng  đại,  thế  giới  không  rút  nhỏ,  nhưng 

quý  vị  cảm  thấy  thế  giới  trong  hoa  sen  chẳng  khác  gì  hư  không  pháp  giới 

bên  ngoài.  Bởi  vậy,  đó  là  cảnh  giới  chẳng  thể  nghĩ  bàn.  Trong  hoa  chẳng 

những  có  Tây  Phương  Tam  Thánh,  mà  còn  có  mười  phương  chư  Phật,  Bồ 

Tát. Chẳng  những có  mười phương chư Phật,  Bồ Tát,  mà  trong  hoa còn có 

vô lượng vô biên thế giới. Trong mỗi một đóa hoa của mỗi người vãng sanh 

đều  như thế. Thật  ra, Tây Phương  thế  giới là  như vậy,  mà  thế  giới  này của 

chúng  ta  có  lúc  nào  chẳng  như  vậy?  Cái  khác  là  người  ở  Tây  Phương  thế 

giới  là  giác  chứ  không  mê,  chúng  sanh  trong  thế  giới  này  mê  chứ  không 

giác, khác nhau ở chỗ này, trừ điều ấy ra, không có gì khác cả! 

d)  Thứ  tư  là  Giới  Thủ  Kiến,  “phi  nhân  kế  nhân” (không  phải  nhân  mà 

tưởng  là  nhân).  Giới  Thủ  Kiến  là  kiến  giải  lầm  lạc  nơi  nhân.  Như  vậy,  nói 

thật ra,  hai  Kiến  Hoặc (Giới  Thủ  Kiến  và  Kiến Thủ  Kiến) này  là  luận theo 

nhân quả. Giới Thủ Kiến là nhìn lầm nơi nhân, chẳng phải là nhân mà coi là 

nhân.  “Bất ngộ chưng sa tác phạn, trần kiếp nan thành” (Chẳng biết là nấu 

cát thành cơm, trải trần kiếp (kiếp số nhiều như vi trần) khó thể thành): Phần 

sau đó, nêu ra một tỷ dụ. Quý vị muốn nấu cơm, nhân của cơm là gì? Nhân 

của  cơm  là  gạo  tẻ,  quý  vị  lấy  gạo  nấu  cơm  thì  rất  dễ  dàng  nấu  thành  cơm. 

Nếu  lấy bùn cát  nấu,  mong  nó biến thành  cơm ( “trần kiếp” ý  nói  thời  gian 

rất dài), cứ coi một vi trần là một kiếp [thì dù nấu trong số kiếp nhiều bằng 

số vi trần] cũng không thể nấu cát thành cơm được. Vì sao? Nó không phải 

là  nhân!  Tỷ dụ đơn  giản  này chắc  mọi  người dễ hiểu.  Lại bảo cùng quý  vị, 

chúng ta muốn phát tài thì phát tài là quả báo, quý vị cầu tài. Dùng phương 

pháp  gì  để  cầu  tài?  Hiện  tại  trong  thế  gian  này  có  rất  nhiều  phương  pháp, 

hoàn  toàn  không  phải  là  cái  nhân  thực  sự  để  phát  tài,  quý  vị  hoàn  toàn  sai 

lầm, cái nhân thực sự của phát tài là gì? 

Trong kinh đức Phật dạy chúng ta phải thực hiện tài bố thí. Tài bố thí là 

cái  nhân  thực  sự.  Quý  vị  không  chịu  tu  tài  bố  thí,  keo  kiệt,  hẹp  hòi,  ngày 

ngày  vắt kiệt trí  não tính toán  muốn biến của cải của  người khác thành của 

mình, tức là ngày ngày động não tổn người lợi mình, vậy thì làm sao có thể 

phát tài cho được? Cái nhân sai lầm, vĩnh viễn chẳng được giàu có. Nghĩ đủ 

cách làm người khác phải lo lắng, hãm hại người khác, lừa dối người khác! 

Có  lừa  được  thì  vẫn  là  trong  số  mạng  của  mình  sẵn  có,  nhưng  sự  giàu  có 

trong mạng mình bị hao hụt. Bị chiết khấu thì khi mình hưởng hết sẽ không 

còn  nữa!  Người  thực  sự  hiểu  thì  bố  thí,  càng  thí  càng  nhiều,  về  sau  quý  vị 

của  cải  vô  lượng  vô  biên,  do  như  vậy  mà  có.  Người  thế  gian  mấy  ai  hiểu 

được cái  nhân thực sự,  hiểu cái quả thực sự. Chỉ có  người chân chánh  giác 

ngộ  mới  hiểu,  kẻ  mê  hoặc  điên  đảo  không  hiểu!  Khởi  tâm  động  niệm,  hết 

thảy hành vi luôn phạm sai lầm rất nghiêm trọng, lẽ đâu không khổ? Khổ là 

do chính mình chuốc lấy, không ai gây cho mình cả. Nay đã hết giờ rồi! 



Trung Phong Tam Thời Hệ Niệm 

Pháp Sự Giảng Ký 

Phần 12 hết 

---o0o--- 

Phần 13 

 Tập 37 

  

      Chư vị đồng học! 

Xin  xem  tiếp  phần  “y  trì  danh  pháp  môn  thích  Ngũ  Trược  Ác 

 Thế” (nương  theo  pháp  môn  trì  danh  để  giải  thích  Ngũ  Trược  Ác  Thế). 

Trong  phần  trên,  chúng  tôi  đã  giảng  đến  Ngũ  Lợi  Sử  của  Kiến  Trược,  đã 

giới  thiệu  về  Thân  Kiến,  Biên  Kiến,  Kiến  Thủ  Kiến,  Giới  Thủ  Kiến,  hôm 

nay chúng ta xét đến điều sau cùng: Tà Kiến. 

 “Bát96  vô nhân quả, nghi ngộ chúng sanh, đọa nhập thâm khanh” (Bài 

bác, cho rằng không có nhân quả, làm chúng sanh nghi ngờ, lầm lạc, rớt vào 

hầm sâu). Chúng ta phải chú tâm lãnh hội mấy câu nói này của Ngẫu Ích đại 

sư. Tà Kiến là gì? Trừ bốn loại kiến giải sai lầm lớn đã nói trong phần trên, 

tất  cả  hết  thảy  những  kiến  giải  lầm  lạc  đều  gộp  vào  loại  này;  phạm  vi  của 

loại  này  rất  lớn, rất rộng. Nghiêm trọng  nhất trong  mọi kiến  giải  lầm  lạc  là 

không  tin  vào  nhân  quả  báo  ứng.  Nhà  Phật  thường  nói:  “Vạn  pháp  giai 

 không, nhân quả bất không” (Vạn pháp đều không, nhân quả chẳng không). 

Pháp thế gian và Phật pháp đều được kiến lập trên cơ sở nhân quả, đó là 

chân lý. Thiện có thiện báo, ác có ác báo, đó là định luật tự nhiên, chắc chắn 

không  có  cách  nào  thay  đổi  hay  biến  đổi  định  luật  tự  nhiên.  Các  nhà  khoa 

học hiện thời rất thông minh, họ muốn biến đổi tự nhiên, cũng đã làm được 

không ít chuyện. Nay họ nghiên cứu cơ cấu của động vật và thực vật, nhiều 

nhất là thực vật, biến đổi để đạt được giống tốt. Chúng ta thấy rất nhiều loại 

cây  ăn  quả,  đúng  là  qua  sự  cải  thiện  của  sức  người,  những  loại  ấy  tăng 

trưởng  rất  to,  rất  ưa  nhìn.  Chẳng  hạn  như  các  loài  táo,  xoài,  chúng  ta  thấy 

chúng đã được cải thiện  giống  loại  (cải biến  gene),  nhưng sau khi cải thiện 

thì sao? Trái nghịch nguyên tắc tự nhiên, quả thật, nó tăng trưởng rất to, rất 

ưa nhìn, nhưng phẩm vị trước kia của giống ấy không còn nữa. 

Bởi vậy,  loại xoài rất lớn đã được  cải biến gene,  đem so với những 

quả  thuộc  loại  thổ  sanh  thổ  trưởng97,  chưa  từng  cải  biến  gene,  thì  loại  sau 

không được dễ coi bằng,  nhỏ  xíu,  nhưng  mùi vị khác  hẳn.  Những thứ thực 

vật  tùy thuận tự  nhiên quả thật bổ dưỡng,  có lợi  đối  với con  người. Những 

thứ đã biến đổi gene, con người ăn vào trọn chẳng tốt lành gì, nhưng hiện tại 

con người vẫn chưa biết. Vì sao mấy năm qua dường như xuất hiện rất nhiều 

chứng bệnh kỳ quái? Có người hỏi tôi, tôi bèn tùy thuận lời cổ nhân nói để 

trả lời. Cổ nhân dạy chúng ta:  “Bệnh tùng khẩu nhập, họa tùng khẩu xuất” . 

Chẳng  phải  là  do  ăn  những  thứ đã  được  biến  đổi  gene  nên  mới  sanh  ra  rất 

nhiều  thứ  bệnh  chưa  từng  gặp  hay  chăng?  Quý  vị  thay  đổi  nguyên  tắc  tự 

nhiên, quy luật tự nhiên sẽ đáp trả bằng những tai nạn dữ dằn. 

Nay ai nấy đều biết cây cối rừng rậm đóng vai trò cân bằng sinh thái trên 

địa  cầu,  tạo  sự  an  toàn  cho  nhân  loại,  nó  ngăn  ngừa  lụt  lội.  Hiện  tại  con 

người đã nhận biết: Chặt phá rừng rậm bừa bãi, phá hoại vành đai bảo vệ đất 

nước, khi  nước  lũ  tràn dâng sẽ  hình thành thủy tai.  Trong quá khứ có thủy 

tai,  nhưng  không  dữ  dội,  không  xảy  ra  nhiều  như  thế,  mà  có  thể  chế  ngự 

được  một  phần!  Như  vậy,  quý  vị  muốn  biến  đổi  sinh  thái  tự  nhiên,  muốn 

khống  chế  sinh  thái  tự  nhiên,  nhưng  thiên  nhiên  bèn  phản  ứng  lại,  quý  vị 

chịu đựng không nổi! 

Do  vậy,  cổ  thánh  tiên  hiền,  thánh  nhân  tại  Trung  Quốc  lẫn  ngoại  quốc 

dạy chúng ta phải tùy thuận tự nhiên. Tùy thuận tự nhiên là khỏe nhất. Căn 

bản nhất là thân thể của chúng ta từ lúc sanh ra khỏi bụng mẹ vốn tự nhiên; 

con người hiện tại cũng muốn thay đổi nó! Thường thấy nhất là đi làm đẹp, 

đi  sửa  sắc đẹp,  không  chịu  tùy  thuận  tự  nhiên,  cứ  muốn  thay  đổi  tự  nhiên. 

Chúng  tôi biết  rất  nhiều trường  hợp sau khi sửa sắc đẹp bị  những di chứng 

không  thể  tưởng  tượng  nổi,  mang  lấy  rất  nhiều  đau  khổ,  rút  ngắn  tuổi  thọ. 

Đó là gì vậy? Đó là quý vị phải trả giá cho việc phá hoại tự nhiên. Chán ghét 

tướng mạo, thể chất của mình không tốt đẹp thì có phương pháp để cải biến, 

dùng phương pháp nào vậy? Vẫn là tùy thuận tự nhiên để biến đổi, như vậy 

mới là chính xác! 

Tướng  mạo và thân thể của chúng ta do cha mẹ  mà có, cha  mẹ ban cho 

chúng  ta  cái  Duyên,  tức  Tăng  Thượng  Duyên,  còn  Nhân  là  gì?  Nhân  là 

nghiệp  lực của chính  mình,  [nghiệp  lực  gồm] Dẫn Nghiệp  và Mãn Nghiệp. 

Quan  trọng  nhất  là  Mãn  Nghiệp,  tức  là  những  nghiệp  thiện  hay  ác  đã  tạo 

trong đời quá khứ. Tạo  nghiệp bất thiện thì tướng  mạo không  đẹp, thể chất 

không tốt. Cải biến bằng cách nào? Phải tùy thuận pháp tắc tự nhiên để thay 

đổi mới là đúng; chẳng cần phải dùng đến sức người, cứ tùy thuận tự nhiên. 

Nay  chúng  ta  đã  hiểu  đạo  lý  tự  nhiên,  pháp  thế  gian  lẫn  xuất  thế  gian  đều 

nói:  “Tướng  chuyển  theo  tâm”.  Chúng  ta  muốn  được  tướng  hảo  thì  phải 

chuyển biến bằng cách nào? Tâm tốt lành. Tướng chuyển theo tâm, tâm tốt, 

tướng bèn tốt. Tâm hồn khỏe mạnh, thể chất khỏe mạnh, thân thể khỏe mạnh 

theo. Đó là tùy thuận pháp tắc tự nhiên để cải biến, rất hợp lý! 

Đạo của thánh hiền và đạo của Phật, Bồ Tát không có gì khác, đều nhằm 

giúp  chúng  ta  cải  thiện  hoàn  cảnh  sống,  cải  thiện  tướng  mạo,  cải  thiện  thể 

chất.  Cải  thiện  hoàn  cảnh  sống  quyết  chẳng  được  dùng  những  hành  vi  do 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước của con người để thay đổi, phải hoàn toàn 

tùy thuận quy  luật  và đạo  lý tự nhiên. Nhà Phật thường  nói:  “Phật thị môn 

 trung, hữu cầu tất ứng” (Trong cửa nhà Phật, hữu cầu tất ứng). Cầu phú quý 

được phú quý, cầu con cái được con cái, cầu trường thọ được trường thọ, cầu 

thành Phật bèn có thể được thành Phật, cầu sanh lên trời bèn có thể được lên 

trời,  có  cầu  ắt  ứng!  Hoàn  toàn  tùy  thuận  quy  luật  tự  nhiên,  theo  thuật  ngữ 

nhà Phật thì là  “tùy thuận tánh đức” . Tùy thuận tự tánh, tùy thuận pháp tánh 

thì  mảy  may  hậu di chứng98 đều không có. Như vậy, chúng ta phải làm sao 

chuyển Tà Kiến thành Chánh Kiến, đó là học Phật. 

Đức Phật đã chuyển trọn năm thứ Kiến ấy, nên chúng ta xưng tụng Ngài 

là  bậc  Chánh  Tri  Chánh  Kiến;  công  phu  của  A  La  Hán  là  Chánh  Giác.  Do 

vậy, trong sự giáo dục của bậc đại thánh đại hiền thế gian hay xuất thế gian, 

trước hết phải dạy chúng ta nhận thức đạo lý nhân quả, phải hiểu rõ sự thật 

chân  tướng  của  nhân  quả  báo  ứng.  Chúng  ta  mong  cầu  cái  quả  tốt thì  phải 

biết tu cái nhân tốt: Gieo thiện nhân, đạt được thiện quả. Gây tạo ác nhân mà 

mong  cầu  thiện  quả  là  trái  nghịch  quy  luật  tự  nhiên,  chắc  chắn  là  sai 

lầm!  “Nghi  ngộ  chúng  sanh” (làm  chúng  sanh  nghi  ngờ,  lầm  lạc).  Đấy  là 

thực tế. Trong xã hội hiện tại, chúng ta thấy chúng sanh gây tạo chuyện bất 

thiện,  tai  nạn  hung  hiểm  xảy  ra  liên  miên  không  ngừng,  ngày  càng  dữ  dội 

hơn.  “Đọa nhập thâm khanh” (Rớt xuống hầm sâu): Chữ “hầm sâu” chỉ quả 

báo trong tương lai, ví cho ba ác đạo. Tiến vào ba ác đạo dễ, thoát ra rất khó. 

Lại xem tiếp Phiền Não Trược là món trược thứ ba trong Ngũ Trược. 

3) Phiền Não Trược:  “Ngũ Độn Sử tăng thịnh, phi tức phàm tâm thị Phật 

 tâm  chi  hạnh  (vô  thủ,  vô  xả),  tất  bất  năng  độ” (Ngũ  Độn  Sử  tăng  trưởng 

mạnh  mẽ,  không  dùng  cái  hạnh  ‘phàm  tâm  tức  là  Phật  tâm’  (không  lấy, 

không bỏ) ắt chẳng thể độ được). Ở phần trên đã giải thích ý nghĩa chữ Sử. 

Kiến  Hoặc  gọi  là  Lợi Sử vì chúng  rất  mạnh  mẽ,  nhạy bén,  nhưng dễ đoạn. 

Độn Sử rất mềm mại, không ương ngạnh, mạnh mẽ, sắc bén như thế, nhưng 

rất khó đoạn, nên mới nói  “dẫu lìa ngó ý còn vương tơ lòng”,  phiền não mà! 

Phiền não nhiễm ô. Năm thứ Độn Sử này nếu nói theo ngôn ngữ hiện thời là 

“cách  suy  nghĩ  lầm  lạc”,  chúng  được  gọi  là  Tư  Hoặc.  Năm  thứ  Lợi  Sử  ở 

phần trên là cách nhìn lầm lạc, nhìn vũ trụ, cuộc sống, hết thảy sự vật và con 

người bằng cái nhìn lầm lạc; còn Ngũ Độn Sử là suy nghĩ sai lầm, tư tưởng 

sai lầm vậy. 

Do  kiến  giải  và  tư tưởng  của  quý  vị  lầm  lạc,  nên  hành  vi  và  ngôn  ngữ 

của  quý  vị  đương  nhiên  cũng  sai  trái.  Ngôn  ngữ  và  hành  vi  là  tạo  nghiệp 

(nghiệp gây tạo nơi thân và miệng), tư tưởng lầm lạc là Ý nghiệp. Ý nghiệp 

nhất  định  liên  đới  ngôn  ngữ  và  hành  vi;  do  vậy,  thân  -  ngữ -  ý  nghiệp  của 

quý  vị  đều  tạo  nghiệp,  đều  tạo  tác  bất  thiện,  làm  sao  quý  vị  cảm  được  quả 

báo tốt lành cho được! Vì thế, trong hoàn cảnh ấy, chúng ta muốn giải thoát, 

muốn vượt thoát sanh tử luân hồi, ở đây đại sư dạy chúng ta:  “Phi tức phàm 

 tâm  thị  Phật  tâm  chi  hạnh” (Không  dùng  cái  hạnh  ‘phàm  tâm  tức  là  Phật 

tâm’).  Ý  nghĩa  rất  rõ ràng:  Phải  chuyển  cái  tâm  phàm  phu  thành  Phật  tâm, 

Phật tâm tự tại, Phật tâm không lấy - bỏ, không có được - mất, Phật tâm tùy 

duyên, không phan duyên. Nếu chúng ta học được như vậy thì trong một đời 

này cuộc sống sẽ thực sự hạnh phúc, thực sự mỹ mãn. 

Trong  năm  điều  (Ngũ  Độn  Sử)  thuộc  Phiền  Não  Trược,  thứ  nhất  là 

Tham,  tức  là  xan  tham  (keo  kiệt,  tham  lam).  “Bất  năng  khán  phá,  bất  liễu 

 nhất  thiết  hữu  vi  pháp  như  mộng,  huyễn,  bào,  ảnh” (Chẳng  thể  thấy  thấu 

suốt, chẳng hiểu rõ hết thảy pháp như mộng, huyễn, bọt, bóng). Tham là gốc 

bệnh của lục đạo chúng sanh trong chín pháp giới. Lục đạo chúng sanh tham 

đắm danh văn, lợi dưỡng, tham tài, sắc, ăn uống, danh vọng, ngủ nghỉ, ngũ 

dục, lục trần, họ tham những thứ ấy. Trong bốn pháp giới cũng có tham, họ 

tham những gì? Tham Phật pháp. Nghĩa là họ đã phá được Ngã Chấp, nhưng 

vẫn còn Pháp Chấp; Pháp Chấp là chấp trước nơi pháp. Như vậy là chưa liễu 

giải  chân  tướng  sự  thật  của  vũ  trụ  vạn  hữu.  Nếu  thực  sự thông  đạt  hiểu  rõ 

chân  tướng  của  vũ  trụ  vạn  hữu,  xan  tham  bèn  đoạn,  không  còn  nữa!  Kinh 

Hoa Nghiêm giảng chân tướng của vũ trụ vạn hữu rất thấu triệt, rất rõ ràng. 

Đọc kỹ kinh Hoa Nghiêm, chúng ta sẽ dần dần hiểu rõ những sự việc này. 

Hai câu  tiếp theo,  chúng tôi  trích dẫn  kinh Kim  Cang:  “Nhất thiết 

 hữu vi pháp, như mộng, huyễn, bào, ảnh” (Hết thảy pháp hữu vi, như mộng, 

huyễn, bọt, bóng). Kinh Kim Cang nói như vậy. Giảng hai câu này cho thật 

thỏa đáng thì không những chẳng dễ, mà còn phải giải thích hết sức tỉ mỉ. Ở 

đây,  chúng  tôi  chỉ  nói  đơn  giản  thế  này:  Pháp  hữu  vi  là  gì?  Nói  đơn  giản 

nhất, đó là những pháp có sanh có diệt. Có sanh có diệt thì gọi là pháp hữu 

vi; bất sanh bất diệt thì gọi là pháp vô vi. Trong thế giới theo cảm nhận của 

chúng ta, quý vị nghĩ xem có thứ gì không sanh diệt? Động vật có sanh - lão 

- bệnh - tử, thực vật có sanh - trụ - dị - diệt, khoáng vật (chúng ta nói tới tinh 

cầu) có thành - trụ - hoại - không. Nói chung, trong cảnh giới được tiếp xúc 

bởi lục căn, không có thứ gì chẳng phải là pháp sanh diệt. 

Hữu sanh hữu diệt thì gọi là pháp hữu vi. Trong thế giới theo cảm quan 

của chúng ta, chỉ có một thứ chúng ta thấy rất rõ chẳng hiện tướng sanh diệt 

là hư không. Ngàn vạn năm trước hư không vẫn như vậy, ngàn vạn năm sau 

có lẽ cũng vẫn vậy. E rằng chỉ có  mình hư không bất biến, ngoài hư không 

ra,  không  có  gì  bất  biến  cả.  Những  hiện  tượng  trong  hư  không  cũng  thiên 

biến  vạn  hóa, cũng  là pháp sanh diệt! Chúng ta phải  nhận biết rõ ràng, đức 

Phật  dạy:  Những  pháp  ấy  giống  như  mộng,  huyễn,  bọt,  bóng,  biến  hóa 

không ngừng trong từng sát-na. 

Cái  gì thực sự bất biến? Năng  Biến thực sự bất  biến, phải biết  hết  thảy 

pháp hữu vi là cái được biến hóa (Sở Biến). Năng Biến là gì vậy? Kinh Hoa 

Nghiêm  dạy  Năng  Biến  (chủ  thể  có  công  năng  biến  hóa)  chính  là  tâm 

tánh.  “Chư  pháp  sở  sanh” (các  pháp  được  sanh  ra),  chữ  “chư  pháp”  bao 

gồm cả hư không,  “duy tâm sở hiện” (chỉ là do tâm hiện), Tâm có thể hiện, 

Thức  có  thể  biến.  Tánh  Thức  có  thể  sanh,  có  thể  biến,  nhưng  nó  bất  biến 

(bản  tánh  bất  biến),  hết  thảy  vạn  pháp  đều  do  bản  tánh  biến  hiện  ra.  Nếu 

chúng ta hiểu rõ, thấu suốt chuyện này thì nhà Phật gọi đó là “minh tâm kiến 

tánh”, tham, sân, si, mạn đều đoạn sạch hết, quyết định chẳng sanh, hiểu rõ 

chân tướng sự thật.  Trước khi  hiểu rõ, chắc chắn không  thể đoạn  hết được. 

Dẫu quý vị dụng công tu hành mong đoạn trừ, thì có thể nói là “ngó sen dù 

gãy, tơ vẫn còn nối liền”, không dứt sạch được! 

Do  vậy,  nếu  quý  vị  có  một  công  phu  định  lực  kha  khá  sẽ  chuyển  được 

Kiến Trược. [Muốn đoạn] Phiền Não Trược nhất định phải mở mang trí huệ, 

tức là  “chuyển phiền não thành Bồ Đề”  mới hòng đoạn sạch. Do vậy, đoạn 

Tư Hoặc khó hơn đoạn Kiến Hoặc! 

Kinh Hoa Nghiêm có một bài kệ như sau: 

 Pháp tánh biến tại nhất thiết xứ,  

       Nhất thiết chúng sanh cập quốc độ,  

       Tam thế tất tại vô hữu dư,  

       Diệc vô hình tướng nhi khả đắc.  

(Pháp tánh trọn khắp tất cả chỗ, 

Hết thảy chúng sanh và cõi nước, 

Ba đời thảy đều không còn sót. 

Cũng không hình tướng để hòng được!) 

Bài kệ này chúng tôi đã giảng qua rồi. Nếu chúng ta thực sự biết rõ hết 

thảy các pháp là nhất niệm tự tánh, biết hết thảy chúng sanh đều là bạn lành 

đời  trước,  có  cùng  một  Phật  Tánh  thì  gọi  là  “nhập  Phật  tri  kiến”.  Đó  gọi 

là  “minh  tâm  kiến  tánh”,  đó  là “kiến  tánh  thành  Phật” ;  phiền  não,  tập  khí 

lẫn căn cội của nó đều bị chuyển biến. Vì vậy, tu hành là tu điều gì? Tôi phải 

nói thông tục cho  mọi người thật dễ hiểu, quý vị sẽ hiểu rất dễ dàng: Tu để 

sửa đổi nghèo khó thành phú quý, tu để sửa đổi ngu si thành thông minh, trí 

huệ; tu để sửa đổi bệnh khổ thành mạnh khỏe, trường thọ. Quý vị hiểu điều 

này chớ? Đúng vậy, nguyên do quả thật là như vậy, quý vị phải thực sự hiểu 

rõ.  Cái  học  vấn  này  quý  vị  có  cần  học  hay  không?  Có  muốn  thực  hiện 

phương pháp này hay không? Nếu quý vị làm được, sẽ có đại lợi ích. 

Chúng ta muốn được giàu có, muốn được vô lượng vô biên của cải giống 

như  chư  Phật,  Bồ  Tát  thì  có  được  hay  không?  Phật,  Bồ  Tát  trả  lời  khẳng 

định: “Quý vị vốn đã có sẵn! Của cải vô lượng vô biên trọn khắp hư không 

pháp giới”. Vì sao nay lại biến thành bần cùng như vậy? Là do quý vị đánh 

mất tự tánh “có thể hiện, có thể biến”, cho nên mới biến thành đáng thương 

như vậy. Chư Phật và Pháp Thân Bồ Tát thấy quý vị rất giàu có, gia tài vạn 

ức!  Nay  quý  vị  bần  cùng  như  kẻ  ăn  mày,  thật  đáng  thương!  Câu  nói  “thật 

 đáng thương”  ý vị rất sâu! Quý vị chẳng thực sự lâm vào cảnh bần cùng đến 

mức như thế. Nếu quý vị thực sự lâm vào hoàn cảnh bần cùng như vậy, Phật, 

Bồ Tát sẽ chẳng thể thốt ra câu ấy. Quý vị gia tài vạn ức, nay phải ôm bát đi 

xin cơm, há chẳng phải là kẻ đáng thương, hồ đồ đến mức ấy hay sao? Vạn 

ức gia tài ở đâu vậy? Ở nơi tánh đức, tự tánh. 

Trong kinh Đại Thừa, đức Phật thường giảng tự tánh có vô lượng trí huệ, 

trí huệ rốt ráo viên  mãn, đức năng rốt ráo viên mãn, tướng hảo rốt ráo viên 

mãn, không khác gì chư Phật, Bồ Tát! Kinh Tịnh Độ nói đến A Di Đà Phật, 

kinh Hoa Nghiêm nói đến Tỳ Lô Giá Na Như Lai, hết thảy chúng sanh hoàn 

toàn giống hệt các Ngài, không sai khác tí ti nào! Hoàn cảnh sanh sống, nhà 

cửa của chúng ta là ở đâu? Trong Hoa Tạng, trong Cực Lạc. Hoa Tạng, Cực 

Lạc chính là nhà của chúng ta. Nay chúng ta cũng chẳng lìa khỏi nhà, chỉ là 

do  mê  nên không  biết cái  nhà của chính  mình, không biết chính  mình giàu 

có, cho nên mới khởi tham - sân - si - mạn. 

Do  mê  muội,  chúng  ta  mới  mong  cuộc  sống  giàu  có,  dư  dật  một  chút, 

sống  hạnh  phúc  một  chút,  nhưng  nay  chúng  ta  không  có  cách  gì  minh  tâm 

kiến tánh, chưa giác ngộ, thì phải làm cách nào đây? Đức Phật dạy chúng ta 

“hành”!  Quý  vị  phải  khéo  tu,  Tu  Đức  tương  ứng  với  Tánh  Đức  thì  điều 

mong cầu sẽ hiện tiền. Ta muốn cầu giàu có thì cái nhân của giàu có là phải 

biết  bỏ  ra  của  cải.  Quý  vị  phải  nhớ  kỹ  nguyên  tắc  chung  ấy.  “Bỏ,  được” , 

danh  từ  ấy  chính  là  lời  Phật  dạy.  Mọi  người  trong  thế  gian  cũng  đều  nói: 

“Anh có bỏ ra được không?” Thật ra, Bỏ chính là nhân, Được là quả. Xả tài 

đắc tài, xả phước đắc phước. Xả chính là bố thí. 

Nếu chúng ta muốn giàu có, hãy tu Tài Bố Thí. Muốn được thông minh, 

trí  huệ, hãy tu Pháp  Bố Thí. Muốn được mạnh khỏe, trường thọ, hãy tu Vô 

Úy Bố Thí. Vô Úy Bố Thí là cứu khổ, cứu nạn, thấy hết thảy chúng sanh khổ 

nạn, ta toàn tâm, toàn lực giúp đỡ. Làm như vậy thì quả báo là mạnh khỏe, 

trường thọ. Những gì đức Phật dạy trong kinh điển, nếu chúng ta có thể lãnh 

hội,  thấu  hiểu,  có  thể  áp  dụng  vào  những  hành  vi  trong  cuộc  sống,  thường 

ghi nhớ những lời giáo huấn ấy của đức Phật, niệm niệm không quên, hễ gặp 

cơ hội bèn nghiêm túc nỗ lực thực hiện. Tài phải tán, tán ắt có tụ, tụ rồi lại 

phải tán. Tụ, tán vĩnh viễn tuần hoàn, vĩnh viễn chuyển biến. Càng tụ nhiều, 

lại  càng  tán  nhiều,  vĩnh  viễn  không  dứt  như thế,  tương  ứng  với  Tánh  Đức, 

Tánh Đức sẵn có trong tự tánh sẽ hiện tiền. Đạo lý là như vậy. 

Điều thứ hai trong Phiền Não Trược là sân khuể.  “Bất năng nhẫn nhục, 

 bất liễu nhất niệm sân tâm khởi, hỏa thiêu công đức lâm” (Không thể nhẫn 

nhục,  không  hiểu  một  niệm  sân  tâm  dấy  lên  sẽ  đốt  trụi  rừng  công  đức). 

Trong  kinh  luận  Đại  Thừa  lẫn  Tiểu  Thừa,  đức  Phật  thường  dạy  chúng  ta: 

Tham - Sân - Si gọi là ba độc phiền não. Lúc tôi giảng kinh cũng thường nói: 

Ba  thứ  này  là  virus  nghiêm  trọng  nhất,  bên  trong  có  tam  độc  thì  virus  bên 

ngoài mới cảm nhiễm được. Nếu bên trong không có tam độc, dẫu virus bên 

ngoài  nghiêm  trọng  đến  đâu  cũng  không  thể  cảm  nhiễm.  Phải  hiểu  đạo  lý 

này!  Đó  là  chân  tướng  sự  thật.  Đức  Phật  lại  dạy  chúng  ta:  Xan  tham  (keo 

kiệt, tham lam) là nghiệp nhân của ngạ quỷ đạo, xan tham đọa ngạ quỷ, sân 

khuể đọa địa ngục, ngu si đọa súc sanh. Ba hạnh nghiệp này là nghiệp nhân 

căn  bản  của  ba  ác  đạo.  Cũng  có  thể  nói:  Ba  ác  đạo  có  rất  nhiều  điều  kiện, 

nhưng  điều  kiện  hàng  đầu,  điều  kiện  quan  trọng  nhất  chính  là  ba  thứ  này. 

Nếu chúng ta dẹp trừ được ba thứ độc trong tâm này, chắc chắn không đọa 

tam đồ. 

Sân  khuể  nặng  nề  nhất,  cổ  nhân  Trung  Quốc  thường  nói:  “Tiểu  bất 

 nhẫn, tắc loạn đại mưu” (không nhẫn được chuyện nhỏ, ắt hư chuyện lớn). 

Sự việc thế gian hay xuất thế gian, chuyện lớn phải nhẫn nại lớn, chuyện nhỏ 

phải nhẫn nại nhỏ. Người nào không thể nhẫn được, sẽ chẳng thể thành tựu 

pháp  thế  gian  hay  xuất  thế  gian  nào  cả!  Chúng  ta  hãy  lắng  lòng  quan  sát 

những  nhân  vật  quanh  ta,  ai  có  lòng  nhẫn  nại  rất  lớn,  có  thể  nhẫn  nhục, 

người ấy sẽ có thành tựu lớn lao. Ai cái gì cũng không thể nhẫn được, chúng 

ta  biết  kẻ  đó  chẳng  thể  thành  tựu  pháp  thế  gian  hay  xuất  thế  gian  nào.  Vì 

sao? Kẻ ấy không có tâm nhẫn nại! Ta thường nói là “không chịu đựng nổi 

khảo  nghiệm,  rất  khó  thành  tựu!”  Trong  kinh  Kim  Cang,  đức  Phật  đã  dạy 

một câu:  “Nhất thiết pháp đắc thành ư Nhẫn” (Hết thảy pháp thành tựu bởi 

Nhẫn).  Chúng  ta  muốn  hoàn  thành  công  việc  thì  phải  dùng  người,  dùng 

người rất trọng  yếu! Dùng  người  mà  muốn quan sát xem có thể trọng dụng 

kẻ đó được hay không thì hãy nhìn vào ba chữ tham - sân - si. Nếu người ấy 

không tham, không sân, không si, người ấy đáng trọng dụng. Nếu người ấy 

xan  tham  không  đoạn,  tâm  sân  khuể  rất  nặng,  chẳng  thể  nhẫn  nhục,  chẳng 

thể trọng dụng con  người  như vậy được!  Nếu trọng dụng,  nhất định sẽ  làm 

hỏng việc, làm lỡ việc. Biết người, khéo dùng người, đó là đại học vấn đấy! 

Không  thể  nhẫn  nhục  là  vì  không  hiểu  rõ  lời  đức  Phật  đã  dạy:  “Nhất 

 niệm  sân  tâm  khởi,  hỏa  thiêu  công  đức  lâm” (Một  niệm  sân  tâm  khởi,  đốt 

trụi rừng công đức). Do vì công đức chẳng dễ tu, chúng tôi thường  nêu  lên 

câu  nói  này  rất  nhiều  lần.  Trong  mười  mấy  năm  qua,  trên  giảng  đài  tôi 

thường  cảnh  tỉnh  các  đồng  học:  Nhất  định  không  được  sân  khuể!  Có  sân 

khuể thì người khác bị tổn hại rất ít, chính mình bị thiệt hại quá lớn. Vì sao? 

Khiến cho toàn bộ công đức chính mình đã tu bị hủy hoại sạch. Kinh Phật tỷ 

dụ: Công đức của quý vị đã tu giống như chính quý vị trồng một cánh rừng. 

Quý vị thấy đó: Nếu muốn gầy dựng một khu rừng, phải dùng bao nhiêu tâm 

huyết, tốn bao  nhiêu thời  gian  vun quén cho  mầm cây  lớn trở thành cây to. 

Một cuộc đất trở thành rừng rậm há dễ dàng ư? Nhưng chỉ cần một mồi lửa 

đủ để thiêu trụi toàn bộ cánh rừng ấy! 

Những chuyện  như vậy  nay chúng ta thường  nghe tin tức ở địa phương 

này  nọ  lửa  lớn  cháy  núi,  rừng  rậm  cả  trăm  ngàn  năm  bị  lửa  đốt  sạch.  Đức 

Phật dùng chuyện này làm tỷ dụ, chúng ta tu công đức không dễ dàng, vừa 

nổi máu nóng, công đức mất sạch. Công đức là gì? Công đức là Giới - Định 

- Huệ. Do Giới đắc Định, do Định khai Huệ. Giới - Định - Huệ là công đức. 

Vừa  nổi  nóng,  Giới  -  Định  -  Huệ  đều  không  còn  nữa,  mất  sạch.  Người  tu 

hành sợ nhất là nóng giận, công phu cũng rèn luyện ở chỗ này: Thuận cảnh 

chẳng khởi tham  luyến,  nghịch cảnh chẳng  khởi sân khuể. Thuận cảnh  hay 

nghịch  cảnh,  thiện  duyên  hay  ác  duyên  đều  có  thể  giữ  được  cái  tâm  bình 

thường thì người ấy công đức thành tựu. 

Kinh  Duy  Ma  nói:  “Bình  thường  tâm  thị  đạo” (Tâm  bình  thường  là 

đạo), không phải  là tiểu đạo  mà  là đại đạo! Chúng tôi  gọi đó  là “tâm thanh 

tịnh, bình đẳng”. Quý vị hãy nghĩ xem:  “Chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, 

 chánh  giác,  từ  bi”.  “Tham  - sân  - si  -  mạn  -  nghi”  năm  chữ ấy  phạm  phải 

một  chữ  nào  thì  chân  thành,  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  chánh  giác,  từ  bi  đều 

không còn; một chữ cũng không được phạm! Chúng tôi thường gọi năm điều 

ấy là chân tâm, là đại Bồ Đề tâm, phải thường gìn giữ! Ta niệm niệm đều là 

chân  thành,  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  chánh  giác,  từ bi,  quyết  định  tương  ứng 

với chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi, đó là chân tâm của 

ta. Nay ta mê mất chân tâm, nay muốn khôi phục chân tâm của chính mình, 

muốn  khôi  phục  thì  phải  niệm  đâu  nghĩ  đấy,  niệm  niệm  không  quên,  niệm 

niệm  không  rời.  Bất  luận  trong  cảnh  giới  nào  cũng  có  thể  giữ  được  chân 

tâm,  giữ được sự chân thành, thanh  tịnh, bình đẳng, chánh  giác, từ bi,  luôn 

đề cao cảnh giác. 

Người  mới  vừa  học  Phật,  vừa  mới dụng công,  nói chung thời  gian  giác 

ít, thời gian mê nhiều. Cổ nhân nói rất hay:  “Bất phạ niệm khởi, chỉ phạ giác 

 trì” (Chẳng sợ niệm khởi, chỉ sợ biết chậm). Niệm là mê! Không sợ mê nổi 

lên, chỉ sợ giác (nhận biết) quá chậm! Chẳng hạn như khi ta gặp phải thuận 

cảnh thiện duyên, trong tâm vừa hoan hỷ bèn lập tức giác ngộ: Hoan hỷ thì 

được, nhưng không thể tham luyến! Biết  “nhất thiết hữu vi pháp, như mộng, 

 huyễn, bào, ảnh” (hết thảy pháp hữu vi, như mộng, huyễn, bọt, bóng), niệm 

câu ấy  mấy  lượt.  Kinh  Kim Cang còn có  câu  “phàm sở hữu tướng, giai thị 

 hư vọng” (phàm những gì có hình tướng đều là hư vọng), niệm  mấy câu ấy 

tâm  bèn  bình,  hoan  hỷ  thì  được,  chẳng  được  tham  luyến.  Gặp  phải  nghịch 

cảnh,  ác  duyên,  tâm  sân  khuể  sanh  khởi,  cũng  phải  ngay  lập  tức 

niệm:  “Phàm những gì có hình tướng đều là hư vọng”.  Tâm bình khí hòa thì 

quý  vị  mới  giữ  gìn  được  cái  tâm  chân  thành,  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  chánh 

giác,  từ  bi,  mới  hòng  gìn  giữ  được!  Giữ  gìn  được  thì  sẽ  là  Phật,  Bồ  Tát. 

Không thể giữ gìn, để 

tham - sân - si - mạn - nghi sanh khởi trong tâm thì là phàm phu. 

Tham - sân - si - mạn - nghi là căn bản của lục đạo; lục đạo luân hồi do 

đâu mà có? Do những thứ này biến hiện, tức là tham - sân - si - mạn - nghi 

biến  hiện  lục  đạo  luân  hồi.  Nếu  chuyển  được  tham  - sân  - si  -  mạn  -  nghi, 

chuyển thành chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi thì lục đạo 

không  còn  nữa,  quý  vị  đã  vượt  thoát  lục  đạo.  Không  những  vượt  thoát  lục 

đạo  mà còn  vượt thoát  mười pháp  giới, đi về đâu?  Đi  về thế  giới Cực  Lạc, 

đến thế giới Hoa Tạng, đến Nhất Chân pháp giới rồi! 

Quý vị phải hiểu: Công đức của chính mình tu học được, bất cứ ai cũng 

không thể phá hoại, vậy thì ai có thể phá hoại? Chính quý vị tự phá hoại! Do 

vậy, ma vương, ngoại đạo trông thấy quý vị tu công tích đức, chúng phá hoại 

quý vị bằng cách nào? Biến hiện đủ  mọi cảnh giới để dụ hoặc khiến quý vị 

khởi tâm tham, khởi tâm sân khuể, khác nào chúng nó ở bên cạnh nhìn quý 

vị nổi nóng: “Tốt lắm! Cháy nhanh lắm! Công đức của nhà ngươi cháy sạch 

hết rồi!” Quý vị bị mắc lỡm, tự mình đốt mình, chứ chúng nó không có cách 

gì  cả!  Như  vậy,  đối  với  thuận  cảnh,  nghịch  cảnh,  thiện  duyên,  ác  duyên, 

chúng ta phải có trí  huệ để đối đãi bằng  lý trí,  nhất định không được xử sự 

theo cảm tình, hành động theo cảm tình là bị mắc lừa rất nặng. 

Tham  - sân  - si  là  nhân,  tam  đồ  là  quả  báo.  Quý  vị  tạo  cái  nhân  ấy  thì 

tương lai sẽ đọa tam ác đạo, nhất định chẳng được mắc lừa. Trong kinh giáo, 

đức Phật dạy chúng ta: Mấu chốt là chính mình phải biết chuyển biến. Kinh 

Lăng  Nghiêm  dạy  rất  hay:  “Nhược  năng  chuyển  vật,  tắc  đồng  Như 

 Lai” (nếu  có  thể  chuyển  được  vật  thì  giống  như  Như  Lai).  Lời  này  để  nói 

với ai vậy? Nói với Pháp Thân đại sĩ. Pháp Thân Bồ Tát hiểu rõ, chứ lục đạo 

chúng sanh không hiểu. Vì thế, Pháp Thân Bồ Tát có thể chuyển được cảnh 

giới,  chuyển  bất  thiện  thành  thiện,  chuyển  nhiễm  ô  thành  thanh  tịnh,  đều 

tương  ứng  với  Tánh  Đức,  hay  vậy  đó!  Chúng  ta  học  được  bản  lãnh  ấy,  sẽ 

không sanh sân khuể nữa! 

Việc này rất khó, nhất là oan gia đối đầu, kẻ đó thường hủy báng mình, 

lăng nhục mình, phá hoại mình, ta trông thấy kẻ ấy, nghe đến tên kẻ ấy, bèn 

nổi  nóng,  chúng  ta  thường  nói  đó  là  “chuyện  thường  tình  của  con  người”. 

Thế nhưng Phật, Bồ Tát khác với chúng ta; Phật, Bồ Tát trông thấy kẻ khác 

bày  đủ  mọi  cách,  nhưng  nghe  đến  danh  hiệu  của  họ  hoặc  nghe  lời  họ  hủy 

báng, các Ngài chẳng những không nổi nóng, lại còn sanh tâm cảm kích. Do 

vì nguyên cớ nào? Cớ sao lại sanh tâm cảm kích? Kẻ ấy có tốt gì với  mình 

đâu cơ chứ? Phật, Bồ Tát bảo: “Kẻ ấy tiêu nghiệp chướng thay cho ta! Mỗi 

một chúng sanh chúng ta trong vô lượng kiếp đã luân hồi sanh tử trong lục 

đạo, tạo không biết bao nhiêu tội nghiệp. Người ấy tiêu nghiệp chướng cho 

ta, ta cung cung kính kính cảm kích người ấy, không nẩy sanh chút tâm sân 

khuể  nào”.  Đó  là  gì?  Phải  là  bậc  giác  ngộ,  bậc  minh  bạch  mới  có  thể  làm 

như vậy được; còn người mê hoặc, người không giác ngộ sẽ không thể làm 

nổi.  Do  vậy,  thuận  cảnh,  nghịch  cảnh,  thuận  duyên,  nghịch  duyên  đều  là 

thiện  tri  thức,  đều  giúp  chúng  ta  tiêu  nghiệp  chướng,  giúp  chúng  ta  thành 

Phật đạo. A! Nay đã hết giờ rồi! 



* 

Chư vị đồng học! 

Chúng ta  xem tiếp điều thứ ba trong Phiền Não Trược  là Si:  “Bất năng 

 minh  giác” (chẳng  thể  minh  giác ),  “minh”  là  minh  bạch,  “giác”  là  giác 

ngộ.  “Bất  liễu  chư  hành  vô  thường,  tất  cánh  không  tịch” (chẳng  hiểu  các 

hành  vô  thường,  rốt  ráo  không  tịch).  “Si”  là  ngu  si,  nói  thông  thường  là 

không có năng lực hiểu rõ vũ trụ vạn hữu là chân hay giả. Thế nào là chân? 

Thế nào là giả? Thế nào là tà? Thế nào là chánh? Thế nào là đúng? Thế nào 

là  sai?  Thế  nào  là  thiện?  Thế  nào  là  ác?  Thế  nào  là  lợi?  Thế  nào  là  hại? 

Chẳng thể phân biệt, chẳng thể hiểu rõ, đó là ngu si. Ngu si tạo thành tổn hại 

rất nặng nề. Vì sao? Vì luôn luôn sai lầm, coi giả là thật, tưởng thật là giả. 

Chúng tôi nêu một thí dụ rõ ràng nhất: Giáo huấn của cổ thánh tiên hiền 

là thật, là chánh, là lành, là lợi; kẻ ấy hiểu lầm, cho giáo huấn của cổ thánh 

tiên hiền là giả, nhằm phục vụ đế vương chuyên chế thuở xưa kia, là lừa dối 

chúng sanh, chẳng tốt lành gì cho hiện tại, không có lợi ích gì, cho nên phủ 

định, vứt bỏ, [thái độ và cách nghĩ ấy] tạo thành tai nạn trọng đại cho xã hội 

ngày  nay,  nhưng  họ  không  biết  căn  nguyên  tai  nạn  là  đâu?  Quy  kết  về  cội 

nguồn thì chính  là  Si, không có trí  huệ  thực sự!  Làm sao để có thể chuyển 

ngu si thành trí huệ? Chuyển được là Phật, Bồ Tát, không chuyển được thì là 

phàm phu! Si là căn bản của hết thảy ác nghiệp, vì thế, đức Phật gọi tham - 

sân - si  là ba độc phiền  não, ba thứ ấy chính  là đại căn bản của  hết thảy sự 

bất  thiện.  Chuyển  được  ba  thứ  ấy  thành  ba  thiện  căn  “không  tham,  không 

sân, không si”; đức Phật dạy hết thảy thiện pháp thế gian đều do ba thiện căn 

“không tham, không sân, không si” sanh ra. 

Chúng ta học Phật không thể vượt thoát thế gian thì tối thiểu phải biết tu 

ba thiện căn. Vì sao? Trong lục đạo, nhất định chẳng đọa trong tam ác đạo! 

Người thường tu ba thiện căn nhất định sanh vào thiên đạo, bởi lẽ, nhân gian 

không  có  phước  báo  lớn  lao  như thế,  phải  lên  trời  hưởng  phước.  Nếu  đem 

phước báo ấy hồi hướng Bồ Đề, hồi hướng chúng sanh, hồi hướng cầu sanh 

Tây Phương Tịnh Độ, sẽ chắc chắn được vãng sanh,  vì sao?  Kẻ ấy  là thiện 

nhân, Tây Phương Cực Lạc thế giới là nơi các thượng thiện nhân cùng nhóm 

họp,  người  ấy  tâm  lành,  tư  duy  lành,  hành  vi  lành,  nhất  định  được  sanh.  Ở 

đây, câu nói sau đây của Ngẫu Ích đại sư có ý nghĩa rất sâu xa:  “Bất liễu chư 

 hành vô thường, tất cánh không  tịch” (Chẳng  hiểu các hành  vô thường, rốt 

ráo  không  tịch).  Nói  cách  khác,  người  ấy  thực  sự  hiểu  rõ:  “Vạn  pháp  giai 

 không, nhân quả bất không” (Vạn pháp đều không, nhân quả chẳng không). 

Tư tưởng của người ấy là trí huệ, kiến giải là trí huệ, ngôn hạnh là trí huệ, tất 

nhiên  phát  sanh  trí  huệ,  trước  hết  là  không  tham,  nhất  định  không  si,  đó  là 

điều khẳng định! 

Loại  phiền  não  lớn  thứ  tư  là  Mạn.  Mạn  (慢) là  ngạo  mạn.  Quý  vị  phải 

nhớ kỹ: Mạn là phiền não căn bản, là phiền não rất nghiêm trọng, quyết định 

chẳng  được coi  thường, chẳng thể bỏ  qua, nó  là chướng  ngại  nghiêm  trọng 

trong  việc  tu  hành  chứng  quả.  Quý  vị  hãy  suy  nghĩ  vì  sao  trong  Phật  pháp 

phải  hằng  ngày  tu  hành  lễ  kính;  nguyện  đầu  tiên  trong  mười  đại  nguyện 

vương  là  “lễ  kính  chư  Phật”?  Chúng  ta  vào  Phật  đường,  vì  sao  trước  hết 

phải đối  trước  hình  tượng Phật,  Bồ  Tát lễ  ba lạy?  Làm  như  vậy để  làm  gì? 

Nhằm tu đoạn trừ  ngạo  mạn. Dùng đảnh đầu của chúng ta  lễ dưới  hai chân 

Phật nhằm chiết phục sự ngạo mạn của chính mình. Sự giáo học ấy rất tiếc ít 

người hiểu được ý nghĩa thực sự, chỉ cung kính Phật, chứ không cung kính 

người, đối với hết thảy vạn vật lại càng không biết cung kính, như vậy là gì? 

Là không biết lễ Phật! 

Cổ  nhân  có  tỷ  dụ  sau  đây:  Người  không  biết  tu  lễ  Phật,  ngày  ngày  lễ 

Phật như cái chày giã gạo thời cổ, quả thật giống như cái chày cứ nhấc lên, 

đập  xuống,  không có  mảy  may  ý  nghĩa  gì cả! Phật pháp đúng  là  từng  giọt, 

từng điểm, từng phía, từng mặt đều là giáo học, là giáo dục! Dạy quý vị đối 

với Phật hết sức cung kính  như thế thì  ứng dụng trong cuộc sống, trong  xử 

sự,  đãi  người,  tiếp  vật,  đối  với  hết  thảy  người,  hết  thảy  sự,  hết  thảy  vật, 

chúng ta phải cung kính và lễ kính giống hệt như đối với chư Phật Như Lai, 

có ý nghĩa như thế ấy! Nhằm nhổ trừ tận gốc phiền não ngạo mạn (ngạo mạn 

là phiền não căn bản), thực sự học được một môn công khóa này thì sẽ thực 

sự  đắc  lực.  Ngày  nào  đó,  đối  với  hết  thảy  người,  hết  thảy  vật,  hết  thảy  sự, 

quý  vị đều có thể khiêm  hư, đều  nhún  nhường thì đã tốt  nghiệp công khóa 

ấy. Quý  vị thấy Thích Ca Như Lai,  những vị đại  Bồ Tát, các vị Pháp  Thân 

Bồ Tát, có vị nào còn tập khí ngạo mạn hay chăng? Có vị nào tự cho mình là 

đúng hay chăng? Không hề có! 

Qua kinh điển, chúng ta thấy Thích Ca Mâu Ni Phật đối với kẻ bần cùng, 

già bệnh, ăn  xin, Ngài đều  lễ kính, đều tôn trọng, đều quan  hoài, đều chiếu 

cố,  không  hề  có  mảy  may  thái  độ  khinh  mạn.  Thấy  như vậy  xong,  lại  nghĩ 

chúng ta thường ngày xử sự, đãi người, tiếp vật, [hễ thấy] tự  mình có tí tẹo 

hay ho gì bèn học theo quan niệm lầm lạc của người thế gian,  “cảm thấy rất 

 đáng  kiêu  ngạo” .  Đó  là  quan  niệm  của  lục  đạo.  Quan  niệm  của  những  kẻ 

nào  trong  lục  đạo?  Quan  niệm  của  yêu  ma  quỷ  quái,  chứ  bậc  thánh  hiền, 

quân tử trong lục đạo không hề có quan niệm ấy, các vị biết khiêm hư, biết 

tôn  kính  người  khác.  Ngạo  mạn,  không  để  ai  vào  mắt,  coi  thường  người 

khác, tự cho mình là đúng, đấy là ma đạo, chứ nào phải Phật đạo hay Bồ Tát 

đạo! Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát không có quan niệm ấy, ma thì có, yêu 

ma quỷ quái tự cho mình là đúng. Bởi vậy, chính mình phải thường tự quán 

sát ta đang đi theo con đường nào? Nếu trong tâm mình có năm thứ kiến giải 

lầm lạc, năm thứ tư tưởng sai lầm thì chúng ta đang đi trên con đường luân 

hồi,  chứ không  phải  là  Phật  đạo,  không  phải  là  Bồ  Tát đạo!  Ngay  cả  trong 

Thanh Văn đạo cũng đã đoạn những quan niệm ấy. 

Đoạn được năm thứ kiến giải lầm lạc trước (tức Ngũ Lợi Sử) bèn chứng 

quả  Tu  Đà  Hoàn;  đoạn  được  năm  thứ  phiền  não  sau  (tức  Ngũ  Độn  Sử)  thì 

chứng  quả  A  La  Hán,  năm  điều  ấy  là  tư  tưởng  sai  lầm.  Do  vậy,  biết  rằng: 

Phải sửa đổi kiến giải, tư tưởng sao cho không còn lầm lạc. Không còn lầm 

lạc  nữa  thì  sẽ  vượt  thoát  lục  đạo.  Đối  với  quý  vị,  những  chiều  không  gian 

khác nhau trong lục đạo không còn nữa vì quý vị đã vượt thoát rồi. Do vậy, 

chúng ta phải thường  xuyên phản tỉnh, phải quán chiếu  xem bản thân  mình 

có những kiến giải lầm lạc, có những tư tưởng lầm lạc như vậy hay không? 

Nếu vẫn còn, dù hằng ngày niệm Phật cũng chẳng thể vãng sanh! 

Vì  sao?  Tuy  nói  vãng  sanh  là  đới  nghiệp  vãng  sanh,  nhưng  cổ  đức 

thường  nói:  “Mang  theo  nghiệp  cũ,  chẳng  tạo  nghiệp  mới” ,  nay  chúng  ta 

vẫn  có  những  thứ  đó,  sẽ  không  đới  nghiệp  được,  sẽ  chẳng  thể  vãng  sanh. 

Trong  quá  khứ  có  thì  được,  mang  đi  theo  được!  Cổ  nhân  thường  khuyến 

khích  chúng  ta:  “Tùy  duyên  tiêu  nghiệp  cũ,  chớ  lại  tạo  họa  mới” .  Đó  là  ý 

nghiệp!  Trong  tâm  khởi  lên  cách  nhìn  sai  lầm,  cách  nghĩ  sai  lạc,  đó  là  ý 

nghiệp,  ý  tạo  nghiệp  đấy!  Trong  thân  -  khẩu  -  ý  nghiệp,  ý  nghiệp  nghiêm 

trọng nhất, sức nó mạnh mẽ nhất, chúng ta chẳng thể không biết, chẳng thể 

không hạ công phu nơi đó. 

Con  trai  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  là  tôn  giả  La  Hầu  La  xuất  gia  từ  nhỏ. 

Trong  Tăng  đoàn,  có  lẽ  Ngài  là  tiểu  sa-di  nhỏ  tuổi  nhất.  Mọi  người  thấy 

Ngài  hằng  ngày  chơi  đùa  bên  ngoài,  đức  Phật  biết  Ngài  tu  mật  hạnh.  Gọi 

là  “mật  hạnh”  vì  người  ta  không  thấy  Ngài  biểu  hiện  ra  ngoài,  dụng  công 

trong tâm. Chúng  ta  học Đại Thừa,  nhất  là học  Tịnh Độ,  học  Hoa Nghiêm, 

hằng  ngày  nói  Phật  tánh  bình  đẳng,  hết  thảy  chúng  sanh  đều  có  Phật  tánh, 

Phật tánh bình đẳng. Do vậy, đối  với bất cứ chúng sanh  nào (“chúng sanh” 

nói ở đây  là  hữu tình chúng sanh, nay chúng  ta  gọi  là “động  vật”) phải  tôn 

trọng, phải quan hoài, phải hợp tác giúp đỡ lẫn nhau, chẳng thể đối xử bằng 

ác niệm, chẳng thể dùng hành vi ác để đối đãi, nhất định phải biết đối xử hòa 

thuận. 

Sự  hòa  thuận  phát  xuất  từ  nội  tâm,  hòa  là  tánh  đức,  tự  tánh  vốn  là  hòa 

mục, vì sao không hòa? Là vì quý vị nhiễm phiền não tập khí, nhiễm trước 

tự  tư  tự  lợi  nghiêm  trọng,  ngộ  nhận  người  khác  gây  tổn  hại  đến  quyền  lợi 

của chính mình, ta cùng người bất hòa, hiểu lầm hết sức nghiêm trọng. Phải 

biết  tánh  đức  là  bình  đẳng,  ai  có  thể  tổn  hại  lợi  ích  của  quý  vị?  Không  hề, 

không có ai cả! Ai tổn hại lợi ích của mình? Bản thân mình có quan niệm sai 

lầm, tư tưởng sai lầm, nên lợi ích của chính  mình bị tổn hại, chứ bên ngoài 

quả thật không có. Nếu nghĩ người khác làm tổn hại mình thì quý vị đúng là 

kẻ oan  uổng. Chính quý  vị  tạo tội  nghiệp  nghiêm trọng, tự chướng  ngại  lợi 

ích  của  chính  mình.  Đạo  lý  này  rất  sâu,  người  hiện  tại  thực  sự  không  có 

nhiều  người biết đến. Trước kia,  người biết lý  này không  ít, bậc hiền thánh 

dạy,  người  già  cả  dạy,  cha  mẹ  dạy,  thầy  dạy,  có  người  chỉ  dạy  mình,  nay 

không có ai dạy cả! 

Trong vòng vũ trụ, mọi thứ tác động lẫn nhau, nhất định không có ngoại 

duyên  có  thể  gây  chướng  ngại,  nhất  định  phải  hiểu  đạo  lý  này!  Hễ  nghĩ 

người  bên  ngoài  có  thể  chướng  ngại  mình  thì  chắc  chắn  là  cách  nghĩ,  cách 

nhìn  lầm  lạc.  Nếu  người  ngoài  có  thể  chướng  ngại  mình  thì  đương  nhiên 

người  ngoài  cũng  có  thể  thành  tựu  mình.  A!  Phật,  Bồ  Tát  là  người  ngoài, 

Phật, Bồ Tát đại từ, đại bi, ắt các Ngài thành tựu mình, mình đâu cần phải tu 

hành  nữa! Nếu  Phật không đến  giúp  ta thì Ngài không từ bi, đã trái  nghịch 

bổn  nguyện.  Muốn  liễu  giải  chân  tướng  sự  thật  thì  hãy  nhìn  vào  hội  Lăng 

Nghiêm: A Nan là em họ của Thích Ca Mâu Ni Phật. Trong tám người anh 

em họ của Ngài, Thích Ca Mâu Ni Phật là người lớn nhất, tức đại ca, A Nan 

là em nhỏ nhất, đức Phật cũng yêu mến A Nan nhất. A Nan gặp phải nạn Ma 

Đăng Già nữ mới hiểu đức Phật có giúp Ngài được hay không? Không thể! 

Đúng  là  cha  con  trèo  núi  mỗi  người  phải  tự  nỗ  lực,  ai  ăn  nấy  no, 

chuyện  này người  khác không 

thể làm thay được! 

Như vậy, trong đời  này, nếu  quý  vị  nói  người khác  hại  mình, không có 

chuyện đó đâu. Người mê ắt cũng gật đầu: “Kẻ đó hại anh, có lỗi với anh!” 

Người  giác  ngộ  cười  cợt:  “Ai  hại  quý  vị  đâu?  Tự  mình  hại  mình!”  Sao  tự 

mình lại  hại  mình? Quý  vị thường  nghĩ  kẻ nào đó  hại  mình, quý  vị sẽ thực 

sự bị kẻ ấy hại. Thật ra, kẻ ấy trọn chẳng hại quý vị, chỉ là chính mình nẩy 

sanh hiểu lầm, chính  mình có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, những thứ 

ấy  hại  mình  thảm  lắm!  Người  giác  ngộ  không  như  vậy,  người  ta  dựng 

chuyện hủy báng mình, hủy nhục mình, hãm hại mình, mình đã giác ngộ, đã 

minh bạch,  bèn chuyển biến  ý  niệm, cảm  tạ kẻ ấy, anh tiêu  nghiệp chướng 

cho tôi, tăng phước huệ cho tôi, nâng cao cảnh giới cho tôi. Người giác ngộ 

là như vậy đấy! Quý vị thấy một đằng giác, một đằng mê, sai biệt lớn dường 

ấy. Những ngoại duyên bên ngoài tùy thuộc cách nhìn, cách nghĩ, cách làm 

của quý vị như thế nào; nếu quý vị thấy lầm, nghĩ lầm, làm sai, quý vị sẽ bị 

tổn hại, chính mình tổn hại mình. Nếu cách thấy chính xác, cách nghĩ chính 

xác, cách làm chính xác, sẽ tự mình nâng cao cảnh giới của chính mình. 

Như vậy, ngoại duyên đều là thiện duyên; tự mình nghĩ sai, thấy sai, làm 

sai, ngoại duyên bèn thành ác duyên; chứ thật ra, duyên bên ngoài không có 

thiện hay ác. Ngẫu Ích đại sư nói một câu không sai chút nào:  “Cảnh duyên 

 vô hảo xú, hảo xú tại ư tâm” (Cảnh duyên không tốt - xấu, tốt - xấu vốn do 

tâm), đúng là nói ra chân tướng sự thật, nói rất rõ ràng. Do vậy, ngạo mạn là 

đại  phiền  não,  khiêm  hạ  là  đại  công  đức;  hãy  nên  khiêm  hư,  hãy  nên  nhún 

nhường,  khiêm  tốn  trước  mặt  người  khác.  Thường  học  theo  Thích  Ca  Mâu 

Ni Phật, thường học theo Khổng lão phu tử. Khổng lão phu tử đối với người 

khác khiêm hư, quý vị thấy các học trò của Ngài, rất nhiều học trò của Ngài 

cùng  nêu  nhận  xét  về  thầy  mình.  Họ  cùng  nhất  trí  công  nhận  thầy  có  năm 

đức, năm thứ đức hạnh ấy mọi người không có. Sách Luận Ngữ ghi là  “ôn, 

 lương,  cung,  kiệm,  nhượng”  (ôn  hòa,  thiện  lương,  cung  kính,  tiết  kiệm, 

nhường nhịn). 

Phu Tử ôn hòa, thiện lương, cung kính, đối với bất cứ người hay sự vật 

nào,  Khổng  lão  phu  tử  cũng  đều  cung  kính.  Ngài  tiết  kiệm,  nhường  nhịn, 

không  hề  có  mảy  may  thái  độ  kiêu  mạn  nào.  Lúc  nào,  chỗ  nào,  Ngài  cũng 

cảm  thấy  mình  không  bằng  người  khác,  tự  mình  học  không  đủ,  khiêm  hư, 

nhường nhịn. Biết Phật tánh của hết thảy chúng sanh là bình đẳng thì ý niệm 

ngạo mạn tự nhiên không còn, đấy chính là như đức Phật thường giảng trong 

kinh Đại Thừa:  “Nhất thiết chúng sanh giai vi ngã quá khứ phụ mẫu, vị lai 

 chư Phật” (Hết thảy chúng sanh đều là cha mẹ ta trong quá khứ, là chư Phật 

trong  vị  lai). Nghĩ đến điều  này, tâm cung kính bèn sanh  khởi, chân  tâm  lễ 

kính  chư Phật  bèn  sanh  khởi.  Quả  thật,  trong  thế  gian  này,  chúng  ta  chẳng 

chỉ có một đời, một kiếp, quá khứ vô thỉ, vị lai vô chung. Chúng ta cùng hết 

thảy  chúng  sanh  đều  có  liên  quan,  có  quan  hệ  mật  thiết,  dẫu  trong  đời  này 

không biết nhau, nhưng nhiều đời nhiều kiếp trước chắc cũng là người  một 

nhà. 

Tại phương Tây cũng có không ít nghiên cứu khoa học, quá nửa là trong 

thế kỷ này, nghiên cứu đời trước, đời này; phong trào nghiên cứu về sự luân 

hồi  ở  phương  Tây  đang  được  bắt  đầu.  Chúng  tôi  thấy  rất  nhiều  báo  cáo 

khẳng  định  con  người  quả  thật  có  đời  trước,  chứng  minh  lời Phật  dạy  là 

chính  xác,  không  phải  là  vọng  ngữ.  Trong  tương  lai,  những  chúng  sanh  ấy 

đều là chư Phật vị lai. Vì sao? Họ có Phật tánh. Chúng ta biết những chúng 

sanh ấy bao gồm cả muỗi, kiến, những loài động vật nhỏ nhoi ấy đều là cha 

mẹ ta trong quá khứ, đều là vị lai chư Phật; chúng ta thấy được như vậy thì 

cái tâm ngạo mạn không còn nữa. Đó là thực sự tu hành! 

Chữ cuối cùng là Nghi, tức ngờ vực.  “Bất năng quyết đoán, bất liễu thị 

 thiện tắc khả thân, thị đạo tắc khả tấn” (Chẳng thể quyết đoán, chẳng  hiểu 

sự lành có thể thân cận, chẳng hiểu đạo có thể noi theo). Kinh Đại Thừa nói 

Nghi  là chướng  ngại  lớn  nhất trên con đường  Bồ  Tát. Nghi  là  gì? Ngờ  vực 

lời thánh  nhân răn dạy, quả  thật  là  đại chướng  ngại, bỏ  lỡ cơ  hội trong  đời 

này.  Đoạn  nghi  sanh  tín!  Phá  nghi  bằng  cách  nào?  Bằng  trí  huệ!  Trí  huệ 

chẳng  mở mang thì không có cách gì phá trừ nghi hoặc. Có như vậy rồi thì 

quý vị mới có năng lực quyết đoán, thân cận thiện pháp, thân cận thánh hiền, 

mới hòng đạt lợi ích, thành tựu đạo đức của chính mình, thành tựu học vấn 

của bản thân, nâng cao được cảnh giới của chính mình. 

Sự  việc  sung  sướng  nhất  trong  một  đời  người  là  thân  cận  thiện  pháp, 

thân  cận  thánh  hiền,  niềm  sung  sướng  này  trong  xã  hội  hiện  tại  càng  ngày 

càng hiếm, vì sao? Người đọc sách thánh hiền không còn. Trong xã hội hiện 

tại,  người  đọc  sách  thánh  hiền  bị  người  đời  nhìn  như  thế  nào?  Kẻ  cổ  hủ, 

không  hợp  thời,  không  thiết  thực!  Do  mọi  người  đều  nhìn  mình  bằng  con 

mắt khác lạ, những kẻ cổ hủ cũng cảm thấy cảm khái muôn ngàn. 

Biết thế gian biến huyễn vô thường, hết thảy biến huyễn đều là duy thức 

sở biến. Thức là gì? Là vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Chúng ta chú tâm 

quan sát cách họ nghĩ, cách họ phân biệt, cách họ chấp trước là chánh diện 

hay  nghịch diện, có tương  ứng  với quy  luật tự  nhiên  hay không.  Kinh Phật 

gọi  quy  luật  tự  nhiên  là  “tánh  đức”,  Nho  gia  gọi  là  “bổn  thiện”.  Sách  Đại 

Học  giảng  là “minh  đức,  tân  dân,  chỉ  ư  chí  thiện”.  Tương  ứng  với  những 

điều đó, thế giới này sẽ tốt đẹp; trái nghịch những điều đó thì thế giới này tất 

nhiên  có  tai  nạn  dữ  dội.  Cát  -  hung,  họa  -  phước  phát  xuất  từ  sự  khởi  tâm 

động  niệm,  ngôn  ngữ  và  tạo  tác  của  đại  chúng  trong  xã  hội;  thấy  được  rõ 

ràng, minh bạch [điều này] thì là bậc trí giả, là người có trí huệ. 

Chịu phát tâm giúp hết thảy đại chúng phá mê khai ngộ, người như vậy 

được gọi  là Nhân Giả (bậc có  lòng  nhân), thực sự  nhân từ, biết điều không 

thể  làm  được  mà  vẫn  làm. Thích Ca Mâu  Ni  Phật  là  người  như thế,  Khổng 

lão phu tử cũng  là  người  như thế. Từ  lịch  sử, chúng ta có thể thấy,  nhìn từ 

thời đại của Phật Thích Ca, Khổng Tử trở đi mãi cho đến ngày nay, trong ba 

ngàn  năm,  mực  độ  luân  lý  đạo  đức  không  ngừng  hạ  xuống,  chưa  hề  được 

nâng  lên.  Lúc  tại  thế,  Khổng  lão  phu  tử  đã  hết  sức  cảm  thán.  Luân  lý  đạo 

đức của con người trong xã hội thời ấy, nếu đem so với thời Nghiêu - Thuấn 

- Vũ - Thang, kém hơn một mức độ rất lớn. Thế nhưng nếu nhìn từ thời đại 

Khổng lão phu tử cho đến hiện thời, có thể nói là chìm đến tận đáy. Đến tận 

đáy nghĩa là sao? Hoàn toàn không còn gì nữa! 

Trong thế giới ngày nay, nói thật ra, toàn bộ xã hội khởi tâm động niệm 

quả thật là tham - sân - si - mạn - nghi  một trăm phần trăm. Trong thời đại 

thượng  cổ,  vào  thời  Nghiêu  -  Thuấn  -  Vũ  - Thang,  lòng  người  trong  cả  xã 

hội  không  có  tham  - sân  - si  -  mạn  -  nghi.  Tâm  con  người  thời  ấy  như thế 

nào? Vô tham,  vô sân,  vô si,  vô  mạn, vô  nghi,  một trăm phần trăm  là thiện 

căn.  Ngày  nay,  một  trăm  phần  trăm  là  Tam  Độc,  nói  gộp  lại  là  Ngũ  Độc. 

Thời gian này bất quá là bốn hay năm ngàn năm, vào thời đại trước bốn hay 

năm  ngàn  năm ấy, nếu chúng  ta dùng con  số năm để tính toán, tức  là dùng 

năm thiện căn [để luận định] thì tâm của toàn bộ đại chúng trong xã hội [thời 

ấy]  đều  giữ  năm  thiện  căn.  Năm  ngàn  năm  sau,  tức  hiện  thời,  đại  chúng 

trong xã hội toàn là ngũ độc! 

Hiện tại không có khả năng phân biệt thiện - ác, không có năng lực phân 

biệt  chánh  - tà,  quý  vị  nói  phải  làm  cách  nào  đây?  Làm  chuyện  tốt,  không 

những người ta chẳng cảm kích, trái lại còn oán hận, còn muốn tổn hại mình. 

Nên làm hay không? Vẫn cứ phải làm, chẳng thể không làm! Chúng ta làm, 

chúng ta biết mình tu được một chút phước, chẳng hưởng trong thế gian này, 

thế  gian  này  không  có  phước.  Sẽ  hưởng  ở  đâu?  Nếu  chẳng  cầu  sanh  Tây 

Phương  Cực  Lạc  thế  giới  thì  hưởng  phước  trong  thiên  đạo.  Người  thực  sự 

minh  bạch,  người  thực  sự  giác  ngộ  biết  thiên  đạo  không  phải  là  rốt  ráo, 

quyết định cầu sanh Tịnh Độ, lấy “đoạn ác, tu thiện” để làm tư lương tu Tịnh 

Độ.  Người  khác  đối  với  mình  bất  thiện,  ta  dùng  sự  chí  thiện  đối  đãi  họ; 

người khác dùng hư ngụy đối với mình, mình dùng lòng chân thành đối với 

họ, ai đi đường nấy! Quý vị hỏi: “Tôi vì sao phải làm như vậy” ư? Ta đi theo 

đường Bồ Đề, ta đi theo con đường Bồ Tát, người ta đi theo đường lục đạo, 

ai đi đường nấy. Tiêu chuẩn của mỗi một con đường khác nhau, ta chẳng thể 

bỏ tiêu chuẩn của  mình. Nếu ta bỏ tiêu chuẩn của  mình  là  hỏng. Đoạn  này 

chúng  tôi  giới  thiệu  đến  đây  thôi.  Lại  xem  tiếp  điều  thứ  tư  là  Chúng  Sanh 

Trược. 

4)  “Kiến Tư sở cảm, thô tệ Ngũ Ấm hòa hợp, giả danh chúng sanh, phi 

 hân yếm chi hạnh, tất bất năng độ” (Do Kiến - Tư cảm lấy năm ấm thô xấu 

hòa hợp, giả gọi là chúng sanh, không có hạnh ưa [cõi Cực Lạc] chán [ghét 

Sa  Bà],  ắt  chẳng  thể  độ  được).  Danh  từ  “chúng  sanh”  vốn  có  nghĩa  là  các 

hiện tượng do các duyên  hòa  hợp  lại  mà sanh  khởi,  nên  gọi  là chúng sanh. 

Trong  kinh  Phật  thường  gọi  chúng  ta  là  “chúng  sanh” ,  cách  xưng  hô  này 

hay lắm. Vì sao? Từ cách xưng hô, chúng ta được cảnh tỉnh, khiến chúng ta 

hiểu  được  chân  tướng  sự  thật.  Thân  thể  của  chúng  ta  là  hiện  tượng  do  các 

duyên hòa hợp mà sanh khởi, nói trắng ra là không phải thật. Các duyên hòa 

hợp thì hiện tượng này tồn tại; nếu các duyên phân tán, hiện tượng ấy không 

còn tồn tại nữa. Chớ nên coi đó là thật, coi là thật thì tức là sai rồi! 

Hiện tượng này do đâu mà có? Câu đầu tiên giảng rất hay:  “Kiến Tư sở 

 cảm” (Do Kiến - Tư cảm lấy), Kiến - Tư chính là duy thức sở biến, cũng là 

như trong  giáo pháp Đại Thừa đức Phật thường dạy:  “Nhất thiết pháp tùng 

 tâm tưởng sanh” (Hết thảy pháp từ tâm tưởng mà sanh). Thân thể của chúng 

ta  cũng  sanh  từ  tâm  tưởng,  Kiến  Tư  là  tâm  tưởng,  chính  là  Thức  biến.  Hết 

thảy các pháp đều sanh từ tâm tưởng, đây là chân tướng của sự thật trong vũ 

trụ.  Một  lời  của  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  đã  nói  toạc  chân  tướng  của  sự  thật 

trong vũ trụ, khiến cho chúng ta hiểu rõ, tỉnh ngộ. Do các duyên hòa hợp mà 

sanh  khởi,  hiện  thành  tướng,  chẳng  thể  nói  là  có,  cũng  chẳng  thể  nói  là 

không. Nếu nói là không, rõ ràng hiện tượng tồn tại, quý vị thấy - nghe - hay 

- biết, quý vị có thể cảm nhận, tiếp xúc được! Nếu nói là có, nó  “sanh ra từ 

 đâu,  sẽ  diệt  tận  nơi  đó” ,  sanh  diệt  trong  từng  sát-na,  niệm  niệm  không 

ngừng. Vì thế, chẳng thể nói là không, cũng chẳng thể nói là có; quý vị phải 

hiểu rõ chân tướng sự thật. 

 “Thô tệ Ngũ Ấm hòa hợp” (Năm Ấm thô xấu hòa hợp), năm Ấm là Sắc, 

Thọ, Tưởng, Hành, Thức. Trước hết, chúng tôi giải thích Ngũ Ấm một cách 

đơn giản, rồi sau đó mới giảng câu  “giả danh chúng sanh” (giả gọi là chúng 

sanh).  Ấm  (陰) có  nghĩa  là che đậy, che đậy thứ gì? Chướng  ngại tánh của 

chính  mình,  cũng  là  duy  tâm  sở  hiện,  chướng  ngại  tâm  tánh.  Ngũ  Ấm 

chướng  ngại  tâm  tánh  của  chúng  ta;  chúng  ta  mê  nơi  năm  ấm  này,  chẳng 

hiểu rõ chân tướng của năm thứ này, khiến cho chúng ta sanh ra những cách 

nhìn sai  lầm  và cách  nghĩ sai  lầm đối  với  hết thảy  vạn sự  vạn  vật  trong  vũ 

trụ. Vì vậy, gọi là Ấm. 

Ấm  thứ  nhất  trong  Ngũ  Ấm  là  Sắc.  Nói  theo  cách  bây  giờ,  Sắc  là  vật 

chất. Tứ Đại Địa - Thủy - Hỏa - Phong là vật chất. Vật chất có bốn đặc tánh 

lớn, chắc chắn không thể tách rời bốn tánh chất này. Đặc tánh của nó là địa, 

thủy, hỏa, phong. Bốn chữ này đều là tỷ dụ, đều là hình dung từ. Địa là loại 

vật thể chúng ta có thể thấy được, có thể sờ được, nó có thể rất nhỏ đến nỗi 

nhục  nhãn không  thể thấy được. Đức Phật nói thiên  nhãn của  A  La Hán có 

thể  thấy được vi trần. Vi  trần  vẫn chưa phải  là  nhỏ  nhất, có  những thứ còn 

nhỏ hơn vi trần nữa, tức Sắc Tụ Cực Vi và Cực Vi Vi, đó là những thứ nhỏ 

nhất. A La Hán không thấy được Cực Vi Vi, ai mới có thể thấy? Bát Địa Bồ 

Tát trông thấy được. Bát Địa Bồ Tát là Bất Động Địa, thấy được Cực Vi Vi. 

Cực Vi Vi là căn nguyên của vật chất, tất cả hết thảy vật chất đều do nó tổ 

hợp thành. Như vậy nó là cái nhỏ nhất của vật chất. 

Khoa học hiện tại đã phát hiện, cũng nói rất rõ ràng, rất minh bạch. Nhà 

khoa  học  dùng  phương  pháp  phân  tích,  đem  vật  chất  tách  thành  phân  tử. 

Tách phân tử ra thấy phân tử do nguyên tử hợp thành. Lại phân tích nguyên 

tử thì nguyên tử do nguyên tử hạch (nuclear, hạt nhân nguyên tử) và điện tử 

hợp lại. Điện tử vẫn còn có thể chia nhỏ, nó do lạp tử hợp thành. Lạp tử vẫn 

còn phân ra được, kinh Phật gọi đó là Cực Vi Vi. Khoa học hiện tại đã phát 

hiện được điều này hay chưa? Còn chưa được! Khoa học gia biết có vật chất 

rất nhỏ, nhưng kính hiển vi hiện thời vẫn chưa nhìn thấy. Chúng ta phải đợi 

đến khi khoa học tiến hơn nữa, mới biết họ có phát hiện được Cực Vi Vi như 

kinh Phật nói hay không! 

Từ  những  báo  cáo  khoa  học  mới  nhất,  chúng  ta  thấy  các  nhà  khoa  học 

luận  về  “nguyên  điểm”  (điểm  khởi  thủy)  của  vũ  trụ.  Chúng  ta  có  thể  giả 

thiết là một sợi tóc (sợi tóc không thô như thế, chúng ta giả thiết là một sợi 

tóc), cắt ngang sợi tóc, mặt cắt ngang của sợi tóc có hình tròn, mặt cắt ngang 

này là hình tròn thẳng góc với chiều dọc sợi tóc. Nơi mặt cắt thẳng góc ấy, 

xếp  liên  tiếp  những  vi  trần  Cực  Vi  Vi,  xếp  được  bao  nhiêu?  Nơi  thiết  diện 

cắt ngang của  một sợi tóc  xếp các  vi trần  khít nhau, được  một trăm  vạn ức 

ức ức (ba chữ ức), điều này kính hiển vi hiện thời chưa thấy được. Nơi  mặt 

cắt ngang thẳng góc của một sợi tóc có thể xếp được một trăm vạn ức ức ức 

những hạt vi trần bé tí như thế, không có cách gì thấy được. Hiện tại các nhà 

khoa học chỉ phát hiện được điều này trên lý luận. 

Mỗi  một hạt bé xíu như thế có bốn hiện tượng: Địa là vật chất, Thủy là 

độ  ẩm,  Hỏa  là  độ  nóng.  Khoa  học  hiện  tại  nói  đến  những  vật  tích  điện  âm 

hay điện dương. Thủy là âm điện, Hỏa là dương điện. Phong là động, không 

ngừng  lặng.  Tất  cả  hết  thảy  hiện  tượng  vật  chất  đều  là  động;  nếu  không 

động,  sẽ  không  tồn  tại.  Đây  cũng  là  điều  được  phát  hiện  bởi  các  nhà  khoa 

học hiện thời. Họ nói thế giới không có vật chất. Vật chất là gì? Vật chất là 

một loại hiện tượng chấn động. Cách giải thích này rất có lý, tương ứng với 

những điều kinh Phật đã giảng. Do từ chấn động sanh ra hiện tượng, nên vật 

chất có bốn đặc tánh! 

Thế  nhưng  vật chất cũng  là “duy tâm sở hiện, duy thức sở biến”, quyết 

định  chẳng  tách  rời  cái  tâm.  Đặc  chất  (characteristics,  đặc  tánh)  của  tâm 

cũng có Tứ Đại; vật có Tứ Đại, tâm cũng có Tứ Đại. Tứ Đại của tâm là gì? 

Thấy  -  nghe  -  hay  -  biết  là  những  đặc  tánh  của  nó.  Vật  chất  dù  nhỏ  cũng 

chẳng  bị  mất  đặc  tánh  của  nó,  nơi  vật  chất  [đặc  tánh  ấy  được]  gọi  là  Pháp 

Tánh, nơi  động  vật  gọi  là Phật  Tánh. Phật Tánh  và Pháp  Tánh  là  một tánh, 

chứ không phải hai, chỉ là một tánh, hoàn toàn tương đồng. Tánh là Tâm, tức 

chân  tâm.  Chân  tâm  và  bổn  tánh  có  cùng  một  ý  nghĩa.  Có  khi  ta  gọi  nó  là 

tâm tánh; do tâm tánh hiện ra, vật chất do tâm tánh biến hiện. Nó biến thành 

vật chất. Vật chất có bốn đặc tánh lớn là địa, thủy, hỏa, phong. 

Như  vậy,  đối  với  cái  được  gọi  là  vật  chất,  chúng  ta  nhận  biết  rõ  ràng! 

Vật chất rốt cuộc là gì? Từ cái nhỏ nhất (Cực Vi Vi) có thể hợp thành lạp tử, 

hợp thành điện tử, thành nguyên tử, thành phân tử, rồi lại hợp thành hết thảy 

vạn vật. Tất cả những gì sáu căn của chúng ta có thể tiếp xúc, hết thảy hiện 

tượng  vật  chất,  hết  thảy  động  vật,  thực  vật,  khoáng  vật,  cho  đến  hư  không 

đều  thuộc  vào  hiện  tượng  vật  chất.  Phải  liễu  giải  chân  tướng  của  nó  là  gì, 

quý vị mới chẳng bị nó mê hoặc. Đối với hiện tượng vật chất, quý vị chẳng 

khởi  tham  - sân  - si  -  mạn  -  nghi,  nếu  hiểu  rõ  [thì  những  phiền  não  ấy] sẽ 

không khởi. Không hiểu rõ, nhất định khởi tham - sân - si - mạn - nghi, tánh 

thức có thể  hiện có thể biến của quý  vị  liền bị chướng  ngại. Đó  gọi  là Ấm, 

Sắc Ấm là như vậy đó! A! Bây giờ đã đến giờ rồi. 



---o0o--- 

 Tập 38 

Chư vị đồng học! 

Xin xem tiếp phần Ngũ Ấm: Sắc, Thọ, Tưởng, Hành, Thức. Sắc Ấm tôi 

đã giới  thiệu  cùng  quý  vị  rồi,  Sắc  là  vật  chất,  chúng  ta  phải  có  nhận  thức 

chính xác đối với nó. 

Nay tôi nói đến Thọ trong Thọ - Tưởng - Hành - Thức. Thọ là năm thức 

đầu, tức là Nhãn, Nhĩ, Tỷ, Thiệt, Thân  “lãnh nạp ngũ cảnh” (lãnh nạp năm 

cảnh); nói như bây giờ thì là [năm giác quan] tiếp nhận cảnh giới bên ngoài. 

Mắt  tiếp  nhận  Sắc  bên  ngoài,  tai  tiếp  nhận  âm  thanh  bên  ngoài,  mũi  tiếp 

nhận  mùi  bên  ngoài,  lưỡi  tiếp  nhận  vị  bên  ngoài,  thân  tiếp  nhận  mát,  ấm, 

lạnh, nóng. Đó là Thọ, tức là [năm Căn] lãnh nạp năm cảnh. Đó là nói về tác 

dụng của Thọ, tức là như nay ta nói “cảm thụ, hưởng thụ” đều gộp trong chữ 

Thọ  này.  Pháp  Tướng  Tông  giảng  Thọ  bao  gồm  năm  thức  đầu  (tức  Nhãn 

Thức, Nhĩ Thức, Tỵ Thức, Thiệt Thức, Thân Thức). 

Tưởng  là  thức  thứ  sáu,  tức  Ý  Thức.  Ý  Thức  có  thể  “phân  biệt,  kế 

 độ” (phân biệt, tính toán, so đo). Thiền sư Trung Phong vì chúng ta khai thị 

có nói đến ba thứ tâm, thì Duyên Lự Tâm chính là Ý Thức, tức thức thứ sáu, 

duyên  lự,  phan  duyên.  Cái  tâm  nào  có  thể  tư  duy,  có  thể  tưởng  tượng  thì 

thuộc  vào  thức  thứ  sáu.  Những  gì  có  năng  lực  phân  biệt,  có  năng  lực  so 

lường,  tính  toán  đều  thuộc  vào  phân  biệt,  trong  Ngũ  Ấm  chúng  thuộc  vào 

Tưởng.  “Nhất  thiết  pháp  tùng  tâm  tưởng  sanh” (hết  thảy  pháp  sanh  từ tâm 

tưởng). Công năng của thức thứ sáu rất lớn! 

Hành là thức thứ bảy,  “hằng thẩm tư lượng”  (luôn xem xét, suy lường), 

vì  sao  gọi  là  Hành?  Vì  nó  không  gián  đoạn,  niệm  niệm  không  gián  đoạn, 

chấp  trước  kiên  cố.  Thẩm  (審)  là  xem  xét,  Hằng  (恆)  là  thường  hằng,  từ 

trước  đến  giờ  không  gián  đoạn.  Quan  trọng  nhất  ở  đây  là  chấp  trước  Ngã. 

Ngã có hai thứ, thứ nhất là Nhân Ngã, thứ hai là Pháp Ngã. Chấp trước kiên 

cố,  đó  là  sai  lầm.  Trên  thực  tế,  không  hề  có  Ngã;  Nhân  Ngã  lẫn  Pháp  Ngã 

đều không có. 

Cái cuối cùng  là Thức, chữ Thức ở đây chỉ thức thứ tám,  “chấp  trì bất 

 hoại” . Thức thứ tám là A Lại Da Thức, thức thứ bảy là Mạt Na Thức, năm 

thức đầu là Nhãn Thức, Nhĩ Thức, Tỵ Thức, Thiệt Thức và Thân Thức. Đây 

là dựa theo tám thức của Pháp Tướng để nói. Chúng ta thường gọi thức thứ 

tám là “ấn tượng”. Chúng ta thấy sắc, nghe tiếng, sáu căn tiếp xúc cảnh giới 

bên ngoài tạo thành ấn tượng. Quý vị thấy một người nào đó, nghe âm nhạc 

diễn tấu một lần, quý vị có thể nhớ được, có thể hồi tưởng được sự việc đã 

qua, vì sao vẫn có thể nhớ lại được? Đó là vì ấn tượng đã ghi vào trong thức 

thứ tám. Thức thứ tám giống như nay ta gọi là kho lẫm, là nhà chứa lương, 

hay  kho tài  liệu,  hoặc phòng tàng trữ hồ sơ. Tất cả  hết thảy ấn tượng được 

ghi nhận bởi sáu thức đều tồn trữ nơi đây, vĩnh viễn chẳng bị mất đi, chấp trì 

(gìn giữ) không hoại. Không chỉ là những gì chúng ta thấy - nghe - hay - biết 

trong  một  đời  được  chứa  trong  ấy,  không  bị  mất  đi,  mà  tất  cả  những  ấn 

tượng  trong  đời  quá  khứ,  ngay  cả  trong  vô  lượng  kiếp  trước  đều  tồn  trữ 

trong đó. 

Chuyện  này  có  thể  chứng  minh  bằng  thuật  thôi  miên  của  phương  Tây. 

Chúng tôi từng xem một bản báo cáo: Có một người được thôi miên đến một 

mức độ rất sâu, có thể nói những chuyện vượt khỏi một đời này, nói đến đời 

trước, đời trước đó  nữa, rồi đời trước đó  nữa, tổng cộng  gần đến tám  mươi 

bốn đời. Những chuyện thuộc tám mươi bốn đời trước đều có thể nói ra hết, 

tính ra thời  gian  là  hơn  bốn  ngàn  năm. Ông ta có  thể  nói trạng  huống cuộc 

sống thời đó, ông ta tên gọi là gì, sống ở chỗ nào, tiếp xúc những ai, hỏi ông 

ta  thời  ấy  sử  dụng  những  loại  tiền  nào,  ông  ta  đều  nói  được,  quyết  chẳng 

phải  là dối  người, quyết không bịa  đặt. Điều  này chứng  minh  những chủng 

tử hàm tàng trong A Lại Da Thức quả thật bất diệt. Chúng ta biết thôi miên 

hữu  hạn,  nhưng  nói  được  đến  tám  mươi  mấy  đời  trước  quả  thật  chẳng  dễ 

dàng. 

Phật  pháp  nói  Thiền  Định  có  thể  đột  phá  giới  hạn,  Thiền  Định  rất  sâu! 

Như Thiền Định của A La Hán có thể biết được năm trăm đời, năm trăm đời 

trong quá khứ, lại còn biết năm trăm đời trong vị lai, A La Hán có năng lực 

như vậy. Năng lực của Bồ Tát càng lớn hơn; còn quả địa Như Lai thì biết tột 

cùng quá khứ vô lượng kiếp, vô lượng kiếp vị lai, thảy đều rõ ràng, thảy đều 

hiểu rõ. Vì sao? Nay chúng tôi hiểu đạo lý này rất rõ, là vì sau khi kiến tánh, 

ta thường gọi là “minh tâm kiến tánh”, hàng Bồ Tát Sơ Trụ trong Viên Giáo 

sau khi kiến tánh, liền nhập Nhất Chân pháp giới, nhập pháp  môn  Bất Nhị, 

thời gian và không gian bằng zéro. Vô lượng kiếp trước đều bày trước mặt. 

Do đây biết rằng: Những thứ đựng trong cái kho tàng A Lại Da Thức này hết 

sức phong  phú!  Thích Ca Mâu Ni Phật đã từng  nói : “Nếu những chủng tử, 

 tức những ấn tượng, trong A Lại Da Thức giả sử có vật chất, dù là vật chất 

 hết sức nhỏ bé thì cùng tận cõi hư không cũng chẳng thể chứa hết” , may là 

chúng không phải là vật chất. 

Nơi  những  Bồ  Tát  thuộc  địa  vị  sâu,  kiến  tánh  cũng  có  sâu  hay  cạn  sai 

khác.  Bốn  mươi  mốt  địa  vị  Pháp  Thân  Bồ  Tát  đều  minh  tâm  kiến  tánh, 

nhưng sự kiến tánh có sâu - cạn, rộng - hẹp khác nhau. Bồ Tát thuộc địa vị 

sâu xa có thể thấy được những chủng tử tập khí chứa trong A Lại Da Thức 

của  người khác, giống  như những  gì chứa trong kho tài  liệu, kho  hồ sơ  lưu 

trữ  của  anh,  tôi  có  thể  lấy  ra  coi,  có  thể  tùy  ý  lấy  ra  coi.  Không  chỉ  biết 

[chủng  tử  tập  khí]  của  chính  mình,  mà  còn  biết  [chủng  tử  tập  khí]  của  hết 

thảy  chúng  sanh  không  chướng  ngại.  Quý  vị  thấy  người  được  thôi  miên 

bằng  phương pháp thôi miên có thể rút ra những thứ trong kho hồ sơ tư liệu 

của chính mình, nhưng không có cách nào lấy từ kho của người khác. Thiền 

Định rất sâu có thể thấy được những tập khí chủng tử chứa trong A Lại Da 

Thức của hết thảy chúng sanh. Bởi thế, Phật độ chúng sanh thuận tiện là vì 

lẽ  gì? Ngài  hiểu  rất  rõ căn tánh của chúng sanh, đời đời kiếp kiếp quá khứ 

của người ta, không điều gì Phật chẳng biết. 

Thọ, Tưởng, Hành, Thức thuộc về Tâm pháp. Đơn giản nhất, Phật pháp 

chia  hết  thảy  pháp  thành  hai  loại  lớn:  Một  là  Tâm  pháp,  hai  là  Sắc  pháp. 

Khoa  học  hiện  tại  cũng  phân  loại  như  vậy,  họ  chia  thành  vật  chất  và  tinh 

thần. Vật chất là Sắc pháp, tinh thần là Tâm pháp. Nhà Phật giảng Sắc pháp 

và Tâm pháp là một, chứ không phải hai. Những nhà khoa học, triết gia thế 

gian đều chia chúng thành hai, dường như vật chất không phải là tinh thần, 

tinh  thần  không  phải  là  vật  chất,  đều  độc  lập.  Thật  ra,  đức  Phật  nói  chúng 

không độc lập, là một, chứ không phải hai. Tâm pháp là cái có thể sanh, có 

thể biến; Sắc pháp là cái được sanh, cái được biến. Năng - Sở là một, không 

phải hai. Do vậy, tiên sinh Âu Dương Cánh Vô nói: “Phật pháp không phải 

 là triết học, chẳng phải là tôn giáo” . Trong triết học, Năng - Sở (chủ thể và 

khách  thể)  tách  rời  nhau,  Năng  không  phải  là  Sở,  Sở  không  phải  là  Năng. 

Phật  pháp  cũng  nói  đến  Năng  và  Sở,  nhưng  Năng  và  Sở  thống  nhất.  Nói 

nghiêm  ngặt,  tinh  thần  và  vật  chất  quyết  định  chẳng  tách  rời  nhau,  vì  sao? 

Vật chất có pháp tánh; đặc sắc của pháp tánh là như trong phần trên đã nói, 

nó cũng có tứ đại, tức bốn đặc tánh lớn là thấy - nghe - hay - biết. Như vậy, 

hết thảy vật chất đều có thấy - nghe - hay - biết, khoa học hiện đại chỉ mới 

vừa phát hiện điều này! 

Tiến sĩ Giang Bổn Thắng nghiên cứu nước kết tinh, phát hiện ban đầu là 

vật chất cũng thấy, nghe, hay, biết; nhưng trong kinh Phật đã nói [điều ấy], 

nói từ lâu rồi, đức Phật đã nói từ ba ngàn năm trước. Kinh Hoa Nghiêm (tức 

là  một bộ kinh Phật giảng đầu tiên),  “nhất thiết chư pháp, duy tâm sở hiện, 

 duy  thức  sở  biến” (hết  thảy  các  pháp  chỉ  do  tâm  hiện,  chỉ  do  thức  biến). 

Giảng  sớm  nhất  như  vậy.  Trong  hội  Lăng  Nghiêm,  đức  Phật  lại  giảng  rất 

rõ:  “Chư  pháp  sở  sanh  duy  tâm  sở  hiện,  nhất  thiết  nhân  quả,  thế  giới,  vi 

 trần, nhân tâm thành Thể” (Các pháp được sanh ra chỉ do tâm hiện; hết thảy 

nhân quả, thế giới, vi trần, do tâm mà thành Thể). Như vậy là càng giảng rõ 

hơn  nữa!  Thể  của  tâm  là  tánh,  trong  Phật  pháp  thường  gọi  là  Pháp  Tánh. 

Thực vật và khoáng vật có Pháp Tánh; ngay cả hư không, Thể của hư không 

là  Pháp  Tánh.  Pháp  Tánh  có  thấy,  nghe,  hay,  biết;  trong  phần  Khai  Thị  ở 

đây, Trung Phong đại sư gọi là  “linh tri tâm”,  kinh Đại Thừa gọi linh tri tâm 

là  Phật  Tánh  hay  Pháp  Tánh.  Bốn  đặc  tánh  lớn  [của  Pháp  Tánh]  là  thấy  - 

nghe - hay - biết. 

Nay chúng ta làm thí nghiệm trên những thực vật, chú tâm quan sát, thấy 

đúng  vậy!  Chúng  ta  dùng  thiện  ý  đối  với  thực  vật,  mỗi  ngày  ba  lượt,  mỗi 

lượt ba phút là đủ. Đối với nó nói: “Ngươi mọc rất khá, ta rất thích ngươi, rất 

cảm ơn  ngươi” thì  loại thực  vật ấy  mọc càng  ngày càng đẹp. Như với chậu 

Bồn Tài (Bonsai) của tôi, thí nghiệm thấy rất rõ. Với một chậu khác, nếu quý 

vị  dùng  ác  ý  đối  với  nó,  nói:  “Tao  rất  chán  ghét  mày,  mày  càng  mọc  càng 

xấu, tao không ưa mày”. Một, hai tuần sau, nó gần như héo khô, rất rõ ràng. 

Từ thí nghiệm này thấy rõ cây thực sự hiểu được ý nghĩ của con người. 

Hiện tại rất nhiều người bắt chước làm thí nghiệm này, chưa thí nghiệm 

nào thất bại, chứng minh thực vật có Pháp Tánh, thực sự có thấy, nghe, hay, 

biết. Nó có thể thấy, có thể nghe, có thể cảm nhận, có thể biết. Vì sao? Thể 

của nó là Pháp Tánh. Pháp Tánh có bốn đặc sắc, như trong Sắc pháp có Địa, 

Thủy, Hỏa, Phong là bốn đặc tánh. Hiện tại, chúng ta vẫn chưa có cách gì thí 

nghiệm  trên  khoáng  vật,  đất,  bùn,  cát,  đá,  chúng  ta  đang  xem  xét  phải  làm 

cách nào để quan sát chúng cũng có đặc tánh thấy - nghe - hay - biết; nhưng 

những điều Phật pháp đã giảng chúng ta có thể hiểu được. Kinh Hoa Nghiêm 

nói  “tình dữ  vô  tình,  đồng  viên  Chủng  Trí” (hữu  tình  và  vô  tình,  cùng  viên 

mãn Chủng Trí). Vấn đề ấy, chúng ta đã giải quyết xong, không còn ngờ vực 

nữa.  “Nhất  thiết  pháp  tùng  tâm  tưởng  sanh” (hết  thảy  pháp  sanh  từ  tâm 

tưởng),   “cảnh  tùy  tâm  chuyển” (cảnh  chuyển  theo  tâm);  những  vấn  đề  này 

chẳng phải đã được chứng minh rồi ư? Đó là thuyết minh hết sức quan trọng. 

Nếu chúng ta hiểu rõ, thực sự hiểu, chúng ta sẽ hoàn toàn làm chủ Sắc, 

Thọ, Tưởng, Hành, Thức của mình. Thứ nhất, chúng ta có thể làm chủ được 

gì? Có thể không già, có thể không bệnh, có thể không chết, thực sự làm chủ 

được!  Kinh  luận  giảng  rất  nhiều  về  sanh  tử.  Sanh  tử  là  một  chuyển  biến, 

chuyển  biến  trên  nhân  quả,  quyết  định  không  có  chết.  Vì  sao?  Pháp  Tánh 

của quý  vị bất sanh, bất diệt. Pháp tướng  do Pháp Tánh biến ra, thân thể  là 

tướng, toàn thể  hết thảy  hiện tượng trong  vũ trụ  là tướng.  Tướng có sanh  - 

diệt,  Tánh  không  sanh  - diệt.  Thông  đạt  chân  tướng  sự  thật  này,  ý  niệm  sợ 

hãi  đối  với  sanh  -  lão  -  bệnh  -  tử  hoàn  toàn  tiêu  diệt,  không  còn  sợ  hãi! 

Chúng là cái do ta biến ra. 

Năng Biến (chủ thể có công năng biến hóa) là ta, thực sự là ta, cái được 

biến (Sở  Biến) không phải  là ta, chớ  nên  hiểu  lầm  ý  nghĩa  này. Sở  Biến  là 

cái bị ta biến ra, há phải là ta ư? Ta là Năng Biến, Năng Biến là ta. Như vậy, 

Năng  Biến  là  Linh  Tri  Tâm,  vọng  tâm  là  Sở  Biến,  đâu  phải  là  ta.  Như  vậy 

nòi đến tám thức thì tám thức không phải là ta, tám thức ấy là tác dụng của 

tâm, nhưng những tác dụng ấy là những tác dụng sai lầm, không phải là tác 

dụng  chính  xác.  Mê  thì  gọi  là  Tám  Thức,  giác  ngộ  rồi  không  gọi  là  Tám 

Thức nữa mà gọi là Tứ Trí. Tứ Trí chính là tác dụng chính xác. 

Do vậy, hiện tại chúng ta hết sức thô, hết sức bất hảo, có thể nói là  “thô 

 ác Ngũ Ấm hòa hợp” (năm Ấm thô ác hòa hợp). Cái thân hiện tại của chúng 

ta là thân tướng do sắc thân và sắc tâm hòa hợp,  “giả danh chúng sanh” (giả 

gọi  là  chúng  sanh),  do  các  duyên  hòa  hợp  mà  sanh.  Vật  chất  là  Địa,  Thủy, 

Hỏa, Phong, tinh thần là Thọ, Tưởng, Hành, Thức. Nhưng chúng sanh trong 

lục đạo, từ vô lượng kiếp đến nay đều chấp trước cái thân này là chính mình, 

luôn chấp trước Sắc, Thọ, Tưởng, Hành, Thức là tâm của mình, lầm lạc quá! 

Do  vậy,  từ  đó  khởi  Hoặc,  tạo  nghiệp,  chịu  quả  báo  luân  hồi,  đời  đời  kiếp 

kiếp không ngoi đầu ra nổi, không thoát khỏi luân hồi lục đạo. 

Ở  đây,  đại  sư  bảo  chúng  ta:  “Phi  hân  yếm  chi  hạnh,  tất  bất  năng 

 độ” (Nếu không có hạnh ưa - chán, ắt chẳng thể độ được). Ưa - Chán là nói 

về Tịnh Độ, chỉ có hướng về Tây Phương Cực Lạc thế giới, chán lìa lục đạo 

luân  hồi,  chán  lìa  lục  đạo  luân  hồi  trong  Sa  Bà  thì  mới  có  thể  độ  được! 

Phương pháp của Tịnh Độ Tông đối với chúng ta hết sức có ích, bởi lẽ, pháp 

môn này như trong phần trên chúng ta đã xét thấy: Pháp môn này thuận tiện, 

đơn  giản,  dễ  dàng.  Pháp  môn  này  là  hoành  xuất,  không  phải  là  thụ  xuất 

(vượt thoát theo chiều dọc). Hoành xuất là luận theo Kiếp Trược; thuận tiện 

là luận theo Kiến Trược; chuyển tâm phàm thành tâm Phật là luận trên Phiền 

Não  Trược;  chán  lìa  lục  đạo  luân  hồi,  hướng  về  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế 

giới  là đối  với Chúng Sanh Trược  mà  luận.  Lại  xem tiếp điều sau  là Mạng 

Trược. 

5)  “Nhân quả tịnh liệt, thọ mạng đoản xúc, phi bất phí thời kiếp, bất lao 

 cần khổ chi hạnh, tất bất năng độ” (Nhân lẫn quả cùng kém, thọ mạng ngắn 

ngủi.  Không  có  hạnh  chẳng  tốn  [thời  gian  tu  tập]  nhiều  kiếp,  không  nhọc 

nhằn  siêng  khổ,  ắt  không  thể  độ  được).  Chữ  Mạng  (命)  chỉ  thọ  mạng,  tức 

quý  vị được cái thân  này, trong  một đời  này, quý  vị duy trì được thời  gian 

bao lâu? Tuyệt đại đa số là năm, sáu chục năm bèn mất. Người mất vào tuổi 

năm, sáu chục rất nhiều. Chết lúc mười mấy tuổi, hai mươi tuổi cũng không 

ít.  Đỗ  Phủ  là  người  đời  Đường,  có  một  câu  thơ  như  sau:  “Nhân  sanh  thất 

 thập cổ lai hy”  (Người thọ bảy mươi xưa nay hiếm), người thời Đường nói 

như vậy đó. 

Nhân:  Thọ  mạng  của  chúng  ta  có  được  là  do  nghiệp  nhân  đã  tạo  trong 

đời quá khứ, thọ mạng đạt được trong đời này là quả báo [của nghiệp nhân 

ấy]. Trong kinh Phật giảng rất rõ ràng nghiệp nhân của khỏe mạnh sống lâu 

là Vô Úy  Bố Thí. Quý  vị có tâm từ bi,  mạnh  mẽ cứu khổ cứu  nạn, tâm  địa 

hiền lành, làm nhiều thiện nghiệp thì mới được sống lâu, khỏe mạnh. Tự tư, 

tự  lợi,  tổn  người,  lợi  mình,  thọ  mạng  sẽ  ngắn  ngủi,  nói  theo  pháp  thế  gian 

của Trung Quốc là “tổn phước”, tức phước báo của quý vị bị sứt mẻ, giống 

như bị chiết khấu vậy, tức là bị cắt bớt. Quý vị vốn có thể sống đến một trăm 

tuổi, nay chỉ có thể sống tới sáu bảy chục tuổi, tổn phước mà! Nếu có thể bỏ 

mình  vì  người,  niệm  niệm  nghĩ đến chúng sanh khổ nạn trong  xã hội, hành 

động nào cũng có thể bỏ mình vì người, ắt thọ mạng luôn được tăng trưởng, 

kéo dài tuổi  thọ, diên  niên  ích thọ.  Thọ  mạng dài  lâu không phải để  hưởng 

phước mà để làm gì? Để phục vụ hết thảy chúng sanh. Đó là lý do nói  “nhân 

 quả  đều  kém!”  Phải  vì  hết  thảy  chúng  sanh  phục  vụ  [thì  “nhân  và  quả  mới 

đều không kém cỏi”]. 

Trong thế  gian  này,  mấy ai có thể sống đến trăm  tuổi? Rất ít! Chúng ta 

muốn  trong  một  đời  tu  hành  chứng  quả,  ắt  cần  phải  “bất  phí  thời 

 kiếp” (không tốn thời gian nhiều kiếp), có thể tu thành công trong thời gian 

ngắn,  đã  thế  lại  còn  phải  sao  nữa?  “Bất  lao  cần  khổ”  (không  nhọc  nhằn 

siêng khổ), phải dễ tu nữa kia! Vì sao? Người bần khổ trong thế gian nhiều, 

kẻ  phú  quý  ít.  Người  bần  cùng  hằng  ngày  bận  bịu  kiếm  sống,  không  có 

nhiều  thời  gian rảnh  rỗi, bởi thế, họ chỉ có thể dành chút thời  gian rảnh  rỗi 

để tu hành, có như vậy thì mới được! Với pháp môn như vậy, họ mới có thể 

thành tựu. 

Tịnh Tông phù hợp những điều kiện này. Đối với người bận bịu quá sức, 

trong quá khứ tổ sư còn dạy pháp Thập Niệm: Sáng sớm thức dậy, trong nhà 

có  tượng  Phật  thì  đối  trước  tượng  Phật  lễ  ba  lạy,  chắp  tay,  niệm  A  Di  Đà 

Phật, A Di Đà Phật, A Di Đà Phật, A Di Đà Phật, hết một hơi là một niệm, 

niệm  mười  hơi.  Trong  một  hơi  Phật  hiệu  nhiều  ít  không  quan trọng, không 

ăn nhằm gì cả, một hơi là một niệm, niệm đủ mười hơi. Người hơi dài có thể 

niệm  được  hai  mươi,  ba  mươi  tiếng  Phật  hiệu.  Tôi  có  thể  niệm  chừng  hai 

mươi tiếng trong một hơi. Thân thể hơi yếu, khí ngắn hơn một chút, thì một 

hơi  niệm  được  khoảng  sáu,  bảy  tiếng  cũng  không  sao,  đó  là  “một  niệm”. 

Sáng sớm  niệm  mười  niệm,  tối trước khi  ngủ  niệm  mười  niệm.  Đó  là pháp 

Thập Niệm. 

Trước  kia,  cách  nay  cũng  không  ít  năm,  cũng  phải  gần  mười  năm,  tôi 

giảng kinh tại Cát Long Ba (Kuala Lumpur). Hình như lúc ấy đến giảng kinh 

lần đầu tại Cát Long Ba, dạy mọi người pháp Thập Niệm. Pháp Thập Niệm 

của tôi đơn  giản,  Thập Niệm  là  niệm  mười câu Phật  hiệu, khác với cách tổ 

sư dạy, hết sức đơn giản, tốn một phút thôi:  “A Di Đà Phật, A Di Đà Phật, A 

 Di Đà Phật, A Di Đà Phật, A Di Đà Phật, A Di Đà Phật, A Di Đà Phật, A 

 Di  Đà  Phật,  A  Di  Đà  Phật,  A  Di  Đà  Phật”  là  xong.  Thật  đấy,  nhất  tâm, 

không  xen  tạp,  không  hoài  nghi.  Muốn  không  xen  tạp  thì  một  ngày  niệm 

chín lần. Sáng sớm thức dậy niệm một lần, tối đi ngủ niệm một lần, đó là hai 

lần. Ba bữa cơm niệm ba lần, trước khi ăn cơm chắp tay, chúng ta không cần 

phải  niệm  chú  Cúng  Dường,  cứ  niệm  A  Di  Đà  Phật,  niệm  mười  tiếng,  tức 

mười câu. Lúc làm việc, lúc vào làm niệm một lần, trước lúc làm việc niệm 

một lần, ra nghỉ trưa niệm lần nữa, sau bữa cơm trưa trở vào làm việc niệm 

một  lần,  ra  về  niệm  lần  nữa,  tổng  cộng  chín  lần.  Chỉ  cần  mỗi  ngày  làm, 

không thiếu lần nào, mỗi lần chỉ mất một phút, chẳng tốn thời gian mà rất có 

hiệu quả! 

Sau  khi  tôi  đề  xướng,  có  rất  nhiều  người  tu  theo  phương  pháp  ấy,  gọi 

điện thoại  cho  tôi  hoặc  viết  thư cho  biết  rất  hiệu  quả.  Vì  sao?  Phù  hợp  với 

giáo huấn của Tịnh Tông, không hoài nghi, không xen tạp, không gián đoạn. 

Mười tiếng Phật hiệu ấy không gián đoạn, vì trong một thời gian ngắn ngủi, 

quý vị không thể có vọng niệm, trong mười câu A Di Đà Phật không xen tạp 

vọng niệm. Còn như bình thường niệm Phật, niệm tàn một cây hương, niệm 

một tiếng đồng hồ, hoặc niệm nửa tiếng, rất khó tránh khỏi bị xen tạp. Mười 

câu  của  tôi  không  xen  tạp,  thực  sự  làm  được!  Do  vậy,  người  tu  học  theo 

phương pháp này đạt được hiệu quả rất tốt. Phương pháp này từng được cổ 

động  tại  rất  nhiều  địa  phương:  Mỹ  quốc,  Gia  Nã  Đại...  Dù  cho  quý  vị  có 

khóa tối, khóa sáng bình thường, cũng nên dùng cách Thập Niệm này để trợ 

tu,  cũng  hết  sức  tốt  đẹp.  Nếu  như  công việc  vô  cùng  bận  rộn  thì  dùng 

phương pháp  này  làm Chánh Tu. Đó  là  “bất phí thời kiếp, bất lao cần khổ 

 chi hạnh” (cái  hạnh chẳng  lãng phí thời  gian  nhiều kiếp, không  nhọc  nhằn, 

siêng  khổ).  Ngẫu  Ích  đại  sư  đã  đem  đạo  lý  vì  sao  Tịnh  Tông  lại  có  thể 

vượt thoát việt sanh tử luân hồi trong thời Ngũ Trược giảng rõ ra. 

Chúng ta lại xem kinh văn, phần trên chúng tôi đã đọc rồi, thấy đức Bổn 

Sư Thích Ca Mâu Ni Phật: Chư Phật tán thán Bổn Sư, trong thế giới Sa Bà, 

trong Ngũ Trược, thành tựu A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, vì chúng 

sanh  nói  pháp  hết  thảy  khó  tin  này.  Chúng  ta  hãy  xem  đoạn  kinh  văn  tiếp 

theo: 



 Xá Lợi Phất! Đương tri ngã ư ngũ trược ác thế, hành thử nan sự, đắc 

 A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, vị nhất thiết thế gian thuyết thử nan 

 tín chi pháp, thị vi thậm nan!  

舍利弗。當知我於五濁惡世。行此難事。得阿耨多羅三藐三菩提。

為一切世間說此難信之法。是為甚難。 

 (Này Xá Lợi Phất! Nên biết ta trong đời ác Ngũ Trược, làm chuyện khó 

 này, đắc Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác, vì hết thảy thế gian nói pháp 

 khó tin này, thật là rất khó!).  



Phần  trên  là  chư  Phật  tán  thán  đức  Thế  Tôn,  còn  trong  đoạn  này,  đức 

Thế Tôn tự nói. Do  vậy, Ngẫu  Ích đại sư bảo Thích Ca Mâu Ni Phật  do tu 

pháp môn nào mà thành Phật? Do niệm Phật  mà thành Phật, niệm A Di Đà 

Phật mà thành Phật, kinh nào nói như vậy? Chính đoạn kinh văn này nói như 

thế!  Đức  Phật  bảo  Xá  Lợi  Phất,  há  chẳng  phải  là  bảo  với  chúng  ta  ư?  Các 

ngươi  hãy  nên  biết,  ta  (ta  là  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  tự  xưng)  “ngã  ư  ngũ 

 trược ác thế, hành thử nan sự” (ta trong đời ác  ngũ  trược, làm chuyện khó 

này),  chuyện  khó  ấy  chính  là  niệm  Phật.  Niệm  Phật  là  pháp  khó  tin,  niệm 

Phật thành Phật. Ngài niệm A Di Đà Phật, cho nên  “đắc A Nậu Đa La Tam 

 Miệu Tam Bồ Đề” , nói theo cách người thế tục chúng ta thường nói là  “đắc 

 đạo”.  A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề là Phật đạo, là Vô Thượng Phật 

đạo.  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  đắc  thành  Phật  đạo  là  do  tu  pháp  môn  Niệm 

Phật, Ngài tu pháp môn Niệm Phật trong đời ác Ngũ Trược. 

Lại  “vị nhất thiết thế gian thuyết thử nan  tín chi pháp” (vì  hết thảy thế 

gian  nói  pháp  khó  tin  này), “hết  thảy  thế  gian”  chính  là  chín  pháp  giới,  vì 

chúng sanh trong chín pháp giới mà nói pháp khó tin này, tức là pháp “niệm 

Phật  thành  Phật”,  “thị  vi  thậm  nan” (thật  là  rất  khó).  Rất  khó!  Đúng  là  rất 

khó tin! Bởi thế, thực sự tin được pháp môn này, ở phần trên kinh đã nói rất 

kỹ:  “Bất  khả  dĩ  thiểu  thiện  căn,  phước  đức,  nhân  duyên,  đắc  sanh  bỉ 

 quốc” (Chẳng thể dùng chút thiện căn, phước đức, nhân duyên để được sanh 

về cõi ấy). Quý vị có thể tin được pháp này, có thể hiểu rõ pháp này, có thể 

tu hành pháp này, chứng tỏ trong đời quá khứ, đời đời kiếp kiếp, quý vị đã 

trồng  nhiều  thiện căn,  nhiều phước đức,  nên trong đời  này  gặp được duyên 

phận, nhân duyên tốt đẹp, bèn thành tựu. Thiện căn, phước đức, nhân duyên, 

hễ thiếu một điều sẽ không thể thành tựu. Đầy đủ cả ba điều này chẳng phải 

là chuyện dễ dàng.  A!  Bây  giờ chúng ta  xem  đến phần sau  lời khai thị của 

Ngẫu Ích đại sư, tức đoạn thứ tám: 

 “Cố nhất thanh A Di Đà Phật, tức Thích Ca Bổn Sư ư ngũ trược ác thế, 

 sở đắc chi A Nậu Đa La Tam  Miệu Tam  Bồ Đề pháp” (Vì thế  một tiếng  A 

Di Đà Phật chính là pháp để Bổn Sư Thích Ca chứng đắc A Nậu Đa La Tam 

Miệu  Tam  Bồ  Đề  trong  đời  ác  ngũ  trược),  chúng  ta  vừa  học  đến  đoạn 

này.  “Kim  dĩ  thử  quả  giác  toàn  thể” (Nay  dùng  toàn  thể  quả  giác 

ấy) ,   “nay”  là  hiện  tại,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  đem  toàn  bộ  Vô  Thượng  Bồ 

Đề do chính  mình chứng đắc trao cho chúng sanh trong đời ác Ngũ  Trược, 

thật không dễ dàng!  “Nãi chư Phật sở hành chi cảnh giới, duy Phật dữ Phật 

 năng cứu tận, phi cửu giới tự lực sở năng tín giải dã” (đó chính là cảnh giới 

sở  hành  của  chư  Phật,  chỉ  có  Phật  với  Phật  mới  có  thể  rốt  ráo  tận  cùng, 

chúng sanh trong chín pháp giới chẳng thể cậy vào tự lực mà hòng tin hiểu 

nổi). Từ chỗ này, chúng ta bèn lãnh hội: [Pháp môn Niệm Phật] khó, thực sự 

khó! Trong sách Tịnh Ngữ, lão cư sĩ Hạ Liên Cư đã nói pháp môn này  “nan 

 tín,  nan  tín,  chân  nan  tín”.  Người  niệm  Phật  rất  nhiều,  vì  sao  không  thể 

thành  tựu?  Do  không  tin.  Sao  biết  người  ta  không  tin?  Vì  kẻ  ấy  xen  tạp, 

niệm  Phật  xen tạp  vọng tưởng  vào đó. Vì  nguyên  nhân  nào? Do không tin! 

Thực  sự tin  sẽ  không  xen  tạp,  vì  sao?  Thực  sự  tin  thì  thế  pháp,  thế  duyên, 

Phật  pháp  đều  buông  xuống  hết,  quyết  định  không  xen  tạp,  rất  dễ  thành 

công. 

Trong Vãng Sanh Truyện, trong Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, chúng ta thấy 

hầu như người thực sự tin, nguyện thiết tha đều buông cả thế pháp lẫn xuất 

thế gian xuống được, nhanh thì từ ba tháng đến nửa năm, chậm là hai năm, 

ba năm bèn thành công, có thể sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới, thực 

sự  có  thể  sanh  về  đó,  biết  trước  lúc  mất,  thực  sự  vãng  sanh.  Do  vậy,  trước 

đây  từng  có  người  hỏi  tôi,  không  chỉ  một  người,  họ  hỏi:  “Trong  Tịnh  Độ 

Thánh  Hiền  Lục,  trong  Vãng  Sanh  Truyện,  người  niệm  Phật  vãng  sanh  đại 

đa số không quá ba  năm, có phải  là từ khi họ bắt đầu  niệm Phật, thọ  mạng 

[chỉ còn] ba năm là hết hay chăng?” Tôi bảo mọi người: Chẳng thể xảo hợp 

như  vậy  được,  trong  thiên  hạ  há  có  chuyện  xảo  hợp  ấy?  Mỗi  người  niệm 

Phật ba năm bèn mất, tôi nói không có khả năng xảo hợp như vậy được, trên 

thực tế thì sao? [Niệm Phật] ba năm thành tựu thì thọ mạng vẫn còn đó, do 

họ không cần đến nên đi trước, tôi tin rằng những người như vậy rất nhiều. 

Trường hợp rõ ràng nhất là sư Oánh Kha đời Tống. Sư thực sự dũng 

mãnh,  tinh  tấn,  niệm  cảm  A  Di  Đà  Phật  hiện  đến.  A  Di  Đà  Phật  bảo  sư: 

“Thọ  mạng ông  hãy còn  mười  năm. Đợi  mười  năm  nữa, thọ  mạng của ông 

hết, ta lại đến tiếp dẫn ông”. Sư không cần: “Mười năm tuổi thọ con không 

cần,  con  muốn  theo  Ngài  ngay  bây  giờ”.  A  Di  Đà  Phật  đáp  ứng:  “Tốt!  Ba 

ngày sau ta sẽ đến tiếp dẫn ông”. Ba ngày sau quả nhiên sư vãng sanh. Như 

vậy,  quý  vị  phải  hiểu  người  có  năng  lực  ra  đi  là  thực  sự  niệm  Phật  thành 

công,  công  phu  gì  vậy?  Nói  thật  ra,  không  khó  lắm  đâu,  công  phu  thành 

phiến  đấy  thôi!  Vãng  sanh  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  độ.  Rất  nhiều  người  đạt 

đến cảnh giới này, đi được, đối với thế giới này không còn tham luyến, thực 

sự buông xuống được! Phải nói như vậy mới hợp lý. 

Chúng ta biết nếu công phu đạt đến trình độ này, quý vị nghĩ xem, quý 

vị có bằng lòng đi hay không? Có còn bằng lòng chịu khổ trong thế gian này 

hay  không?  Đâu  có  ai  đần  như thế!  Thực  sự  thành  tựu  công  phu,  có  thể  đi 

được  mà  vẫn  không  đi,  chỉ  có  một  lý  do:  Ta  và  chúng  sanh  ở  nơi  này  vẫn 

còn có duyên, ta còn muốn mang theo mấy người nữa cùng đi. Ta không gấp 

đi, ta ở lại đây vài năm nữa hòng mang theo những người ấy đi. Quý vị hãy 

nghĩ  xem, trừ điều kiện ấy ra,  há còn điều kiện  nào khác khiến  mình ở  lại? 

Không có! Do nguyên nhân như vậy mà ở lại thế gian này, chính là như tôi 

thường nói:  “Thừa nguyện tái lai”  (Nương theo bổn nguyện để trở lại). Vấn 

đề  nơi  cái  thân  nghiệp  báo  của  người  ấy  đã  giải  quyết  xong,  quả  thật  vãng 

sanh lúc nào cũng được, vẫn chưa đi vì còn phải giúp chúng sanh hữu duyên. 

Tức là trong thế gian này vẫn có những người có thể tin lời người ấy khuyên 

dạy, có thể hiểu biết, có thể hành, những kẻ ấy có thể vãng sanh. Người [có 

thể vãng sanh mà ở lại thế gian này] chẳng vì bản thân mà vì chúng sanh. 

Trong Phật pháp thường nói:  “Vì tiếp nối huệ mạng của Phật, vì rộng độ 

 chúng sanh”;  còn chuyện của bản thân thì giống như kinh điển đã nói:  “Sở 

 tác  dĩ  biện,  bất  thọ  hậu  hữu”  (Việc  làm  đã  xong,  không  thọ  thân  sau). 

Chuyện của bản thân đã giải quyết ổn thỏa, thích đáng, có thể vãng sanh bất 

cứ  lúc  nào.  “Hậu  hữu”  là  gì?  Là  luân  hồi,  quyết  định  chẳng  còn  luân  hồi 

trong  lục  đạo.  Cảnh  giới  như  vậy,  sanh  tử  đã  giải  quyết  xong,  không  có  gì 

không buông xuống được. Chúng ta học Phật, nói thật ra, tối thiểu phải học 

được bản  lãnh ấy  mới không  uổng  một đời  này. Bản  lãnh ấy không khó,  vì 

công phu ấy chẳng phải  là rất sâu. Nếu  muốn đạt  Sự  nhất tâm bất  loạn  hay 

Lý  nhất  tâm  bất  loạn  thì  đúng  là  không  dễ,  nhưng  công  phu  thành  phiến 

không khó. Khó nhất ở chỗ nào? Khó nhất ở chỗ buông xuống. 

Tôi  thường  khuyến  khích  các  đồng  tu:  Quý  vị  phải  thực  sự  làm  được, 

đừng  nghĩ  đến  lục  đạo  luân  hồi  nữa.  Trước  hết,  phải  buông  tự  tư  tự  lợi 

xuống, chớ nên có ý niệm ấy. Phải buông danh văn, lợi dưỡng xuống. Có lúc 

có thể dùng danh văn, lợi dưỡng làm trợ duyên để hoằng dương Phật pháp. 

Nếu  nó  giúp  ích  cho  việc  hoằng  pháp  lợi  sanh,  có  cơ  duyên  ấy,  chúng  ta 

cũng đừng từ chối. Vì sao? Nó có thể phụ  giúp.  Không có cơ duyên ấy thì 

trọn chẳng mong cầu, nhất định chớ nên phan duyên. Nếu có duyên phận ấy, 

danh văn, lợi dưỡng bèn đưa đến, tự mình phải suy nghĩ: Đối với việc hoằng 

pháp lợi sanh, nếu nó không giúp ích gì thì không cần đến nó. Nếu nó có ích 

cho việc hoằng pháp lợi sanh, có thể phụ trợ thì có thể dùng nó, không tham 

luyến!  Nói  cách  khác,  chính  bản  thân  mình  không  cần  tới  nó.  Quyết  định 

chẳng được tham chấp hưởng thụ ngũ dục, lục trần; hễ tham chấp hưởng thụ 

ngũ dục lục trần, lập tức bị đọa lạc, đọa lạc rất nhanh! Hiện tại chúng ta đang 

sống trong một xã hội thường được gọi là một quốc gia đã mở mang, đã phát 

triển, cuộc sống của  mọi  người dân đều khá  giàu có, người học Phật chúng 

ta nên tùy duyên. Trong tùy duyên phải biết tiết kiệm, thứ gì cũng phải biết 

mến tiếc, tiếc phước đấy! 

Hôm qua, tôi ở khách sảnh (nhà nghỉ dành cho khách) số 61, trông thấy 

cái  máy  lọc  nước,  những  cái  chậu  rửa  chén,  mọi  người  dùng  xong  không 

chịu tiện tay lau rửa sạch sẽ. Đó là yêu tiếc vật lực. Quý vị thấy trong phòng 

vệ sinh của tôi, cái vòi nước dùng đã lâu năm rồi, quý vị cứ xem đi, vẫn còn 

mới, là vì nguyên nhân nào? Dùng xong, trên  mặt nó bám nước, dùng khăn 

khô lau đi, giữ nó như mới hoài. Do vậy, tôi dùng thứ gì, có thể dùng được 

hai mươi năm, quý vị dùng tối đa mười năm là hư. Tiện tay lau chùi sạch sẽ 

gọi  là  tiếc  phước!  Việc  nhẹ  nhàng  dễ  làm,  nhưng  mọi  người  không  dưỡng 

thành  tập  quán,  từ  nhỏ  đã  quen  lãng  phí,  dường  như  người  trong  nhà  cũng 

không dạy quý vị. 

Có liên quan đấy! Tôi xuất thân từ một gia đình nghèo khổ, cho nên đối 

với  thứ  gì  cũng  biết  yêu  tiếc,  từ  nhỏ  đã  dưỡng  thành  thói  quen  tuyệt  đối 

không lãng phí. Y phục, quả thật mặc đến khi không thể mặc được nữa mới 

thay cái mới, thay  một bộ. Còn mặc được, cứ mặc tiếp, cốt sao sạch sẽ, cốt 

sao  chỉnh  tề.  Chúng  ta  tiếp  kiến  khách  khứa  cũng  nên  như  vậy,  đó  là  bổn 

phận của người xuất gia, bất luận dùng vật dụng gì, như cái bàn, cái ghế, đều 

phải  lau  chùi  sạch  sẽ,  giữ  cho  nó  hoàn  hảo.  Như  vậy,  từng  chút  từng  chút 

một dưỡng thành thói quen tiếc phước, dưỡng thành thói quen tiết kiệm. 

Tham - sân - si - mạn  nhất  định  phải  đoạn.  Mười  sáu  chữ này tôi 

thường  khuyên  các  đồng  học.  Có  mười  sáu  chữ ấy,  quý  vị  niệm  Phật  chưa 

chắc  được  vãng  sanh;  mười  sáu  chữ  ấy  phải  đổi  đi,  phải  đoạn  đi  thì  vãng 

sanh mới nắm chắc. A! Bây giờ đã hết giờ rồi. 



* 



Chư vị đồng học! 

Xin xem tiếp đoạn thứ tám, chúng tôi đọc đoạn văn ấy một lượt: 

 “Cố nhất thanh A Di Đà Phật, tức Thích Ca Bổn Sư ư ngũ trược ác thế 

 sở  đắc  chi  A Nậu  Đa  La  Tam  Miệu  Tam  Bồ Đề  pháp,  kim  dĩ  thử  quả  giác 

 toàn thể, thọ dữ trược thế chúng sanh, nãi chư Phật sở hành cảnh giới, duy 

 Phật dữ Phật năng cứu tận, phi cửu giới tự lực sở năng tín giải dã” (Vì thế 

một tiếng A Di Đà Phật chính là pháp để Bổn Sư Thích Ca đắc A Nậu Đa La 

Tam  Miệu  Tam  Bồ  Đề  trong  đời  ác  Ngũ  Trược.  Vì  thế,  nay  đem  toàn  thể 

Quả  Giác  này  trao  cho  chúng  sanh  trong  đời  Trược,  mà  cảnh  giới  sở  hành 

của chư Phật ấy chỉ có Phật với Phật mới có thể rốt ráo tận cùng, chúng sanh 

trong  chín  pháp  giới  chẳng  thể  cậy  vào  tự  lực  của  chính  mình  mà  hòng  tin 

hiểu được!) 

Mấy câu cuối  lại cần phải  giảng. Đạo  lý “niệm  Phật thành  Phật” không 

khó hiểu. Chư Phật Như Lai, các tổ sư Bồ Tát đều thường nói:  “Tự tánh vốn 

 sẵn là Phật, hết thảy chúng sanh đều có Phật tánh, vốn sẵn là Phật” . Hiện 

tại lại phát tâm niệm Phật, vốn sẵn là Phật, thưa cùng quý vị, là “duy tâm sở 

hiện”.  Nay  biến  thành  phàm  phu  là  vì  “duy  thức  sở  biến”.  Phàm  phu  nay 

giác  ngộ,  lại  muốn  niệm  Phật,  niệm  Phật  thì  do  duy  tâm  nên  phàm  phu  lại 

biến thành Phật. Như vậy, quý vị vốn đã thành Phật sẵn, nay lại niệm Phật, 

há  có  đạo  lý  không  thành  Phật?  Nếu  dùng  Tịnh  Độ  Tông  để  luận  thì  “tâm 

 này  là  Phật”,  tức  quý  vị  vốn  sẵn  là  Phật,  nay  quý  vị  niệm  Phật,  “tâm  này 

 làm Phật”,  tâm này là Phật mà tâm này lại làm Phật, há lẽ chẳng thành Phật 

ư? Thích Ca Mâu Ni Phật niệm Phật thành Phật, đạo lý là như vậy! 

Niệm  Phật  là  nhân,  thành  Phật  là  quả,  há  chẳng  nói  “hết  thảy  pháp  từ 

 tâm tưởng mà sanh”  đó sao? Quý vị niệm cái gì bèn thành cái đó. Như vậy, 

quý vị niệm Bồ Tát sẽ thành Bồ Tát, niệm La Hán sẽ thành La Hán. Quý vị 

niệm  trời sẽ sanh  lên trời,  niệm “nhân” tương  lai  vĩnh  viễn không  mất thân 

người. Nhân (仁) là gì? Nhân là nhân từ, luân thường đạo đức là nhân, quý 

vị  không  bị  mất  thân  người.  Quý  vị  niệm  niệm  là  tâm  tham,  niệm  niệm  là 

tham thì sẽ  làm  ngạ quỷ.  Tham  là  nghiệp  nhân của  đường  ngạ quỷ. Quý  vị 

niệm niệm là sân khuể, sân khuể là nghiệp nhân của địa ngục, quả báo là vào 

địa  ngục. Niệm  niệm  ngu si,  ngu si  là  nghiệp  nhân của súc sanh. Như vậy, 

mười  pháp  giới  do  đâu  mà  có?  Mười  pháp  giới  từ  tâm  tưởng  sanh,  quý  vị 

nghĩ cái  gì  liền  hiện pháp  giới  như thế ấy. Chúng  ta đã  hiểu đạo  lý  này, đã 

hiểu rõ chân tướng sự thật  này, cớ sao chúng ta không  nghĩ đến Phật? Như 

vậy,  niệm  Phật  là  nhân,  thành  Phật  là  quả!  Công  đức  bậc  nhất  trong  mười 

pháp giới, quý vị phải hiểu rõ ràng. 

Ở  đây,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  biểu  diễn  cho  chúng  ta  thấy,  niệm  A  Di 

Đà  Phật  chứng  Vô  Thượng  Phật  Quả.  Nay  lão  nhân  gia  đem  phương  pháp 

ấy, phương pháp ấy là pháp bậc nhất để tu hành chứng quả, truyền trao cho 

chúng ta là những chúng sanh trong đời Trược, vấn đề là chúng ta có phước 

báo,  thiện  căn,  phước  đức  hay  không.  Nếu  quả  thật  có  thiện  căn,  có  phước 

đức, nghe lời Thích Ca Mâu Ni Phật khuyến cáo bèn tin tưởng, không hoài 

nghi,  được  đức  Thế  Tôn  làm  cho  cảm  động,  triệt  để  hồi  đầu,  thực  sự  quay 

đầu  lại,  y  giáo  phụng  hành,  trong  một  đời  này,  lẽ  nào  quý  vị  chẳng  thành 

Phật ư? Niệm vừa chuyển đã không còn là người trong thế giới Sa Bà nữa! 

Quý  vị  chỉ  còn  đợi  ngày  vãng  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  đây  là 

thành tựu thực sự, chân thật thành tựu vậy! 

Như vậy, trong ba câu sau cùng, đại sư nói rất hay: Đây là cảnh giới sở 

hành của chư Phật, hết thảy chư Phật do đâu mà thành Phật? Không vị Phật 

nào chẳng do niệm Phật mà thành Phật! Nếu các Ngài không niệm Phật, làm 

sao  thành  Phật  được?  Mười  pháp  giới  sanh  từ tâm  tưởng,  chỉ  có  nhớ  Phật, 

niệm  Phật,  hiện  tại,  tương  lai,  nhất  định  thành  Phật!  Như  vậy,  Lý  và  Sự 

này  “duy  Phật dữ  Phật năng cứu tận” (chỉ có  Phật  với Phật  mới có thể rốt 

ráo cùng  tận), rốt  ráo triệt để  hiểu  rõ phải  là Như Lai quả  địa. Nếu đối  với 

chư Phật Như Lai chúng ta có thể tin, có thể hiểu, có thể hành, há chúng ta 

chẳng nhập Phật tri kiến ư? Thật đấy, chuyện này nhất định sẽ được oai thần 

của  chư  Phật  gia  trì,  được  bổn  nguyện  của  A  Di  Đà  Phật  gia  trì,  được  hết 

thảy chư Phật Như Lai viên mãn rốt ráo gia trì.  “Phi cửu giới tự lực sở năng 

 tín giải dã” (Chẳng phải cậy vào tự lực của chúng sanh trong chín pháp giới 

mà  hòng  tin  hiểu  được.)  Đây  là  pháp  khó  tin,  chúng  sanh  thuộc  chín  pháp 

giới  nếu  cậy  vào  tự  lực  để  tin  hiểu,  dường  như không  thể  hiểu  nổi.  Vì  thế, 

quý vị có thể tin, có thể hiểu là do Phật lực gia trì, tự lực cảm, Phật lực ứng, 

cảm ứng đạo giao! 

Ngày  nay  có  rất  nhiều  đồng  học  chúng  ta,  vẫn  chẳng  thể  chết  sạch  ý 

niệm mong ngóng, so đo, khiêm hư sát đất tu pháp môn này, vọng tưởng, tạp 

niệm vẫn rất nhiều, là vì nguyên nhân nào? Nguyên nhân là vì ít thiện căn, ít 

phước  đức,  tuy  gặp  được  duyên,  nhưng  như thế  nào?  Không  thể  hoàn  toàn 

tin tưởng, chẳng thể buông xuống vạn duyên, chứng tỏ thiện căn, phước đức 

không đủ!  Thiện căn, phước đức không đủ, có thể bổ túc.  Bổ túc  là duyên, 

quý vị có gặp được thiện tri thức chân chánh giảng kinh luận Tịnh Tông cho 

quý vị hay không? Như đem kinh Di Đà giảng giải tỉ mỉ, như tôi đã nói, đem 

những cuốn Sớ Sao của Liên Trì đại sư, cuốn Yếu Giải của Ngẫu Ích đại sư, 

cuốn Viên Trung Sao của U Khê đại sư giảng kỹ [cho quý vị nghe] một lượt 

thì  cái  duyên  ấy  chẳng  thể  nghĩ  bàn!  Duyên  ấy  có  thể  nâng  cao  thiện  căn, 

phước đức của quý vị, bổ túc những chỗ thiếu nơi thiện căn, phước đức của 

chính  mình.  Quý  vị  nghe  xong,  bèn  bị  cảm  động,  thực  sự  có  thể  buông 

xuống  vạn  duyên,  nhất  tâm  xưng  niệm  bèn  thành  công.  Không  gặp  được 

thiện tri thức, khổ rồi, sách của Liên Trì đại sư có sẵn đó, sách của Ngẫu Ích 

đại sư cũng có sẵn đó, nhưng đọc không hiểu, cũng uổng thôi! 

Hiện tại, có người ngay cả loại văn Văn Ngôn tương đối rõ ràng, không 

sâu xa lắm mà còn đọc không được thì còn có cách nào chăng? Thời kỳ Mạt 

Pháp còn được chín ngàn năm, đến tối hậu của thời Mạt Pháp, hết thảy kinh 

đều  diệt  tận,  tối  hậu  đức  Thế  Tôn  lưu  lại  kinh  này  một  trăm  năm.  Khẳng 

định kinh được lưu lại ấy chính là kinh Vô Lượng Thọ và A Di Đà Kinh, tức 

là Đại Bổn và Tiểu Bổn diệt sau cùng. Đến cuối cùng, những kinh này cũng 

diệt, vẫn còn một câu Phật hiệu A Di Đà Phật lưu truyền trong thế gian. Có 

người  niệm  được  một  tiếng,  nghe  thấu  một  tiếng,  đều  trồng  thiện  căn.  Hy 

hữu khó  gặp! Quả thật, nếu chẳng  được Phật  lực  gia trì, chúng ta chẳng có 

năng lực y giáo phụng hành. Lại xem tiếp đoạn dưới. 

 “Tín  nguyện  trì  danh  nhất  hạnh” (Một  hạnh  tín  nguyện  trì  danh),  tín 

nguyện trì danh chính là đầy đủ ba điều kiện của pháp môn Tịnh tông. Chân 

tín, nguyện thiết, ta không có mong mỏi gì khác, chỉ mong sanh về Tịnh Độ, 

chỉ  mong  thân  cận  Di  Đà,  trừ  nguyện  vọng  đó  ra,  nguyện  vọng  gì  cũng 

không có. Một cái nguyện ấy đã đầy đủ bốn mươi tám nguyện của A Di Đà 

Phật. Theo như Ngẫu Ích đại sư đã giảng trong sách Yếu Giải, tín và nguyện 

ấy thực sự là đại Bồ Đề tâm, quyết định được sanh vào Tịnh Độ. Quý vị trì 

danh  thì  trong  tương  lai  vãng  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  phẩm  vị 

của  chính  mình  cao  hay  thấp  hoàn  toàn  do  công  phu  trì  danh  sâu  hay  cạn. 

Quý vị cật lực niệm Phật, vì lẽ gì? Nhằm nâng cao phẩm sen, chứ không vì 

gì khác. Công phu thực sự thành thục, nắm chắc vãng sanh. Nói cách khác, 

lúc nào quý vị cũng có thể ra đi được, không có một tí chướng ngại gì. Lại 

chú tâm quan sát trong thế gian này còn ai có duyên phận hay không. Nếu có 

duyên  phận,  chẳng  nóng  lòng  ra  đi,  mà  mong  mang  thêm  mấy  người  nữa. 

Chú tâm quan sát thấy không có duyên phận, bèn an tâm ra đi. 

Trong Vãng  Sanh Truyện thời cận đại, chúng ta thấy đồ đệ của  lão  hòa 

thượng  Đế  Nhàn  là  pháp  sư  Đàm  Hư,  cụ  Đàm  kể  cho  chúng  ta  nghe  rất 

nhiều  chuyện.  Xưa  kia  tại  chùa  Cực  Lạc  ở  Cáp  Nhĩ  Tân  (Harbin),  pháp  sư 

Tu  Vô  công  phu  niệm  Phật  chín  muồi,  thấy  không  ai  có  duyên  phận  [với 

Sư].  Sư  sống  trong  đạo  tràng,  do  vì  tự  mình  chưa  từng  đi  học,  không  biết 

chữ, làm việc nặng trong đạo tràng. Tuy Sư công phu niệm Phật chín muồi, 

nghĩ không ai tôn trọng mình, không ai tin tưởng mình, chỉ có tự mình ra đi, 

công phu vừa chín muồi liền lập tức ra đi. Đi rồi, mọi người  mới tin tưởng, 

mới  khâm  phục,  khen  ngợi  Sư.  Nếu  Sư không  mất,  không  ai  coi  trọng  Sư. 

Do vậy, Sư công phu đã thành tựu, bèn phải ra đi. Nếu trong cuộc sống quý 

vị  tu  dưỡng  đạo  đức,  thành  tựu  học  vấn,  có  rất  nhiều  người  tôn  trọng,  tin 

tưởng, quý  vị  nói ra  họ chịu tiếp  nhận, thì khi công  phu thành thục, quý  vị 

chẳng thể đi. Là vì trong thế gian này, có không ít người có duyên cùng quý 

vị.  Có  duyên  thì  chẳng  thể  đi;  vô  duyên  thì  lập  tức  ra  đi.  Như  vậy,  người 

công phu thành thục trụ thế lâu dài, chẳng do ý mình mà hoàn toàn vì duyên 

phận. Hữu duyên bèn trụ, duyên hết bèn đi, đó là  “thừa nguyện tái lai”.  

Như  vậy,  câu  này  rất  trọng  yếu,  tín  nguyện  trì  danh,  phương  pháp  tu 

hành này  “bất thiệp thi vi, viên chuyển Ngũ Trược” (không cần phải tạo tác, 

chuyển trọn vẹn Ngũ Trược). Phạm vi của hai chữ  “thi vi”  rộng rãi vô cùng. 

Hết thảy hành vi thế gian, xuất thế gian đều có thể buông xuống, cũng có thể 

nói, pháp môn Niệm Phật này có cần các pháp môn khác hỗ trợ hay không? 

Không  cần!  Pháp  thế  gian  hay  xuất  thế  gian  đều  không  cần  đến,  thảy  đều 

buông xuống.  “Viên chuyển Ngũ Trược” , phần trên tôi đã nói rồi, chỉ cần có 

lòng tin mới có thể vào cửa, phải có lòng tin thực sự. Quý vị có lòng tin hay 

không thì từ trong cuộc sống thường nhật của quý vị sẽ có thể thấy ngay. Vì 

sao? Quả thật  là tin tưởng chân thật thì sẽ buông  xuống  vạn duyên. Còn có 

gì chưa buông xuống được, còn có phân biệt, còn có chấp trước thì lòng tin 


chưa  có  cội  rễ,  chẳng  phải  là  lòng  tin  chân  thật.  Chẳng  thể  nói  là  kẻ  ấy 

không  tin,  cũng  chẳng  thể  nói  là  có  lòng  tin.  Vì  sao  không  buông  xuống 

được?  Vì  có  nghi  lự;  nói  cách  khác,  nghi  tình  đối  với  pháp  môn  này  chưa 

đoạn,  nên  trong  tín  nguyện  có  xen  tạp.  Những  xen  tạp  ấy  là  chướng  ngại 

nghiêm  trọng  cho  việc  tu  học  pháp  môn  này,  chướng  ngại  công  phu  chẳng 

thể thành phiến, không chắc được vãng sanh! 

Trong tình hình đó, làm cách nào để giúp đỡ kẻ ấy? Nghe kinh, học giáo. 

Nghe  kinh  là  chuyên  nghe  kinh  sách  Tịnh  tông.  Kinh  sách  Tịnh  tông  gồm 

sáu loại, tức “năm kinh, một luận”. Hoặc là chuyên nghe kinh A Di Đà, hoặc 

là chuyên nghe kinh Vô Lượng Thọ, như vậy mới được. Cứ nghe nhiều lần, 

phải nghe bao nhiêu lần? Nghe đến khi quý vị thực sự tin tưởng, nghi hoặc, 

nghi  tình  thực  sự  đoạn,  vạn  duyên  buông  xuống,  lúc  ấy  mới  có  thể  không 

nghe  nữa.  Một  câu  Phật  hiệu  niệm  đến  cùng  cực  là  được,  đó  gọi  là “chân 

 tín” . Quý vị phải hiểu mục đích của việc nghiên cứu giáo pháp là đoạn nghi 

sanh  tín.  Phải  đầy  đủ  tín  nguyện  trì  danh,  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  thực  sự  có 

thành tựu. 

 “Phi  tư  nghị  sở  hành  cảnh  giới”  (cảnh  giới  sở  hành  chẳng  thể  nghĩ 

bàn),  “phi tư nghị”  là  “bất khả tư nghị” . Vì sao nói “chẳng thể nghĩ bàn”? 

Phần trên đã nói rồi, cảnh giới này là cảnh giới sở hành của chư Phật, niệm 

Phật  thành  Phật  là  cảnh  giới  sở  hành  của  chư  Phật.  Chúng  sanh  trong  chín 

pháp  giới ai  niệm  Phật  người ấy thành Phật, đó  là chẳng  thể  nghĩ bàn! Địa 

ngục, ngạ quỷ, súc sanh chịu niệm Phật, không một ai chẳng thành Phật, đời 

sau thành tựu Phật pháp, đều là hoành siêu. Do vậy, loại Phật pháp này được 

gọi là pháp khó tin. 

 “Thiết phi Bổn Sư lai nhập ác thế, thị đắc Bồ Đề, dĩ đại trí, đại bi, kiến 

 thử,  hành  thử,  thuyết  thử,  chúng  sanh  hà  do  bẩm  thử  dã  tai” (Nếu  không 

phải là đức Bổn Sư vào trong đời ác, thị hiện đắc Bồ Đề, dùng đại trí, đại bi, 

thấy điều này, hành điều này, nói điều này, chúng sanh do đâu mà được bẩm 

thọ  pháp  này  vậy?)  Chuyện  này  mấy  ai  biết?  Đừng  nói  là  những  người 

nghiên cứu Phật pháp không biết, nói thật ra, người tu học Tịnh Độ, tại gia 

hay xuất gia, lại có được mấy người biết? Thực sự là họ không biết, bởi thế, 

công  phu  chẳng  thể  thành  tựu,  công  phu  chẳng  thể  thành  phiến,  trong  một 

đời này chẳng thể vãng sanh. Nếu thực sự hiểu, không một ai sẽ chẳng thành 

tựu trong đời  này. Quý  vị thực sự  hiểu, quý  vị sẽ cảm ân! Đây  là  giả thiết, 

nếu đức Thích Ca Mâu Ni Phật (Bổn Sư là Thích Ca Mâu Ni Phật) không thị 

hiện  trong  thế  gian  này,  nhằm  đúng  đời  ngũ  trược  ác  thế  này,  ở  trong  thế 

gian  này  biểu  diễn  niệm  Phật  thành  Phật,  “thị  hiện  đắc  Bồ  Đề” ,  tức  là  vì 

chúng  ta  biểu  diễn  niệm  Phật  thành  Phật;  trong  kinh,  đức  Phật  thường  dạy 

chúng  ta  “vì  người  diễn  nói” ,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  tự  thực  hiện.  Phật  vì 

chúng ta biểu diễn, vì chúng ta nói rõ Ngài tu học pháp môn này. Pháp môn 

này  là  Trì  Danh  Niệm  Phật,  nhất  tâm  bất  loạn,  tâm  không  điên  đảo,  chứng 

đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề như vậy. 

 “Dĩ đại trí” (dùng đại trí), trí huệ viên mãn rốt ráo, tâm từ bi triệt để, 

thấy  trong  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn,  chỉ  có  pháp  môn  này  thành  tựu 

nhanh  chóng  nhất,  đơn  giản  nhất,  dễ  dàng  nhất,  ổn  thỏa,  thích  đáng  nhất, 

thành tựu cao nhất, không gì sánh bằng. Một đời viên mãn thành tựu, chẳng 

cần đợi đến đời thứ hai,  một  niệm,  mười  niệm  đều có thể thành công. Mấu 

chốt ở nơi đây là quý vị phải thực sự hiểu được đạo lý này, triệt để liễu giải 

phương  pháp  chẳng  thể  nghĩ  bàn.  Có  thể  thực  sự  buông  xuống  được!  Tôi 

thường nhắc đến  mười sáu chữ, buông tự tư, tự lợi xuống, buông danh văn, 

lợi  dưỡng  xuống,  buông  hưởng  thụ  ngũ  dục,  lục  trần  xuống,  buông  tham  - 

sân - si - mạn xuống, một câu Phật hiệu niệm đến cùng tột, không có một ai 

chẳng thành công, không một ai chẳng vãng sanh. 

Dù là vãng sanh Hạ Hạ Phẩm trong Phàm Thánh Đồng Cư độ, Ngẫu Ích 

đại sư bảo cũng là chẳng thể nghĩ bàn! Bởi lẽ, Tây Phương Tịnh Độ là pháp 

giới bình đẳng, sanh vào cõi Đồng Cư là sanh vào cõi Thật Báo, là sanh vào 

cõi  Thường Tịch Quang! Sanh  vào  một  là sanh  vào  hết  thảy,  mười  phương 

các cõi Phật không tìm được cõi nào giống như vậy. Người vãng sanh Hạ Hạ 

Phẩm  trong  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  Độ,  hằng  ngày  nghe  A  Di  Đà  Phật  răn 

dạy, hằng ngày cùng Quán Âm, Thế Chí, Văn Thù, Phổ Hiền, Di Lặc những 

vị đại Bồ Tát như thế, nắm tay cùng đi. Mọi người sống cùng  một chỗ, học 

tập  cùng  một  chỗ,  tìm  đâu  ra  được  hoàn  cảnh  ấy!  Thực  sự  chẳng  thể  nghĩ 

bàn.  Đức  Phật  thấy  những  lợi  ích  ấy,  tự  bản  thân  Ngài  làm  được.  Ngài 

nói:  “Ngã kiến thử lợi” (ta thấy sự lợi ích ấy), nhưng nếu chính Ngài không 

làm,  ắt  chúng  ta  hoài  nghi.  Thực  sự  thấy  lợi  ích  ấy  thì  nhất  định  phải  làm; 

nếu  không  làm,  ông  nói  lợi  ích  tốt  đẹp  dường  ấy,  tôi  nghe  rồi  cười  hì  hì, 

không dám tin tưởng! Thực sự làm, thực sự nói! 

Bởi  vậy, Thích Ca Mâu Ni  Phật  giảng  pháp  môn Tịnh Độ rất  nhiều  lần 

trong  suốt  bốn  mươi  chín  năm,  chuyên  giảng  Tịnh  Độ  Tam  Kinh.  Cổ  đức 

bảo kinh Vô  Lượng Thọ không chỉ  giảng  một  lần,  mà kinh Vô  Lượng  Thọ 

tối  thiểu  phải  giảng  ba  lần.  Trong  hiện  tại,  chúng  ta  thấy  có  năm  bản  dịch 

gốc,  chú  ý  xem  kỹ  từng  bản  thì  thấy  nguyên  bản  của  những  bản  dịch  chắc 

chắn  không  thể  chỉ  là  một.  Nếu  là  cùng  một  bản  thì  khi  phiên  dịch  ra,  dù 

người phiên dịch khác nhau thì cũng chỉ đại đồng tiểu dị, không thể sai biệt 

nhiều như vậy. Năm bản dịch gốc khác biệt nhau rất nhiều; rõ ràng nhất là số 

lượng các nguyện khác nhau. Trong năm bản ấy, hai bản nêu bốn mươi tám 

nguyện,  hai  bản  nêu  hai  mươi  bốn  nguyện,  một  bản  nêu  ba  mươi  sáu 

nguyện. Nếu quý vị bảo là cùng từ một bản Phạn Văn dịch ra thì không thể 

có sai biệt như vậy được, chắc chắn không phải là một bản. Do vậy, cổ nhân 

nói tối thiểu phải có ba thứ nguyên bản, tức là có ba thứ bản gốc bất đồng. 

Nói cách khác, đức Thế Tôn diễn giảng ba lần khác nhau. 

Trong số đó lại còn có bảy bản dịch bị thất truyền, bảy bản dịch có khác 

nhau  hay  không,  ta  không  biết.  Vì  vậy,  khẳng  định  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật 

tuyên  thuyết  kinh  Vô  Lượng  Thọ  nhiều  lần,  cả  một  đời  giảng  kinh  của  lão 

nhân  gia  chưa  từng  có  hiện  tượng  ấy.  Nhiều  lần  tuyên  nói,  ắt  phải  hết  sức 

trọng  yếu!  Đó  là  nhằm  “thuyết  thử” (nói  điều  này).  Nếu  Thích  Ca  Mâu  Ni 

Phật  không  vì  chúng  ta  nêu  gương,  nhiều  lần  tuyên  thuyết,  khuyên 

dạy,  “chúng sanh hà do bẩm thử” (chúng  sanh  nhờ  vào đâu [để  lãnh  nhận] 

pháp  này),    tức  là chúng sanh  nhờ  vào đâu  để tu  học pháp  môn  này? Cái để 

chúng ta  nhờ cậy chính  là  gì?  “Bẩm”  (稟) là nhờ  vào, nhờ  vào cái  gì? Nhờ 

vào  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  thị  hiện  cho  chúng  ta  thấy,  Thích  Ca  Mâu  Ni 

Phật  một  rồi  hai,  hai  rồi  ba,  ba  rồi  bốn  lượt  xót  lòng  buốt  họng  tuyên  nói 

khuyên dạy, chắc chắn không  giả. Đó  là đức Phật thực sự đại từ đại bi  lưu 

lộ! 

Hiểu đến mức độ này, quý vị mới thực sự cảm ơn! Cảm ơn thì dùng cách 

nào để báo  đáp? Y  giáo phụng  hành!  Trong  một đời  này,  y theo pháp  môn 

này được sanh  về Tịnh Độ, thân cận Phật Di Đà  mới  là báo đáp đại ân của 

Thích Ca Mâu Ni Phật, mới hòng báo đáp ân đức của mười phương chư Phật 

khen  ngợi  trong  pháp  hội  này.  Mười  phương  Phật  khen  ngợi  khiến  cho  tín 

tâm của chúng ta được thành tựu, đoạn trừ nghi hoặc cho chúng ta. Lại xem 

tiếp đoạn kế. 

 “Nhược bất thâm tri kỳ thậm nan, tương vị cánh hữu biệt pháp khả xuất 

 Ngũ Trược” (Nếu chẳng biết sâu  xa  là  rất  khó, sẽ  nói còn có pháp  khác để 

thoát Ngũ Trược). Nếu quý vị không biết (“tri”  ở đây là biết sâu xa, không 

phải là biết nông cạn) thì khó lắm! Chuyện gì khó? Vượt thoát lục đạo luân 

hồi thật khó! Tám vạn bốn ngàn pháp môn, bất cứ pháp nào cũng phải đoạn 

phiền não, phải đoạn Kiến Tư phiền não, trong phần trên gọi [Kiến Tư phiền 

não]  là  Ngũ  Trược.  Nói  thật  ra,  cái  nhân  của  Ngũ  Trược  là  Kiến  Trược  và 

Phiền Não Trược, ba thứ kia là quả báo, nhân lẫn quả đều trược. Ai có năng 

lực  đoạn  Kiến  Tư  phiền  não?  Kiến  Tư  phiền  não  chẳng  đoạn,  vĩnh  viễn 

chẳng  thể  thoát  khỏi  lục  đạo  luân  hồi,  bởi  lẽ,  lục  đạo  luân  hồi  do  Kiến  Tư 

phiền não biến hiện. 

Lúc  tôi  mới  học  Phật,  hâm  mộ  kinh  giáo,  đặc  biệt  thích  kinh  giáo.  Sau 

khi thâm  nhập  một chút  mới biết  là thực sự khó. Nhân duyên dốc  lòng  nơi 

Tịnh  Độ  vẫn  là  nhờ  vào  kinh  giáo,  tôi  đã  thưa  cùng  quý  vị  nhiều  lần.  Tôi 

giảng  Lăng  Nghiêm  bèn  phát  hiện  trong  hai  mươi  lăm  pháp  Viên  Thông, 

pháp  do  Quán  Âm  và  Thế  Chí  thị  hiện  đúng  là  môn  viên  thông  đặc  biệt. 

Quán  Âm  và  Thế  Chí  thuộc  vào  Tây  Phương  Tam  Thánh  trong  pháp  môn 

Tịnh Độ, pháp  môn được các Ngài chỉ dạy trong  hội  Lăng  Nghiêm  là pháp 

môn  đặc  biệt,  ban  cho  chúng  ta  một  khải  thị  rất  lớn.  Cuối  kinh  Hoa 

Nghiêm,  “mười đại nguyện vương dẫn về  Cực Lạc” ,  hai  vị đại sĩ Văn  Thù 

và Phổ Hiền phát nguyện nói kệ cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, nhờ 

thế  tôi  mới  phục,  mới  buông  bỏ  nghi  hoặc.  Vì  sao?  Văn  Thù,  Phổ  Hiền, 

Quán  Âm,  Thế  Chí  là  những  vị  trong  tâm  chúng  tôi  kính  ngưỡng,  ngưỡng 

mộ nhất. Các Ngài đều niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ thì tôi còn gì để nói nữa, 

phải làm theo thôi! Chết sạch lòng mong ngóng, chụp giật, so đo, khiêm hư 

sát đất, không còn nghi hoặc nữa! 

Về kinh  giáo, tôi cũng đã kể cùng quý  vị  nhiều  lần, sau khi tôi  hiểu rõ, 

kinh giáo cũng buông xuống. Hiện thời vẫn còn giảng nhiều kinh điển là vì 

thế tục nhân tình, quá nhiều người khải thỉnh, tôi suy nghĩ: Nếu không giảng 

sẽ có lỗi. Vì vậy, bỏ chút thời gian giúp đỡ hậu học, dụng ý là như vậy. Nếu 

thực  sự  chỉ  vì  chính  mình,  thì  tôi  đã  từng  thưa  cùng  quý  vị  rồi  đó,  tôi  chỉ 

giảng một bộ kinh, bộ nào vậy? A Di Đà Kinh Yếu Giải. Bộ này tôi được lợi 

ích lớn nhất, tôi ưa thích A Di Đà Kinh Yếu Giải nhất! Một bộ ấy là đủ rồi, 

há còn phải làm gì khác? Liên Trì đại sư nói:  “Tam Tạng mười hai bộ kinh 

 dành cho người khác ngộ” .    Bao nhiêu năm qua, tôi thâu thập các sách vở thế 

gian  và  xuất  thế  gian  không  ít,  nay  bày  đầy  trong  phòng  học  của  chúng  ta. 

Tôi  có  muốn  đọc  những  sách  ấy  nữa  hay  không?  Không!  Tôi  chưa  từng 

mong đọc  nhiều sách  như thế. Vì sao  lại phải thâu thập  nhiều  như vậy? Sợ 

chúng bị thất truyền. Thế giới hiện nay nhằm thời loạn, tìm được một chỗ an 

toàn để tàng trữ, lưu lại cho hậu nhân, dụng ý của tôi là như vậy. 

Bởi  vậy, chỉ cần  là  người thích đọc sách, tìm  đến đây, tôi đều hoan  hỷ, 

tôi đều cúng dường, tôi vui lòng thành tựu người ấy. Ở chỗ tôi đây, sách vở 

Nho, Thích, Đạo đều có, nhưng sách vở Đạo Gia khá ít, hiện thời người học 

cũng không  nhiều, học Phật  và Nho  nhiều hơn. Các bạn đồng  học  nếu  hiểu 

dụng tâm của tôi, hiểu rõ sự tu học của tôi sẽ thấy tôi  “một môn thâm nhập” . 

Tôi giảng kinh Vô Lượng Thọ mười lần, lần giảng này ở Tân Gia Ba là lần 

thứ  mười  một.  Vì  sao  phải  giảng  kinh  này?  Vì  được  hai  người  phó  thác. 

Người thứ nhất là thầy tôi, tức lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam, cụ đem bản [hội tập] 

này  giao  cho  tôi,  muốn  tôi  hoằng  dương,  lưu  truyền  rộng  rãi.  Vị  thứ hai  là 

lão  cư  sĩ  Hoàng  Niệm  Tổ phó  thác,  bản  này  cả  thế  giới  không  có  ai  giảng, 

thuở ấy chỉ có cụ giảng, trong nước (Trung Hoa Đại Lục) chỉ có cụ giảng, ở 

ngoại  quốc chỉ có  mình  tôi  giảng.  Hiện tại, dần dần  người  học tập kinh Vô 

Lượng Thọ, người giảng giải kinh Vô Lượng Thọ nhiều hơn. Người xuất gia 

lẫn tại gia, không ít người đều giảng, đó là chuyện tốt! Lần giảng thứ mười 

một  này  là  giảng chi tiết, tường tận, ngõ  hầu  lưu  lại tài  liệu tham khảo cho 

các đồng học đang học tập kinh Vô Lượng Thọ. Nếu trong tương lai vẫn còn 

có sức, vẫn còn sống, tôi nhất định chuyên giảng A Di Đà Kinh Yếu Giải, đi 

khắp  nơi  giảng  A Di  Đà Kinh Yếu Giải  để kết duyên cùng đại chúng. Như 

vậy,  chúng  ta  phải  hiểu  muốn  đoạn  phiền  não,  thoát  tam  giới,  khó  lắm,  rất 

khó! Không có phương pháp thứ hai nào mà hòng thành tựu. Tiếp theo, Tổ 

nêu tỷ dụ: 

 “Hỏa trạch chi trung, hý luận phân nhiên” (Trong nhà lửa, hý luận tưng 

bừng). Hôm nay chúng tôi đọc đến hai câu này, cảm khái rất sâu.  “Tam giới 

 hỏa  trạch”  (nhà  lửa  ba  cõi)  là  câu  nói  của  đức  Phật  trong  kinh  Pháp  Hoa. 

Khi  xưa  tôi đọc  Pháp  Hoa, đọc đến câu  này, cảm  xúc không sâu đậm. Nay 

nhìn  vào  xã  hội  hiện  tại,  đúng  là  nhà  lửa!  Tai  nạn  dồn  dập,  có  thể  nói  là 

người  sống  trên  địa  cầu  này,  có  mấy  ai  thân  tâm  an  ổn?  Tợ  hồ  tìm  chẳng 

được  một  ai!  Quý  vị  hãy  đi  hỏi:  “Ông  có  cảm  thấy  an  toàn  hay  chăng?” 

Người  ta  sẽ  đáp:  “Không  cảm  thấy  an  toàn!”  Trong  một  đời,  bất  luận  theo 

đuổi  nghề nghiệp  nào, bất luận sống tại  một địa phương  nào, đều không có 

cảm  giác  an  toàn!  Quý  vị  nói  có  phải  đáng  sợ  hay  không?  “Hý  luận  tưng 

 bừng” ,  hý  luận  là  tà  tri  tà  kiến,  ngày  nay  quá  rõ  ràng.  Quý  vị  thấy  truyền 

hình  phát  đi  những  gì?  Nội  dung  của  báo  chí,  tạp  chí  là  gì?  Trên  Internet 

đăng tải những gì? Hý luận tưng bừng! 

 “Duy thâm tri kỳ thậm nan” (Chỉ có ai biết sâu xa điều này rất khó), chỉ 

có  những  ai  thực  sự  biết  sâu  sắc  chuyện  này,  tức  là  biết  liễu  sanh  tử  thoát 

tam giới rất khó thì sau đấy mới  “tử tận thâu tâm” (chết sạch cái tâm tham 

ngóng), buông hết thảy pháp môn xuống,  “bảo thử nhất hạnh” (quý báu một 

hạnh  này),  một  hạnh ấy  là  gì? Một  hạnh “tín nguyện  trì  danh”. Tín  nguyện 

trì danh nương theo kinh điển đơn giản nhất, đáng tin cậy nhất là ba bộ sách: 

- Đại  Thừa Vô  Lượng Thọ Kinh: Nay ta chọn bản  hội tập của  lão cư sĩ 

Hạ Liên Cư, chủ yếu là giúp chúng ta sanh khởi tín tâm, giúp chúng ta phát 

nguyện, rồi mới tín nguyện trì danh, vãng sanh Tịnh Độ. 

- Ngoài  ra còn có  hai bộ,  A Di Đà  Kinh  Sớ Sao  và  A Di Đà  Kinh Yếu 

Giải. 

Ba bộ sách này chỉ cần hành theo một bộ bèn thành công, chết sạch cái 

tâm mong ngóng, khiêm hư sát đất [y giáo phụng hành]. Có thể học cả ba bộ 

ấy,  rất  tốt!  Chúng  hỗ  trợ,  thành  tựu  lẫn  nhau,  khiến  quý  vị  càng  hiểu  sâu 

thêm,  càng  thấu  triệt.  Nếu  không  có  thời  gian,  không  có  nhiều  tinh  lực  thì 

chỉ học một bản là được rồi! 

“Tử  tận  thâu  tâm”  (chết  sạch  tấm  lòng  tham  ngóng),  câu  này  rất  trọng 

yếu,  quý  trọng  một  hạnh  này.  Thế  nào  là  “thâu  tâm”  (cái  tâm  trộm  cắp,  ở 

đây tạm dịch  là “cái  lòng tham  ngóng”)?  Thâu tâm  là cái tâm chụp  giựt cơ 

hội: Có phải là còn có pháp môn nào tốt hơn hay không? Có phải là còn có 

pháp nào nhanh chóng hơn hay không? Tổ sư đại đức bảo chúng ta: Không 

hề có, chỉ có mỗi một môn này! “Thử Bổn Sư sở dĩ cực khẩu thuyết kỳ thậm 

 nan, nhi thâm chúc ngã đẳng đương tri dã”  (Do vậy, Bổn Sư phải hết lời nói 

đây  là  pháp  rất  khó,  dặn  dò  sâu  xa,  chúng  ta  phải  biết  như  vậy).  Đức  Thế 

Tôn quả thật ở trong thế gian này “vì hết thảy thế gian nói pháp khó tin này, 

thật  là  rất  khó”,  một  lần  nữa,  đức  Phật  lại  bảo  cùng  chúng  ta  pháp  này  rất 

khó, chúng ta phải biết. Biết điều gì? Biết lục đạo luân hồi, ngũ trược ác thế 

rất khó  vượt thoát. Ở  đây, Ngẫu  Ích  đại sư nhắc  nhở chúng ta  “Ngũ Trược 

 nan siêu” (khó thể vượt thoát Ngũ Trược). 

Thứ nhất là Kiếp Trược , “quyết định vị thời sở vi, vị khổ sở bức” (quyết 

định bị thời kiếp vây hãm, bị sự khổ bức bách). “Quyết định”  nghĩa là khẳng 

định, đây là nói về Kiếp Trược, hiện nay đang là thời đại nào? Thời đại hiện 

tại có thể nói là kể từ khi có lịch sử đến nay, chưa bao giờ có thời đại nào ô 

nhiễm nghiêm trọng đến thế, ai có năng lực không bị ô nhiễm trong thời đại 

ô  nhiễm  lớn  lao  này?  Không  thể  nào!  Tà  tri,  tà  kiến,  ngũ  dục,  lục  trần  dụ 

hoặc tột bậc! Quý vị có thể không bị dụ hoặc hay chăng? Chỉ cần quý vị bị 

dụ  hoặc,  quý  vị  nhất  định  bị  sự  khổ  bức  bách,  không  có  cách  nào  lìa  khổ 

được  vui! Nay quý  vị  tưởng  là  hưởng thụ  một chút, có chút  vui sướng  nhỏ 

nhoi,  nhưng  sự  vui  ấy  là  gì?  Chúng  tôi  thường  nói  nó  là  ma  túy,  là  uống 

thuốc độc, không phải là sự vui chân chánh, đàng hoàng. Quý vị hưởng một 

chút  vui,  nay ở trong thế  gian  hưởng  niềm vui  ngũ dục  lục trần thì phải trả 

giá bao nhiêu? 

 “Kiến Trược: Quyết định vị tà trí sở triền, tà sư sở hoặc” (Kiến Trược: 

Quyết định bị tà trí trói buộc, bị tà sư mê hoặc). Đây là nói về kiến giải. Kiến 

giải bị nhuốm bẩn, chẳng rời khỏi tà tri tà kiến, chẳng tách khỏi tà sư thuyết 

pháp, nhất định sẽ bị ảnh hưởng. 

Thứ ba,  “Phiền Não  Trược: Quyết  định vị tham dục sở hãm, ác nghiệp 

 sở thích” (Phiền Não Trược: Quyết định bị tham dục vây hãm, bị ác nghiệp 

chích đốt99). Nay chúng ta gọi Kiến Trược là cuộc sống tinh thần. Phiền Não 

Trược  là  coi  trọng  cuộc  sống  vật  chất,  không  có  cách  nào  buông  được  sự 

hưởng  thụ  ngũ  dục,  lục  trần,  chắc  chắn  phải  cạnh  tranh  với  hết  thảy  mọi 

người  trong  thế  gian,  cạnh  tranh  là  khổ.  Quý  vị  hy  vọng  được  hưởng  ngũ 

dục,  lục  trần  tốt  hơn  thì  sẽ  tạo  ác  nghiệp.  Quý  vị  vẫn  không  hiểu  phương 

pháp, tạo ác nghiệp ắt phải chịu ác báo. 

 “Chúng Sanh Trược: Quyết định an ư uế liệt, bất năng đỗng giác, phấn 

 phi” (Chúng Sanh Trược: Quyết định ở yên trong nhơ bẩn, hèn kém, chẳng 

thể hiểu thấu suốt, bay cao). Quyết định ở yên trong đời ác ngũ trược, quý vị 

cứ ở trong ấy không biết giác ngộ, không thể mạnh mẽ vĩnh viễn thoát ly sáu 

nẻo luân hồi. 

Điều cuối cùng là  “Mạng Trược: Quyết định vị vô thường sở thốn, thạch 

 hỏa,  điển  quang,  thố  thủ  bất  cập” (Mạng  Trược:  Quyết  định  bị  vô  thường 

nuốt  chửng,  như  ánh  lửa  xẹt  từ  đá,  như  ánh  chớp,  trở  tay  không  kịp). Vô 

thường là gì? Vô thường là chết! Quý vị không cách gì tránh được cái chết, 

lúc cái chết xảy đến, trở tay không kịp, có hối cũng không kịp. Lúc ấy biết là 

sai đã quá muộn. Huống chi rất ít người lúc sắp chết biết  mình lầm, ít lắm! 

Đến  khi  nào  biết  mình  đã  lầm?  Đến  lúc  tự  mình đọa  lạc  tam  đồ,  mới  biết 

mình thực sự lầm lạc. Nay đã hết giờ rồi! 



---o0o--- 

 Tập 39 



Chư vị đồng học! 

Hôm nay chúng ta xem đến đoạn cuối cùng của kinh văn này: 



 Phật  thuyết  thử  kinh  dĩ,  Xá  Lợi  Phất  cập  chư  tỳ-kheo,  nhất  thiết  thế 

 gian, thiên, nhân, A Tu La đẳng, văn Phật sở thuyết, hoan hỷ tín thọ, tác 

 lễ nhi khứ.  

佛說此經已。舍利弗。及諸比丘。一切世間天人阿修羅等。聞佛所

說。歡喜信受。作禮而去。 

 (Phật nói kinh này xong, Xá Lợi Phất và các tỳ-kheo, hết thảy thế gian, 

 trời,  người,  A Tu La v.v…  nghe  lời  Phật  dạy,  hoan  hỷ  tin nhận,  làm  lễ  mà 

 lui).  

   

Đây là đoạn cuối cùng của kinh này, đoạn này nói thính chúng nghe kinh 

đạt được lợi ích, chính là đoạn tổng kết của cả bản kinh. Chúng tôi đặt tiểu 

đề cho đoạn này là  “đại chúng đắc ích, kết khuyến”.  

 “Văn  Phật  sở  thuyết” (nghe  lời  Phật  dạy),  ý  nói:  Đức  Phật  giới  thiệu 

kinh này đã hoàn tất, bọn họ được lợi ích. Nói chung, lợi ích gồm bốn loại: 

1) Thứ nhất là hoan hỷ:  “Thân tâm di duyệt, tâm khai ý giải” (Thân tâm 

vui sướng, tâm  khai  ý  giải). Thật ra, không có cách  nào  hình dung sự hoan 

hỷ này! Trong các pháp thế gian lẫn xuất thế gian, pháp này thực sự khó gặp 

gỡ. Trong một đời này, có thể vượt thoát tam giới, vĩnh viễn thoát khỏi luân 

hồi.  Không  chỉ  như  vậy,  mà  còn  đúng  như đức  Thế  Tôn  đã  nói  trong  kinh 

Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo:  “Năng  ly  nhất  thiết  thế  gian  khổ” (có  thể  lìa  hết 

thảy nỗi khổ thế gian). So với kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo, kinh này càng 

thù thắng hơn! Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo giảng về tự lực cảm động Phật, 

Bồ  Tát  gia  trì; còn  kinh  này  dạy  chúng  ta  chấp  trì  danh  hiệu  nếu  viên  mãn 

bèn được bổn nguyện và oai thần của A Di Đà Phật gia trì, đồng thời được 

mười phương  hết thảy chư Phật Như Lai  hộ  niệm, không có pháp  môn  nào 

thù  thắng  như  thế!  Chúng  ta  nghe  thấy,  sao  không  hoan  hỷ?  Nếu  chú  tâm 

quán sát, tư duy, sẽ thấy mọi pháp thế gian và xuất thế gian không có pháp 

nào sánh bằng được niềm hoan hỷ ấy. 

 “Thân  tâm  di  duyệt” (thân  tâm  vui  sướng) tức  là  pháp  hỷ  sung  mãn, 

niềm  hoan  hỷ ấy từ tự tánh  lưu  lộ. Đây  là nói  về  quả, do  nguyên  nhân  nào 

mà quý vị có được pháp hỷ thù thắng như vậy? Do  “tâm khai ý giải”.  Ngạn 

ngữ Trung Quốc có câu  “mao tắc đốn khai”  (cái nút bấc được mở ra nhanh 

chóng, ý nói: Đột nhiên minh bạch), còn nhanh gì bằng! Nếu nay ta dùng cái 

nút bấc (cork) để làm tỷ dụ, từ vô thỉ kiếp đến nay giống như cái nút bấc đậy 

chặt, chưa hề có cách mở ra, nay nghe Thích Ca Mâu Ni Phật tuyên nói pháp 

môn  này,  [cái  nút  bấc  ấy]  bèn  nhanh  chóng  bật  tung  ra.  Quý  vị  nghĩ  xem, 

điều  này  có  ý  nghĩa  gì?  Đồng  thời  lại  phải  nghiêm  túc  phản  tỉnh,  chúng  ta 

nghe kinh  này  xong, có thực sự tâm  khai  ý  giải  hay không? Nếu quả  nhiên 

tâm khai  ý  giải, chắc chắn quý  vị buông  xuống  vạn duyên, chắc chắn cũng 

lập tức bỏ ngay vọng tưởng, phân biệt, khai ngộ nhanh bèn buông bỏ nhanh, 

bỏ nhanh nên khai ngộ nhanh. Nếu vẫn không buông xuống được thì cái nút 

chai của quý vị vẫn chưa mở được! Dẫu đã đượm một chút hơi ấm100, cái nút 

ấy vẫn không nhúc nhích chút nào! Nói theo Phật pháp là nghiệp chướng của 

quý vị trì kéo quá nặng! 

Có cứu được hay chăng? Thiện Đạo đại sư nói:  “Tổng tại ngộ duyên bất 

 đồng” (nói  chung  do  gặp  duyên  khác  nhau).  Duyên  phải  cậy  vào  chính 

mình. Duyên gì? Nghe nhiều. Nay quý vị đã nghe kinh này một lần thì nghe 

lần  nữa,  nghe  thêm  lần  nữa.  Cổ  nhân  Trung  Quốc  nói  rất  hay:  “Độc  thư 

 thiên biến, kỳ nghĩa tự kiến” (Đọc sách ngàn lần, tự thấy được nghĩa). Hiện 

tại, quý vị muốn nghe một ngàn lần sẽ không khó! Trước kia, không dễ gì, ai 

chịu  giảng cho quý  vị  nghe đây? Nay chúng ta có băng thâu âm, băng thâu 

hình, quý vị muốn nghe cả ngàn lần thực sự chẳng khó. Như mấy năm trước 

đây, lão cư sĩ Trần Quang Biệt ở Tân Gia Ba một ngày nghe suốt tám tiếng, 

thật  giống  như  thời  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  tại  thế  giảng  kinh  thuyết  pháp. 

Lúc Phật tại  thế,  mỗi  ngày  giảng kinh  hai  thời,  hai thời bằng  với  tám tiếng 

đồng hồ hiện thời. Tám tiếng đồng hồ giảng kinh, nghe kinh; tám tiếng đồng 

hồ niệm Phật. Nếu quý vị thực sự làm được như vậy, làm chừng mười năm, 

hai mươi năm, những thiện căn chứa đựng trong A Lại Da Thức của quý vị 

không  đủ  sẽ  đều  được  bổ  sung  đầy  đủ  hết.  Chắc  chắn  quý  vị  đầy  đủ  thiện 

căn, phước đức, nhân duyên viên mãn, chúng tôi tin là không những quý vị 

vãng sanh mà còn là vãng sanh bậc thượng. Vì sao? Thực sự tâm khai ý giải! 

Tôi đã thưa cùng quý vị rất nhiều lần, tôi là kẻ căn tánh trung hạ. Thầy 

khuyên tôi tu pháp môn này, tôi vẫn rất hoài nghi, hoài nghi suốt nhiều năm, 

rất khó tiếp nhận. Đúng là như kinh này nói, pháp này khó tin. Một đời này, 

thiện  căn,  phước  đức,  nhân  duyên  được  bổ  sung  đầy  đủ.  Bổ  sung  đầy  đủ 

bằng  cách  nào?  Ngày  ngày  giảng  kinh.  Ngày  ngày  thân  cận  Phật,  Bồ  Tát, 

năm mươi hai năm! Năm mươi hai năm, cả một thời gian như thế để bổ sung 

cho đủ! Không có thời gian dài như vậy, ắt không xong! Vì thế, học Phật, từ 

kinh nghiệm cả một đời tôi nhận ra, nếu quý vị muốn thực sự thành tựu, nói 

thật  ra,  trong  thời  kỳ  Mạt  Pháp,  thiện  căn,  phước  đức,  nhân  duyên  thực  sự 

không nhiều, chẳng đạt được những tiêu chuẩn như kinh đã nói. Tiêu chuẩn 

theo  kinh  dạy  là  “bất  khả  dĩ  thiểu  thiện  căn,  phước  đức,  nhân  duyên,  đắc 

 sanh  bỉ  quốc” (chẳng  thể  dùng  chút  thiện  căn,  phước  đức,  nhân  duyên  để 

được sanh  về cõi ấy). Nói cách khác, phải có nhiều thiện căn, nhiều phước 

đức,  nhiều  nhân duyên,  lời ấy  nói  vô cùng  hợp  lý. Trong  một đời  này,  gặp 

được pháp  Tịnh Độ, có thể  vãng sanh  hay không, có thể  nâng cao  phẩm  vị 

hay không thì lời khai thị này là mấu chốt! 

Người đọc kinh Di Đà, người tu Tịnh Độ, thậm chí người giảng kinh Di 

Đà  có  xem  trọng  câu  nói  ấy  hay  không?  Mấu  chốt  nằm  trong  câu  nói  ấy! 

Phải  biến  ít  thiện  căn,  ít  phước  đức,  ít  nhân  duyên  của  bản  thân  chúng  ta 

thành  nhiều thiện căn, nhiều phước đức,  nhiều  nhân duyên  thì  vấn đề được 

giải quyết. Chuyển biến như thế nào? Ngày ngày thực hiện, nắm chắc không 

bỏ. Đương nhiên, lúc mới học, chưa buông vạn duyên xuống được. Nếu thực 

sự  làm  được,  làm  trong  mười  năm,  hai  mươi  năm,  nếu  đạt  đến  tâm  khai  ý 

giải thì hết thảy vạn duyên không kêu quý vị bỏ xuống, quý vị cũng tự nhiên 

buông xuống, đâu cần ai phải khuyên! Vì sao? Giống như chúng ta đi đường 

xa,  tay  cầm  túi  xách  quá  nặng,  những  thứ  lặt  vặt  tạp  nhạp  chứa  trong  túi 

xách  ấy  đều  trở  thành  vô  dụng,  đều  có  thể  vứt  đi  hết.  Đến  khi  tâm  khai  ý 

giải, ta có còn phải làm gì nữa hay không? Thảy đều bỏ sạch rồi! Tự nhiên 

buông xuống được, thân tâm vui sướng. 

Do vậy, khi giảng kinh tôi cũng thường nói: Mọi người học Phật vì sao 

công phu chẳng thể tiến bộ? Là vì quý vị không có pháp hỷ, tôi cũng thường 

nêu  tỷ  dụ:  Quý  vị  không  nếm  được  pháp  vị.  Giống  như  ăn  uống  trong  thế 

gian, quý vị không thưởng thức được mùi vị. Đã nếm được hương vị ấy, bất 

cứ vị nào trên cõi trời hay trong nhân gian cũng không thể sánh bằng vị này. 

Do vậy, tự nhiên quý vị bỏ được, bỏ sạch sành sanh. Sách Di Dà Kinh Yếu 

Giải là vô thượng pháp bảo! Lời Ấn Quang đại sư không quá mức chút nào 

cả! Tôi hoàn toàn đồng ý với lời tán thán của lão pháp sư. 

2)  Có  hoan  hỷ  thì  mới  có  thể  “tin  nhận” ;  như  vậy,  hiện  thời  nói  “tin 

 nhận”,  thật ra, rất miễn cưỡng. Vì sao? Vì tâm hoan hỷ chưa sanh khởi. Tâm 

hoan hỷ thực sự sanh khởi sẽ thực sự tin tưởng, thực sự tiếp nhận.  “Hào vô 

 nghi  nhị,  lãnh  nạp  bất  vong” (không  nghi  ngờ  mảy  may,  lãnh  nhận  chẳng 

quên). Đoạn sạch nghi hoặc, sanh tín tâm thanh tịnh, tín tâm kiên định; đã có 

tín  tâm  thì  nguyện  tâm  nhân  đó  bèn  sanh  khởi,  ta  còn  nghĩ  gì  nữa  không? 

Mục tiêu và phương hướng chỉ có một, ta nghĩ đến thế giới Cực Lạc, ta nghĩ 

đến A Di Đà Phật. Trong vũ trụ, rất nhiều cõi Phật, ta chỉ cầu thế giới Cực 

Lạc. Chư Phật Như Lai rất  nhiều, ta chỉ cầu thân cận  A  Di Đà Phật.  Ta rất 

thanh  tịnh,  rất  minh bạch,  thân  cận  A  Di  Đà  Phật  là  thân  cận  hết  thảy  chư 

Phật Như Lai, kinh giảng rất rõ ràng! 

Trong  kinh  này,  đức  Phật  dạy  chúng  ta:  “Kỳ  độ  chúng  sanh,  thường  dĩ 

 thanh đán, các dĩ y kích, thịnh chúng diệu hoa, cúng dường tha phương thập 

 vạn  ức  Phật” (Chúng  sanh  cõi  ấy  thường  vào  sáng  sớm,  mỗi  người  dùng 

lẵng  hoa đựng  những thứ hoa  mầu  nhiệm, cúng dường  mười  vạn  ức Phật ở 

các phương khác). Đối với câu này, trong chú giải của các vị đại sư như Liên 

Trì và Ngẫu Ích đều nói  “mười vạn ức”  không phải là con số mà nhằm biểu 

thị pháp. Vì sao biểu thị pháp lại dùng chữ  “mười vạn ức”?  Có hai nghĩa. Vì 

khoảng cách  giữa  Tây  Phương Cực  Lạc thế giới  và  thế  giới Sa  Bà  là  mười 

vạn ức cõi Phật nên đặc biệt dùng câu này để thuyết minh: Đến Tây Phương 

Cực Lạc rồi có thể thường trở về thế giới Sa Bà, hằng ngày đều có thể trở về 

được, có ý nghĩa như vậy. Ý nghĩa thực sự là vô lượng vô biên các cõi Phật 

trong mười phương, hằng ngày quý vị đều có thể đến được những nơi ấy. Do 

vậy, trong bản chú giải của Ngẫu Ích đại sư, ở phần trên chúng ta đã đọc rồi 

đó,  có  nói:  Sanh  về  thế  giới  Cực  Lạc  là  sanh  về  hết  thảy  thế  giới  của  chư 

Phật,  thấy  A  Di  Đà  Phật  là  thấy  hết  thảy  chư  Phật  Như  Lai,  chúng  ta  phải 

hiểu đạo lý này, trong các pháp môn khác không có đạo lý ấy. Thực sự sanh 

khởi tín tâm, sanh khởi nguyện tâm.  “Thọ”  (受) là hành, y giáo phụng hành. 

Như vậy,  ý  nghĩa của  hai chữ  “tín thọ”  (信 受) là  tín  nguyện trì  danh, trọn 

đủ ba tư lương! 

Bằng  một  hội  này,  không  biết  đức  Phật  đã  độ  bao  nhiêu  chúng  sanh! 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  một  đời  thị  hiện,  giảng  kinh  thuyết  pháp  bốn  mươi 

chín năm, hội nào độ chúng sanh nhiều nhất? Một hội Di Đà độ chúng sanh 

nhiều nhất, độ chúng sanh triệt để nhất, viên mãn nhất, rốt ráo nhất! Chúng 

ta  phải  hiểu  như  vậy!  Hội  Hoa  Nghiêm  nhằm  độ  Pháp  Thân  đại  sĩ,  chứ 

không độ kẻ bình phàm, chúng sanh trong chín pháp giới không có năng lực 

tham  dự  pháp  hội  Hoa  Nghiêm  của  đức  Thế  Tôn.  Vì  sao?  Pháp  hội  Hoa 

Nghiêm  được  giảng  trong  Định,  vì  thế,  pháp  Tiểu  Thừa  không  thừa  nhận 

[kinh  Hoa Nghiêm]. Pháp Tiểu Thừa cho rằng đức Thích Ca Mâu Ni  giảng 

kinh thuyết pháp lần đầu tiên tại Lộc Dã Uyển độ năm tỳ-kheo, khởi đầu từ 

đó. Dưới cội Bồ Đề, [đức Phật] ngồi nhập Định, bọn họ không biết điều này, 

nhưng Thích Ca Mâu Ni Phật ở dưới cội Bồ Đề, nhập Định mười bốn ngày 

tuyên giảng Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh, người nghe là bốn 

mươi  mốt  địa  vị  Pháp  Thân  đại  sĩ.  Chúng  ta  cũng  thấy  trong  kinh  ấy  có 

nhiều nhân chúng, thiên chúng, quỷ thần chúng, chẳng phải là rất nhiều [loại 

thính chúng] đó sao? Những vị ấy là ai? Họ đều là Pháp Thân đại sĩ ứng hóa 

trong lục đạo, không thực sự là phàm phu. Do vậy, quý vị thấy thần núi, thần 

cây, thần sông, thần biển, thần thảo mộc chính là chư Phật Như Lai hay Pháp 

Thân Bồ Tát ứng hóa chẳng thể nghĩ bàn! Phàm phu không có cách gì tham 

dự pháp hội này! 

Nếu  quý  vị  chú  tâm  quán  sát  pháp  hội  ấy  sẽ  thấy  mầu  nhiệm  đến  cùng 

cực!  Cuối  kinh,  Văn  Thù,  Phổ  Hiền  “mười  đại  nguyện  vương  dẫn  về  Cực 

 Lạc” ;  do  vậy,  hội  Hoa  Nghiêm  nhằm  độ  Pháp  Thân  đại  sĩ  vãng  sanh  Cực 

Lạc. Bởi thế, quý vị hiểu kinh Di Đà và kinh Vô Lượng Thọ nhằm độ chúng 

sanh  trong  chín  pháp  giới,  tín  nguyện  trì  danh  cầu  sanh  Tịnh  Độ.  Đại  sự 

nhân duyên “độ chúng sanh thành Phật đạo” của Thích Ca Mâu Ni Phật và 

mười phương tam thế hết thảy chư Phật Như Lai đến đây viên mãn rốt ráo. 

Hết thảy những kinh luận khác đều là đức Phật đại từ đại bi đối với những ai 

mà nói? Đối với những kẻ ít thiện căn, ít phước đức, ít nhân duyên mà nói. 

Vì sao? Họ chẳng thể thành tựu trong một đời, họ chẳng thể tiếp nhận pháp 

môn này. Do vậy, đức Phật từ bi, quý vị thích tiếp nhận pháp môn nào, đức 

Phật  liền  vì  quý  vị  giảng  pháp  môn  ấy.  “Tùy  chúng  sanh  tâm,  ứng  khả  tri 

 lượng” (thuận lòng chúng sanh, ứng theo khả năng hiểu biết của họ). Rốt ráo 

viên mãn là hai bộ kinh này. 

Chúng  ta  học  Phật,  hằng  ngày  nghiên  cứu  kinh  giáo,  nếu  đối  với  mật 

nghĩa, đối với ý nghĩa này của Thích Ca Mâu Ni Phật mà không thể nhìn ra, 

tức  là  học  uổng  công.  Như  vậy,  hàng  hậu  học  chúng  ta  là  kẻ  làm  học  trò, 

phải bắt chước thầy, hiểu được ý thầy, hiểu phương tiện thiện xảo của thầy, 

chúng ta phải biết làm như thế nào đối với chúng sanh đông đảo trong xã hội 

hiện tại. Chúng ta phải làm sao để giúp đỡ họ? Phải làm thế nào để thành tựu 

họ?  Giúp  đỡ  họ,  thành  tựu  họ  thì  hãy  nhớ  kỹ:  Trước  hết  chính  mình  phải 

thành tựu, tối thiểu là chính mình phải trọn đủ hoan hỷ và tín thọ. Nếu quý vị 

không hoan hỷ, tín thọ, làm sao có thể giúp người khác hoan hỷ, tín thọ cho 

được? 

3)  “Tác lễ”  nhằm biểu lộ lòng cảm ơn,  “cảm đại ân đức”.  Cảm ơn tuyệt 

đối chẳng thể chỉ biểu đạt bằng ngôn ngữ, mà phải có hành động, hành động 

là  “đầu thân quy mạng” (gieo thân  quy  mạng). Toàn  thể thân tâm quy  y  A 

Di Đà Phật, quy y Tịnh Độ, chẳng những hết một đời này,  mà đời đời kiếp 

kiếp vĩnh viễn không rời A Di Đà Phật, vĩnh viễn chẳng lìa Tịnh Độ. Đó là 

thực sự cảm ân! Giúp đỡ A Di Đà Phật, giúp đỡ hết thảy chư Phật Như Lai 

phổ  độ  chúng  sanh.  Trong  kinh  giáo,  đức  Thế  Tôn  thường  dạy  chúng  ta 

phương thức phổ độ:  “Thọ trì đọc tụng, diễn nói cho người khác” .   Đặc biệt 

xem  trọng  Diễn.  “Diễn”  (演)  là  biểu  diễn,  là  làm  gương  cho  người  khác 

thấy, người khác trông thấy ắt cảm động. Nếu người khác không cảm động 

là  do  quý  vị  làm  chưa  tốt,  tâm  không  đủ  chân thành,  chí  thành  cảm  thông 

mà! Vì sao người khác không cảm động? Do quý vị không đủ thành ý. Nếu 

thành ý trọn đủ, tự nhiên sẽ cảm động. Cổ nhân nói thật chính xác, nói thật 

đúng:  “Tinh thành sở chí, kim thạch vị khai”  (Lòng tinh thành đến cùng cực, 

vàng đá còn phải nứt). Vàng, đá là khoáng vật, không phải là thực vật; quý 

vị chân thành đến mức cùng cực thì ngay cả đá cũng phải cảm động. 

Trong  nhà  Phật  chúng  ta  có  một  công  án:  “Sanh  công  thuyết  pháp, 

 ngoan thạch điểm đầu”  (ngài Đạo Sanh thuyết pháp, đá phải gật đầu), đó là 

một  ví dụ  về chuyện  “kim thạch vị khai”,  có thể  như vậy được  hay không? 

Nay chúng ta đã biết, chuyện này chắc chắn có thể xảy ra. Vì sao? Thực vật 

và khoáng vật có Pháp Tánh, đặc chất của pháp tánh là có linh tri, hay có thể 

nói  là  thấy  -  nghe  -  hay  -  biết.  Chẳng  qua  sự  thấy  -  nghe  -  hay  -  biết  của 

chúng hết sức chậm chạp, quý vị tinh thành đến cùng cực thì cũng cảm động 

được chúng, chúng cũng sanh ra những đáp ứng thuận theo tâm ý của quý vị. 

Tiến  sĩ  Giang  Bổn  Thắng  nghiên  cứu  nước  kết  tinh,  nước  cũng  là  khoáng 

vật, đem so với đá, chúng ta cảm thấy rất rõ nước nhạy bén, đá chậm chạp. 

Bùn, cát, đá đem so với nước sẽ chậm hơn nhiều lắm. Do đó, quán sát nước 

dưới  kính  hiển  vi,  thấy  nó  phản  ứng  rất  nhanh,  rất  rõ rệt.  Cùng  một  đạo  lý 

ấy, chúng ta tin rằng: Đối với bùn, cát, đá nếu chân thành đến cùng cực thì 

chúng  cũng  phản  ứng  rất  nhanh,  rất  rõ  ràng,  y  báo  chuyển  theo  chánh  báo 

mà! 

Thế nhưng hữu tình chúng sanh lại có cái phiền, phiền phức ở chỗ nào? 

Nghiệp chướng!  Họ có nghiệp chướng  rất  sâu, có lúc còn khó khăn  hơn đá 

nữa.  Quý  vị  giảng  kinh,  đá  cứng  còn  có  thể  gật  đầu,  chứ con  người  không 

gật đầu. Kẻ ấy đã nhiễm phải tà tri tà kiến, so ra khó hóa độ hơn tảng đá. Độ 

tảng đá còn dễ, độ một kẻ tối tăm, ương ngạnh, không nhanh nhạy, tà tri, tà 

kiến khó lắm! Nói chung, hễ có tâm chân thành, tốn thời gian dài thì không 

một ai chẳng thể cảm hóa. Như vậy, tự độ, độ người, điều kiện tiên quyết là 

phải  khẳng  định:  Hết  thảy  hữu  tình  chúng  sanh  đều  có  Phật  Tánh,  hết  thảy 

vô  tình  chúng  sanh  đều  có  Pháp  Tánh.  Nho  gia  bảo  “con  người  tánh  vốn 

 lành” , đấy là khái niệm cơ bản, khẳng định hết thảy chúng sanh tánh thiện, 

bản tánh là chí thiện. 

Như Mạnh Tử giảng về tánh thiện, Tuân Tử giảng tánh ác; khi xưa, tôi ở 

Hương  Cảng,  đài  truyền  hình  Á  Thị  ở  Hương  Cảng  đến  phỏng  vấn  tôi. 

Người phỏng vấn hình như là tiên sinh Hà Thủ Tín. Ông ta nêu câu hỏi như 

thế này: 

- Cổ nhân bảo  “con người tánh vốn ác”,  thấy trong xã hội này, tâm con 

người  trên  thế  giới  là  ác,  không  thiện,  trong  xã  hội  này  làm  sao  tìm  được 

những người lành? Dẫu ta hành thiện, người ta đều hoài nghi ta đang ấp ủ ý 

định gì? Đại khái là mang lòng bất hảo. 

Tôi bảo ông ta: 

- Mạnh Tử bảo là tánh thiện, Tuân Tử bảo là tánh ác, không phải là bản 

tánh,  mà  là  tánh  gì?  Tập  tánh!  Đó  là  “cận  châu  giả  xích,  cận  mặc  giả 

 hắc” (gần son  thì đỏ,  gần  mực thì đen), tập tánh đấy!  Tập tánh có thiện  và 

ác, bản tánh không có. Không có thiện - ác thì mới là chân thiện, mới là chí 

thiện. Vì sao? Có thiện, có ác là rớt vào hai, là rớt trong hai - ba. 

Chân Như bản tánh gọi là Nhất Chân, trong Nhất Chân không có đối lập. 

Thiện - ác là đối lập, không có thiện - ác, không có sanh - tử, không có xa - 

gần, không có lớn - nhỏ, không có Bồ Đề, Niết Bàn, tất cả hết thảy đối lập 

đều không tồn tại. Đó là nhất tâm bất loạn. Nhất tâm bất loạn có thể chứng, 

nói theo  nhà Phật  là “có thể  hiện, có  thể biến”, Nhất Chân pháp  giới  là cái 

được hiện, cái được biến. Khi nào quý vị sẽ khế nhập Nhất Chân pháp giới? 

Khi  nào  quý  vị  dùng  phương  pháp  Niệm  Phật  thực  sự  niệm  đến  mức  nhất 

tâm  bất  loạn,  Nhất  Chân  pháp  giới  sẽ  hiện  tiền.  Nhất  Chân  pháp  giới  ở  tại 

đâu?  Như trên  đã  nói,  khi  quý  vị  buông  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước 

xuống thì chính là nó đấy! 

Quý  vị  hãy  suy  nghĩ,  một  câu  A  Di  Đà  Phật  quả  thật  là  đức  hiệu  của 

Nhất  Chân  pháp  giới.  Do  vậy,  cảm  ơn  thì  phải  biểu  hiện  bằng  hành  động, 

chứ không phải là miệng nói xuông. Trong xã hội hiện thời, mọi người quên 

sạch luân lý đạo đức, không ai nhắc đến. Bởi thế, xã hội động loạn, nhân tâm 

bất an, chúng ta thường nói: “Không có cảm giác an toàn”. Thực sự an toàn 

là  phải  ngộ  từ  giáo  huấn  của  bậc  thánh  hiền,  như  trong  phần  trên  đã 

nói:  “Thân tâm di duyệt, tâm khai ý giải” (Thân tâm vui sướng, tâm khai  ý 

giải), từ nơi ấy mà được, đó là thật, không phải giả. 

4)  “Nhi khứ”  (mà đi), làm lễ mà đi. Đi không phải là hết chuyện, đi làm 

gì? Đi y giáo phụng hành. Do đó,  “y giáo tu trì, nhất vãng bất thoái”  (theo 

lời  dạy  tu  trì,  một  mực  không  lùi  bước) ,  đó  là  “nhi  khứ”.  Quý  vị  thấy  mấy 

câu  sau  cùng:  “Hoan  hỷ  tín  thọ,  tác  lễ  nhi  khứ” ,  ý  nghĩa  rất  phong  phú. 

Tuyệt đối chẳng phải như người hiện tại chúng ta đi nghe kinh, nghe xong, 

làm  lễ  lui  ra,  ra  khỏi  rồi  bèn  làm  gì?  Ra  khỏi  cửa  bèn  suy  nghĩ  lung  tung, 

làm  càn,  làm  bậy,  quên  tuốt  luốt  những  điều  mới  được  nghe  nơi  giảng 

đường.  Thực  sự  nghe  hiểu,  thực  sự  nghe  thấu  triệt,  sẽ  đoạn  nghi  sanh  tín, 

khai phát nguyện tâm. Mọi người làm lễ là cảm ân, thân tâm quy nhất;  “nhi 

 khứ”  là  đi  “thọ  trì  đọc  tụng,  vì  người  khác  diễn  nói”,  thực  sự  làm!  Cuối 

cùng, chúng tôi dẫn mấy câu trong tác phẩm giảng nghĩa cuốn A Di Đà Kinh 

của pháp sư Viên Anh Yếu Giải, cuối sách Sư viết mấy câu cổ vũ chúng ta: 

 “Tùng kim  nhật khởi, thế gian danh lợi, phao khứ, phiết khứ, thiết mạc 

 tẩu hướng kỳ tha lộ khứ” (Từ nay trở đi, danh lợi thế gian vứt đi, bỏ đi, chớ 

đi  theo  con  đường  nào  khác  nữa).  Ngài  nói  năm  câu,  đây  là  câu  thứ  nhất. 

Danh lợi trong thế gian là giả, không thật. Tham chấp danh lợi thế gian, cái 

tâm  ấy  là  tâm  luân  hồi,  quý  vị  khởi  tâm  động  niệm,  nói  năng,  tạo  tác  là 

nghiệp  luân  hồi.  Tâm  luân  hồi  là  mê  hoặc,  nghiệp  luân  hồi  là  nghiệp  bất 

thiện,  quả  báo  là  luân  hồi  trong  lục  đạo.  Người  thực  sự  hiểu  rõ,  giác  ngộ, 

phải  buông  xuống  những  thứ  ấy.  Danh  văn,  lợi  dưỡng,  ngũ  dục,  lục  trần, 

hưởng thụ ngũ dục, lục trần phải buông xuống, trong cuộc sống thường ngày 

bèn  tùy  duyên,  quyết  định  không  được  so  đo.  Người  ta  cho  gì  ăn  nấy,  ăn 

ngon  rất  tốt,  ăn  dở  cũng  xong;  từ đây,  cái  tâm  phân  biệt  xấu  - tốt đã  đoạn, 

tâm bình đẳng sẽ hiện tiền. 

Nhưng phải nhớ kỹ, nếu chúng ta cúng dường người khác, phải tận tâm 

tận  lực  chọn  cái  tốt  nhất,  vì  sao?  Nhằm  thể  hiện  lòng  cung  kính.  Khi  tiếp 

nhận vật của người khác cho, quyết định không có tâm phân biệt, thành tựu 

đức  của  chính  mình.  Cúng  dường  người  khác  là  thành  tựu  phước  báo  của 

chính mình, tu phước báo cho chính mình. Do vậy, niệm niệm nghĩ thật viên 

mãn  cho  người  khác,  không  cần  nghĩ  đến  mình.  Tự  mình  tiếp  nhận  người 

khác  cúng  dường,  quyết  định  không  có  tâm  phân  biệt.  Chúng  ta  tu  hành  ở 

chỗ này! Cái gì cũng đều mong cầu thì quý vị không thể ra khỏi lục đạo luân 

hồi. Thực sự lìa khỏi lục đạo luân hồi thì trong cuộc sống thường ngày, nhất 

định chẳng khởi tâm, chẳng động niệm, chẳng phân biệt, chẳng chấp trước, 

không có những thứ bất hảo như thế, mọi thứ đều tốt. Có như vậy mới hòng 

dưỡng được cái tâm thanh tịnh cho chính mình, dưỡng lòng từ bi của chính 

mình. 

Nhiếp thọ hết thảy chúng sanh thì phải nhớ kỹ,  “hằng thuận chúng sanh, 

 tùy hỷ công đức” , đức Phật dạy chúng ta Tứ Nhiếp Pháp. Vậy thì vì sao đạo 

tràng  phải  trang  nghiêm  dường  ấy?  Chẳng  phải  để  tự  mình  thọ  dụng,  điều 

này rất quan trọng. Nay đạo tràng trang nghiêm để chính mình thọ dụng, chứ 

không  phải  để  người  khác  thọ  dụng,  là  sai  rồi!  Quý  vị  thấy  thời  cổ,  các  tự 

viện,  tùng  lâm  xây  cất  choáng  lộn,  huy  hoàng,  rồi  lại  nhìn  vào  liêu  phòng 

của  người  xuất  gia,  nhìn  rồi  sẽ  hiểu,  họ  vẫn  thực  sự  tu  hành.  Ngay  cả  vị 

phương  trượng  hòa  thượng,  cái  phòng  Ngài  ở  được  gọi  là  Phương  Trượng. 

Phương Trượng to bao nhiêu? Vuông vức mỗi bề một trượng. Trong ấy chỉ 

có thể kê được một cái giường nhỏ, đặt một cái tủ nhỏ, kê một cái bàn nhỏ là 

chật  ních.  Đúng  là  Phương  Trượng!  Phòng  của  các  vị  chấp  sự  rất  nhỏ,  đại 

chúng  cùng  ở  gian  nhà  chung  (quảng  đơn).  Những  kiến  trúc  lộng  lẫy,  huy 

hoàng  để  mọi  người  đến  lễ  bái,  đến  tham  học,  khiến  cho  người  khác  sanh 

lòng  hoan hỷ,  nhằm cúng dường đại chúng, chứ không phải để cung phụng 

chính mình. Vì chúng sanh như thế nào? Vì chính mình thì sao? Chính mình 

không  mong  cầu  hưởng  thụ,  làm  như  vậy  nhằm  biểu  diễn  cho  chúng  sanh 

thấy,  đó  là  người tu  hành chân chánh, cuộc sống  vật chất  hết thảy đều đơn 

giản! 

Đối  đãi  người  khác  thì  phải  tận  tâm  tận  lực.  Pháp  thứ  nhất  trong  Tứ 

Nhiếp  Pháp  là  Bố  Thí.  Sự  bố  thí  ấy  chúng  tôi  thường  giảng  là  mời  khách 

nhiều,  biếu  tặng  nhiều,  cúng  dường  nhiều.  “Ái  ngữ”  là  thực  sự  quan  hoài, 

thành  tâm  thành  ý  quan  hoài.  “Lợi  hành” :  Hết  thảy  hành  vi  của  ta  đối  với 

chúng sanh nhất định là hữu lợi vô hại, có như vậy thì mới có thể nhiếp thọ 

hết  thảy  chúng  sanh.  Đối  với  bản  thân,  đối  với  yêu  cầu  của  chính  mình  thì 

phải đơn giản, khắc khổ, tương ứng với pháp, đối với thế gian này không lưu 

luyến. Đối với người khác thì trọng hậu, khiến cho người khác sau khi cảm 

nhận, họ có thể cảm ân, họ cũng có thể quy y Tam Bảo, gieo thân quy mạng. 

Ý  nghĩa  là  đây,  đó  là  tiếp  dẫn  chúng  sanh.  Tự  hành  như  thế  nào?  Hóa  tha 

như thế nào? Đức Phật đều đã nêu gương cho chúng ta thấy. Điều đầu tiên là 

phải bỏ danh văn, lợi dưỡng. 

Điều  thứ  hai  là  “tùng  kim  nhật  khởi,  nhất  thiết  Hoặc  nghiệp,  hưu  khứ, 

 hiết  khứ,  thiết  mạc  tẩu  hướng  kỳ  tha  lộ  khứ” (từ  nay  trở  đi,  hết  thảy  hoặc 

nghiệp phải ngưng đi, dứt đi, chớ đi theo con đường nào khác nữa). “Hoặc” 

(惑)  là  mê  hoặc.  Tham  -  sân  -  si  -  mạn  -  nghi  trong  tâm  là  mê  hoặc;  danh 

văn, lợi dưỡng, ngũ dục, lục trần bên ngoài đều là mê hoặc. Mê mất cái tâm, 

mê  mất  cái  trí,  chẳng  thể  tách  rời  những  thứ ấy!  Tôi  thường  khuyến  khích 

các  đồng  học,  ngày  nay  bản  thân  tôi  có  chút  thành  tựu,  đắc  lực  là  nhờ  sự 

giáo  huấn  của  thầy,  tức  Chương  Gia  đại  sư  dạy  dỗ.  Lão  nhân  gia  dạy  tôi 

buông  xuống,  thấy  thấu  suốt,  buông  xuống  tự  tư  tự  lợi,  buông  xuống  danh 

văn, lợi dưỡng, buông xuống tham - sân - si - mạn, tôi thực sự làm nên mới 

có một chút thành tựu như vậy. Làm được nhưng chưa đủ, mỗi ngày vẫn cứ 

phải tích cực nỗ lực thực hiện. Nay tôi rất có tín tâm, rất nắm chắc, tiến bộ 

hết sức nhanh chóng. 

Trong  tu  học  Phật  pháp,  sự  tiến  bộ  ban  đầu  rất  chậm,  đặc  biệt  là  trong 

mười năm đầu, bởi có thể nói là giống như quý vị phải chiến đấu với tập khí 

vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước,  hết  sức  cực  nhọc.  Nếu  quý  vị  quả  thật 

khắc phục được thì sau đấy sẽ thuận buồm xuôi gió, mười năm đầu quả thật 

là  mấu  chốt.  Nếu  quý  vị  duyên  không  rất  thù  thắng,  phiền  não  tập  khí  quá 

nặng, thời gian mười năm sẽ không đủ, tâm chưa định được, nói chung phải 

hai mươi năm, ba mươi năm. Nhưng quý vị phải nhớ: Dẫu cho ba mươi năm 

đi nữa, so với vô lượng kiếp luân hồi vẫn là quá ngắn, ba mươi năm ấy qua 

nhanh lắm. Sau đấy dần dần trở thành tự nhiên, tự nhiên buông xuống, mảy 

may miễn cưỡng cũng không có, như vậy quý vị bèn tự tại. 

Thế nhưng nhân duyên đầu tiên là quý vị có thành tựu nơi mấu chốt ấy 

hay  không.  Nhân  duyên  ấy  là  ở  nơi  thầy.  Đối  với  thầy,  quý  vị  có  lòng  tin 

thực sự hay không? Đấy  là  mấu chốt bậc nhất. Tôi tôn kính  thầy, tin tưởng 

thầy,  thầy dạy tôi  những  gì tôi thực sự làm  theo, đó  là cái ải đầu tiên. Nếu 

như  hoài  nghi  thầy,  quý  vị  sẽ  không  có  cách  gì  hết.  Đừng  nói  là  ba  mươi 

năm,  ba  trăm  năm  quý  vị  cũng  không  thể  tiến  bộ  được.  A!  Nay  đã  hết  giờ 

rồi! 



* 

Chư vị đồng học! 

Chúng ta xem tiếp lời khai thị sau cùng của pháp sư Viên Anh. Ngài nói 

năm câu, câu thứ nhất là  “tùng kim nhật khởi, thế gian danh lợi, phao khứ, 

 phiết  khứ,  thiết  mạc  tẩu  hướng  kỳ  tha  lộ  khứ” (từ  nay  trở  đi,  danh  lợi  thế 

gian  vứt  đi,  bỏ  đi,  chớ  đi  theo  đường  nào  khác  nữa).  Câu  thứ  hai  là  “tùng 

 kim  nhật  khởi,  nhất  thiết  Hoặc  nghiệp,  hưu  khứ,  hiết  khứ,  thiết  mạc  tẩu 

 hướng kỳ tha lộ khứ” (từ nay trở đi, hết thảy Hoặc nghiệp phải ngưng đi, dứt 

đi, chớ đi theo đường nào khác nữa). 

Hai câu này quả thật bọn chúng ta tu hành, học Phật, đặc biệt là cầu sanh 

Tịnh Độ, vĩnh viễn thoát khỏi lục đạo sanh tử luân hồi, không thể không nỗ 

lực học tập. Bởi lẽ, [những điều được nói trong hai câu ấy] chính là chướng 

ngại căn bản đối với hết thảy thành tựu và sự vãng sanh Tịnh Độ của chúng 

ta. Nếu không thể đột phá những chướng ngại ấy thì trong một đời này, bất 

luận nỗ lực tu học như thế nào đi nữa, chỉ là gieo một chút thiện căn trong A 

Lại  Da  Thức,  trở  thành  tư  lương  để  đắc  độ  trong  tương  lai,  chứ  trong  một 

đời  này, chắc chắn không thể thọ dụng được! Do  vậy,  nếu  muốn  thành tựu 

thì đối với đạo lý này, đối với chân tướng sự thật này, chẳng thể không triệt 

để  hiểu  rõ.  Triệt  để  hiểu  rõ thì  gọi  là  “khán  phá”  (thấy  thấu  suốt),  thực  sự 

thấy  rõ  ràng,  thấy  minh  bạch.  Thấy  thấu suốt  rồi  mới  có  thể  buông  xuống, 

mới có thể đạt được tâm thanh tịnh, không nhiễm trước mảy may, đó chính 

là công phu chân thật của các đồng học Tịnh Tông chúng ta. 

Những năm gần đây, chúng ta đã nắm được cương lãnh tu tập. Chúng ta 

tu tâm  thì phải  lấy chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh  giác, từ bi  làm 

mục  tiêu.  Nói  cách  khác,  chúng  ta  phải  chuyển  hư  ngụy  thành  chân  thật. 

Phật  tâm  chân  thật,  phàm  tâm  hư  giả.  Chẳng  được  dùng  cái  tâm  hư  giả, 

không được dùng nó! Đừng sợ thua thiệt, đừng sợ bị lừa, đừng sợ khổ, đừng 

sợ khó, đừng sợ chết, chúng ta chỉ cầu sanh về thế giới Cực Lạc, chỉ  mong 

mỏi  thân  cận  A  Di  Đà  Phật  thì  phải  dùng  cái  tâm  chân  thành.  Phải  chuyển 

hết  thảy  phân  biệt,  chấp  trước  thành  tâm  thanh  tịnh,  buông  xuống  hết  thảy 

nhiễm ô. Nhiễm ô là [nhiễm ô nơi] Ý, đặc biệt là thức thứ bảy, tức Mạt Na, 

nhiễm  ô  Ý  [nặng  nề  nhất].  Hãy  chuyển  cái  tâm  nhiễm  ô  thành  tâm  thanh 

tịnh, chuyển cái tâm kiêu căng ngạo mạn thành tâm bình đẳng. Ngã mạn là 

phiền não rất nghiêm trọng. 

Chúng  ta  thấy  ở  phần  trên  đã  nói  đến  Phiền  Não  Trược.  Đức  Thế  Tôn 

quy nạp phiền não thành năm loại căn bản: Tham, Sân, Si, Mạn, Nghi. Tham 

và Sân là nhiễm ô, Mạn là kiêu căng ngạo mạn, tự cho  mình là đúng, trong 

mắt  không  người.  Đây  đều  là  những  thứ  chướng  đạo  nghiêm  trọng.  Phải 

chuyển  ngạo  mạn thành bình đẳng, chuyển  ngu si thành  trí  huệ, chánh  giác 

là trí  huệ. Quý  vị thấy chẳng phải  mọi thứ đều  bị chuyển  hay sao? Chuyển 

nghi hoặc thành chân thành, chuyển tự tư tự lợi thành đại từ đại bi, đó gọi là 

tu tập công phu thực sự! Chuyển trong cuộc sống thường nhật, chuyển trong 

công việc, chuyển trong xử sự, đãi người, tiếp vật. 

Người  khác  đối  đãi  với  mình  bằng  hư  ngụy,  bằng  nhiễm  ô,  bằng  cao  - 

thấp,  bằng  tự  tư  tự  lợi,  ta  không  đối  xử  với  họ  như  thế.  Nhất  định  ta  phải 

dùng  chân  thành,  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  chánh  giác,  từ  bi  để  đối  đãi  họ,  ta 

nhất định phải giống như Phật, Bồ Tát. Phật, Bồ Tát đối xử với chúng sanh 

như thế  nào?  Rồi  chúng  ta  nghĩ  xem  chúng  sanh  đối  với  Phật,  Bồ  Tát  như 

thế nào? Đối với Phật, Bồ Tát, chúng sanh còn lừa dối thì đối với ta còn gì 

để nói nữa! Ngay cả Phật, Bồ Tát mà họ còn dối gạt, họ kiêu căng ngạo mạn 

đối với Phật, Bồ Tát thì đối với ta họ coi ra chi! Thế nhưng chúng ta hãy suy 

nghĩ, Phật, Bồ Tát đối với chúng sanh như thế nào? Điều này rất quan trọng. 

Nay chúng ta phải học theo Phật, Bồ Tát, chớ học theo phàm phu, sẽ chuyển 

biến  một trăm tám mươi độ, chúng ta hoàn tất ngay trong  một đời này, một 

đời này vĩnh viễn thoát khỏi luân hồi trong lục đạo. Bọn họ vẫn cứ luân hồi 

trong lục đạo, ta không như vậy, ta muốn hoành siêu, muốn vượt thoát. Thực 

sự thấy thấu suốt lục đạo luân hồi, vở tuồng ấy đã diễn từ vô lượng kiếp cho 

đến ngày nay, đủ rồi, không diễn nữa! Vì vậy, buông xuống vạn duyên, hết 

thảy pháp thế gian và xuất thế gian không gì chẳng buông xuống. Thân tâm 

quy mạng Tịnh Độ, quy mạng Phật Di Đà, như vậy là đúng! 

Thông đạt, hiểu rõ pháp thế gian và xuất thế gian, tức là thấy thấu suốt. 

Không nhiễm trước mảy may là buông xuống. Hết thảy Hoặc nghiệp (những 

chuyện  điên  đảo  mê  hoặc)  chúng  ta  đều  hiểu  rõ.  Hiểu  rõ  là  thông  suốt,  là 

huệ. Chẳng thể không tiếp xúc, nhưng tiếp xúc rồi vẫn như như bất động, có 

thể nói là như vậy. Chắc chắn chẳng khởi tham - sân - si - mạn - nghi, tiếp 

xúc xong, niệm niệm đều có thể tương ứng với chân thành, thanh tịnh, bình 

đẳng, chánh giác, từ bi. Đó là Bồ Tát đạo, là con đường thành Phật. Chúng ta 

đi  theo  con  đường  thành  Phật,  ngàn  vạn  phần  chẳng  được  bận  lòng  đến 

người  khác,  chẳng  cần  suy  tưởng  đến  người  khác101.  Hễ  nghĩ  bèn  đọa  lạc. 

Chẳng cần bàn luận chuyện người khác, hễ bàn luận bèn tạo nghiệp! 

Đối  với  người thiện căn, phước đức,  nhân duyên thì có thể cùng  họ  trò 

chuyện, chúng tôi gọi là đối thoại, cổ vũ lẫn nhau. Đối với những kẻ chẳng 

thể  tiếp  nhận,  thành  kiến  quá  sâu,  phiền  não  tập  khí  quá  nặng  thì  chắp  tay 

hoan hỷ. Họ nói với mình, nói nhiều đến đâu đi nữa, ta vẫn giữ thái độ cung 

kính lắng nghe, trong tâm thầm niệm A Di Đà Phật, mong Phật, Bồ Tát dùng 

thần lực đại từ đại bi gia trì người ấy, mong mỏi người ấy sớm có ngày giác 

ngộ,  sớm  ngày  quay  đầu.  Chúng  ta  đạo  đức,  trí  huệ,  năng  lực  không  đủ, 

không có cách  gì độ  người ấy được, chúng ta cầu Phật  lực  gia trì, chúng ta 

có thể làm được chuyện này. 

Câu thứ ba:  “Tùng kim nhật khởi, nhất thanh A Di Đà Phật tử tâm niệm 

 khứ,  tu  khứ,  thiết  mạc  tẩu  hướng  kỳ  tha  lộ  khứ”  (Từ  ngày  nay  trở  đi,  một 

tiếng  A  Di  Đà  Phật  hãy  chết  sạch  tấm  lòng  [mong  ngóng,  chụp  giựt]  mà 

niệm đi, tu đi, chớ đừng đi theo con đường nào khác nữa). Hai câu trên đây 

được  kiến  lập  trên  Tín  và  Nguyện.  Đã  có  Tín,  Nguyện  thì  Hạnh  rất  quan 

trọng.  Trong  pháp  môn  này,  Hạnh  là  chấp  trì  danh  hiệu,  mục  đích  là  nhất 

tâm  bất  loạn,  tâm  không  điên  đảo.  Nhất  tâm  bất  loạn  bèn  nhập  cảnh  giới 

Phật. 

Trước  kia,  chúng  tôi  giảng  kinh  Di  Đà,  đã  nhiều  lần  bảo  cùng  quý  vị, 

nhất tâm là năng chứng, Nhất Chân là sở chứng. Nếu chúng ta muốn chứng 

được Nhất Chân pháp giới thì quý vị phải biết: Tây Phương Cực Lạc thế giới 

là Nhất Chân pháp giới, thế giới Hoa Tạng là Nhất Chân pháp giới. Thật Báo 

Trang  Nghiêm  độ  của  hết  thảy  chư  Phật  đều  là  Nhất  Chân  pháp  giới.  Làm 

thế nào để chứng đắc? Nhất tâm bèn chứng đắc. Tu nhất tâm từ đâu? Tu nhất 

tâm trong cuộc sống thường nhật. Thế nào là nhất tâm? Trong hết thảy cảnh 

duyên  (cảnh  là  hoàn  cảnh  vật  chất,  duyên  là  quan  hệ  giữa  con  người  với 

nhau),  không  khởi  tâm,  không  động  niệm,  không  phân  biệt,  không  chấp 

trước, lúc ấy gọi là  “nhất tâm”.  Vừa khởi tâm động niệm thì cổ nhân nói đã 

rớt vào hai - ba, không còn là nhất tâm nữa. “Hai, ba” có nghĩa là gì? Hai là 

phân  biệt  và  chấp  trước,  tức  là  thức  thứ  sáu  và  thức  thứ  bảy.  Hai  là  hai  ý. 

Thức thứ bảy là Ý Căn, thức thứ sáu là Ý Thức; đó là hai ý. Ba là gì? Ba là 

hai  thức  trên  đây,  thêm  vào  A  Lại  Da  Thức  thành  ba.  Tam  tâm  nhị  ý  đấy! 

Tam  tâm  là  thức  thứ tám,  thức  thứ bảy  và  thức  thứ sáu,  gọi  chung  là  “tam 

tâm”. Nhị ý là thức thứ bảy và thức thứ sáu. Quý vị vừa động một niệm bèn 

rớt vào hai, ba. Nói cách khác, từ chân tâm bèn lập tức rớt vào vọng tâm. 

Nếu trong hết thảy cảnh duyên, hết thảy pháp thế gian hay xuất thế gian, 

quý  vị  đều  có  thể  gìn  giữ  chẳng  khởi  tâm,  chẳng  động  niệm,  chẳng  phân 

biệt, chẳng chấp trước, quý vị sẽ vĩnh viễn giữ được nhất tâm. Ai không có 

nhất tâm? Ai nấy đều có nhất tâm, cổ đại đức nói rất hay:  “Niệm thứ nhất là 

 nhất tâm, niệm thứ hai bèn rớt vào  hai, ba” . Do  vì quý  vị  không  giữ  được 

cái niệm thứ nhất ấy, dù có, nhưng không giữ được, mà rất nhanh chóng rớt 

vào hai, ba. Do vậy, [tâm của] quý vị bèn là vọng tâm, để phiền não tập khí 

làm  chủ.  Trong  A  Lại  Da  Thức  là  những  chủng  tử tập  khí  phiền  não  từ vô 

lượng  kiếp  đến  nay,  chủng  tử  gặp  duyên  bèn  hiện  hành.  Duyên  từ  đâu  mà 

có?  Do  năm  thức  đầu  (Nhãn  Thức,  Nhĩ  Thức  v.v...) tiếp  xúc  cảnh  giới  bên 

ngoài, đó là duyên. Vừa tiếp xúc, thức thứ sáu bèn dấy lên vọng tưởng, thức 

thứ  bảy  là  hư  vọng  chấp  trước  bèn  lập  tức  sanh  khởi.  Đó  là  ranh  giới  giữa 

phàm  và thánh; thánh  nhân chẳng có  gì khác, các Ngài có thể  giữ được cái 

niệm thứ nhất, vĩnh viễn để cái niệm thứ nhất làm chủ, tám thức, năm mươi 

mốt  Tâm  Sở  chẳng  làm  chủ.  Đó  là  chư  Phật  Như  Lai,  chúng  ta  phải  học 

theo, học được bản lãnh ấy thì mới thực sự được thọ dụng. 

Thuận hay nghịch đều là Tăng Thượng Duyên, trong hội Lăng Nghiêm, 

Văn Thù Bồ Tát giảng:  “Thuận nghịch giai phương tiện” (Thuận hay nghịch 

đều là phương tiện). Câu nói này không sai một tí nào, đối với người thực sự 

có trí huệ, thuận cảnh  hay  nghịch cảnh không  gì chẳng phải  là phương tiện 

thiện  xảo  để  thành  tựu  đức  hạnh  của  chính  mình,  thành  tựu  cơ  duyên  thù 

thắng  cho  hết  thảy  chúng  sanh.  Thuận  hay  nghịch  đều  là  phương  tiện.  Thế 

nhưng, nếu không phải là người đã đạt nhất tâm thì thuận hay nghịch đều là 

tạo nghiệp. Trong thuận cảnh khởi tham si, nơi  nghịch cảnh khởi sân khuể, 

không  gì  chẳng  tạo  nghiệp.  Do  đây  biết  đúng  là  như  Ngẫu  Ích  đại  sư  đã 

nói:  “Cảnh duyên vô hảo xú, hảo xú tại ư tâm” (cảnh duyên không tốt - xấu, 

tốt - xấu chỉ do tâm). Tâm thiện thì hết thảy cảnh giới đều thiện; thuận hay 

nghịch đều là thiện. Tâm bất thiện, hết thảy cảnh giới thuận hay nghịch đều 

bất thiện, cảnh chuyển theo tâm mà! Đó là chân lý, phải thông đạt, phải thấu 

hiểu đạo lý này! 

Vậy thì chúng ta tu bằng cách nào? Phật, Bồ Tát dạy chúng ta một câu A 

Di Đà Phật. Niệm  một câu A Di Đà Phật ấy  như thế  nào? Sáu căn tiếp  xúc 

cảnh  giới  sáu  trần  bên  ngoài  bèn  khởi  tâm  động  niệm,  cổ  nhân  thường 

nói:  “Bất phạ niệm khởi, chỉ phạ giác trì” (Chẳng sợ niệm khởi, chỉ sợ biết 

chậm). Niệm ấy vừa khởi bèn lập tức  “A Di Đà Phật”  để đánh tan cái niệm 

ấy đi. Câu A Di Đà Phật này là giác, dùng một câu chánh giác, Vô Thượng 

Chánh Đẳng Chánh Giác này để đánh tan hết thảy vọng niệm. Một câu A Di 

Đà  Phật  vốn  tốt  lành,  khởi  tâm  động  niệm  đều  là  tập  tánh,  đó  là  bản  tánh. 

Dùng  bản  tánh  để  hoàn  toàn  khống  chế  tập  tánh,  đó  là  có  công  phu,  công 

phu thực sự!  Bồ Tát, Thanh Văn, Duyên  Giác đều biết dùng công phu  này, 

đều có thể giữ vững chánh giác, đều có thể giữ không lui sụt. 

Bình thường, Phật, Bồ Tát dạy quý vị niệm một câu A Di Đà Phật trong 

từng niệm, các Ngài dạy chúng ta đừng hoài nghi, đừng xen tạp, đừng gián 

đoạn.  “Không  gián  đoạn”  có  rất  nhiều  cách  giải  thích.  Đối  với  kẻ  sơ  học 

chúng ta, một câu Phật hiệu phải miên miên mật mật, chẳng được gián đoạn. 

Vì sao? Vừa gián đoạn, vọng tưởng liền khởi lên, tập khí phiền não bèn trùm 

lấp. Không gián đoạn nhằm khống chế tập khí phiền não, chẳng cho nó khởi 

hiện  hành.  Nhất  định  phải  nhớ  kỹ,  sáu  căn  tiếp  xúc  cảnh  giới  bên  ngoài, 

không khởi tâm, không động niệm, không phân biệt, không chấp trước, đó là 

tu  tập  nhất  tâm.  Tổ  sư  đại  đức  thường  chỉ  dạy  chúng  ta “nhất  tâm  xưng 

 niệm”,  quý  vị phải  hiểu  thế  nào  là  nhất  tâm. Còn khởi tâm động  niệm, còn 

có phân biệt, chấp trước thì đó là vọng tâm. Quý vị vọng tâm niệm Phật thì 

chẳng phải là niệm Phật. Trong bản dịch của Huyền Trang đại sư có nói đến 

điều này, nhưng Ngài không dịch là “nhất tâm bất loạn” mà là “nhất tâm hệ 

 niệm”.  

Quý vị hãy suy nghĩ: Trong kinh điển, đức Phật dạy chúng ta niệm Phật 

như thế nào? Trừ A Di Đà Phật ra, trừ thế giới Cực Lạc ra, cái gì cũng không 

nghĩ  đến.  Phương  pháp  đơn  giản  nhất  là  ngay  cả  thế  giới  Cực  Lạc  cũng 

không  nghĩ  đến,  chuyên  tưởng  A  Di  Đà  Phật.  Vì  sao?  Thấy  A  Di  Đà  Phật 

không phải là sanh về thế giới Cực Lạc hay sao? Nghĩ đến thế giới Cực Lạc 

vẫn còn  là phiền phức  lắm! Mười Sáu  Phép Quán  là  nghĩ đến thế  giới Cực 

Lạc.  Trong  bản  hội  tập  kinh  Vô  Lượng  Thọ  của  cụ  Hạ  Liên  Cư,  phẩm  thứ 

bốn  mươi  tám  là  tưởng  thế  giới  Cực  Lạc,  giảng  về  thế  giới  Cực  Lạc.  Nếu 

quý  vị  vẫn  quán  tưởng,  tức  là  tưởng  thế  giới  Cực  Lạc,  đâu  có  thuận  tiện 

bằng  một  câu  A  Di  Đà  Phật?  Người  thực  sự  thông  minh,  ngay  cả  thế  giới 

Cực Lạc cũng không nghĩ đến, chuyên tưởng A Di Đà Phật, chuyên niệm A 

Di  Đà  Phật,  lẽ  đâu  không  thành  tựu?  A  Di  Đà  Phật  là  chỗ  chân  chánh  cho 

thân và tâm của chúng ta quy mạng. Vì thế, mới bảo chúng ta:  “Tử tâm niệm 

 khứ,  tu  khứ” (Chết  lòng  niệm  đi,  tu  đi!)  Tu  là  tu  chứng,  tất  cả  vọng  tưởng 

thảy đều buông xuống, đó là Tu. 

Một câu  A Di Đà Phật phải khéo  niệm, cốt sao phải đạt đến tiêu chuẩn 

của  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát:  “Đô  nhiếp  lục  căn,  tịnh  niệm  tương  kế” (Nhiếp 

trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối). Đó chính là bí quyết dụng công thành tựu 

của Đại Thế Chí Bồ Tát lão nhân gia chỉ dạy chúng ta. Ý nghĩa của  “nhiếp 

 trọn  sáu  căn”  không  phải  là  buộc  quý  vị  mắt  không  nhìn,  tai  không  nghe, 

không có nghĩa như vậy; mắt vẫn thấy, tai vẫn nghe, mũi vẫn ngửi, lưỡi vẫn 

nếm, nhưng nhất định không giữ lại ấn tượng! Cũng có nghĩa là quyết định 

không vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, quyết định không khởi tâm, không 

động  niệm,  không  phân  biệt,  không  chấp  trước.  Dẫu  cho  nhìn  khắp  tất  cả, 

nghe  khắp  tất  cả,  nhưng  quả  thật  chẳng  có  phân  biệt,  chẳng  có  chấp  trước, 

chẳng  có  khởi  tâm,  chẳng  có  động  niệm.  Niệm  niệm  A  Di  Đà  Phật  miên 

miên  mật  mật,  chẳng  bị  cảnh  giới  bên  ngoài  ảnh  hưởng  mảy  may.  Người 

minh tâm kiến tánh trong Tông Môn thường nói Cảnh giới ấy là  “bách hoa 

 tùng  trung  quá,  phiến  diệp  bất triêm  thân” (qua  rừng  trăm  hoa  nở,  mẩu  lá 

chẳng  dính  thân), cảnh  giới  như  vậy  đấy!  Họ  dùng  phương  pháp  tham  cứu 

đạt đến cảnh giới này, Tịnh Tông dùng Niệm Phật, dùng phương pháp chấp 

trì danh hiệu để đạt đến cảnh giới này. Trong tâm quả thật chỉ có một câu A 

Di Đà Phật, ngoại trừ A Di Đà Phật ra, cái gì cũng đều chẳng có. Chẳng thể 

nghĩ bàn! Đó mới đúng là  “một câu A Di Đà Phật hãy chết lòng niệm đi, tu 

 đi”.  

Thế nào là  “chết lòng” ? Đối với hết thảy pháp thế gian và xuất thế gian, 

hết thảy người, sự, vật, chẳng còn bận tâm, chẳng còn khởi tâm, không động 

niệm, đó là cõi lòng thực sự chết rồi. Chẳng phải là cảnh giới không tồn tại, 

cũng  không  phải  là  chẳng  tiếp  xúc  cảnh  giới,  mà  là  cảnh  giới  nhất  định 

chẳng  phương  ngại  tâm  mình,  cũng  nhất  định  chẳng  bị  nó  lôi  kéo  mà  khởi 

vọng tâm, quý vị vĩnh viễn dùng chân tâm, người như vậy mới là biết niệm! 

Tông Môn thường nói là  “biết chăng?”  Tịnh tông chúng ta cũng có thể nói 

là “quý  vị  biết  cái  gì?”  Quý  vị  có  biết  niệm  hay  không?  Nếu  biết  niệm  thì 

tuyệt lắm! Cao hơn Thiền nhiều! Đó là thực tại quý vị phải tin tưởng. Trong 

kinh  Đại  Tập,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  đã  nói  trì  danh  niệm  Phật  là  thượng 

thượng  thâm  diệu  Thiền,  quý  vị  phải  thực  sự  hiểu  được  câu  nói  này  của 

Thích Ca Mâu Ni Phật. Câu tiếp theo, đại sư dạy chúng ta: 

 “Tùng  kim  nhật  khởi,  cầu  sanh  Cực  Lạc  ngũ  thanh  Tịnh  Độ  khứ,  thiết 

 mạc tẩu hướng kỳ tha lộ khứ” (Từ nay trở đi, hãy cầu sanh cõi Cực Lạc có 

năm điều thanh tịnh, chớ đi theo đường nào khác nữa).    Chúng ta phải đi theo 

con đường nào? Con đường lớn dẫn đến Tây Phương Cực Lạc thế giới. Con 

đường lớn ấy được gọi là  “cõi có năm điều thanh tịnh” . Sư dùng danh từ ấy 

để đối ứng  với  “ngũ trược ác thế”  của thế gian  này, Sư  gọi cõi kia là  “ngũ 

 thanh tịnh độ”. Vì sao? Ở bên này là Kiếp Trược, tức là thời đại không tốt; 

trong  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  A  Di  Đà  Phật  mới  thành  Phật  mười 

kiếp, Phật và tất cả nhân dân trong thế giới Cực Lạc đều là vô lượng thọ. Đã 

vô lượng thọ mà thế giới ấy mới thành tựu  mười kiếp, tức là nhằm thời đại 

quá tốt đẹp. Chúng ta ở trong Kiếp Trược, còn bọn họ là Kiếp Thanh, thanh 

tịnh. 

Chúng sanh tại nơi này có Kiến Trược, tà tri, tà kiến, mê hoặc, điên đảo, 

còn  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  là  chánh  tri,  chánh  kiến.  Trong  thế  gian 

của chúng ta, tà sư thuyết pháp nhiều như cát sông Hằng, kinh Lăng Nghiêm 

nói như vậy. Trong Tây Phương Cực Lạc thế giới, chư Phật Như Lai thuyết 

pháp, số lượng ấy dù có dùng số cát sông Hằng để tỷ dụ cũng không có cách 

gì sánh ví được, [chư Phật thuyết pháp trong Tây Phương Cực Lạc thế giới] 

nhiều  như  số  vi  trần  trong  tam  thiên  đại  thiên  thế  giới.  Số  cát  trong  sông 

Hằng làm sao có thể sánh ví được? Kiến giải thanh tịnh mà! Chúng ta ở đây 

phiền não, tập khí rất nặng; chúng sanh trong Tây Phương Cực Lạc thế giới 

mỗi ngày nghe kinh, nghe pháp, cúng dường chư Phật, cúng dường hết thảy 

chúng  sanh  trọn  khắp  pháp  giới  hư không  giới.  Quý  vị  hãy  nghĩ  đi:  Người 

bên đó đừng nói chi nhiều, phước huệ họ tu trong một ngày ước chừng bằng 

với phước  huệ chúng ta phải tu trong  vô  lượng kiếp. Họ tu  xong trong  một 

ngày.  Bọn  chúng  ta  ở  đây  có  phiền  não,  còn  bên  thế  giới  của  người  ta,  ai 

cũng có trí huệ, chuyển tám thức thành bốn trí, chuyển phiền não thành Bồ 

Đề, đó là thế giới có năm thứ thanh tịnh. 

Trong  thế gian  này có  Chúng Sanh Trược,  sao gọi là  Chúng  Sanh 

Trược?  Là  vì  cư  dân  trong  thế  gian  này  kiến  giải,  tư  tưởng  thác  loạn,  hết 

thảy chúng sanh  vô tình  lẫn  hữu tình đều  bị  nhiễm  ô, biến Nhất Chân pháp 

giới thành thế gian trược ác. Trái lại, con người trong Tây Phương Cực Lạc 

thế  giới  tâm  thiện,  tư  tưởng  thiện,  ngôn  hạnh  thiện,  nên  cảm  được  thế  giới 

Cực Lạc, chứ không là ngũ trược ác thế. Trong thế gian này, chúng sanh thọ 

mạng rất ngắn; người bảy mươi tuổi xưa nay hiếm hoi, từ sáu mươi tuổi trở 

lên đã thuộc lớp tuổi vãn niên rồi! 

Tôi nhớ lúc cầu học tại Đài Trung, thầy Lý dạy chúng tôi Cổ Văn, giảng 

đến bài Thu Thanh Phú (bài phú Tiếng Thu), cảm thán bốn mùa Xuân - Hạ - 

Thu - Đông biến hóa, đời người cũng có bốn thời: Trước năm hai mươi tuổi 

là mùa Xuân, hai mươi đến bốn mươi là mùa Hạ của đời người, từ bốn mươi 

đến sáu mươi là mùa Thu của đời người, sáu mươi tuổi trở đi là mùa Đông. 

Thầy  giảng  thiên  văn  chương  ấy,  cảm  khái  vô  hạn.  Người  thế  gian  muốn 

sống qua được mùa Đông lạnh lẽo, thì ba mùa Xuân, Hạ, Thu phải chuẩn bị 

sẵn;  nhưng có  mấy ai biết cách sống qua tuổi  già? Người thế  gian  mê  hoặc 

điên  đảo  nhiều,  thanh  xuân  trẻ  khỏe  hưởng  phước,  quên  sạch  chuyện  tuổi 

bóng xế. Lúc tuổi già xộc tới, dẫu hối cũng không kịp; không biết tu phước, 

tích đức lúc trẻ khỏe. 

Giáo dục Trung Quốc thời cổ rất coi trọng vấn đề này. Thanh thiếu niên 

chú trọng  giáo dục đạo đức, đó là bám chắc rễ trước khi tròn  hai  mươi. Từ 

hai mươi đến bốn mươi bèn phục vụ xã hội, tạo phước. Từ bốn mươi đến sáu 

mươi,  bồi  dưỡng  người  kế  tục.  Sáu  mươi  tuổi  trở  đi  lui  về  hưu,  hưởng 

phước! Như vậy là biết cách sống qua mùa Đông. Đấy chính là giáo dục tư 

tưởng, hoàn toàn khác với người Tây phương; người Tây phương điên đảo. 

Trong một đời người, lúc nào mới hưởng phước? Tuổi nhi đồng. Vì thế, mọi 

người tại ngoại quốc thường nói:  “Tuổi nhi đồng là thiên đường. Tuổi trung 

 niên  là  chiến  trường,  tuổi  già  là  phần  mộ”.  Nói  nghe  sao  bi  ai  quá  đỗi! 

Không  như tư  tưởng  Trung  Quốc.  Tư  tưởng,  lý  luận  của  Trung  Quốc  khác 

hẳn bọn họ. Tuổi thanh thiếu niên rất cay đắng thì mới phát phẫn, nỗ lực học 

tập,  theo  kịp  bước  tiến  của  xã  hội,  vì  xã  hội  tạo  phước.  Tuổi  già  hưởng 

phước,  tuổi  già  không  phải  là  mồ  chôn,  tuổi  già  là  hưởng  phước.  Trong  tư 

tưởng của người ngoại quốc, phước báo hưởng hết trong mười mấy năm trẻ 

trung, phước báo cả đời đã hưởng xong, họ lại không biết tu phước, tuổi già 

sao không rất khổ? 

Chúng ta thấy điều tốt đầu tiên của Tây Phương Cực Lạc thế giới là vô 

lượng thọ! Vô lượng thọ ấy chẳng phải là vô lượng có số lượng, mà thực sự 

là  vô  lượng  một  cách  vô  lượng.  Chuyện  này  là  như  thế  nào?  Sanh  về  Tây 

Phương Cực Lạc thế giới rồi, quyết định trong một đời chứng đắc viên mãn 

Vô Thượng Bồ Đề. Chứng đắc Vô Thượng Bồ Đề là thực sự vô lượng thọ, 

không giả đâu, vì sao? Đừng nói đến Vô Thượng Bồ Đề, chỉ nói đến Chánh 

Đẳng  Chánh  Giác,  bậc  Sơ  Trụ  Bồ  Tát  trong  Viên  Giáo  phá  một  phẩm  vô 

minh, thấy một phần chân tánh, chứng một phần Pháp Thân, trong cảnh giới 

này  không  còn  sanh  diệt  nữa.  Sanh  diệt  không  còn  tức  là  bất  sanh  bất  tử, 

Phật pháp gọi đó là Đại Niết Bàn. Đại Niết Bàn là bất sanh bất diệt, bất sanh 

bất diệt là vô lượng thọ thực sự! Đó là mục tiêu tu hành chân chánh của Phật 

pháp Đại Thừa. 

Tiểu Thừa Tứ Quả A La Hán cũng chứng đắc Niết Bàn, nhưng Niết Bàn 

của  họ  không  phải  là  thật.  Nói  theo  cách  thông  thường,  các  Ngài  chỉ  đạt 

tương tự Niết Bàn, không phải chân thật Niết Bàn. Các vị ấy chưa kiến tánh, 

cho  nên  Phật  gọi  [cảnh  giới  Niết  Bàn  của  Tiểu  Thừa]  là  “thiên  chân  Niết 

 Bàn” . Chỉ có Đại Thừa Bồ Tát mới chứng đắc Niết Bàn chân chánh, tức đại 

Niết  Bàn.  Sơ  Trụ  Bồ  Tát  của  Viên  Giáo  đã  chứng  đắc,  nhưng  không  viên 

mãn, muốn viên mãn phải thuộc vào Như Lai quả địa, đấy mới là chứng đắc 

đại  Niết  Bàn  viên  mãn  rốt  ráo.  Cái  hay  nhất  của  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế 

giới  không  chỉ  là  vô  lượng  thọ,  mà  còn  là  “viên  chứng  ba  thứ  Bất  Thoái” , 

thật phi phàm, thật khó tin! Bậc Sơ Trụ Bồ Tát trong Viên Giáo chứng được 

ba thứ  Bất Thoái,  nhưng chưa viên  mãn. Viên chứng ba thứ Bất Thoái,  nói 

thật ra, bậc thực sự viên chứng là Đẳng Giác Bồ Tát. Chúng ta hạ thấp tiêu 

chuẩn một chút, không cần phải nâng cao như thế thì viên chứng ba thứ Bất 

Thoái trong kinh thường gọi là A Duy Việt Trí Bồ Tát. A Duy Việt Trí thuộc 

đẳng cấp  nào? Từ Thất Địa trở  lên, được oai thần  và bổn  nguyện của A Di 

Đà  Phật  gia  trì,  chứ  không  phải  do  chính  mình thực  sự có  năng  lực  chứng 

đắc. 

Dù được Phật gia trì, chính mình vẫn phải nghiêm túc tu học. Tu học thì 

công phu của mỗi người tiến triển khác nhau. Có người tiến bộ nhanh chóng, 

có  người  tiến  bộ  chậm  chạp  hơn,  nhưng  người  ấy  chắc  chắn  không  thoái 

chuyển. Mức học tập tiến bộ có nhanh, có chậm, thật đấy. Kẻ nhanh thì sớm 

có  ngày  tự  mình  thực  sự  chứng  đắc  viên  mãn  ba  thứ  Bất  Thoái.  Dù  chưa 

chứng đắc, nhưng được A Di Đà Phật gia trì, nên thọ dụng, trí huệ, đức năng 

cũng  chẳng  khác  gì  lắm.  Chuyện  thù  thắng  này  mười  phương  các  thế  giới 

Phật thảy đều không có. 

Như  vậy,  ở  đây  đại  sư  khuyến  khích  chúng  ta,  từ  ngày  nay  trở  đi,  nhất 

định phát nguyện cầu sanh cõi nước Tây Phương Cực Lạc có năm thứ thanh 

tịnh, chúng ta phải lấy đó làm tông chỉ tu học cho bản thân. Điều cuối cùng 

vô cùng trọng yếu, nhất định tiến đến Phật quả viên mãn rốt ráo, đây cũng là 

câu  cuối  cùng  trong  Tứ  Hoằng  Thệ  Nguyện:  “Phật  đạo  vô  thượng  thệ 

 nguyện thành” , quý  vị  mới thực sự đạt được viên  mãn rốt ráo, chứng được 

Phật quả viên mãn rốt ráo. 

Do vậy,  “tùng kim nhật khởi, tật thú A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề 

 khứ,  thiết  mạc  tẩu  hướng  kỳ  tha  lộ  khứ” (từ  ngày  nay  trở  đi,  nhanh  chóng 

tiến đến A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, chớ đi theo đường nào khác 

nữa). Con  đường  khác  là  gì?  Là  danh  văn  lợi  dưỡng  thế  gian.  Phải  tranh 

giành những phẩm hàm gì, phải tranh giành những địa vị gì, phải tranh giành 

những quyền lợi gì, lầm hết! Chúng ta hãy chú tâm suy tưởng, chú tâm quán 

sát: Thích Ca Mâu Ni Phật đã nêu gương gì cho chúng ta? Ngài là vương tử, 

lẽ đương nhiên sẽ kế thừa ngôi vua. Ngôi vua cũng không cần, đức Phật đã 

biểu diễn cho chúng ta thấy, chúng ta còn phải  giành  làm  gì  nữa đây? Nay 

chúng ta muốn giành lấy một địa vị, nếu nghĩ đến Thích Ca Mâu Ni Phật ở 

bên cạnh chúng ta, Ngài sẽ nghĩ như thế nào? Đức Phật dạy chúng ta như thế 

nào? Đức Phật không cần!  Không cần danh, không cần cái danh đế  vương, 

cũng  không  cần  địa  vị  đế  vương,  cũng  không  cần  quyền  lợi  của  đế  vương, 

mọi thứ đều buông bỏ hết, cũng chẳng hưởng thụ phú quý. Những hưởng thụ 

vật chất trong cuộc sống đế vương Ngài đều bỏ hết, bỏ sạch sành sanh. 

Ngài  là  kẻ  bình  dân,  thân  phận  gì  cũng  không  có,  chức  tước  gì  cũng 

không  có,  được  người  khác  tôn  kính,  mọi  người  gọi  Ngài  là  Thế  Tôn.  Thế 

Tôn nghĩa là gì? Nói như bây giờ, đặc biệt rất thông dụng tại Trung Quốc là 

tôn  kính.  Nếu  nói  theo  cách  bây  giờ  là  “đức  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  tôn 

kính”.  Đức  Phật  là  thánh  nhân.  Người  Trung  Quốc  gọi  là  “thánh  nhân”, 

người Ấn Độ gọi là Phật, Phật có nghĩa là người có trí huệ, có đạo đức, bậc 

giác  ngộ.  Đối  với  danh  hiệu  của  Ngài,  chúng  ta  thêm  vào  chữ  “tôn  kính”, 

bậc thánh  nhân  Thích Ca Mâu Ni tôn kính, hoặc là Thích Ca Mâu Ni Phật, 

Thích Ca Mâu Ni Giác Giả, đối với bậc giác ngộ, xưng hô như vậy đó! 

Những việc suốt một đời lão nhân gia thực hiện, chúng ta phải học tập: 

Đó là giáo học. Chính mình phải ngày ngày không ngừng học tập, mỗi ngày 

không  ngừng  dạy  người  khác.  Do  vậy,  nếu  quý  vị  chú  tâm  quan  sát,  dùng 

thuật  ngữ  hiện  tại  để  nói  về  Ngài  thì  cả  một  đời  Ngài  theo  đuổi  sự  nghiệp 

giáo dục. Nếu dùng thuật ngữ hiện tại để mô tả Ngài thì đức Phật là một nhà 

giáo  dục  đa  nguyên  văn  hóa.  Những  hành  động  suốt  đời  Ngài  là  thực  hiện 

công tác nghĩa vụ giáo dục xã hội đa nguyên văn hóa, bởi lẽ, Ngài dạy học 

không thâu  học phí, không tiếp  nhận cúng dường,  mỗi  ngày sống đơn  giản 

nhất, cầm bát khất thực, ngày ngày ra ngoài khất thực. Ôm bát đi xin, ai cho 

gì ăn nấy, quyết định không phân biệt, mà đều là tâm cảm kích. Quý vị cúng 

dường một bát cơm rất ngon, Ngài rất cảm kích, cảm ân; quý vị cúng dường 

cơm không dễ nuốt, Ngài vẫn bình đẳng cảm ơn. Vì sao? Người cúng dường 

đã  tận  tâm.  Mỗi  cá  nhân  giàu  hay  nghèo  khác  nhau,  trạng  huống  sinh  hoạt 

khác  nhau,  đến  xin  ở  chỗ  nghèo  cùng,  họ  ăn  những  thứ  rất  dở,  họ  cúng 

dường  cho  quý  vị  những  thứ tốt  nhất  rồi  đó.  Vì  vậy,  chư  Phật,  Bồ  Tát đều 

bình đẳng cảm ơn. 

Chúng  ta  học  Phật,  học  Phật  chính  là  học  theo  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật, 

học theo tấm lòng của Ngài, học hỏi cuộc đời của Ngài, học theo cách Ngài 

đãi  người  tiếp  vật,  học  tập  cách  Ngài  từ  bi  giáo  hóa  hết  thảy  chúng  sanh. 

Đức Phật biết chuyện trọng yếu nhất trong việc từ bi tế thế là giúp cho chúng 

sanh  giác  ngộ, phá  mê khai  ngộ, có  như vậy  mới thực sự lìa khổ được  vui. 

Vui do đâu mà có? Vui do giác ngộ  mà có. Khổ do đâu mà có? Khổ do  mê 

hoặc mà có. Chỉ có phá mê khai ngộ mới thực sự lìa khổ được vui. Thích Ca 

Mâu Ni Phật  hiểu đạo  lý  này,  liễu  giải chân tướng sự thật  này, cả đời  giúp 

người khác,  giúp  người khác  lìa khổ được vui. Ngài  giảng  về  nhân để  giúp 

chúng sanh phá mê khai ngộ, để rồi chính họ lìa khổ được vui. 

A!  Kinh  A Di Đà trong  Hệ Niệm Pháp  Sự chúng tôi  giới thiệu đến đây 

thôi.  Đoạn  sau  là  Vãng  Sanh  Chú,  bài  chú  Vãng  Sanh  này  chúng  tôi  cũng 

cần phải  giảng.  Phải có  nhận thức, phải  hiểu  rõ bài chú ấy.  A!  Bây  giờ  hết 

giờ rồi. 



Trung Phong Tam Thời Hệ Niệm 

Pháp Sự Toàn Tập Giảng Ký,  

Phần 13 hết 





---o0o--- 



Phần 14 

 Tập 40 

   

7. Chú Vãng Sanh 

  

Chư vị đồng học! 

Xin  xem  tiếp  phần  sau  kinh  Di  Đà  có  Bạt  Nhất  Thiết  Nghiệp  Chướng 

Căn  Bản Đắc Sanh Tịnh Độ Đà  La Ni. Câu  này phải đọc  như thế  này  “Bạt 

 Nhất Thiết Nghiệp Chướng Căn Bản, Đắc Sanh Tịnh Độ Đà La Ni”,  thường 

gọi  là  chú  Vãng  Sanh.  Thông  thường  tụng  kinh  Di  Đà  xong,  mọi  người 

thường  niệm  ba biến  hoặc bảy biến chú Vãng Sanh. Nếu chiếu  theo truyện 

ký  ghi  chép  thì  phải  niệm  hai  mươi  mốt  biến,  ba  lần  bảy  là  hai  mươi  mốt 

biến, kinh truyện nói như vậy. Con người hiện tại thích giản lược, hai mươi 

mốt biến giản lược thành bảy biến, nay bảy biến giảm thành ba biến. 

Chúng tôi dựa theo lời giải thích của Liên Trì đại sư trong Sớ Sao để giới 

thiệu  khái  lược  ý  nghĩa  bài  chú  này.  Đại  sư  giải  thích  ý  nghĩa  bài  chú  này 

như sau:  “Dĩ chú phụ kinh” (đem chú ghép thêm vào kinh), kinh Di Đà vốn 

không có chú này, do chú này cũng nói về việc vãng sanh, nên tổ sư đại đức 

đem  bài  chú  này  (bài  chú  này  không  dài)  ghép  vào  sau  kinh.  “Dĩ  chú  phụ 

 kinh, kinh đắc chú nhi di hiển” (đem chú ghép thêm vào kinh, kinh có thêm 

chú  càng  rõ  ràng).  Chữ  “kinh”  ở  đây  là  kinh  A  Di  Đà,  được  bài  chú  Vãng 

Sanh ghép thêm đằng sau thì kinh ấy càng thêm rõ rệt. Chú là mật chú, hiển 

mật  viên  dung,  thể  hiện  ý  nghĩa:  Kinh  là  hiển  thuyết,  chú  là  mật  thuyết. 

Nói  “dĩ kinh tiên chú” (kinh được đặt trước chú), kinh đặt ở đằng trước, chú 

đặt  ở  sau,  “chú  đắc  kinh  nhi  dũ  linh” (chú  được  kinh  [giảng  rõ]  càng 

linh) ,  chú  là  chú  của  kinh,  kinh  là  kinh  của  chú.  Chú  này  có  ý  nghĩa  gì?  Ý 

nghĩa  của  bài  chú  đều  nằm  gọn  trong  kinh,  kinh  là  hiển  thuyết,  chú  là  mật 

thuyết,  “giao tương vi dụng” (dùng lẫn cho nhau), kinh và chú hỗ trợ nhau, 

thành  toàn  lẫn  nhau.  “Ưng  kết  thích  dã”  [nghĩa  là]  hãy  nên  giải  thích 

như vậy! 

Trước hết, hãy nói về xuất xứ của bài chú này.  “Thử chú tường kiến Bất 

 Tư Nghị Thần Lực Truyện” (Chú này thấy [ghi chép] tường tận trong Bất Tư 

Nghị  Thần  Lực  Truyện).  Đây  là  xuất  xứ  của  bài  chú  này,  chú  được  chép 

trong  Bất  Tư  Nghị  Thần  Lực  Truyện.  Sách  nói:  “Trì  thử  chú  giả,  diệt  tội 

 vãng sanh” (trì chú  này, diệt tội  vãng sanh). Ý  nghĩa  này rất  hy  hữu, trong 

Hiển giáo chúng ta nói vãng sanh Tây Phương Cực Lạc là “đới nghiệp vãng 

sanh”, chú này lại có thể diệt tội vãng sanh, há chẳng phải là viên  mãn hơn 

kinh  ư?  Do  vậy,  quả  thật  có  người  không  niệm  kinh  Di  Đà,  chuyên  trì  chú 

Vãng  Sanh.  Trì  chú  có  được  linh  nghiệm  hay  không?  Trước  kia,  tôi  giảng 

kinh ở Đài Bắc, có một vị cư sĩ bảo ông ta hoàn toàn tuân theo những gì Bất 

Tư  Nghị  Thần  Lực  Truyện đã  nói,  niệm chú  Vãng Sanh ba  mươi  vạn biến. 

Ông ta niệm đủ ba mươi vạn biến, không thấy có cảm ứng, đến hỏi tôi. Ông 

ta nói: “Thưa pháp sư! Chú này không linh!” Thật ra, chẳng phải chú không 

linh! Cùng một đạo lý, như trong phần trước chúng tôi đã nói về kinh, quý vị 

có hiểu hay không? Chú cũng giống như vậy đó, quý vị có hiểu hay không? 

Nếu không hiểu thì chỉ là học khẩu ngữ, khó lòng lắm! 

Chú  linh  như thế  nào?  Nói  thật  ra,  từ  cổ  đến  nay  thần  chú  không  được 

giải thích. Người  Ấn  Độ  nghe cũng không hiểu, bởi  nó chẳng phải  là  tiếng 

Phạn.  Trước  kia,  thầy  Lý  từng  bảo  tôi  thầy  đã  từng  học  Mật,  học  suốt  tám 

năm. Thầy bảo: Quá nửa thần chú là ngôn ngữ của lục đạo. Khi Phật giảng 

kinh, thuyết pháp, thần linh trong lục đạo đều đến nghe, đại khái thính chúng 

[trong lục đạo] còn nhiều hơn loài người chúng ta. Chúng ta mắt thịt không 

thấy họ, chứ Phật, Bồ Tát, A La Hán đều có thể thấy được họ. Phải biết đạo 

tràng giảng kinh của Phật, ngoại trừ thiên long bát bộ ra, quỷ thần trong sáu 

nẻo đều thực sự đến nghe kinh. Họ đều có năng lực nghe hiểu những ý nghĩa 

trong  lời  thuyết  pháp  của  đức  Phật.  Đúng  là  như  kinh  Đại  Thừa  thường 

nói:  “Phật  dĩ  nhất  âm  nhi  thuyết  pháp,  chúng  sanh  tùy  loại  các  đắc 

 giải” (Phật dùng một âm thanh để thuyết pháp, chúng sanh tùy theo mỗi loại 

đều  hiểu)  Như  vậy,  âm  thanh  thuyết  pháp  của  Phật  là  Viên  Âm,  tức  là  âm 

thanh viên mãn, bất luận loài chúng sanh nào đến nghe Phật thuyết pháp đều 

hiểu  được,  tựa  hồ  như  nghe  Phật  đang  nói  bằng  chính  ngôn  ngữ  của  loài 

mình. Đó là thần lực chẳng thể nghĩ bàn! 

Sau  khi  giảng  xong  một  bộ  kinh,  thông  thường  đức  Phật  dùng  những 

ngôn  ngữ  của  thính  chúng  để  nói  mấy  câu.  Mấy  câu  ấy  hết  sức  thân  thiết, 

dùng  ngôn  ngữ của chính  họ để  nói, cũng  là  lòng từ bi  lưu  lộ, thân thiết từ 

bi. Chúng ta thấu hiểu sâu xa, đối với thần linh trong lục đạo đến nghe, đức 

Phật cũng dùng ngôn ngữ của họ để nói mấy câu, nhất định khiến cho họ hết 

sức  hào  hứng,  hết  sức  hoan  hỷ.  Đó  là  lý  do  mật  chú  chỉ  có  âm  thanh  chứ 

không  thể  giảng  giải  ý  nghĩa.  Đa  số  ý  nghĩa  của  chú  là  những  ý  nghĩa  đã 

được tuyên  nói trong kinh, đương nhiên đức Phật cũng chẳng thể  nói tỉ  mỉ, 

chỉ nói mấy câu trọng yếu mà thôi. Thầy Lý dạy tôi: Do vậy, chúng ta cung 

cung kính kính niệm thần chú là được rồi, thế nhưng chúng ta niệm lại sợ gì? 

Sợ rằng tiếng niệm không chuẩn xác, [niệm không chuẩn xác vẫn] chẳng sao 

cả! Âm thanh không chuẩn xác, quỷ thần cũng lượng thứ. Đương nhiên, đức 

Phật  niệm  sẽ  chuẩn  xác  nhất; sau  đức  Phật,  người  thực  sự  niệm  chuẩn  xác 

không  nhiều.  Cốt  sao  tâm  chân  thành,  như  thường  nói:  “Hễ  thành  ắt 

 linh”,  chân thành ắt cảm ứng. Đó là một loại thần chú. 

Trong Đại Tạng  Kinh còn có  một  loại  chú  ngữ ta không thể  gọi  là thần 

chú  được,  nó  cũng  không  mang  ý  nghĩa  ấy.  Chú  ngữ  thuộc  loại  nào  vậy? 

Loại trị bệnh. Trị bệnh thì không phải là thần chú; đối tượng của những chú 

ấy không phải để nói cho quỷ thần nghe, mà nhắm vào căn bệnh. Đại khái là 

huyệt đạo bế tắc, đức Phật biết bộ phận nào bị bế tắc không thông suốt nên 

bệnh tật phát sanh. Đức Phật đem âm thanh dạy cho quý vị, dạy quý vị niệm, 

niệm  những  câu  chữ ấy,  âm  thanh  lớn  hay  nhỏ  đều  đã  khảo  cứu.  Dùng  âm 

thanh để chấn động những bộ vị bế tắc; do chấn động, sự bế tắc bị tiêu trừ, 

kinh mạch thông suốt. Do vậy, trong kinh điển cũng có rất nhiều chú ngữ trị 

bệnh, nhưng ngày nay còn linh hay không? Hiện thời, thực sự không linh. Là 

vì loại chú ngữ ấy nhất định phải được khẩu truyền. Chúng ta dựa theo kinh 

ấy, thấy bệnh như thế bèn niệm chú ấy không thấy linh nghiệm chút nào hết. 

Chẳng phải chú ấy không linh, mà là vì chúng ta không biết niệm, chúng ta 

không biết cách phát âm. Phát âm phải chính  xác, âm  lượng phải rất chuẩn 

thì mới thực sự thấu đến bộ vị ấy. 

Đây  có  thể  gọi  là  phương  pháp  trị  bệnh  cao  minh  nhất,  chẳng  cần  phải 

châm cứu. Châm cứu vẫn cần phải đâm kim. Cách này không cần, dùng âm 

thanh  trị  bệnh  là  phương  pháp  cao  minh  nhất;  cách  này  đã  thất  truyền.  Dù 

Đại Tạng Kinh vẫn có [ghi chép], nhưng quả thật không linh là vì tiếng niệm 

của  chúng  ta  không  chuẩn,  mà  cũng  không  biết  âm  lượng  lớn  hay  nhỏ. 

Trong thế gian này cũng có rất nhiều thổ dân, tổ tổ tương truyền, rất có thể 

vẫn còn giữ được phương pháp này, nhưng hiện tại chúng ta rất ít thấy. Điều 

này thực sự có lý, chứ không phải vô lý, những chú ngữ ấy không có ý nghĩa 

gì  hết.  Điều  này  thuộc  về  kiến  thức  thông  thường,  chúng  ta  phải  hiểu  như 

thế. Nếu trong tương lai, có ai phát hiện, người ấy dùng âm thanh chữa bệnh 

sẽ hiểu được đạo lý này. Lúc đức Thế Tôn còn tại thế thường dùng phương 

pháp  này.  Đại  khái  ở  Trung  Quốc,  đến  đời  Đường  vẫn  còn  phương  pháp 

dùng các chú ngữ để trị bệnh  này, rất có hiệu quả. Hơn  một ngàn  năm sau, 

loại chú ngữ này bị thất truyền, hết sức đáng tiếc! 

Ở đây, Liên Trì đại sư nói:  “Trì thử chú giả, diệt tội vãng sanh, cố dĩ Bạt 

 Nghiệp  Chướng  Sanh  Tịnh  Độ  chi  danh” (Người  trì  chú  này  diệt  tội  vãng 

sanh, nên đặt tên là Bạt Trừ Nghiệp Chướng Sanh Về Tịnh Độ).    Bài chú này 

có  danh  xưng  là  Bạt  Nhất  Thiết  Nghiệp  Chướng  Căn  Bản,  Đắc  Sanh  Tịnh 

Độ Đà La Ni. Đà La Ni có nghĩa là Tổng Trì. 

Sau lời Sớ có lời Sao, Sao nhằm giải thích Sớ, Sớ để giải thích kinh, tức 

là lại có phần chú giải những lời chú giải [kinh]. Chúng tôi cũng không cần 

phải đọc hết, chỉ nhắc đến những phần trọng yếu. Nói đến nghiệp chướng thì 

thông thường,  nghiệp chướng  gồm ba  loại lớn:  Phiền Não Chướng, Nghiệp 

Chướng,  Báo  Chướng.  Nhà  Phật  thường  nói  “nguyện  tiêu  tam  chướng  trừ 

 phiền não, nguyện đắc trí huệ chân minh liễu” ; ba chướng vừa nói ấy chính 

là  những  chướng  vừa  được  liệt  kê  ở  đây:  Phiền  Não  Chướng,  Nghiệp 

Chướng, và Báo Chướng. 

Vì sao không nói dẹp trừ Phiền Não Chướng và Báo Chướng? Trong ba 

chướng vì sao chỉ nhắc đến mình Nghiệp Chướng? Đối với Nghiệp Chướng 

thì Phiền Não Chướng là nhân của Nghiệp Chướng, Báo Chướng là quả của 

Nghiệp Chướng. Nói thật ra, những thứ nhân quả báo ứng đều lần lượt làm 

nhân quả  lẫn  nhau. Phiền Não Chướng  là nhân, Nghiệp Chướng  là quả. Do 

vì phiền não, quý vị bèn tạo nghiệp, Nghiệp Chướng là nhân, Báo Chướng là 

quả.  Nói  như  vậy  chắc  quý  vị  hiểu  rõ.  Do  vì  phiền  não,  quý  vị  mới  tạo 

nghiệp. Nếu không có phiền não, làm sao quý vị tạo nghiệp được? Phiền não 

là gì? Tham, sân, si, mạn, trong phần trên gọi là Kiến Hoặc và Tư Hoặc. Quý 

vị  có  Kiến  Tư  phiền  não  nên  mới  tạo  nghiệp;  tạo  nghiệp  rồi,  nhất  định  có 

quả báo. Ác nghiệp thì quả báo là ngạ quỷ, súc sanh, địa ngục; thiện nghiệp 

thì quả báo là thiện quả nhân thiên. Như vậy, lục đạo luân hồi thuộc về quả 

báo. Lục đạo luân hồi vì đâu mà có? Do khởi Hoặc tạo nghiệp nên mới biến 

hiện  ra  như  thế.  Đại  sư  cũng  giải  thích  rất  khéo:  “Nghiệp  tất  hữu  nhân, 

 nghiệp tất chiêu quả” (Nghiệp ắt có nhân, nghiệp ắt chuốc lấy quả). Vì thế, 

có  thể  nói  là  Phiền  Não  Chướng  và  Báo  Chướng  được  bao  gồm  trong 

Nghiệp Chướng. 

Ở  đây,  đại  sư  cũng  nói  mấy  câu  rất  hay:  “Trừ  chướng,  quý  trừ  kỳ 

 bổn. Như căn tuyệt bất sanh nha. Nha bất sanh, tắc chi, diệp, hoa, quả, tất 

 bất sanh cố” (Trừ chướng quý ở chỗ trừ tận gốc. Nếu rễ tuyệt sẽ chẳng nẩy 

mầm.  Mầm  chẳng  sanh  thì  cành,  lá,  hoa,  quả  đều  chẳng  thể  sanh  được).  Ý 

nghĩa này hay lắm, chúng ta phải hiểu. Cổ đức thường chỉ dạy người học tu 

hành là tu từ đâu? Tu từ căn bản, ý nghĩa như vậy. Căn bản là gì? Căn bản là 

khởi  tâm  động  niệm.  Cách  tu  hành  cao  minh  nhất  là  ý  niệm  vừa  khởi,  lập 

tức  “chiếu  trụ”.  Chiếu  trụ  là  gì?  Biết  rõ  ràng  minh  bạch  ý  niệm  này  của 

mình là thiện  hay ác. Ý  niệm  là thiện,  thiện  là  lợi  ích  hết thảy chúng sanh, 

điều thiện ấy chính là ý niệm tốt, phải làm cho nó tăng trưởng. Nếu ý niệm 

ấy là ác niệm, lập tức phát hiện, ngay lập tức dùng một câu A Di Đà Phật để 

thay thế nó. Đó là tu từ căn bản. 

Do vậy, quý vị phải biết: Pháp môn Tịnh Độ là tu từ căn bản, so với bất 

cứ  pháp  môn  nào  cũng  đều  dễ  dàng  hơn.  Do  vì  pháp  môn  này  là  đề  khởi 

chánh niệm, chánh niệm là một câu Phật hiệu, vô cùng dễ dàng, vô cùng đơn 

giản. Ý  niệm  vừa khởi bèn  A Di Đà  Phật, đưa  về  A Di Đà Phật. Niệm  thứ 

nhất vừa khởi, niệm thứ hai bèn chuyển. Nếu quý vị thực sự niệm Phật như 

thế, công phu sẽ đắc  lực!  Lợi căn thì  ba tháng  hay  nửa  năm sẽ có  hiệu quả 

rất tốt. Độn căn thì ước chừng ba năm hay năm năm sẽ thấy hiệu quả. Quan 

trọng nhất là trì cho thường hằng, phải giác ngộ nhanh, đừng để vọng niệm 

tiếp  tục  tăng  trưởng.  Đấy  là  điều  chúng  tôi  thường  giảng,  phải  thường  dấy 

lên sự cảnh giác cao độ, quán chiếu kín nhiệm, đấy mới là chân chánh dụng 

công! 

Liên Trì đại sư nói:  “Kim thử chú trì chi, tắc phiền não bất khởi, thị bạt 

 nghiệp chướng căn bản dã” ( Nay trì chú này thì phiền não không khởi, đó là 

dẹp  trừ cội  rễ  của  nghiệp  chướng  vậy).  Cội  rễ  của  nghiệp  chướng  là  phiền 

não,  suốt  ngày  từ  sáng  đến  tối  niệm  chú  Vãng  Sanh,  thân  -  miệng  -  ý  đều 

chuyên chú vào chú ngữ (tổng cộng gồm mười bốn câu), niệm đâu chú tâm 

vào  đó  khiến  cho  phiền  não  bị  khuất  phục.  Đến  lúc  công  phu  đắc  lực,  dù 

không  niệm  phiền  não  vẫn  chẳng  khởi  hiện,  bèn  đạt  được  công  phu  thành 

phiến. Dùng phương pháp trì chú để đạt công phu thành phiến. 

Tiếp theo đó, [đại sư] giảng những câu được ghi trong Bất Tư Nghị Thần 

Lực  Truyện:  “Như  Truyện  ngôn:  Nhật  dạ  các  trì  tam  thất  biến,  diệt  Ngũ 

 Nghịch, báng pháp đẳng tội, thị dã”  (Như Truyện  nói: Ngày  đêm  mỗi thời 

đều  trì  hai  mươi  mốt  biến,  diệt  các  tội  như Ngũ  Nghịch,  báng  pháp  v.v…) 

Nói  “ngày đêm”  không có nghĩa là buổi sáng niệm hai mươi mốt biến, buổi 

tối niệm hai mươi mốt biến. Nếu quý vị hiểu như vậy là đã hiểu lầm ý nghĩa 

mất rồi. Ấn Độ thời cổ, ngày gồm ba thời, đêm gồm ba thời, trong mỗi một 

thời  niệm  hai  mươi  mốt biến. Nói cách khác là ngày đêm sáu thời. Thật ra, 

cũng  không  có  gì  nhiều,  mỗi  thời  niệm  hai  mươi  mốt  biến,  ngày  đêm  phải 

niệm sáu lần, tổng cộng niệm sáu lần, phương pháp tu hành là như vậy. 

Thời  cổ,  chúng  sanh  thiện  căn  sâu  dầy,  hiểu  luân  lý,  đạo  đức,  đều  có 

mức tu dưỡng kha khá, phương pháp tu trì này có  hiệu  quả. Trong thế  giới 

hiện tại thì rất khó, bên trong có phiền não tập khí nghiêm trọng, bên ngoài 

có sức dụ dỗ mê hoặc to lớn. Công phu hiện tại phải là trong  mười hai thời 

không  được  gián  đoạn  trong  từng  sát-na.  Vì  sao?  Hễ  gián  đoạn,  phiền  não 

tập khí bèn hiện tiền, đây là chuyện rất khó khăn! Đại sư lại nói:  “Luân hồi 

 Sa Bà,  giai do nghiệp chướng. Nghiệp chướng ký không, uế độ chủng diệt, 

 tùy  nguyện  vãng  sanh,  cố  đắc sanh  A Di  Đà  Phật  Cực  Lạc  quốc  độ” (luân 

hồi trong Sa  Bà đều  vì  nghiệp chướng. Nghiệp chướng  đã không  thì chủng 

tử của uế độ diệt, tùy nguyện vãng sanh, nên được sanh về cõi nước Cực Lạc 

của A Di Đà Phật). Ý nghĩa này rất hay. 

Tiếp đấy, lại có mấy câu nhằm giải thích chữ Tổng Trì. Chúng ta thường 

nói  đến  Tổng  Trì  rất  nhiều.  “Tổng  nhất  thiết  pháp,  trì  nhất  thiết 

 nghĩa” (Gồm  chung  hết  thảy  pháp,  nắm  giữ  hết  thảy  nghĩa),  đó  là  ý  nghĩa 

của  chữ  Tổng  Trì.  Tổng  Trì  tiếng  Phạn  là  Đà  La  Ni  (Dhāranī),  là  tên  gọi 

khác của Chú.  “Truyện danh Bất Tư Nghị Thần Lực giả, tức kinh danh Bất 

 Tư Nghị Công Đức dã” (Truyện  mang tên  là  Bất  Tư Nghị  Thần  Lực, tức  là 

bản  kinh  mang  tên  Bất  Tư  Nghị  Công  Đức).  Hợp  kinh  và  chú  lại  để  xét 

thì:  “Trì chú, trì danh, tức đắc vãng sanh, cố đồng danh Bất Tư Nghị” (Trì 

chú,  trì  danh  bèn  được  vãng  sanh,  nên  cùng  gọi  là  Bất  Tư Nghị).  Đây  là  ý 

nghĩa  lớn  lao  của  việc  ghép  đem  Vãng  Sanh  Chú  vào  sau  kinh,  đại  sư  đã 

giảng cho chúng ta biết đại ý. 

Câu tiếp đó nói về người phiên dịch chú Vãng Sanh:  “Tống Nguyên Gia 

 Thiên  Trúc  Tam  Tạng  Cầu  Na  Bạt  Đà  La  dịch”.  Giảng  kinh  nhất  định  phải 

giới thiệu người phiên dịch. Bởi lẽ, Phật pháp từ Ấn Độ truyền sang, từ Tây 

Vực truyền đến Trung Quốc. Sau khi được truyền đến Trung Quốc phải qua 

phiên dịch mới thành kinh điển bằng Hoa văn. Nhất định phải ghi chép niên 

đại phiên dịch, tên người phiên dịch ở đầu kinh, nhằm chứng thực kinh điển 

này quả thật do Thích Ca Mâu Ni Phật đã nói, từ nguyên văn tiếng Phạn dịch 

ra hòng thủ tín cùng tín đồ ở Đông phương. Do vậy, phần danh đề [của một 

bản kinh] rất quan trọng. 

Nhà Tống được đề cập ở đây chính là nhà Lưu Tống102 thuộc thời Nam 

Bắc  Triều,  Nguyên  Gia  là  niên  hiệu,  tức  những  năm  cuối  của  niên  hiệu 

Nguyên Gia thời  Tống Văn Đế  (424-453). Thiên  Trúc103 nay  gọi  là  Ấn Độ. 

Vì sao gọi là Tây Vực? Vào thời ấy, từ Trung Quốc sang Ấn Độ, quá nửa là 

theo  đường  Tây  Vực104,  vượt  qua  Thông  Lãnh  (cao  nguyên Pamir)  đi 

về Nam,  phía  dưới  đó  là  Ấn  Độ.  Do  vậy,  ta  thường  gọi  [Ấn  Độ]  là  Tây 

Phương. Nay giao thông thuận tiện hơn, chúng ta biết rất rõ vị trí của Ấn Độ. 

Cầu Na Bạt Đà La (Gunabhadra)105 là vị pháp sư người Ấn Độ. Tam Tạng: 

Chúng ta thường nói là  “học lịch”,  giống như  “học vị”  hiện thời. Ngài tinh 

thông  Tam  Tạng.  Tam  Tạng  pháp  sư  mới  có  tư  cách  phiên  dịch  kinh  điển, 

phải  thông  đạt  Tam  Tạng.  Nếu  không  thông  đạt  Tam  Tạng,  chẳng  thể  theo 

đuổi công tác phiên dịch; quý vị phải có học lịch (học vấn rộng khắp). 

Cầu  Na  Bạt  Đà  La  là  tên  hiệu  của  vị  pháp  sư  dịch  kinh.  Đồng  thời  với 

Ngài có một vị pháp sư cũng là người Ấn Độ, tên họ rất giống, tức ngài Cầu 

Na Bạt Ma (Gunavarman). Có khi [kinh sách] ghi [tên ngài Cầu Na Bạt Đà 

La] là Cầu Na Bạt Đà, không có chữ La ở sau, âm thanh từa tựa Cầu Na Bạt 

Ma.  Do  vậy,  rốt  cuộc  bài  chú  Vãng  Sanh  này  do  vị  nào  phiên  dịch  vẫn  là 

điều tồn nghi. Thế nhưng cả hai vị đều là người Ấn Độ, sống cùng thời đại, 

khẳng định Vãng Sanh Chú quả thật  đã được phiên dịch  từ  kinh  điển  Phạn 

Văn,  ta  có  thể  khẳng  định  điều  này.  Tiếp  sau  đây  là  chú  ngữ,  tôi  đọc  một 

lượt  rồi  xem  tiếp  những  lời  giảng  giải  của  Liên  Trì  đại  sư.  Chú  ngữ  gồm 

mười bốn câu: 



 Nam mô a di đa bà dạ, đá tha già đa dạ, đá địa dạ tha: A di rị đô bà tỳ, 

 a di rị đá, tất đam bà tỳ, a di rị đá, tỳ ca lan đế. A di rị đá, tỳ ca lan đá. Già 

 di nị, già già na, chỉ đa ca lệ, sa bà ha. 

南無阿彌多婆夜。哆他伽跢夜。哆地夜他。阿彌利都婆毗。阿彌利

哆。悉耽婆毗。阿彌利哆。毗迦蘭諦。阿彌利哆。毗迦蘭哆。伽彌膩

。伽伽那。枳多迦隸。娑婆訶。 



Ba hàng tiếp theo đó là những lời trích từ truyện, tức là những câu trích 

từ Bất Tư Nghị Thần Lực Truyện.  “Nhược hữu thiện nam tử, thiện nữ nhân, 

 năng tụng thử chú giả, A Di Đà  Phật, thường trụ kỳ đảnh, nhật dạ ủng hộ, 

 vô linh oán gia nhi đắc kỳ tiện, hiện thế thường đắc an ổn, lâm mạng chung 

 thời, nhậm vận vãng sanh” (Nếu có thiện nam tử, thiện nữ nhân có thể tụng 

chú  này  thì  A Di Đà Phật  thường ở trên đảnh đầu  người ấy,  ngày đêm  ủng 

hộ, chẳng để cho oán gia có dịp thuận tiện [làm hại], đời hiện tại được an ổn. 

Lúc  mạng chung, tùy  ý  vãng sanh). Đoạn  kinh  văn  này  nêu  lên thật rõ mối 

quan  hệ  mật  thiết  giữa  kinh  A  Di  Đà  và  bài  chú  này.  Thế  nhưng  khi  đọc 

kinh, chúng ta thường không  lưu  ý đến những chữ then chốt trong kinh. Vì 

thế, chúng ta hay nói “đọc kinh không linh”, ta chiếu theo kinh điển tu học 

dường  như  không  đạt  được  hiệu  quả  như  kinh  đã  nói.  Người  nói  như  vậy 

không biết kinh luôn đặt ra những điều kiện rõ ràng! Quý vị thấy đó:  “Thiện 

 nam tử, thiện nữ nhân”,  chứ không nói  “nhược hữu nam tử, nữ nhân” (nếu 

có kẻ trai,  người  gái), không  hề  nói  như vậy!  Trước đó phải có chữ Thiện. 

Thử  hỏi:  Chúng  ta  đã  hội  đủ  tiêu  chuẩn  Thiện  hay  chưa?  Nếu  hội  đủ  tiêu 

chuẩn  Thiện,  chiếu  theo  phương  pháp  này  tu  học,  chắc  chắn  có  hiệu  quả. 

Đấy  là  những  điều  chúng  tôi  thường  cảnh  tỉnh  các  đồng  học  trong  những 

buổi giảng, chớ nên coi thường! 

Tiêu chuẩn của Thiện là gì? Trong Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh, đức 

Phật đã  nói ra  những tiêu chuẩn của  Thiện. Trong đoạn kinh  nào  vậy? Mọi 

người đều biết rất rành là  “Tịnh nghiệp tam phước”.  Đó chính là tiêu chuẩn 

của  thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân.  Điều  thứ  nhất:  “Hiếu  dưỡng  phụ  mẫu, 

 phụng sự sư trưởng, từ tâm bất sát, tu Thập Thiện nghiệp” (Hiếu dưỡng cha 

mẹ,  phụng  sự  sư  trưởng,  từ  tâm  bất  sát,  tu  Thập  Thiện  nghiệp).  Đó  là  điều 

thiện của  nhân  - thiên, tức  tiểu thiện. Chúng ta có trọn đủ  hay không? Nếu 

trọn đủ bốn câu này thì quý vị chính là thiện nam tử, thiện nữ nhân như kinh 

đã nói. Nếu không trọn đủ bốn câu này, quý vị chỉ là nam tử, nữ nhân, chẳng 

thể thêm vào chữ Thiện được! Thế nhưng quý vị phải hiểu: Quý vị đạt được 

điều kiện này, bèn chiếu theo phương pháp tu hành, thì có được cảm ứng thù 

thắng gì hay chăng? Chưa chắc! Do nguyên do nào? Vì kinh này là kinh Đại 

Thừa, không phải kinh  Tiểu  Thừa. Câu  thứ nhất ấy chỉ  là thiện pháp  thuộc 

nhân thiên, chưa phải là thiện của Đại Thừa. Tu nhân thiên tiểu quả thì được, 

vì đã đạt tiêu chuẩn! 

Điều  thứ  hai  trong  Tịnh  nghiệp  tam  phước  là  “thọ  trì  Tam  Quy,  cụ  túc 

 chúng  giới,  bất  phạm  oai  nghi” (thọ  trì  Tam  Quy,  đầy  đủ  các  giới,  chẳng 

phạm  oai  nghi).  Ngoài  bốn  câu  trên,  thêm  ba  câu  này  vào  thành  bảy  câu. 

Làm được bảy câu này mới là điều thiện của Nhị Thừa. Học Thanh Văn, học 

Duyên Giác, trong kinh điển Tiểu Thừa thường nói  “thiện nam tử, thiện nữ 

 nhân”,  quý  vị  phải  làm  được  cả  bảy  câu  này.  Kinh  Di  Đà,  kinh  Vô  Lượng 

Thọ  là  kinh  Đại  Thừa,  Vãng  Sanh  Chú  cũng  là  kinh  Đại  Thừa,  nên  quý  vị 

còn  phải  làm  được  điều  sau  đây  nữa.  Điều  sau  đây  chính  là  Đại  Thừa 

thiện:  “Phát Bồ Đề tâm, thâm tín nhân quả, độc tụng Đại Thừa, khuyến tấn 

 hành  giả” (Phát  Bồ  Đề  tâm,  tin  sâu  nhân  quả,  đọc  tụng  Đại  Thừa,  khuyến 

tấn hành giả). Tổng cộng là mười một câu, mười một câu này là căn bản của 

mọi căn bản.  Làm được hết  mười  một câu này thì chính  là Đại Thừa thiện. 

Như  vậy  chữ  Thiện  là  then  chốt,  thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân  đầy  đủ  Tịnh 

nghiệp  tam  phước.  Quý  vị  có  đủ  cơ  sở  ấy  thì  được,  quý  vị  “năng tụng  thử 

 chú,  A Di  Đà  Phật,  thường  trụ  kỳ  đảnh,  nhật  dạ  ủng  hộ” (có  thể  tụng  chú 

này,  A  Di  Đà  Phật  thường  ở  trên  đảnh  đầu,  ngày  đêm  ủng  hộ).  Quý  vị  tu 

thành tựu Tịnh nghiệp tam phước, rồi lại tu pháp môn này, quý vị sẽ thấy có 

hiệu quả hay là không! 

Tuy  vậy,  như  tôi  đã  kể  cùng  quý  vị,  trước  kia,  tại  Đài  Bắc  tôi  đã  từng 

gặp  một  vị  cư sĩ  niệm  chú  Vãng  Sanh  đến  ba  mươi  vạn  biến  mà  không  có 

hiệu quả, do nguyên nhân gì vậy? Ông ta không có Tịnh nghiệp tam phước! 

Ông  ta  chỉ  là  “nam  tử,  nữ  nhân”,  không  có  chữ  Thiện  này.  Bởi  thế,  niệm 

xong  ba  mươi  vạn  biến  không  có  hiệu  quả.  Vì  tuổi  ông  ta  đã  cao,  cũng  có 

thân  phận  kha  khá,  khi  đó  chúng  tôi  tuổi  trẻ,  chẳng  tiện  nói.  Xử  sự,  đãi 

người, tiếp vật, lời lẽ phải có chừng mực. Điều gì nên nói thì phải coi người 

ta có tiếp  nhận được  hay không,  mới có thể cùng  người bàn  luận. Người ta 

không thể tiếp nhận, không cần phải nói, cứ chắp tay hoan hỷ. Trong xã hội, 

ông ta có thân phận, có địa vị, cũng có tài nghệ văn chương, thường đúng là 

vác mặt lên trời, chẳng có mấy ai được ông ta coi trọng. Những điều ấy đều 

là chướng ngại, đều là nghiệp chướng của ông ta. 

Do vậy biết rằng: Tu hành chẳng thể không biết căn bản, căn bản chính 

là  “thiện”.  Trước  hết,  chúng  ta  phải  đạt  được  tiêu  chuẩn  Thiện  theo  nhãn 

quan của đức Phật, chúng ta phải tự nỗ lực đạt được! Sau đấy, y giáo phụng 

hành  thì  mới  có  hiệu  quả.  “A  Di  Đà  Phật  thường  trụ  kỳ  đảnh” (A  Di  Đà 

Phật thường ở trên đảnh đầu) chính là A Di Đà Thế Tôn hộ niệm. Oán thân 

trái  chủ  toan  chướng  ngại  quý  vị  tu  hành,  chướng  ngại  quý  vị  vãng  sanh, 

nhưng có Phật lực, có hộ pháp thần bảo vệ, che chở quý vị, chúng không có 

dịp nào thuận tiện [gây rối].  “Hiện thế thường đắc an ổn” (trong đời hiện tại 

thường được an ổn), nghĩa là sống trong thế  gian  này, quý  vị được Phật  hộ 

niệm,  được  long  thiên  thiện  thần  ủng  hộ,  nên  tai  nạn,  chuyện  bất  tường 

chẳng  dễ  gì  gặp  phải.  Lúc  lâm  chung,  “nhậm  vận  vãng  sanh” (tùy  ý  vãng 

sanh), “nhậm vận” nghĩa là tự tại. 

Đoạn kinh văn này thuyết minh công đức của thần chú, giảng rất tường 

tận. Ba câu đầu có thể phiên dịch, bởi lẽ chúng không phải là chú ngữ. Câu 

thứ nhất  “nam mô a di đa bà dạ”  là niệm Nam-mô A Di Đà Phật. A-di-đa-

bà  (Amitabha)  là  A  Di  Đà,  đọc  theo  Phạm  âm  Ấn  Độ  là  A-di-đa-bà-dạ 

(Amitabhaya);  nay  chúng  ta  tỉnh  lược  thành  A  Di  Đà  Phật.  A  Di  Đà  chứ 

không  có  chữ  Phật,  trong  câu  trên  không  có  chữ  Phật.  Câu  kế  đó,  “đá  tha 

 già  đa  dạ”  (tathagataya),  dịch  là  Như  Lai.  Như  vậy,  niệm  toàn  bộ  hai  câu 

này, thì “nam mô a di đa bà da, đá tha già đa dạ”  chính là A Di Đà Như Lai, 

trước đó có chữ Nam Mô, tức Nam Mô A Di Đà Như Lai. Có thể dịch nghĩa 

theo  cách  đọc  hiện  thời  như  vậy,  nên  hai  câu  này  có  thể  phiên  dịch  được. 

Câu  “đá địa dạ tha”  (tadiyatha) cũng dịch nghĩa được, dịch sang nghĩa tiếng 

Hán  là  “tức  thuyết  chú  viết”  (liền  nói  chú  rằng),  có  nghĩa  như  vậy.  Những 

câu  tiếp  đó  mới  là  chú,  từ  chữ  “a  di  rị  đô  bà  tỳ”  (amrtodbhave)  trở  xuống 

gồm mười một câu; mười một câu ấy là chú ngữ. Những chú ngữ này từ xưa 

đến nay không phiên dịch, chỉ có ba câu đầu là có thể dịch. 

Trong lời chú giải, Liên Trì đại sư giảng:  “Thần chú tùng cổ bất phiên, 

 lược  hữu  ngũ  ý”  (Thần  chú  từ  xưa  đã  chẳng  phiên  dịch,  đại  lược  có  năm 

ý).    Năm ý ấy chính là năm quy định trong thể lệ dịch kinh: 

1) Ý nghĩa thứ nhất là giống như đế vương thời cổ, đế vương có những ý 

chỉ bí mật, chẳng thể tùy tiện tuyên truyền. Quý vị nhận được [chiếu chỉ] cứ 

y giáo phụng hành là được rồi, cứ chiếu theo đó mà làm, chẳng cần phải hỏi 

han. 

2)  Ý  thứ  hai:  Hoặc  trong  một  câu  có  quá  nhiều  ý  nghĩa,  như  Tiên  Đà 

Bà106 mang nhiều nghĩa nên không phiên. Bởi lẽ không tìm được thành ngữ 

hoặc từ ngữ Trung Quốc tương tự, nên bèn phiên âm kèm theo giải thích. 

3)  Ba  là  ở  Trung  Quốc  không  có,  đại  sư  nêu  thí  dụ  như  Diêm  Phù  Đề 

(Jambudvipa).  Trong  kinh  chúng  thường  thấy  chữ  sau:  Am  Ma  La  quả 

(Amarapuspaka),  Trung  Quốc  từ  trước  đến  nay  chưa  hề  có,  hoặc  Hưng 

Cừ107 trong Ngũ Tân (năm thứ cay hôi), Trung Quốc cũng không có. Nhưng 

hiện tại giao thông phát đạt, hàng hóa lưu thông dễ dàng, Am Ma La quả là 

trái  gì  vậy? Người Đài  Loan  gọi  nó  là trái Ba  Lạc  (trái  xoài)108. Trước  kia, 

lão hòa thượng Đạo Nguyên (Ngài là vị pháp sư giảng kinh tại Đài Loan) đi 

triều bái Ấn Độ. Do Ngài thường giảng kinh, thường giảng trái Am Ma La ở 

Trung Quốc không có, rốt cuộc  vẫn không biết  là trái  gì.  Lần ấy, Ngài đến 

Ấn Độ, hỏi người Ấn Độ: “Trái Am Ma La là trái gì? Xin đem đến cho tôi 

xem!”  Rốt  cuộc  họ  đem  lại,  nhận  ra  trái  ấy  Đài  Loan  cũng  có,  nhưng  ở 

Trung  Quốc  đại  lục  không  có.  Đó  là  một  loại.  Hưng  Cừ  là  một  loại  trong 

Ngũ Tân, chính là thứ gì vậy? Nay chúng tôi biết nó là một loại hành tây; ở 

Trung  Quốc  không  có.  Như  vậy,  những  thứ  giống  như  vậy  không  có  cách 

nào phiên dịch được, chỉ còn cách phiên âm. 

4) Thứ tư, thuận theo lối cổ không phiên. Thời cổ dịch kinh, những chữ, 

những  câu  đã  được  dịch  âm,  ai  nấy  đều  biết  nên  không  cần  thay  đổi.  Hãy 

nêu một thí dụ: A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề. Nói thật ra, cũng là do 

tôn trọng cổ nhân, do tôn trọng nên không phiên dịch. 

5)  Thế  nhưng  điều  thứ  năm  cũng  mang  ý  nghĩa  tôn  trọng:  “Hoặc  tôn 

 trọng,  phi  Đường  ngôn  khả  đối,  như  Bát  Nhã  cố” (Hoặc  do  tôn  trọng,  chứ 

chẳng phải không thể dịch sang tiếng Hán, như chữ Bát Nhã chẳng hạn). Nói 

thật ra, Bát Nhã cũng có thể dịch thành trí huệ. A Nậu Đa La Tam Miệu Tam 

Bồ  Đề  dịch  là  Vô  Thượng  Chánh  Đẳng  Chánh  Giác.  Thế  nhưng  danh  từ 

Pháp  Tướng  trong  kinh  luận  hết  sức  nhiều,  chúng  ta  đọc  đã  quá  quen,  như 

vậy chúng thuộc  về  loại từ ngữ được tôn trọng. Nhất  là  A Nậu Đa  La  Tam 

Miệu  Tam  Bồ  Đề,  đã  là  người  học  Phật  thì  bất  luận  Tiểu  Thừa  hay  Đại 

Thừa, Hiển Giáo hay Mật Giáo, chúng ta học Phật nhằm mong mỏi điều gì? 

Chính  là  mong  đắc  Vô  Thượng  Chánh  Đẳng  Chánh  Giác.  Bát  Nhã  không 

dịch nghĩa, cũng có lý đôi chút. Bởi lẽ, trí huệ Bát Nhã chẳng phải là trí huệ 

theo  quan  niệm  thông  thường,  không  giống  với  khái  niệm  trí  huệ  thông 

thường! 

Thần  chú  thường  không  phiên  dịch,  nhưng  có  khi  nào  được  phiên  hay 

không? Có chứ! Ngay cả  năm  hội  thần chú  Lăng Nghiêm cũng được phiên 

dịch. Đời Thanh, pháp sư Quán Đảnh đem toàn bộ bài chú ấy dịch ra. Đó chỉ 

là thiểu số, tất nhiên đa số tôn trọng thể lệ dịch kinh của cổ nhân, nên cũng 

không cần phải phiên dịch ra. Không phiên dịch ra thì được tôn trọng. Dịch 

ra rồi, ý niệm tôn trọng không còn nữa. A! Bây giờ đã hết giờ rồi. 



* 

Chư vị đồng học! 

Xin xem tiếp phần giảng giải về Vãng Sanh Chú của Liên Trì đại sư. 

Lời  Sớ  viết:  “Kinh  chú  tương  liên,  chánh  Hiển  Mật  viên  thông 

 nghĩa” (Kinh và chú liên quan, chính là ý nghĩa Hiển Mật viên thông). Sau 

kinh Di Đà, ghép thêm chú Vãng Sanh, nói thật ra, ý nghĩa thực sự là Hiển 

Giáo  và  Mật  Giáo  dung  hợp  thành  một  Thể.  Đó  là  ý  nghĩa  chân  chánh. 

Trong  phần  Sao  viết:  “Tường  trần  bỉ  quốc” (trình  bày  rõ  cõi  ấy),  cõi  ấy 

chính  là  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  “y  chánh  trang  nghiêm,  Tín  Hạnh 

 Nguyện  môn” (y  báo  và  chánh  báo  trang  nghiêm,  Tín  Hạnh  Nguyện  môn). 

Tín - Nguyện - Hạnh: Cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới phải hội đủ ba 

điều kiện này.  “Như kinh sở minh, thị chi vị Hiển” (như kinh đã giảng rõ, đó 

gọi là Hiển), nghĩa là chỉ dạy rõ ràng cho chúng ta. Sách Yếu Giải của Ngẫu 

Ích  đại  sư  thật  là  khó  có.  Ngài  chia  cả  bản  kinh  thành  ba  phần:  Tự  Phần, 

Chánh  Tông  Phần,  và  Lưu  Thông  Phần.  Trong  ba  phần,  mỗi  một  phần  lại 

chia  thành  ba  phần,  tức  ba  đoạn  lớn,  mỗi  một  đoạn  dùng  Tín  -  Nguyện  - 

Hạnh  để  phân  định.  Tự  Phần  gồm  ba  đoạn  Tín  -  Nguyện  -  Hạnh,  Chánh 

Tông phần cũng gồm ba đoạn Tín - Nguyện - Hạnh, phần Lưu Thông lại có 

Khuyến Tín - Khuyến Nguyện - Khuyến Hạnh. Ba phần đều chẳng lìa Tín - 

Nguyện - Hạnh, khai thị hết sức rõ ràng. Đó gọi là Hiển. 

Tiếp đó,  lời Sao  viết:  “Tuân  Phật bí sắc,  đản trì thử chú, tức đắc vãng 

 sanh,  thị  chi  vị  Mật” (Tuân  lời  sắc  truyền  bí  mật  của  Phật,  chỉ  trì  chú  này 

liền  được  vãng  sanh,  đó  gọi  là  Mật).  Tuân  theo  lời  Phật  răn  dạy,  quý  vị 

chuyên trì Vãng Sanh Chú, tốt lắm, cũng được vãng sanh. Chú ngữ không có 

ý  nghĩa  gì  vì  là  mật  thuyết.  Vậy  Hiển  và  Mật  liên  quan  với  nhau  như  thế 

nào?  “Hiển giả, hiển thử Mật dã. Mật giả, hiển thử Hiển dã” (Hiển là nhằm 

hiển cái Mật này, còn Mật nhằm kín nhiệm cái Hiển ấy), cho thấy mối quan 

hệ giữa Hiển và Mật là một, không hai. Một đằng là hiển thuyết, một đằng là 

mật thuyết; ở phần trên tôi đã trình bày cùng quý vị rồi. Vì sao sau khi đức 

Phật  hiển thuyết,  lại phải  mật thuyết? Chủ yếu  là  nói  với chúng sanh trong 

chín pháp  giới, dùng  ngôn  ngữ của bọn  họ để nói. Chú không  phải  là tiếng 

Phạn nên người Ấn Độ cũng không hiểu. 

Ở đây, đại sư bảo cùng chúng ta:  “Kiêm trì tắc song mỹ tất cụ” (Kiêm trì 

thì  cả  hai  đều  cùng  được  tốt đẹp  trọn  vẹn),  ý  nói  Hiển,  Mật  đều  trì.  Chẳng 

hạn  như  khi  tụng  kinh,  tụng  kinh  Di  Đà  xong  bèn  niệm  ba  biến  chú  Vãng 

Sanh, đó là thông lệ trong hiện tại. Tốt nhất là niệm bảy biến, niệm bảy biến 

chú Vãng Sanh chính  là  Hiển Mật cùng tu. Nếu  như chỉ  “đơn cử diệc giao 

 nhiếp  bất  di,  cố  viết  Viên  Thông” (chỉ  trì  một  thứ  thì  cũng  dung  nhiếp  lẫn 

nhau không sót,  nên bảo  là Viên  Thông).   “Đơn cử”  nghĩa  là chỉ  niệm kinh 

không  niệm  chú,  có  được  hay  không?  Được  chứ!  Mật  nằm  trong  Hiển;  chỉ 

trì  chú  mà  không  niệm  kinh  thì  cũng  được,  vì  Hiển  nằm  trong  Mật.  Vì  thế 

gọi  là  Viên  Thông.  Viên  là  viên  mãn,  Thông  là  thông  đạt,  không  chướng 

ngại. Nói như vậy, rốt cuộc chúng ta nên tu cách nào? Liên Trì đại sư rất từ 

bi, lời khai thị tiếp theo đó hết sức trọng yếu: 

 “Tuy  vân  giao  nhiếp,  nhi  chuyên  trì  danh  hiệu  do  thắng  trì  chú,  diệc 

 thắng dư chú, diệc thắng nhất thiết chư dư công đức” (Dẫu nói là giao nhiếp, 

nhưng chuyên  trì danh  hiệu  vẫn  hơn  trì chú, cũng tốt  hơn  trì các chú khác, 

cũng thù thắng hơn hết thảy các công đức khác). Đoạn khai thị này hết sức 

tinh  vi  đẹp  đẽ:  Chớ  có  nghe  nói  Hiển  -  Mật  dung  nhiếp  lẫn  nhau  như  trên 

đây  rồi  Hiển  pháp  lẫn  Mật  pháp,  pháp  nào  cũng  đều  tu  hết.  Lợi  ích  chân 

chánh  là  thâm  nhập  một  môn.  Tu  pháp  nào?  Cổ  nhân  thường  nói:  “Niệm 

 kinh không bằng niệm chú, niệm chú không bằng niệm Phật”.  Câu nói ấy rất 

có lý, hoàn toàn tương ứng với đoạn khai thị này của Liên Trì đại sư. Kinh 

dài quá, chẳng dễ gì nhiếp tâm! Chú ngắn hơn, dễ nhiếp tâm hơn, nhưng một 

câu danh hiệu lại ngắn hơn nữa, càng dễ nhiếp tâm hơn nữa! 

Chân chánh tu hành dụng công, nhiếp tâm là bậc nhất. Bởi lẽ, mục đích 

tu  hành  của  quý  vị  là  gì?  Mục  đích  là  nhất  tâm  bất  loạn.  Bất  luận  tu  pháp 

môn nào, tổng cương lãnh, tổng mục tiêu là nhất tâm bất loạn. Bất luận Hiển 

Giáo  hay  Mật  Giáo,  Tông  Môn  hay  Giáo  Hạ,  Đại  Thừa  hay  Tiểu  Thừa  thì 

tổng cương lãnh, tổng nguyên tắc, tổng phương hướng, tổng mục tiêu đều là 

muốn đạt đến nhất tâm bất loạn. Dùng phương pháp nào sẽ khiến cho chúng 

ta nhanh chóng đạt được nhất tâm bất loạn? Niệm Phật là phương pháp thù 

thắng  nhất.  Do  vậy,  ở  đây  đại  sư  bảo  chúng  ta:  “Chuyên  trì  danh  hiệu  do 

 thắng trì chú” (Chuyên trì danh  hiệu còn  hay  hơn trì chú),  hơn hẳn trì chú. 

Trì  chú  ở  đây  ý  nói  trì  Vãng  Sanh  Chú.  Thù  thắng  hơn  những  chú  khác! 

Trong tất cả hết thảy chú  ngữ thì Phật  hiệu  luôn thù thắng  vượt trỗi, không 

những vượt trội mật chú mà còn vượt trội cả Hiển Giáo. Hiển Giáo [nghĩa là 

nói] tu  hết thảy các pháp công đức khác đều không bằng trì danh.  Tiếp đó, 

lại có lời thuyết minh tỉ mỉ trong phần Sao về lời Sớ: 

 “Thiên tán trì danh dã” (Riêng khen ngợi trì danh). Ở đây, đại sư giảng 

ba câu. Câu thứ nhất là  “thắng bổn chú giả” (thù thắng hơn bổn chú), “bổn 

 chú” chính là Vãng Sanh Chú. Trì danh thù thắng hơn trì chú Vãng Sanh. Vì 

sao?  “Dĩ chú vân: Tụng tam thập vạn biến, tắc kiến A Di Đà Phật” (Do chú 

nói: ‘Tụng  ba  mươi  vạn  biến  sẽ  thấy  A  Di  Đà  Phật’).  Quý  vị  phải  nhớ  kỹ, 

phải đủ ba mươi vạn biến mới được thấy A Di Đà Phật; còn trì danh thì  “trì 

 danh, tắc nhất nhật nhất tâm, tức Phật hiện tiền cố” (trì danh thì  một  ngày 

nhất  tâm,  Phật  bèn  hiện  tiền).  Vãng  Sanh  Chú  tụng  đủ  ba  mươi  vạn  biến, 

chắc chắn không thể làm xong trong một ngày. Dẫu niệm nhanh cũng không 

được, không có cách gì niệm xong [ba mươi vạn biến] trong một ngày. Thế 

nhưng Phật hiệu chỉ cần quý vị nhất tâm hệ niệm  một ngày, ắt có cảm ứng, 

Phật bèn  hiện tiền.  Trong Tịnh Độ Thánh  Hiền  Lục, chúng ta thấy pháp sư 

Oánh Kha niệm Phật ba ngày ba đêm, A Di Đà Phật bèn hiện tiền. Năm năm 

trước, khi Hàn Quán Trưởng vãng sanh, chúng tôi trợ niệm bên cạnh bà, bà 

ta hai lần thấy A Di Đà Phật hiện tiền, một lần thấy Liên Trì hải hội. So với 

trì chú [thì niệm Phật] dễ dàng hơn, dễ đắc nhất tâm! 

 “Hựu chú vân: Trú dạ lục thời, các tụng tam thất” (Chú còn nói: Ngày 

đêm sáu thời, mỗi thời tụng hai mươi  mốt biến) . “Tam thất” (ba lần bảy) là 

hai  mươi  mốt  biến.  Ngày  đêm  sáu  thời,  mỗi  một  thời  đều  phải  niệm  hai 

mươi  mốt  biến,   “năng diệt  Ngũ  Nghịch  đẳng  tội,  nhi  trì  danh,  tắc  chí  tâm 

 niệm Phật nhất thanh, tức diệt bát thập ức kiếp sanh tử trọng tội cố” (có thể 

diệt  tội  Ngũ  Nghịch;  nhưng  trì  danh  thì  chí  tâm  niệm  Phật  một  tiếng,  liền 

diệt được trọng tội trong tám mươi ức kiếp sanh tử). Quý vị hãy so sánh kỹ 

càng giữa kinh và chú, sẽ hiểu: Quả thật trì danh thù thắng hơn trì chú. 

Câu  thứ  hai:  “Thắng  dư  chú  giả”  (thù  thắng  hơn  các  chú  khác),  “dư 

 chú”  là những chú khác, tức là tất cả hết thảy thần chú trong Đại Tạng Kinh, 

kể cả năm hội thần chú Lăng Nghiêm. Một câu A Di Đà Phật chẳng thể nghĩ 

bàn, mọi người chớ nên coi thường. Quá dễ dàng nên bèn coi thường, không 

biết  vãng  sanh  là  thù  thắng.  “Chuyên  trì  danh  hiệu,  tức  đại  thần  chú,  đại 

 minh chú, vô thượng chú, vô đẳng đẳng chú” (Chuyên trì danh hiệu chính là 

đại thần chú, là đại minh chú, là vô thượng chú, là chú không gì sánh bằng). 

Mấy câu này Liên Trì đại sư mượn từ Bát Nhã Tâm Kinh để dùng. Một câu 

Phật  hiệu  quả  thật  là  đại  thần  chú,  do  nó  vượt  trỗi  hết  thảy  các  chú.  Vì 

sao?  “Dĩ  thập  niệm  tiện  đắc  vãng  sanh,  nhất  sanh  tiện  đắc  Bất  Thoái,  oai 

 linh bất trắc, tư danh  đại thần, dư khả lệ  tri cố” (Do  mười  niệm  liền được 

vãng sanh, vừa sanh về cõi ấy liền được Bất Thoái, oai linh khôn dò; do vậy, 

gọi là “đại thần”. Các điều khác cứ phỏng theo đây ắt sẽ biết). Giải thích một 

điều là đủ. Trong bốn mươi tám nguyện, nguyện thứ mười tám:  “Lâm chung 

 mười niệm hay một niệm bèn được vãng sanh”,  đúng là chẳng thể nghĩ bàn. 

Sanh  về  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  chứng  trọn  vẹn  ba  thứ  Bất  Thoái. 

Thần chú nào có được năng lực như thế? Chẳng có chú nào! Tìm không ra! 

Bởi  vậy,  một câu A Di Đà Phật đúng  là danh phù  hợp thực,  “đại thần chú, 

 đại minh chú, vô thượng chú, vô đẳng đẳng chú”,  chẳng sai chút  nào. Tiếp 

đó lại có một câu vấn đáp giúp chúng ta đoạn nghi sanh tín. 

 “Vấn:  Chuẩn  Đề  công  đức,  chí  quảng,  chí  đại,  như  hà  đản  trì  Phật 

 danh, nhi năng thắng bỉ” (Hỏi: Chú Chuẩn Đề công đức rất rộng, rất lớn, cớ 

sao chỉ trì danh  hiệu Phật  lại có thể  vượt trỗi chú ấy được). Quý  vị thường 

đọc Liễu Phàm Tứ Huấn, thấy trong sách ấy nói thiền sư Vân Cốc dạy ông 

Viên Liễu Phàm trì chú Chuẩn Đề. Tiên sinh Viên Liễu Phàm hằng ngày trì 

chú Chuẩn Đề, ai nấy đều biết chú Chuẩn Đề vô cùng linh nghiệm, công đức 

niệm  chú  Chuẩn  Đề  rất  lớn;  vì  sao  niệm  một  câu  A  Di  Đà  Phật  lại  có  thể 

vượt  trỗi,  thù  thắng  hơn  được?  Liên  Trì  đại  sư  giải  đáp  cho  chúng 

ta:  “Chuẩn Đề thị nhân địa Bồ Tát, Di Đà quả vị Như Lai” (Chuẩn Đề là Bồ 

Tát  còn  đang  thuộc  địa  vị  tu  nhân,  Di  Đà  là  quả  vị  Như  Lai),  khác  nhau! 

Trong Mật giáo, Chuẩn Đề Bồ Tát chính là hóa thân của Quán Thế Âm Bồ 

Tát.  “Trì Chuẩn Đề ký hữu thần công, niệm Di Đà ninh vô diệu ứng?” (Trì 

chú Chuẩn Đề đã có công năng thần diệu, há niệm Di Đà lại chẳng có cảm 

ứng mầu nhiệm ư?) Cảm ứng đương nhiên rất rõ rệt. 

“Thị cố kinh vân: Trì lục thập nhị ức Hằng sa Bồ Tát danh hiệu” (Vì thế 

kinh nói: Trì danh hiệu sáu mươi hai ức Hằng hà sa Bồ Tát), quý vị hãy nghĩ 

xem, kinh  [Pháp  Hoa] nói  như vậy đó. Đức Phật dạy:  [Trì  niệm] danh  hiệu 

của sáu  mươi  hai ức  Hằng  hà saBồ Tát,  “bất như  nhất xưng Quán Thế  Âm 

 Bồ Tát, kỳ phước chánh đẳng” (chẳng bằng xưng một tiếng danh hiệu Quán 

Thế  Âm  Bồ  Tát,  phước  ấy  giống  hệt  nhau).  Phước  báo  niệm  một  tiếng 

“Nam-mô Quán Thế Âm Bồ Tát” và phước báo của người trì danh hiệu sáu 

mươi  hai  ức  Hằng  hà  sa Bồ  Tát  bằng  nhau.  Chuẩn  Đề  đã  là  hóa  thân  của 

Quán  Thế Âm  Bồ  Tát, nên trì chú Chuẩn  Đề giống  như trì danh  hiệu Quán 

Âm. Tiếp đó, sách lại viết:  “Hựu vân: Trì vô lượng vô số Quán Thế Âm Bồ 

 Tát  danh  hiệu,  bất  như  nhất  xưng  Địa  Tạng  Bồ  Tát,  kỳ  phước  chánh 

 đẳng” (Lại  nói: Trì  vô  lượng  vô số  danh  hiệu Quán  Thế  Âm  Bồ Tát chẳng 

bằng  xưng  niệm  Địa  Tạng  Bồ  Tát  một  tiếng,  hai  phước  báo  ấy  như  nhau). 

Ngài Địa Tạng có công đức to lớn! Vì sao? Sau khi Thích Ca Mâu Ni Phật 

diệt độ, trước khi Di Lặc Phật xuất thế, trong khoảng thời gian dài như thế, 

ai sẽ thay Phật hóa độ chúng sanh? Địa Tạng Bồ Tát! Do vậy, trong khoảng 

thời gian trống rỗng ấy (tức thời gian không có Phật xuất thế), Địa Tạng Bồ 

Tát thay mặt đức Phật. Quý vị đọc kinh Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện phải 

hiểu điều này. Hiện tại, người tu pháp môn Địa Tạng rất nhiều, người niệm 

Địa  Tạng  Bồ  Tát rất  nhiều,  nhưng  phải  hiểu:  Công  đức  niệm  Địa  Tạng  Bồ 

Tát  không  bằng  công  đức  niệm  A  Di  Đà  Phật!  Tiếp  đó,  [sách  Sớ  Sao]  lại 

viết:  “Huống  Như  Lai  hồ?” (huống  hồ  là  [xưng  niệm  danh  hiệu]  Như  Lai 

ư?) Như Lai là Quả Địa! 

Chúng ta biết Địa Tạng Bồ Tát thật ra đã thành Phật từ bao kiếp lâu xa, 

nhưng Ngài chẳng muốn ở địa vị Phật, cứ muốn ở trong địa vị Bồ Tát, vĩnh 

viễn làm Bồ Tát,  “địa ngục bất không, thệ bất thành Phật” (địa ngục chẳng 

trống, thề chẳng thành Phật). Không biết bao nhiêu đồ đệ của Ngài đã thành 

Phật,  từ  phẩm  Tự  của  kinh  Địa  Tạng  quý  vị  đã  có  thể  thấy  rồi  đó.  Đây  là 

luận định về việc niệm danh hiệu A Di Đà Phật vượt trỗi [công đức trì tụng] 

hết thảy các thần chú vậy. 

Câu thứ ba là  “diệc thắng chư dư công đức giả” (cũng thù thắng hơn các 

công  đức  khác).  Đối  với  Hiển  Giáo,  quý  vị  tu  hết  thảy  các  pháp  công  đức 

không  bằng  niệm  Phật,  công  đức  niệm  Phật  thù  thắng  bậc  nhất,  thù  thắng 

khôn sánh.  “Lục độ vạn hạnh, pháp môn vô lượng, nhi chuyên trì danh hiệu, 

 tắc  chủng  chủng  công  đức,  nhiếp  vô  bất  tận,  dĩ  bất  xuất  nhất  tâm  cố,  như 

 tiền văn trung quảng thuyết” (Lục độ vạn hạnh, pháp môn vô lượng, nhưng 

chuyên trì danh hiệu thì mọi thứ công đức sẽ được thâu nhiếp bất tận, vì [các 

thứ  công  đức  ấy]  chẳng  ra  khỏi  nhất  tâm,  như  đã  giảng  trong  những  đoạn 

văn  trước).  Ở  đây,  chữ  “đoạn  văn  trước”  chỉ  [đoạn  văn  giảng  về  nhất  tâm 

trong] sách Sớ Sao. Trong Di Đà Sớ Sao đã luận về điều này rất nhiều. Công 

đức  niệm Phật thực sự  lớn  lao đến  như thế ư? Nhưng trong quan  niệm  của 

người thế gian, họ lại chẳng nghĩ như vậy. Quý vị thấy đó: Nếu trên thế giới 


này có tai  nạn, có  người bỏ tiền  bỏ sức để giúp đỡ  nạn  nhân thì  mọi  người 

đều  khen  ngợi  công  đức  ấy  rất  lớn  lao;  còn  quý  vị  ở  bên  cạnh,  chuyện  gì 

cũng không lý đến, niệm  mấy câu A Di Đà Phật, công đức này có thể vượt 

trỗi  công  đức  trên  đây  ư?  Người  thế  gian  khó  thể  tin  tưởng  nổi,  nên  gọi 

là  “pháp khó tin”.  

Nay chúng ta mới hiểu được một chút: Bỏ tiền bỏ sức cứu tế tai nạn chỉ 

là  cứu  người  nhất  thời;  xưng  niệm  một  câu  danh  hiệu  A  Di  Đà  Phật,  nếu 

người  ta  nghe  được,  vừa  lọt  qua  tai,  vĩnh  viễn  trở  thành  hạt  giống  đạo. 

Chủng  tử ấy  gieo  vào  A  Lại  Da Thức, trong tương  lai  gặp duyên, chủng tử 

ấy  hiện  hành,  người  ấy  có  thể  vượt  thoát  tam  giới  theo  chiều  ngang,  niệm 

Phật vãng sanh, bất thoái thành Phật. Quý vị hãy so sánh xem công đức nào 

lớn  hơn?  Tuy  vậy,  bỏ  tiền  ra  sức  là  chuyện  cứu  tế  tai  nạn  ngay  trước  mắt, 

quý  vị  thấy  được;  còn  niệm  Phật  là  chuyện  tương  lai,  quý  vị  không  thấy 

được, nhưng chủng tử ấy quý hơn bất cứ thứ gì khác! 

Thuyết  pháp  như vậy  người  minh bạch ắt  hiểu,  nhưng  người  mê  không 

giác  hoàn  toàn  chẳng  thể  tiếp  nhận,  họ  không  hiểu.  Dù  không  hiểu,  nhưng 

một câu A Di Đà Phật từ nhĩ căn lọt vào A Lại Da Thức, đến lúc nào người 

ấy  mới  cảm  ơn  quý  vị?  Đến  khi  vãng  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới, 

người ấy mới thực sự giác ngộ: “Vô lượng kiếp trước, ông niệm một câu A 

Di Đà Phật ban cho tôi [chủng tử], nên ngày nay tôi mới có thể sanh vào thế 

giới Cực Lạc”. Người ấy bèn nẩy sanh tâm cảm kích, mới biết công đức lợi 

ích ấy chẳng thể nghĩ bàn, hết thảy những sự từ thiện cứu tế nhất định chẳng 

thể sánh bằng được. Do vậy, lúc đức Thế Tôn còn tại thế, Ngài vì chúng ta 

thị hiện: Suốt bốn mươi chín năm giảng kinh, thuyết pháp, chứ không làm gì 

khác. Nay chúng ta mới hiểu: Ngài làm như vậy chính là sự nghiệp từ thiện 

cứu  tế  bậc  nhất  trong  thế  gian  lẫn  xuất  thế  gian,  không  một  ai  có  thể  sánh 

bằng Ngài! 

Tiếp  đó,  Liên  Trì  đại  sư  đau  lòng  rát  miệng  khuyên  dạy  chúng 

ta:  “Nguyện  tịnh nghiệp  đệ  tử,  chuyên  kỳ  tín,  bất  nhị  kỳ  tâm” (Nguyện  tịnh 

nghiệp đệ tử lòng tin chuyên nhất, chẳng sanh hai tâm) .  Ở đây, Liên Trì đại 

sư  mong  chúng  ta  là  những  đệ  tử  đang  tu  tịnh  nghiệp  của  đức  Phật  hãy 

chuyên tâm, chớ có tam tâm, nhị ý! Tam tâm nhị ý thì hết sức đáng tiếc, quý 

vị bỏ lỡ cơ duyên, chẳng thể thành tựu trong một đời này! Rồi Ngài lại dẫn 

kinh để chứng minh:  “Như kinh vân: Thiết hữu nhất pháp, quá ư Niết Bàn, 

 diệc bất sở nguyện” (Như kinh dạy: “Dẫu có một pháp cao hơn Niết Bàn thì 

cũng chẳng muốn [nghe, tu tập theo]”). Nói thật ra, lời khuyên dạy trong tỷ 

dụ  trên  đây  chẳng  ngoài  những  gì  đã  dạy  trong  chương  Thượng  Phẩm 

Thượng Sanh của Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh, nhất là trong bản chú giải 

của Thiện Đạo đại sư. Trước đây, chúng tôi đã đọc qua, giảng qua, đặc biệt 

là chương  Thượng  Phẩm Thượng Sanh đã giảng  rồi. Không có bất cứ pháp 

nào có thể vượt trỗi pháp này. 

Sau  đó,  lại  nói:  “Thiền  tông  tri  thức,  hữu  giáo  nhân  đản  trì  thoại  đầu, 

 nhất thiết bất tác” (Bậc tri thức Thiền tông có vị dạy người chỉ trì câu thoại 

đầu,  hết  thảy  [những  hạnh  khác]  đều  không  làm) .  Câu  thoại  đầu  nào 

vậy?  “Tham  niệm  Phật  thị thùy” (tham  cứu  câu  “người  niệm  Phật  là  ai?”), 

vẫn  thuộc  về  pháp  môn  Niệm  Phật,  đây  là  một  phương  pháp  Niệm  Phật 

riêng  biệt.  Niệm  A  Di  Đà  Phật,  niệm  mấy  câu  A  Di  Đà  Phật  xong,  lại 

hỏi  “người  niệm  Phật  là  ai?”  Đó  là  phương  pháp  niệm  Phật  trong  nhà 

Thiền.  “Cố  tri  nguyên  nghiệp  dư  môn  giả”  (Nên  biết  họ  vốn  tu  các  pháp 

môn  khác),  “nguyên  nghiệp”  nghĩa  là  họ  vốn  tu  học  các  pháp  môn 

khác,  “thượng đương cải tu niệm Phật” (rồi đổi pháp họ vốn tôn sùng thành 

tu  niệm  Phật) .  Đấy  là  tổ  sư  đại  đức  thường  khuyên  người,  các  Ngài  tự  lấy 

thân  mình  làm  gương.  Vĩnh  Minh  Diên  Thọ  đại  sư  đại  triệt  đại  ngộ  nơi 

Thiền, quay đầu chuyên tu Tịnh Độ, trở thành tổ sư đời thứ sáu của Tịnh Độ 

Tông.  Bậc  đại  đức  trong  Tông  Môn  làm  gương  cho  chúng  ta,  khuyên  dạy 

người  học  Thiền  kiêm  tu  Tịnh  Độ.  Trong  Tứ  Liệu  Giản,  Ngài  nói  rất 

hay:  “Hữu Thiền, hữu Tịnh Độ” (có Thiền có Tịnh Độ), tức Thiền Tịnh song 

tu,  “do như đới giác hổ” (khác nào cọp mọc sừng). Lại còn nói:  “Vô Thiền, 

 hữu Tịnh Độ, vạn tu, vạn nhân khứ” (Không Thiền, có Tịnh Độ, vạn người 

tu, vạn về). Quý vị hãy nhìn thấu suốt ý nghĩa thực sự nơi câu nói của Ngài. 

Không  Thiền, có Tịnh Độ, vạn  người tu,vạn  người  về, tức là khuyên  người 

tu  Thiền  nếu  Tu  Thiền  chẳng  thể  thành  tựu,  hãy  quay  đầu  tu  Tịnh  Độ.  Tu 

Tịnh Độ sẽ có thể thành tựu. 

Người tu những tông phái khác, như trong tông Thiên Thai, Trí Giả đại 

sư  niệm  Phật  vãng  sanh.  Do  vậy,  tổ  sư  tông  Thiên  Thai  từ  đấy  về  sau  mãi 

cho đến thời cận đại, pháp sư Đế Nhàn niệm Phật vãng sanh, pháp sư Đàm 

Hư,  pháp  sư  Bảo  Tịnh  đều  là  những  vị  tổ  sư  cận  đại  của  tông  Thiên  Thai, 

đều niệm Phật vãng sanh. Trong những vị đại đức cư sĩ, chắc quý vị đã biết, 

cư sĩ Giang Vị Nông, cư sĩ Châu Chỉ Am,  “giáo tông Bát Nhã, hạnh tại Di 

 Đà” (dạy bảo thì đề cao Bát Nhã, nhưng hạnh tại Di Đà). Những vị tu hành 

thuộc các tông phái khác, cuối cùng đều niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, chúng 

ta  chẳng  thể  không  biết  điều  này.  “Hà  huống  nguyên  niệm  Phật 

 nhân” (Huống hồ người vốn niệm Phật) ,  chúng ta vốn là kẻ niệm Phật,  “nãi 

 biến kỳ sở thủ, nhi phục tha thượng” (há lại thay đổi cái mình tuân giữ, tôn 

sùng  pháp  khác):  Chúng  ta  thay  đổi  pháp  Niệm  Phật  của  chính  mình,  đi  tu 

học  pháp  môn  khác.  “Tâm  hoài  nhị  lộ,  chí  bất  quy  nhất,  vân  hà  tam-muội, 

 nhi đắc thành tựu?” (lòng ôm ấp hai đường lối, chí không quy nhất, làm sao 

thành tựu tam muội cho được?) Đấy là lời cảm thán hết mực của Liên Trì đại 

sư. 

Chúng ta đọc đến đoạn văn này, nghe câu nói ấy, phải nghiêm túc phản 

tỉnh:  Chúng  ta  có  thực  sự  tu  hay  chăng?  Đừng  hỏi  ai  khác,  phải  hỏi  chính 

mình. Chúng ta có tam tâm nhị ý hay chăng? Vẫn nghĩ học pháp  môn khác 

ư! Công phu cạn nhất trong Niệm Phật tam-muội là công phu thành phiến, vì 

sao chúng ta chưa đạt được? Có phải là như Liên Trì đại sư đã nói ở đây hay 

chăng?  “Biến kỳ sở thủ, nhi phục  tha thượng” (Thay đổi cái  mình tuân  giữ, 

tôn  sùng  pháp  khác),  hâm  mộ  pháp  môn  khác,  hướng  về  pháp  môn 

khác,  “tâm  hoài  nhị  lộ” (lòng  ôm  ấp  hai  đường  lối).  Tuy  chẳng  bằng  lòng 

buông bỏ Tịnh Độ, nhưng vẫn  muốn học pháp môn khác, vì thế  “chí không 

 quy  nhất” ,  phương  hướng  và  mục  tiêu  không  nhất  trí,  như  vậy  thì  ngay  cả 

công phu thành phiến cũng không đạt được, sẽ bị rắc rối như thế này: 

 “Trực chí vô thường, không vô sở hoạch” (Kịp đến khi vô thường, rỗng 

tuếch, chẳng đạt được gì). Đến lúc vô thường, vô thường là mạng chung, vô 

thường  xảy  đến;  nói  cách  khác,  lúc  quý  vị  sắp  chết,  không  thành  tựu  một 

điều  nào  cả.  “Võng  tư  kỷ  quá,  phản  khởi  phỉ  báng,  ô  hô  mậu  tai” (Chẳng 

nghĩ tới lỗi của mình, lại ngược ngạo báng bổ! Ôi chao! Lầm lạc thay!) Quý 

vị chẳng biết phản tỉnh lỗi lầm của chính mình, cho rằng lời Phật, Bồ Tát nói 

không  linh,  ấy  là  báng  Phật.  Báng  Phật,  báng  Pháp  là  tội  A  Tỳ  địa  ngục, 

đúng  là  kết  thành  tội  lỗi  quá  lớn  lao,  khiến  cho  người  mắt  sáng  cảm  thán 

không  ngớt,  trách  nhiệm  ấy  chính  mình  phải  gánh  lấy.  Kinh  không  có  lầm 

lỗi, pháp môn không sai lầm, mà do chính mình phạm lỗi, không biết đạo lý 

thâm nhập một môn, huân tu dài lâu. Đoạn cuối cùng là Xứng Lý. 

Trong  bản  chú  giải  Di  Đà  Kinh  Sớ  Sao  của  đại  sư,  mỗi  một  tiết  (một 

phân  đoạn  giải  thích)  đều  quy  về  tự  tánh,  trong  Giáo  Hạ  cũng  thường 

nói  “tiêu  quy  tự  tánh”,  mỗi  đoạn  như  vậy  hết  sức  tinh  vi,  đẹp  đẽ,  ngay  cả 

phần  giải  thích  chú  Vãng  Sanh  cũng  không  ngoại  lệ.  “Xứng  Lý  tắc  tự  tánh 

 không, thị bạt nghiệp chướng nghĩa, tự tánh hữu, thị đà la ni nghĩa, tự tánh 

 bất  hữu  bất  không,  thị  sanh  Tịnh  Độ  nghĩa” (Xét  theo  Lý  thì  Tự  Tánh 

Không  là  ý  nghĩa của Dẹp  Trừ Chướng, Tự Tánh Có  là  ý  nghĩa của Đà  La 

Ni,  Tự  Tánh  Chẳng  Có  Chẳng  Không  là  ý  nghĩa  của  Sanh  Về  Tịnh  Độ). 

Đoạn này hoàn toàn tiêu quy tự tánh và trí huệ chân thật. Chúng ta xem lời 

giải thích trong phần Sao, dẫu không chỉ vỏn vẹn ba câu như thế, nhưng vẫn 

rất khó lãnh hội. 

Trong  phần  chú  giải,  [lời  Sao]  viết:  “Mịch  tâm  liễu  bất  khả  đắc,  nhất 

 thiết nghiệp chướng, thùy vi căn bản” (Tìm tâm trọn chẳng thể được, trong 

hết  thảy  nghiệp  chướng  cái  gì  là  căn  bản?).   “Tìm  tâm  trọn  chẳng  thể 

 được”  là  chuyện  trong  Thiền  Tông.  Đạt  Ma  Tổ Sư  đến  Trung  Quốc  truyền 

pháp,  không  có  người,  tìm  không  ra  người  để  truyền  pháp,  không  ai  nhận 

biết Ngài. Lão nhân gia thật từ bi, nếu như bọn chúng ta ắt sẽ nói: “Nơi đây 

không  có  pháp  duyên,  không  có  pháp  duyên  thì  ra  đi,  còn  ở  đây  làm  chi?” 

Ngài cứ đợi ở đó, đợi không ít năm, đợi một người là Huệ Khả. Thiền Tông 

nói Tổ nhìn vách chín năm mới gặp được Huệ Khả. 

Huệ Khả tìm đến thỉnh giáo, Đạt Ma Tổ Sư cũng chẳng đếm xỉa tới. Lúc 

ấy nhằm mùa Đông tuyết rơi, Huệ Khả đứng ngoài cửa, tuyết ngập đến gối; 

từ chỗ này, chúng ta có thể tưởng tượng Ngài đứng lâu đến chừng nào. Trời 

đổ tuyết rất lớn, tuyết ngập đến gối, Huệ Khả thấy Đạt Ma Tổ Sư vẫn chẳng 

ngó  ngàng  đến  mình;  trước  kia  người  xuất  gia  đều  mang  theo  giới  đao109, 

Ngài bèn rút giới đao chặt phăng cánh tay của chính mình, chặt đứt một cánh 

tay  cúng  dường  Đạt  Ma  Tổ  Sư.  Đạt  Ma  tổ  sư  thấy  thế,  mới  mở  miệng: 

“Ngươi đến đây làm gì?” Huệ Khả chặt tay cúng dường mà Đạt Ma tổ sư chỉ 

hỏi: “Rốt cuộc,  ngươi đến đây  làm  gì?”  Huệ  Khả  thưa: “Con cầu đại sư an 

tâm  cho  con!”  Tâm  không  yên.  Đạt  Ma  Tổ  Sư  xòe  tay  ra:  “Ngươi  lấy  cái 

 tâm ra đây, ta sẽ thay ngươi an nó”.  Nay quý vị thấy rất nhiều bức tượng tạc 

hình Đạt Ma Tổ Sư giơ  một tay ra, đó chính  là  lúc Tổ bảo  Huệ  Khả: “Lấy 

cái tâm ngươi ra đây, ta sẽ thay ngươi an cho”. 

Nhờ  câu  nói  này,  Huệ  Khả  hồi  quang  phản  chiếu,  “Nay  ngươi  đem  cái 

 tâm đưa ra, ta sẽ thay ngươi an nó”.  Hồi quang phản chiếu nơi câu nói này, 

tìm không được tâm, Ngài bèn nói: “Con trọn chẳng tìm được cái tâm”. Ngài 

muốn con tìm cái tâm, con không biết cái tâm nằm đâu, Đạt Ma Tổ Sư bèn 

nói tiếp:  “Ta đã an cái tâm cho ngươi rồi”.  Ta đã thay ngươi an cái tâm, an 

định rồi, tìm tâm trọn chẳng thể được! Nhờ câu nói ấy, Huệ Khả đại triệt đại 

ngộ.  Đạt  Ma  Tổ Sư  đến  Trung  Quốc  chẳng  uổng  công,  có  truyền  nhân  rồi. 

Huệ  Khả  đại  triệt,  đại  ngộ,  minh  tâm,  kiến  tánh,  trở  thành  Tổ  thứ  hai  của 

Thiền  tông  Trung  Quốc!  Tâm  chân  thành  cầu  pháp.  Ấn  Quang  đại  sư 

nói:  “Mười  phần  thành  kính  được  mười  phần  lợi  ích”,  Huệ  Khả  quả  thật 

mười  phần  chân  thành,  nên  mới  có  thể  khai  ngộ.  Ngày  nay  chúng  ta  nghe 

những câu trao đổi giữa Đạt Ma Tổ Sư và Tổ Huệ Khả không thể khai ngộ; 

mà  sao  Huệ  Khả  đại  sư  lại  khai  ngộ?  Vì  Ngài  chân  thành,  thành  ắt  linh, 

thành  bèn  cảm  thông.  Chúng  ta  không  có  thành  ý,  không  có  thành  tâm,  có 

nghe như thế nào, nhìn như thế nào đi nữa, vẫn chẳng thể giác ngộ! 

Tìm  tâm  trọn  chẳng  thể  được!  Trong  kinh  Phật,  chẳng  hạn  như  kinh 

Lăng Nghiêm, Thích Ca Mâu Ni Phật bảo ngài A Nan tìm tâm. Tâm nằm ở 

đâu? Ngài A Nan nói bảy chỗ đều bị Thích Ca Mâu Ni Phật bác bỏ: “Đúng 

là  ngươi  chưa  biết  cái  tâm  nằm  đâu!”  Rốt  cuộc  tâm  nằm  ở  đâu?  Khắp  hư 

không  pháp  giới,  không  chỗ  nào  chẳng  tồn  tại,  quý  vị  chẳng  thể  nói  tâm  ở 

một chỗ  nào. Hễ  nói  nó ở  một chỗ  nào  là sai rồi!  Không chỗ  nào  nó chẳng 

hiện  hữu,  không  lúc  nào  nó chẳng  tồn tại. Vì sao?  Hư không, pháp  giới  do 

tâm  mà  thành  Thể.  Kinh  Lăng  Nghiêm  đã  giảng  rất  minh  bạch  như  thế 

này:  “Chư pháp sở sanh, duy tâm sở hiện, nhất thiết nhân quả, thế giới, vi 

 trần,  nhân  tâm  thành  Thể” (Các  pháp  được  sanh  chỉ  do  tâm  hiện,  hết  thảy 

nhân quả, thế giới, vi trần đều do tâm mà thành Thể). Tâm ở đâu? Không lúc 

nào,  không  chỗ  nào  nó  chẳng  tồn  tại.  Nó  bất  sanh,  bất  diệt,  không  đến, 

không  đi,  không  tăng,  không  giảm,  không  tương  đối,  mà  cũng  chẳng  tuyệt 

đối, ngôn ngữ dứt bặt, tâm hạnh xứ diệt. 

Đặc  tánh  của  tâm  là  linh  tri,  trong  Hệ  Niệm  Pháp  Sự,  thiền  sư  Trung 

Phong  đã  giảng  rất  rõ  ràng:  “Linh  tri  tâm”.  Tâm  sẵn  đủ  linh  minh  giác  tri, 

cũng  có  thể  nói  rõ ràng  hơn  một  chút  là  nó  đầy  đủ  khả  năng  thấy  -  nghe  - 

hay  - biết.  Thấy  -  nghe  -  hay  - biết  là  bản  tánh,  thấy  -  nghe  -  hay  - biết  là 

chân tâm, bất sanh, bất diệt, không đến, không đi, chẳng phải có, chẳng phải 

không, tất cả hết thảy vạn sự, vạn vật, kể cả hư không [đều thấy - nghe - hay 

- biết]. Vì vậy, quý vị phải thực sự hiểu rõ, quý vị hỏi tâm ở chỗ nào ư? Tùy 

tiện chọn lấy một pháp, có pháp nào chẳng phải là tâm ư? Cái gì cũng đều có 

thấy  -  nghe  -  hay  -  biết.  Như  vậy,  hiểu  được  chân  tướng  sự  thật  này  “hết 

 thảy  nghiệp  chướng,  gì  là  căn  bản?” ,  đúng  là  dẹp  trừ  nghiệp  chướng  tận 

cội  rễ.  Chân  tâm  bổn  tánh cái  gì  cũng  không  có,  sạch  sẽ,  không  vướng 

mắc mảy may. 

 “Tức tâm vô sở bất cụ, nhất thiết công đức, hà phất tổng trì” (Cái tâm 

này  không  gì  chẳng  đủ,  hết  thảy  công  đức  không  gì  chẳng  tổng  trì).  Chân 

tâm  đầy  đủ  trí  huệ  Bát  Nhã  viên  mãn,  đức  năng  viên  mãn,  tướng  hảo  viên 

mãn.  Đó  chính  là  ý  nghĩa  của  chữ  Tổng  Trì.  “Đương  tổng  trì  nhi  bất  lập 

 tiêm  trần,  hữu  thị  tức  không  chi  hữu,  vô  căn  bản  nhi  xuất  sanh  vạn  pháp, 

 không thị tức hữu chi không” (Dẫu tổng trì nhưng chẳng lập  mảy trần, Hữu 

chính là Tức Không chi Hữu (cái Có chính là Không); không có căn bản mà 

sanh ra vạn pháp, Không chính là Tức Hữu Chi Không (cái Không chính là 

Có).  Ý  nghĩa  hai  câu  này  rất  sâu,  rất  khó  hiểu!  Thế  nhưng  khoa  học  ngày 

nay đã phát hiện, bảo cho chúng ta biết một chuyện: Các khoa học gia phát 

hiện Hữu do đâu mà có? Hữu do Vô biến hiện ra, vô trung sanh hữu (trong 

không sanh ra có), Hữu lại quy về Vô. Phát hiện ấy giống với những điều đã 

dạy trong kinh Phật. 

Tổng Trì là có tướng. Có tướng, nhưng cái Có ấy là huyễn có, sanh diệt 

trong  từng  sát-na,  niệm  niệm  chẳng  ngừng.  Chúng  ta  trông  thấy  sắc  tướng 

ấy,  hết  thảy  hiện  tướng  (tướng  được  biến  hiện  ra)  đều  là  tương  tục  tướng 

(tướng  tiếp  nối).  Kinh  Kim  Cang  dạy: “Nhất  thiết  hữu  vi  pháp,  như  mộng, 

 huyễn, bào, ảnh. Như lộ, diệc như điển” (Hết thảy pháp  hữu  vi, như mộng, 

huyễn,  bọt,  bóng;  như  sương,  cũng  như  chớp).  Sương  là  tướng  tiếp 

nối,  “chớp”  ngụ  ý  sanh  diệt  trong  từng  sát-na.  Kinh  Lăng  Nghiêm  có 

câu:  “Đương  xứ  xuất  sanh,  tùy  xứ  diệt  tận” (Sanh  ra  từ  chỗ  nào,  diệt  tận 

ngay  nơi ấy), tốc độ  rất  nhanh, chúng  ta  nhìn không ra. Đây  là đối  với câu 

hỏi  về  Không  và Có  mà  nói  ra chân tướng của Có  và  Không.  “Vô căn bản 

 nhi  xuất  sanh  vạn  pháp” (Không  có  căn  bản  mà  sanh  ra  vạn  pháp),  tức  là 

Không có thể sanh ra Có, Hữu từ Vô mà sanh ra. Mấy câu tiếp theo giảng về 

nghĩa lý Trung Đạo. 

 “Tức Hữu tắc bất không, tức không tắc bất hữu, bất không bất hữu, duy 

 thị nhất tâm, bất việt nhất tâm, thị danh Tịnh Độ” (Hữu chính là bất Không, 

Không  chính  là  bất  Hữu,  chẳng  Có  chẳng  Không,  chỉ  là  nhất  tâm,  chẳng 

vượt khỏi nhất tâm, nên gọi là Tịnh Độ). Chân Tịnh Độ! Vốn đã sống trong 

Tịnh Độ, Tịnh Độ ở đâu vậy? Tịnh Độ ở ngay trước mặt, vấn đề là quý vị có 

hiểu  hay  không?  Có  thấy  được  hay  không?  Thấy  được  Tịnh  Độ  thì  thấy 

Pháp Tánh, hiểu rõ pháp tướng. Tánh và Tướng là một không hai. Tướng là 

Có,  Tánh  là  Không.  Tánh  -  Tướng  nhất  như  (là  một,  đồng  nhất),  Tánh  - 

Tướng  bất  nhị.  “Chẳng  Có,  chẳng  Không”:  Chẳng  Không  là  Tướng,  tướng 

mộng,  huyễn,  bọt  bóng.  Chẳng  Có  là  Tánh,  là  Pháp  Tánh.  Tánh  cũng  vậy, 

Tướng cũng vậy, đều là nhất tâm, Tánh và Tướng là một, không phải hai. Vì 

sao không phải là hai? Bởi từ Tánh biến hiện những tướng ấy, tướng ấy chỉ 

do  tâm  hiện.  Bản  năng,  đặc  tánh  nơi  tự tánh  của  chúng  vĩnh  viễn  bất  biến, 

tức là thấy - nghe - hay - biết. Vì thế, hết thảy vạn sự vạn vật linh tri, sống 

động, linh minh giác tri, chẳng chết cứng. 

Ba ngàn năm trước, Phật pháp đã nói ra chân tướng sự thật này, đến nay 

các  nhà  khoa  học  mới  phát  hiện,  nhưng  vẫn  hiểu  biết  chưa  viên  mãn,  vẫn 

mới chỉ biết được một chút xíu như thế đó, chỉ là từ lý luận suy diễn rằng có 

khả năng là như vậy, nhưng hiện thời họ vẫn chưa có cách nào chứng thực. 

Vì  thế,  tiến  sĩ  Giang  Bổn  Thắng  của  Nhật  Bản  rất  hy  hữu.  Ông  ta  đã  dùng 

nước để chứng minh sự thật ấy. Hy vọng khi ông ta đến thăm, chúng tôi sẽ 

cung cấp cho ông ta  một thông tin: “Vạn sự vạn vật trong vũ trụ đều có đủ 

khả năng có thể thấy, có thể nghe, có thể cảm nhận, có thể biết, chứ không 

riêng gì nước” để ông ta làm thí nghiệm thêm. Bọn họ rất kinh ngạc, lấy làm 

lạ, chứ trong nhà Phật chúng ta không kinh ngạc tí nào, mà cũng chẳng sững 

sờ tí xíu  nào,  vì sao? Vốn sẵn  là  như vậy. Kinh đã dạy rõ ràng,  minh bạch. 

Thôi  được!  Giới  thiệu  Bạt  Nhất  Thiết  Nghiệp  Chướng  Căn  Bản,  Đắc  Sanh 

Tịnh Độ Đà La Ni đến đây thôi! 



---o0o--- 

 Tập 41 



Chư vị đồng học! 

Mở  đầu  Hệ  Niệm  Pháp  Sự  là  Hương  Tán,  tiếp  đó  là  tụng  kinh,  tức  là 

tụng Phật Thuyết A Di Đà Kinh. Theo sau tụng kinh là niệm chú,  “Bạt Nhất 

 Thiết Nghiệp Chướng Căn Bản Đắc Sanh Tịnh Độ Đà La Ni” , niệm chú ba 

lần. Rồi đến phần khai thị của thiền sư Trung Phong. Mở đầu phần khai thị 

lại niệm ba lần: 



 Nam mô Liên Trì Hội Bồ Tát Ma Ha Tát.  

南無蓮池會菩薩摩訶薩。 



Trước lúc tụng kinh, niệm ba lần Nam Mô Liên Trì Hải Hội Phật Bồ Tát. 

Liên Trì  Hải  Hội  Phật  Bồ  Tát và  Liên  Trì  Hội  Bồ  Tát Ma  Ha Tát ở đây có 

sai  khác  gì  chăng?  Nếu  không  sai  khác,  sao  không  dùng  Liên  Trì  Hải  Hội 

Phật  Bồ Tát? Vì sao không dùng thống  nhất? Đã  xưng tán  hai cách, đương 

nhiên ý nghĩa khác nhau. Dù có thể nói là ý nghĩa tương đồng, nhưng cũng 

có thể nói là có chút sai khác, đại đồng tiểu dị. Nói Liên Trì Hải Hội Phật Bồ 

Tát  thì  là  hải  hội  rộng  lớn,  có  thể  bao  trùm  khắp  pháp  giới  hư  không  giới 

mười phương vô lượng vô biên các cõi Phật, hết thảy chư Phật Như Lai đều 

ở trong ấy tuyên  nói pháp  môn  Trì Danh  Niệm Phật  vãng sanh thành Phật. 

Chúng  ta  có  thể  nói:  Liên  Trì  Hải  Hội  bao  gồm  trọn  khắp  hư  không  pháp 

giới, rất lớn lao! 

Mỗi  một  người  niệm  Phật  đều  thuộc  trong  Liên  Trì  Hải  Hội,  thậm  chí 

trong  xã  hội  hiện  thời,  những  kẻ  phản  đối  niệm  Phật,  bài  xích  người  niệm 

Phật, hủy báng người niệm Phật, thậm chí những kẻ phát tâm muốn tiêu diệt 

pháp môn Niệm Phật cũng đều thuộc trong Liên Trì Hải Hội. Nguyên nhân 

gì vậy? Danh hiệu A Di Đà Phật vừa lọt qua tai vĩnh viễn trở thành hạt giống 

đạo.  Nay  kẻ  ấy  bài  xích  là  vì  mê  hoặc,  sau  khi  chịu  quả  báo  xong,  nhân 

duyên chín muồi, vẫn là vì chủng tử A Di Đà Phật trong A Lại Da Thức của 

kẻ  ấy  chín  muồi!  Nói  cách  khác,  nhất  định  vãng  sanh  Cực  Lạc.  Sợ  nhất  là 

gì?  Sợ  nhất  là  trong  một  đời  này  quý  vị  hoàn  toàn  không  có  duyên  phận 

nghe đến, đó mới thực sự là khổ. Nghe rồi phản đối không sợ! Tạo ác nghiệp 

cũng không sợ! Thiện căn ấy (tức là thiện căn được nghe danh hiệu A Di Đà 

Phật)  là  chủng  tử  kim  cang,  vĩnh  viễn  bất  hoại.  Do  vậy,  pháp  môn  này  là 

pháp môn chẳng thể nghĩ bàn, Liên Trì Hải Hội. 

Ở đây nói Liên Trì Hội Bồ Tát Ma Ha Tát, không thêm chữ Hải Hội, ta 

có thể nghĩ [Liên Trì Hội] là bổn độ (cõi chính, tức chỉ riêng mình cõi Cực 

Lạc) Tây Phương Cực  Lạc thế  giới, chứ không phải  là trọn khắp pháp  giới 

hư không giới. Nếu trọn khắp hư không giới pháp giới, ta phải thêm chữ Hải 

Hội  thành  Liên  Trì  Hải  Hội.  Như  vậy,  giống  nhau  và  khác  nhau,  sai  biệt  ở 

chỗ này. Ở đây là nói riêng về thế giới Cực Lạc. 

Bồ Tát: Những vị thuộc Địa Tiền (chưa chứng nhập địa vị từ Sơ Địa trở 

lên) đều  gọi  là  Bồ  Tát.  Hạ  Hạ  Phẩm  vãng  sanh  là  những  người  đới  nghiệp 

vãng sanh, phiền não tập khí dẫu một phẩm cũng chưa đoạn, vẫn là Bồ Tát. 

Là hạng Bồ Tát nào vậy? Bồ Tát thuộc địa vị Sơ Tín! Pháp môn này là Đại 

Thừa  Viên  Giáo,  chí  viên,  chí  đốn.  Trong  quá  khứ,  tổ  sư  đại  đức  nói  pháp 

này ngang bằng Hoa Nghiêm và Pháp Hoa. Đấy chẳng phải là tuyệt diệu ư? 

Bồ  Tát thuộc địa  vị Sơ  Tín trong Viên Giáo nhất  định phải  đoạn tám  mươi 

tám phẩm  Kiến  Hoặc, còn  người đới  nghiệp vãng sanh chúng ta  một phẩm 

trong tám mươi tám phẩm Kiến Hoặc cũng chưa đoạn, đến Tây Phương Cực 

Lạc thế giới đều là A Duy Việt Trí Bồ Tát, thật chẳng thể nghĩ bàn! Bởi vậy, 

trong sách Yếu Giải, Ngẫu Ích đại sư đã nói: Người đới nghiệp vãng sanh về 

Tây Phương Cực Lạc thế giới chẳng thể gọi là Bồ Tát, vì sao? Vì kẻ ấy chưa 

đoạn một phẩm Hoặc nào, nhưng cũng chẳng thể nói kẻ ấy là phàm phu. Vì 

sao? Kẻ ấy cũng là A Duy Việt Trí Bồ Tát. Do vậy, Ngẫu Ích đại sư nói thân 

phận của người Tây Phương Cực Lạc thế giới rất lạ lùng, hết thảy đều không 

phải, mà hết thảy đều là phải, là thân phận chẳng thể nghĩ bàn. Nếu chúng ta 

nói  miễn cưỡng thì: Do kẻ ấy chưa phá  một phẩm phiền  não  nào, ta có thể 

bảo kẻ ấy là Tương Tự Vị Bồ Tát, chưa phải là Bồ Tát thật, chỉ tương tự. Rất 

giống Bồ Tát, nhưng lại chẳng phải là Bồ Tát, Phàm Thánh Đồng Cư độ mà! 

Chưa đoạn một phẩm phiền não nào! 

Đương  nhiên sanh  về Tây Phương Cực  Lạc thế giới rồi thì có cần đoạn 

phiền  não  hay chăng? Phải đoạn chứ!  Phải đoạn sạch sành sanh  mới có thể 

viên thành Phật đạo. Như vậy, đến Tây Phương Cực Lạc thế giới để tu hành, 

nơi đó là hoàn cảnh tu hành thù thắng nhất. Chúng ta tu hành ở thế giới này 

có người, có sự, có  vật  khuấy  nhiễu.  Hoàn cảnh tu  hành  và tu  học của tiền 

nhân  thù  thắng  hơn  chúng  ta.  Bao  nhiêu  người  tu  hành  tìm  lấy  một  hoàn 

cảnh  thanh  tịnh,  u  nhã,  dựng  một  cái  lều  tranh  nhỏ,  mấy  chục  năm  không 

xuống núi, rất dễ thành tựu. Thế nhưng rốt cuộc người thành tựu vẫn là thiểu 

số,  vì  nguyên  nhân  nào?  Tâm  địa  thanh  tịnh,  họ  đạt  được  điều  kiện  ấy; 

nhưng thầy  giỏi  và đồng tham  đạo  hữu cũng chẳng  dễ  gì  gặp được. Vì  thế, 

phải  tầm  sư  phỏng  đạo,  phải  đi  tham  học  khắp  nơi.  Nghi  hoặc  hoàn  toàn 

đoạn trừ, thực sự  giác  ngộ,  hiểu  rõ,  lại  tìm  một  hoàn cảnh  u  tịnh  để dưỡng 

đạo, xa lìa  hết thảy cảnh duyên. Trụ trong núi sâu hiếm  dấu chân  người  lui 

tới để dưỡng đạo. 

Chúng  ta  thấy  tổ  sư đại  đức  bất  luận  tông  phái  nào  trong  các  đời  được 

thành  tựu  [là  do  thân  tâm  thanh  tịnh],  ngay  cả  Tịnh  Độ  Tông  cũng  không 

ngoại  lệ. Vào thời đại Đông Tấn,  Huệ Viễn đại sư dựng Niệm Phật Đường 

đầu  tiên  ở  Lô Sơn,  một  trăm  hai  mươi  ba  người  lấy  Hổ  Khê  làm  giới  hạn, 

chẳng ra  ngoài  giới  tuyến ấy, thân  tâm thanh tịnh,  nên ai  nấy  đều có thành 

tựu. Hoàn cảnh hiện thời khó khăn lắm, dẫu quý vị ở trong núi thẳm, nhưng 

hiện thời giao thông thuận tiện, khách khứa vẫn rất nhiều. Khách đến thăm, 

quý vị chẳng thể không tiếp đãi. Tiếp đãi, xã giao quá nhiều, thị phi xảy ra, 

cái hay của họ Trương, cái dở của họ Lý chẳng thể không nghe, những thứ 

ấy  không  gì  chẳng  phải  là  nhiễm  ô.  Nếu  chính  mình  chẳng  cam  lòng  chịu 

tịch  mịch,  lại  gắn  truyền  hình  Internet  (online  TV)  chi  đó  thì  phiền  phức 

càng lớn hơn nữa, dẫu ở trong núi thẳm vẫn không thoát ly xã hội bên ngoài. 

Vì  thế,  tu  hành  trong  hiện  tại,  luận  về  hoàn  cảnh,  thật  rất  kém  xưa  kia, 

nhưng hiện thời cơ hội nghe kinh, cơ hội đồng tham đạo hữu cùng tu học so 

thuận  tiện  hơn  xưa.  Đó  là  do  giao  thông  và  truyền  thông  thuận  tiện,  nhanh 

chóng,  khoa  học  kỹ  thuật  tiến  bộ.  Như  vậy,  xưa  kia  và  hiện  nay  đều  có 

những điểm thuận lợi lẫn tệ hại. Làm thế nào để giữ điều lợi, bỏ điều tệ? Đó 

là  trí  huệ,  là  phương  tiện  thiện  xảo.  Ngày  nay  chúng  tôi  chọn  ở  nơi  này  vì 

đây là một thành phố nhỏ của Úc Châu, cư dân chỉ có tám vạn người, từ Bố 

Lý Tư Bản (Brisbane) lái xe đến đây mất hai tiếng đồng hồ. Bản thân tôi vẫn 

ở chốn  làng quê, nói chung  là  mong  xa lìa phiền phức,  mong  mỏi thân tâm 

thanh tịnh, có nhiều thời gian đọc kinh, niệm Phật. Mỗi ngày chúng tôi ở tại 

studio phát hình bốn tiếng đồng hồ để báo ân: Trên báo ân chư Phật, ân tổ sư 

đại đức, ân hộ pháp, dưới báo ân hết thảy chúng sanh. Cuộc sống càng đơn 

thuần càng tốt. 

Tại nơi đây, những bậc hiền giả, hiển đạt trong xã hội, những lãnh tụ tôn 

giáo đều hết sức quan tâm đến những tai nạn trong thế gian, cầu nguyện thế 

giới hòa bình, các sắc dân khác nhau, các nền văn hóa khác nhau đều đối xử 

hòa thuận với nhau. Mọi người luôn mở rộng tâm lượng, bao dung, tôn trọng 

lẫn nhau, đối xử bình đẳng, đối xử hòa thuận. Đây là một chuyện tốt, đúng là 

đường lối để tiêu tai tránh nạn. Bọn họ đến tìm tôi, mời tôi tham dự. Chuyện 

này  là  chuyện  vì  nghĩa  chẳng  thể  chối  từ,  tôi  phải  tận  hết  sức  giúp  đỡ  họ 

thành tựu thiện nguyện. Thế nhưng đối với việc thanh tu của chính mình vẫn 

là bị phiền nhiễu, tốt đẹp đôi bề chẳng dễ! 

Đến Tây Phương Cực Lạc thế giới là tốt nhất, vì sao? Có khả năng phân 

thân,  đó  mới  thực  sự  là  đúng.  Đừng  nói  tốt  đẹp  đôi  bề,  mà  vạn  bề  đều  tốt 

đẹp. Bất cứ chuyện gì cũng có thể tham dự, phân thân là xong! Một thân có 

thể biến thành vô lượng thân đến tham dự những chuyện tốt đẹp của hết thảy 

chúng sanh, bản thân ta vẫn trụ trong thế giới Cực Lạc y như cũ, ở trước mặt 

A  Di Đà  Phật, không  hề tách  rời. Tự hành  hóa tha thảy đều thực  hiện  viên 

mãn, đó không phải là chuyện lý tưởng mà là sự thật. Nếu quý vị biết sự thật 

ấy thì quý vị mới thực sự phát nguyện, gấp rút cầu sanh Tịnh Độ hòng mãn 

hoằng nguyện chân thật của chính mình. 

 “Ma  Ha  Tát”  là  đại  Bồ  Tát,  đã  chứng  địa  vị  Bồ  Tát.  “Bồ  Tát”  là  Tam 

Hiền Bồ Tát. Mười địa vị thuộc Thập Tín đều gộp trong Tam Hiền, ngay cả 

địa  vị  tương  tự  như  chúng  ta  (vẫn  chưa  thể  tính  là  địa  vị  Sơ  Tín,  mới  là 

Tương  Tự  mà  thôi)  đều  được  tính  gộp  vào  đây.  Đó  là  cảnh  giới  chẳng  thể 

nghĩ bàn trong thế giới Cực Lạc. 



---o0o--- 

8. Khai Thị 

  

Tiếp theo đây, trước phần khai thị của đại sư, chúng ta hãy đọc một 

bài kệ như sau: 



 Thế giới hà duyên xưng Cực Lạc?  

 Chỉ nhân chúng khổ bất năng xâm,  

 Đạo nhân nhược yếu tầm quy lộ,  

 Đản hướng trần trung liễu tự tâm!  

世界何緣稱極樂。 

只因眾苦不能侵。 

道人若要尋歸路。 

但向塵中了自心。 

 (Tạm dịch: 

 Thế giới duyên gì tên Cực Lạc?  

 Chỉ vì các khổ chẳng hề xâm,  

 Nẻo về nếu muốn tìm cho được,  

 Hãy đối trần lao tự hiểu tâm).  



Chúng  ta  biết  thiền  sư  Trung  Phong  là  Pháp  Thân  Bồ  Tát,  chứ  không 

phải là kẻ tầm thường, cũng có thể nói Ngài quả thực là bậc minh tâm kiến 

tánh.  Hễ  minh  tâm  kiến  tánh  thì  mức  độ  thấp  nhất  sẽ  là  bậc  Sơ  Trụ  trong 

Viên  Giáo,  đó  là  mức  độ  thấp  nhất.  Ngài  là  bậc  Đồng  Sanh  Tánh  với  chư 

Phật  Như  Lai,  chứ  không  phải  là  Dị  Sanh  Tánh.  Cũng  có  thể  nói  là  trong 

cuộc  sống  thường  ngày,  Ngài  dùng  bốn  trí  Bồ  Đề,  chứ  không  dùng  tám 

Thức,  năm  mươi  mốt  Tâm  Sở.  Chúng  ta  dùng  tám  Thức,  năm  mươi  mốt 

Tâm  Sở,  còn  Ngài  dùng  bốn  trí  Bồ  Đề.  Do  đâu  biết  được  điều  ấy?  Từ  lời 

khai  thị  này  mà  biết.  Nếu  chưa  kiến  tánh,  Ngài  chẳng  thể  nói  được  những 

câu như vậy. 

Hai  câu  đầu  dễ  hiểu,  không  khó  lắm.  Vì  sao?  Đọc  kinh  Di  Đà  nhuần 

nhuyễn  rồi,  quý  vị  hiểu  ngay.  Thế  giới  kia  vì  sao  gọi  là  thế  giới  Cực  Lạc? 

Trong kinh Di Đà, chẳng phải Thích Ca Mâu Ni Phật đã bảo rất rõ ràng cùng 

tôn  giả  Xá  Lợi  Phất  đó  ư?  “Bỉ  độ  hà  cố  danh  vi  Cực  Lạc?  Kỳ  quốc  chúng 

 sanh, vô hữu chúng khổ, đản thọ chư lạc, cố danh Cực Lạc” (Cõi ấy vì sao 

tên là Cực Lạc? Chúng sanh cõi ấy không có các sự khổ, chỉ hưởng các điều 

vui, nên tên là Cực Lạc). Chẳng phải là giải đáp rất rõ ràng hay sao? Vì thế, 

hai câu đầu trong bài kệ không có vấn đề gì, chúng ta cũng có thể nói được 

như vậy. 

Nhưng  hai  câu  kệ  sau  chúng  ta  không  thể  nói  được,  nhất  là  câu  cuối 

cùng.  “Đạo nhân nhược yếu tầm quy lộ”  (đạo nhân nếu muốn tìm đường trở 

về),  “đạo  nhân”  là  người  tu  hành,  “quy  lộ”  là  đường  nào?  Là  con  đường 

thành  Phật.  Con  đường  này  không  dễ,  tìm  ở  đâu  đây?  Nay  chúng  ta  nói 

chúng ta đã tìm ra, chúng ta tín nguyện trì danh, cầu sanh Tịnh Độ, chính là 

con  đường  thành  Phật,  không  sai,  mọi  người  chúng  ta  đều  có  thể  nói  như 

thế; nhưng thiền sư Trung Phong không nói như vậy, Ngài bảo:  “Đản hướng 

 trần trung liễu  tự tâm”  (Chỉ  hướng  vào  trong trần  lao  mà  liễu  ngộ  tự  tâm), 

người  bình  phàm  chẳng  thể  nói  như  vậy  được.  Nếu  là  chúng  ta  ắt  sẽ 

nói:  “Đạo nhân nhược yếu tầm quy lộ, tín nguyện trì danh cầu vãng sanh” , 

nhất định chúng ta sẽ nói như vậy, chúng ta chẳng thể nói  “đản hướng trần 

 trung liễu tự tâm”.  

Người  kiến  tánh  rốt  ráo  minh  tâm  kiến  tánh,  khác  với  phàm  phu  thuộc 

chín  pháp  giới.  “Trần”  (塵) là  trần  lao,  nay  chúng  ta  gọi  là  hoàn cảnh  sinh 

hoạt  hiện  thực,  “liễu”  (了)  là  minh  liễu  (hiểu  thấu  suốt),  “tự tâm”  là  tâm 

tánh  của  chính  mình.  Như  vậy  một  câu  này  có  thiền  vị  rất  sâu.  Nói  cách 

khác,  “liễu tự tâm”  là minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. Vị Phật này 

là  “Phần Chứng Vị Phật” (Phật thuộc địa vị Phần Chứng), không phải là địa 

vị  tương  tự.  Bốn  thánh  pháp  giới  là  địa  vị  tương  tự,  Thiên  Thai  đại  sư  gọi 

[các  địa  vị]  đó  là  “Tương  Tự  Tức  Phật”,  còn  minh  tâm  kiến  tánh  là  thật, 

là  “Phần Chứng Tức  Phật”.  Trong  lục đạo luân  hồi  mà tu  hành  giỏi  giang, 

chưa đoạn được Kiến Tư phiền não, thì gọi là  “Quán Hạnh Tức Phật”,  chưa 

đoạn phiền não. Đoạn được phiền não, đoạn được Kiến Tư Phiền Não thì gọi 

là Tương Tự Tức Phật. Đó là Tương Tự Tức Phật của Tứ Thánh Pháp Giới; 

còn Nhất Chân pháp giới  là Phần Chứng  Tức Phật. Minh  tâm kiến tánh đạt 

đến Nhất Chân pháp giới, chẳng những vượt thoát lục đạo, mà còn vượt khỏi 

mười pháp giới. Thiền sư biết rằng: Nhất định phải cầu minh tâm kiến tánh 

trong cuộc sống thường nhật, nếu nói theo cách thuyết pháp của Bát Nhã thì 

là  “hiểu  thấu  Thật  Tướng  của  các  pháp”.  Hiểu  thấu  Thật  Tướng  của  các 

pháp là minh tâm kiến tánh. Đối với chân tướng của nhân sinh vũ trụ mà quý 

vị  thông  đạt,  hiểu  thấu,  không  còn  nghi  hoặc,  thì  quý  vị  đã  đạt đến  Nhất 

Chân pháp giới; đó là  “quy lộ”  (đường về). 

Như vậy, học Phật theo Đại Thừa Phật pháp, bất luận tông phái nào, bất 

luận pháp môn nào, mặc kệ phương pháp sai biệt, mặc kệ [những pháp môn 

ấy] dựa theo những kinh giáo khác nhau, phương hướng, đường lối và  mục 

tiêu  vẫn  hoàn  toàn  tương  đồng,  là  gì  vậy?  Là  minh  tâm  kiến  tánh.  Thiền 

cũng thế, Giáo cũng thế, Mật cũng thế, Tịnh cũng thế! Tịnh Độ của chúng ta 

cũng  là  minh  tâm  kiến  tánh.  Lý  nhất  tâm  bất  loạn  chính  là  minh  tâm  kiến 

tánh, Giáo  Hạ  gọi [minh tâm kiến  tánh] là đại khai  viên  giải. Như vậy,  với 

bài kệ mở đầu này, quý vị thấy Ngài đã giãi bày hết cả ra, không giấu diếm 

mảy may, đem kinh nghiệm tu hành chứng quả của chính mình phô bày trọn 

vẹn. 

Hai câu kệ đầu khuyên chúng ta tu Tịnh Độ, thế giới ấy không có các sự 

khổ. Không có các sự khổ chính là cực lạc (rất vui). Trong kinh Thập Thiện 

Nghiệp  Đạo,  đức  Phật  dạy  chúng  ta:  “Bồ  Tát  hữu  nhất  pháp,  năng  ly  Nhị 

 Thừa thế gian khổ” (Bồ Tát có một pháp có thể lìa được hết thảy nỗi khổ thế 

gian). Pháp ấy là  “thường niệm thiện pháp, tư duy thiện pháp, quán sát thiện 

 pháp” . Trong  hoàn cảnh  hiện tại của chúng ta,  muốn  thực sự đạt được tâm 

lành, tư tưởng lành, quán hạnh lành chẳng phải là chuyện dễ, khó lắm! Thế 

nhưng  nếu  quý  vị  thực sự  phát  tâm  tín  nguyện trì danh, cầu sanh  Tịnh Độ, 

sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới, vĩnh viễn thoát khỏi hết thảy các khổ, 

so với tu mười thiện đạo dễ hơn nhiều. Tu viên mãn mười thiện nghiệp đạo 

bèn thành Phật, trong những buổi giảng chúng tôi đã nhiều lần giảng cặn kẽ. 

Lại xem đoạn văn kế tiếp đó: 



 Tâm tâm tức Phật.  

心心即佛。 

 (Chân tâm và vọng tâm đều là Phật).  



Câu này là thuyết pháp, hai câu sau đó tỷ dụ: 



 Đề hồ, tô, lạc, hàm tự nhũ sanh.  

醍醐酥酪。咸自乳生。 

 (Đề hồ, tô, lạc đều sanh từ sữa) 

   

Đề  hồ,  tô,  lạc  đều  là  những  chế  phẩm  từ  sữa.  Nay  chúng  ta  nói  những 

chế  phẩm  của  sữa  đều  tinh  luyện  từ  sữa,  càng  luyện  càng  thù  thắng.  Như 

vậy,  từ  sữa  luyện  thành  Lạc,  từ  Lạc  luyện  thành  Tô,  Tô  lại  luyện  kỹ  hơn 

thành  Đề  Hồ.  Đề  Hồ  là  chế  phẩm  tinh  hoa  của  sữa,  vị  nó  ngon  lành  nhất. 

Nhà Phật thường dùng Đề Hồ để tỷ dụ Phật, Bồ Tát, hoặc tỷ dụ cảnh giới thù 

thắng  nhất.  Đề  Hồ  thực  sự  ra  chính  là  gì  vậy?  Hiện  tại  có  hay  không?  Có 

chứ!  Rất  bình  thường,  nó  là  thực  phẩm  ngon  nhất  trong  cuộc  sống  thường 

ngày. 

Lúc  chúng  tôi  mới  học  Phật,  lão  hòa  thượng  Đạo  Nguyên  có  lần  theo 

phái  đoàn  sang  Ấn  Độ  triều  bái  thánh  địa,  qua  Ấn  Độ  ngắm  cảnh,  du  lịch, 

thăm  viếng.  Do  Ngài  là  pháp  sư  giảng  kinh,  kinh  thường  nhắc  đến  Đề  Hồ, 

nhắc đến Am Ma La quả, Ngài đều không thể giảng rõ Đề Hồ là gì? Quả Am 

Ma La là quả gì? Đến Ấn Độ, Ngài đặc biệt tìm người Ấn Độ hỏi: “Hãy đem 

Đề Hồ cho tôi coi, đem trái Am Ma La cho tôi xem”. Người ta đem trái Am 

Ma  La  đến,  hóa  ra  là  trái  Ba  Lạc  (trái  xoài).  Ngài  vừa  thấy  bèn  cười,  Đài 

Loan cũng có, rất  nhiều  nữa cơ!  Đề  Hồ  là gì?  Họ đem  lại,  nó  vốn cũng rất 

bình  thường,  đều  là  thứ  mình  thường  ăn.  Hiện  tại  gọi  là  phó-

mát110 (fromage, cheese), người ngoại quốc gọi là “phó-mát”, kinh Phật gọi 

là Đề Hồ. Đến lúc đó, Ngài mới hiểu rõ, sau này giảng kinh thường kể cho 

chúng  tôi  nghe.  Trước  kia  vì  sao  không  có  cách  nào  phiên  dịch  được?  Vì 

Trung Quốc không có, Trung Quốc không có loại thực phẩm ấy. Do đây biết 

rằng,  ba  ngàn  năm  trước  Ấn  Độ  đã  chế  luyện  được  một  loại  thức  ăn  ngon 

như thế. 

 “Tâm tâm tức Phật”,  vì sao Ngài dùng đến hai chữ Tâm? Một chữ Tâm 

không được hay sao mà phải dùng đến hai chữ Tâm? Dùng hai chữ nhất định 

phải  có  hai  ý  nghĩa,  nhưng  ý  nghĩa  gì  vậy?  Chúng  tôi  hiểu  là  chân  tâm  và 

vọng tâm. Quả thật chân tâm là Phật, mà vọng tâm cũng là Phật. Có như vậy 

đức Phật mới nói hết thảy chúng sanh đều là vị lai Phật. Hết thảy chúng sanh 

hiện  đang  dùng  vọng  tâm,  vọng  tâm  do  đâu  mà  có?  Vọng  tâm  vẫn  là  chân 

tâm  bị  mê,  chân  tâm  khi  bị  mê  thì  gọi  là  vọng  tâm.  Như  vậy,  cái  Thể  của 

vọng tâm là chân tâm. Lìa khỏi chân thì vọng do đâu mà có? Chân và vọng 

không  hai, chân  và  vọng  là  một. Do  vậy, tỷ dụ  này rất  hay, dùng Đề  Hồ tỷ 

dụ chân tâm;  lấy  Tô và  Lạc  ví  với  vọng  tâm.  Tất cả  những thứ này  đều do 

sữa  chế  luyện  thành,  không  thứ  gì  rời  khỏi  sữa,  đều  là  chế  phẩm  của  sữa. 

Chân và vọng bất nhị. 

Nếu  từ chỗ  này,  quý  vị  thực  sự  giác  ngộ  toàn  thể  vũ  trụ  là  một,  không 

hai, thì quý vị thực sự khai ngộ. Chân - vọng bất nhị, mê - ngộ bất nhị, thánh 

- phàm bất nhị, sanh - tử bất nhị, phiền não - Bồ Đề bất nhị, đó là nhất tâm! 

Nhất tâm bất loạn. Là cảnh giới nào? Là cảnh giới Nhất Chân pháp giới. Ở 

nơi  đâu?  Ngay  trong  hiện  tiền.  Nếu  quý  vị  không  nhập  Bất  Nhị,  sẽ  không 

thấy  được.  Nói  cách  khác,  quý  vị  không  đắc  nhất  tâm  sẽ  không  thấy  Nhất 

Chân, vẫn thuộc trong vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Vọng tưởng, phân 

biệt, chấp trước là mê không giác. Lời khai thị của đại sư “mở cửa thấy núi”, 

ngay câu đầu  tiên đã  hiển thị chân  tướng vũ trụ  nhân sinh cho  quý  vị thấy. 

Vấn đề là quý vị có hiểu hay không, hiểu được hay không vậy? Câu thứ hai 

nhắc lại ý nghĩa này: 



 Phật Phật duy tâm.  

佛佛惟心。 



Ở  trên  là  “tâm  tâm  tức  Phật”,  còn  ở  đây  là  “Phật  Phật  duy  tâm”,  nói 

đến hai chữ Phật. Hai chữ Phật cũng có ý nghĩa, có thể hiểu là hết thảy chư 

Phật,  hoặc  kim  Phật  (Phật  hiện  tại)  và  cổ  Phật  (Phật  quá  khứ).  Hai 

chữ  “Phật  Phật”  tượng  trưng  cho  mười  phương  ba  đời  hết  thảy  chư  Phật. 

Phật  là  gì?  Phật  chính  là  tâm,  tâm  chính  là  Phật.  Tâm  này  là  chân  tâm,  ai 

chẳng có chân tâm?  Ai  nấy đều có chân tâm, chân  tâm ở đâu? Chân tâm  ở 

ngay trước  mặt, từ trước đến  nay quý  vị chưa hề rời khỏi chân tâm.  Không 

riêng gì quý vị có chân tâm, mà hết thảy hữu tình chúng sanh, nay chúng ta 

gọi là động vật, tất cả động vật đều có chân tâm. Không riêng gì động vật có 

chân tâm, mà thực vật, khoáng vật, cho đến hư không [đều có chân tâm]. Vì 

sao? Chân tâm là bản thể của hết thảy các pháp, Thể là chân tâm. 

Kinh  Hoa  Nghiêm  nói:  “Pháp Tánh  biến  tại nhất  thiết  xứ” (Pháp  Tánh 

trọn khắp hết thảy các nơi); hết thảy các nơi bao gồm cả hư không. Rời khỏi 

Pháp Tánh thì hư không từ đâu mà có? Hư không do Pháp Tánh biến hiện ra, 

hư không thuộc về Tướng Phần. Các nhà khoa học cận đại đã dần dần hiểu 

rõ chân tướng sự thật, họ nói không gian và thời gian chẳng thật. Dưới một 

điều kiện nào đó, không gian và thời gian bằng zéro, không còn nữa! Không 

có  thời  gian,  không  có  không  gian,  không  gian  cũng  là  từ  “vô  trung  sanh 

 hữu”  biến hiện ra. Đấy chẳng phải là có cùng một ý nghĩa với những điều đã 

nói trong kinh Hoa Nghiêm hay sao?  “Pháp Tánh biến tại nhất thiết xứ, nhất 

 thiết  chúng  sanh  cập  quốc  độ,  tam  thế  tất  tại  vô  hữu  dư” (Pháp  Tánh  trọn 

khắp  hết  thảy  nơi,  hết  thảy  chúng  sanh  và  cõi  nước,  ba  đời  đều  bao  gồm 

trong ấy chẳng còn sót), hết thảy chúng sanh và cõi nước là không gian, ba 

đời  là  thời  gian,  “diệc  vô  hình  tướng  nhi  khả  đắc” (cũng  không  có  hình 

tướng  để  có  thể  đạt  được).  Đấy  chính  là  như  kinh  Bát  Nhã  đã  giảng:  Hết 

thảy các pháp (kể cả hư không), chân tướng của chúng là gì? Chân tướng là 

vô  sở  hữu,  là  rốt  ráo  không,  là  bất  khả  đắc.  Nói  ra  chân  tướng  sự thật  như 

vậy.  “Phật Phật duy tâm”  là câu thuyết pháp, hai câu tiếp đó là tỷ dụ: 



 Thoa, xuyến, bình, bàn, tận tùng kim xuất.  

       釵釧瓶盤。盡從金出。 

       (Thoa, xuyến, bình, mâm đều chế từ vàng).  

   

Dùng Vàng để ví cho tự tánh, lấy những món bằng vàng [để tỷ dụ]: Thoa 

làm bằng vàng, Xuyến (vòng đeo tay) cũng làm bằng vàng, bình và mâm là 

những vật dụng trong cuộc sống thường ngày, đều do hoàng kim chế ra. Dù 

các đồ vật khác nhau, cách sử dụng cũng sai khác, nhưng thể tánh của chúng 

là một, không hai. Kim Phật và cổ Phật chẳng rời tự tánh. Hai câu này giảng 

về quan hệ, tánh chất của Tánh và Tướng rất rõ ràng, minh bạch. Nếu hoàn 

toàn thông đạt hai câu này thì chính là Pháp Thân Bồ Tát, quý vị sống trong 

thế gian này, tư tưởng, kiến giải, ngôn hạnh, sinh hoạt, xử sự, đãi người, tiếp 

vật chắc chắn khác với mọi phàm nhân, vì sao? Quý vị đang sống như Phật, 

Bồ  Tát, đang  hành  Bồ Tát đạo, quả thật  đã nêu tấm  gương tốt  nhất cho  hết 

thảy chúng sanh: Cuộc sống của bậc giác ngộ, hành vi của bậc giác ngộ. Đây 

là  đoạn  thứ  nhất  của  lời  khai  thị,  nêu  lên  tổng  nguyên  tắc  và  tổng  cương 

lãnh. Hãy xem tiếp đoạn dưới, Ngài dạy chúng ta như thế nào: 



 Thập vạn ức trình, Đông Tây bất cách.  

       十萬億程。東西不隔。 

       (Đường xa mười ức cõi Phật, Đông Tây há đâu xa cách) 



 “Thập vạn ức trình”  do chính kinh Di Đà nói ra. Ở phương Tây của thế 

giới Sa  Bà, qua khỏi  mười  vạn  ức cõi  Phật có  một thế  giới  là thế  giới Cực 

Lạc của A Di Đà Phật.  “Thập vạn ức trình”  là nói về khoảng cách, tức mười 

vạn ức cõi Phật. Mỗi một cõi Phật là một tam thiên đại thiên thế giới. Quý vị 

nghĩ  xem  cái  khoảng  cách  mười  vạn  ức  tam  thiên  đại  thiên  thế  giới  to  lớn 

lắm!  Một  câu “Đông  Tây  bất  cách”  đã  nói  lên  điều  gì?  Không  có  khoảng 

cách về mặt không gian, xa - gần bất nhị, trong khoảng khảy ngón tay, trong 

một sát-na bèn đến được. 



 Nhị lục thời nội.  

       二六時內。 

       (Trong mười hai thời).  

   

Đây là nói về thời gian. Nói  “mười hai thời”  là theo cách nói của người 

Hoa,  người  Ấn  Độ  chỉ  nói  “đêm  ngày  sáu  thời” ,  người  Hoa  nói  mười  hai 

thời.  “Nhị  lục”  tức  là  mười  hai  “thời  thần”.  Thời  xưa  người  Hoa  tính  giờ 

giấc  bằng  Tý,  Sửu,  Dần,  Mão,  Thìn,  Tỵ,  Ngọ,  Mùi,  Thân,  Dậu,  Tuất,  Hợi. 

Đó là mười hai thời thần. Dùng cách tính thời gian này cho mãi đến cuối đời 

Thanh, lúc Dân Quốc thành lập mới không sử dụng nữa, mà dùng theo cách 

tính hai mươi bốn giờ của Tây phương, cho nên [mỗi một giờ trong hai mươi 

bốn  giờ] gọi  là “tiểu thời”. Vì sao  gọi  là “tiểu thời”? Vì  nhỏ  hơn cách tính 

giờ [theo lối “thời thần”] của người Hoa. Một giờ của Trung Quốc [theo lối 

cổ] bằng hai giờ hiện thời, cho nên gọi là “nhị tiểu thời”. Nguồn gốc của chữ 

“tiểu thời” là như vậy. Giờ Ấn Độ so với giờ Trung Quốc còn lớn hơn nữa, 

một giờ Ấn Độ bằng hai giờ Trung Quốc, nói theo giờ giấc hiện thời là bốn 

tiếng  đồng  hồ.  Vì  thế,  trong  kinh  thường  nói  “nhị  thời  giảng  kinh”  thì  có 

nghĩa là bằng với tám tiếng đồng hồ hiện thời. 

Qua kinh điển, chúng ta biết lúc Thích Ca Mâu Ni Phật còn tại thế, Tăng 

đoàn  mỗi  ngày  học  tập  tám  tiếng  đồng  hồ.  Hết  sức  quan  trọng,  đây  là  thị 

hiện cho chúng ta thấy. Vì sao ngày nay chúng ta công phu không đắc lực? 

Không đắc  lực cũng không bận  lòng, cứ  ngày  ngày khởi  vọng tưởng,  niệm 

niệm  đều  tạo  nghiệp,  thật  là  đáng  sợ!  Làm  thế  nào  để  xa  lìa  vọng  tưởng, 

không còn tạo nghiệp nữa? Đức Phật thị hiện cho chúng ta thấy chỉ có  một 

phương  pháp,  lên  lớp.  Giảng  kinh,  nghe  kinh,  lên  lớp  mỗi  ngày  tám  tiếng 

đồng  hồ,  hằng ngày  không  gián  đoạn.  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  thị  hiện  như 

vậy suốt bốn  mươi chín  năm,  mỗi  ngày  lên  lớp tám  tiếng. Như vậy  mới  lìa 

vọng  tưởng. Xa  lìa  vọng tưởng thì thân khẩu chẳng tạo  nghiệp, có thể khôi 

phục bình thường. Hành vi sinh hoạt bình thường, đúng mức thì là Phật, Bồ 

Tát,  đó  gọi  là  học  Phật  chân  chánh,  thực  sự  được  thọ  dụng  nơi  Phật  pháp, 

chúng ta phải hiểu rõ! 

Như  vậy,  không  đọc  kinh,  không  nghe  kinh,  há  có  được  chăng?  Phật 

giáo  ngày  nay  suy  đồi  là  vì  tứ  chúng  tại  gia  và  xuất  gia  không  nghe  kinh, 

không chịu học tập. Hễ không nghe kinh, không học tập, nhất định quý vị sẽ 

tùy thuận tập khí phiền não của chính mình. Tùy thuận tập khí phiền não của 

chính  mình  thì  sinh  hoạt cũng  vậy,  làm  việc  cũng  vậy,  đãi  người,  tiếp  vật 

cũng  vậy,  không  gì  là  chẳng  tạo  nghiệp.  Đúng  là  như  kinh  Địa  Tạng  đã 

dạy:  “Diêm  Phù  Đề  chúng  sanh,  khởi  tâm  động  niệm,  vô  phi  thị 

 nghiệp” (Chúng  sanh  trong  Diêm  Phù  Đề  khởi  tâm  động  niệm  không  gì 

chẳng phải là nghiệp). Đáng sợ quá! Nghĩ mình tạo nghiệp nhất định có quả 

báo,  chẳng  thể  nói  tạo  nghiệp  rồi  thôi.  Ở  những  phần  trên,  chúng  tôi  đã 

giảng  rất  rõ  ràng,  Hoặc  -  Nghiệp  -  Khổ.  Trong  ba  chướng,  Phiền  Não 

Chướng, Nghiệp Chướng, Báo Chướng thì Báo là khổ báo trong tam đồ, quý 

vị có biết hay chăng? 

Thưa  cùng  quý  vị!  Quý  vị  nghe  như  vậy  dường  như  cảm  động,  nhưng 

thời  gian  cảm  động  ngắn  ngủi  lắm.  Độ  mấy  giây  thôi,  lại  y  chang  như  cũ, 

phiền  não  tập  khí  lại  hiện  hành.  Vì  nguyên  nhân  gì  vậy?  Là  vì  sức  lực  của 

phiền não tập khí quá lớn mạnh, năng lực tu học Phật pháp của chúng ta quá 

mỏng yếu, chống cự không nổi! Chống cự không nổi thì làm cách nào? Đức 

Phật  dạy  chúng  ta:  Thâm  nhập  một  môn,  trường  thời  huân  tu.  Nếu  quý  vị 

làm được, hiểu được câu ấy thì khống chế phiền não tập khí của chính mình 

có mất nhiều thời gian hay chăng? Thường là từ ba năm đến năm năm, tiêu 

chuẩn  thời  cổ  là  từ  ba  năm  đến  năm  năm.  Hiện  tại  thì  ba  năm,  năm  năm 

không  đủ,  vì  sao?  Phiền  não  tập  khí  bên  trong  quá  nặng,  sức  dẫn  dụ  bên 

ngoài quá mạnh. Vì thế, hiện tại chúng ta sống trong thế giới này, hằng ngày 

đọc kinh, hằng ngày nghe kinh, hằng ngày giảng kinh, từ ba mươi năm đến 

năm  mươi  năm,  đó  là  kinh  nghiệm  của  tôi.  Tôi  học  Phật  đến  nay  là  năm 

mươi hai năm rồi, tôi mới có thể khống chế được, tôi mới chẳng bị xã hội dụ 

hoặc. Ngày ngày phải hành, không hành không được! 

Nói cách khác, trong thời đại này, không những là thiện căn, phước đức, 

nhân duyên trong đời quá khứ phải sâu dầy, nếu quý vị  muốn thành tựu thì 

điều kiện đầu tiên là thọ  mạng! Nếu quý vị không có thọ mạng dài lâu như 

thế, công phu tu hành còn chưa đủ, thọ  mạng đã hết rồi! Thọ mạng hết bèn 

luân hồi, hễ luân hồi thì sẽ mê khi cách ấm. Dẫu tu hành khá lắm, đời sau lại 

được  làm  thân  người  thì  đã  quên  sạch  sành  sanh  những  gì  ta  tu  trong  đời 

trước,  phải  làm  lại  hết  thảy  từ  đầu,  rất  đáng  sợ!  Bắt  đầu  lại  từ  đầu,  chẳng 

đảm bảo không bị dụ dỗ, mê hoặc. Nhưng trong xã hội này, từ lịch sử chúng 

ta thấy diễn biến ô nhiễm ngày càng nghiêm trọng, thói đời ngày càng tệ, đời 

sau kém hẳn đời trước. Do vậy, biện pháp đáng tin cậy nhất là trong một đời 

này nhất định sanh về Tịnh Độ, quyết định chẳng luân hồi nữa. Hai câu nói 

trên của đại sư dạy chúng ta việc ấy. Nay đã hết giờ rồi! 



* 

Chư vị đồng học! 

Xin xem đoạn văn tiếp theo: 



 Thập  vạn  ức  trình,  Đông  Tây  bất  cách,  nhị  lục  thời  nội,  phàm  thánh 

 đồng đồ.  

       十萬億程。東西不隔。二六時內。凡聖同途。 

       (Đường  xa  mười  vạn  ức,  Đông  Tây  chẳng  cách  ngăn.  Trong  mười  hai 

 thời, phàm thánh cùng là một đường).  



 “Thập  vạn  ức  trình”  là  xa  -  gần  bất  nhị.  “Nhị  lục  thời  nội”  là  nói  về 

thời gian, quá khứ - vị lai bất nhị.  “Phàm Thánh đồng đồ”  thuyết minh cảnh 

giới  Nhất  Chân,  nhất  tâm  có  thể  chứng,  có  thể  hiện,  có  thể  biến,  có  thể 

chứng.  Nói  chung,  chẳng  lìa  nhất  tâm  bất  loạn.  Nhất  tâm  rất  quan  trọng. 

Đoạn văn tiếp theo là: 



 Đê đầu hiệp chưởng bạch ngọc hào, tinh minh nhật lệ.  

       低頭合掌白玉毫。星明日麗。 

       (Cúi  đầu  chắp  tay  trước  tướng  bạch  ngọc  hào,  sao  sáng  ngời,  mặt  trời 

 rạng rỡ).  



Câu  này  thể  hiện  sự  lễ  kính.  Nguyện  thứ  nhất  trong  mười  đại  nguyện 

vương Phổ Hiền Bồ Tát là  “lễ kính chư Phật”.  Nguyện thứ hai là  “xưng tán 

 Như  Lai” .  Trong  câu  “đê  đầu  hiệp  chưởng  bạch  ngọc  hào”  thì  Bạch  Ngọc 

Hào  là  một  trong  ba  mươi  hai  tướng  của  Như  Lai,  tức  là  tướng  Bạch  Hào 

giữa  hai  chân  mày.  Chữ  “bạch  ngọc  hào”  chỉ  cho  tướng  ấy.  Chúng  ta  đọc 

kinh điển thấy kinh nói đến và ghi chép tướng ấy rất nhiều, tướng Bạch Hào 

của Phật phóng quang, trong quang minh hóa Phật phổ độ chúng sanh, nhằm 

biểu thị lễ kính, dạy chúng ta phải thường giữ lòng lễ kính: Đối với hết thảy 

chúng  sanh,  hết  thảy  người,  hết  thảy  sự,  hết  thảy  vật  phải  thường  biết  lễ 

kính. Trong  “lễ kính chư Phật”  thì chư Phật bao gồm cả hữu tình lẫn vô tình 

như  kinh  Hoa  Nghiêm  đã  nói.  Vì  sao?  Vô  tình  có  Pháp  Tánh,  hữu  tình  có 

Phật  Tánh.  Phần  trên  đã  nói  “tâm  tâm  tức  Phật”  và  “Phật  Phật  duy  tâm”. 

 “Phật  Phật”  bao  gồm  ba  đời  hết  thảy  chư  Phật,  bao  gồm  hữu  tình  lẫn  vô 

tình. Như vậy chẳng thể rời bỏ cái tâm lễ kính dẫu chỉ khoảnh khắc. 

 “Tinh minh nhật lệ”  là Thiền cơ, phải hiểu như thế nào? Lìa vọng tưởng, 

phân biệt, chấp trước!  Nói  “tinh minh nhật lệ” để sánh ví  với  nhất tâm. Có 

nhất  tâm  thì  mới  thực  sự  chân  thành,  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  chánh  giác  lễ 

kính,  trong  ấy  chắc  chắn  chẳng  vọng  tưởng,  chấp  trước  mảy  may,  không 

khởi tâm động niệm, không có vọng tưởng, chấp trước. Câu tiếp theo là tán 

thán: 



 Ca vịnh tán dương tử kim dung.  

       歌詠讚揚紫金容。 

       (Ca ngâm khen ngợi dung nhan vàng ròng).  



Từ  kinh  Vô  Lượng  Thọ,  chúng  ta  đọc  thấy  thân  tướng  Phật  là  “tử  ma 

 chân kim sắc” (màu vàng ròng rực tía được giồi mài sáng bóng). Trong phần 

lễ kính ở trên chỉ nhắc đến tướng Bạch Hào phóng quang trong ba mươi hai 

tướng, còn ở đây xưng tán toàn thân Phật.  “Ca vịnh tán thán” : Ở đây chúng 

ta dùng phạm bái, kệ tán [để tán tụng]. 



 Đình chấn lôi oanh.  

霆震雷轟。 

       (Sét động, sấm rền).  



Tán  thán  ắt  có  âm  thanh,  lễ  kính  không  có  âm  thanh.  Tán  thán  có  âm 

thanh thì âm thanh ấy như chúng ta thường nói là “rền vang thấu trời thẳm”, 

nên  dùng  chữ  “đình  chấn  lôi  oanh”  để  hình  dung.  “Đình  chấn”  là  sấm  nổ 

thình  lình,  ngạn  ngữ có  câu:  “Tấn  lôi bất  cập  yểm  nhĩ”  (sấm  nổ  chẳng  kịp 

bưng tai). Vì sao? Vì khoảng cách quá gần. Vừa thấy chớp lòa thì ngay lập 

tức đã có âm thanh, khoảng cách quá gần, âm thanh vô cùng vang động, nổ 

ra không kịp bịt tai. Bốn chữ  “đình chấn lôi oanh”  dùng để hình dung điều 

này. Chúng ta thường nói âm thanh tán thán ca vịnh vang rền thấu trời thẳm 

cũng  nhằm  ngụ  ý  gần  giống  như  vậy.  Tán  Phật  mà!  Quý  vị  phải  biết:  Tán 

Phật  là  khen  ngợi  tánh  đức.  Do  vì  hết  thảy  chẳng  rời  tự tánh,  tự  tánh  Như 

Như Phật. Tán A Di Đà Phật là tán thán tự tánh Di Đà. 

Các vị đồng  học tu  học  Phật,  vì sao đã  lâu  mà quý  vị chẳng  nhập cảnh 

giới,  chẳng  được  hưởng  lợi  ích  chân  thật  từ Phật  pháp?  Chớ  nói  chi  nhiều, 

lợi  ích tí tẹo  quý  vị cũng không đạt được, nguyên  nhân  là  do đâu? Nguyên 

nhân  là  do  không  buông  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  xuống  được! 

Phân chia mình - người! Nói cách khác, quý vị thường rớt vào hai ba, không 

quy nhất. Lúc nào quý vị có thể quy nhất thì sẽ hưởng lợi ích chân thật nơi 

Phật pháp. 

Quy nhất? Nhất là gì? Nhất tâm bất loạn đấy! Bất luận tu pháp môn nào, 

chúng  tôi  thường  nói:  Phương  tiện  không  giống  nhau,  phương  pháp  khác 

nhau, nhưng tu cái gì? Đều là tu nhất tâm. Trong Thiền Tông gọi nhất tâm là 

minh tâm kiến tánh, trong Giáo  Hạ  gọi  nó  là đại  khai  viên  giải, trong Tịnh 

Độ Tông của chúng ta gọi nó là nhất tâm bất loạn. Như vậy thì mới thực sự 

thọ dụng được. Nhà Thiền nói đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh rồi mới 

thọ  dụng.  Lúc  chưa  ngộ,  quý  vị  là  phàm  phu,  không  sống  trong  cảnh  giới 

Phật, ngộ rồi bèn khác hẳn. Quý vị phải biết chúng ta niệm Phật quyết định 

phải nhắm đến mục tiêu gì? Quyết định phải nhất tâm bất loạn. 

Muốn đạt được nhất tâm bất loạn mà không thể buông vọng tưởng, phân 

biệt, chấp trước xuống thì nhất tâm bất loạn sẽ vĩnh viễn bị chướng ngại. Nói 

cách khác, nhất tâm bất loạn là điều mà tự tánh vốn sẵn có, tự tánh vốn sẵn 

nhất tâm bất loạn. Quý vị mê mất nhất tâm, mê mất tự tánh, nên sáu căn mới 

khởi  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  đối  với  cảnh  duyên  sáu  trần,  quên 

mất nhất tâm bất loạn sẵn có, mê mất rồi! Đấy là chân tướng sự thật. Đại sư 

đau lòng rát miệng chỉ dạy chúng ta, không có gì khác cả, Ngài bảo chúng ta 

hãy quay đầu, bảo chúng ta hãy buông phân biệt, chấp trước xuống, quay về 

nhất tâm. Lại xem đoạn văn tiếp theo: 



 Thanh lương nguyệt hề hữu thủy giai hàm.  

       清涼月兮有水皆含。 

       (Mặt trăng trong mát, hễ chỗ nào có nước đều hiện bóng).  



 “Thanh  lương  nguyệt”  tỷ  dụ  Phật  Tánh.  Người  đời  thường  nói  “thiên 

 giang  hữu  thủy  thiên  giang  nguyệt”  (nước  ngàn  con  sông  hiện  bóng  ngàn 

mặt  trăng).  Ở  đây  đại  sư  dùng  mặt  trăng  trong  mát  để  sánh  ví  Phật  Tánh, 

dùng  bóng  trăng  hiện  trong  nước  để  ví  cái  được  hiện,  cái  được  biến.  Các 

pháp  được  sanh  ra  chỉ  là  do  tâm  hiện.  Cái  có  thể  hiện  (năng  hiện)  là  vầng 

trăng  trên  không,  vầng  trăng  ấy  là  thật,  vì  thật  nên  được  ví  với  Phật  tánh. 

Bóng trăng in trong nước là cái được hiện (sở hiện), cái được biến (sở biến), 

ví  như  pháp  tướng.  Trong  pháp  tướng  có  tánh,  chẳng  rời  khỏi  chân  tánh, 

không có chân tánh thì há có pháp tướng ư? Căn nguyên của pháp tướng là 

tự tánh, câu này khiến cho chúng ta liễu giải chân tướng sự thật. 



 Công đức vân nhi vô sơn bất đới.  

功德雲而無山不戴。 

       (Mây công đức không núi nào chẳng phủ).  



Tự  tánh  vốn  sẵn  đủ  công  đức,  công  đức  chẳng  đến  từ  bên  ngoài.  Điều 

này tỷ dụ Pháp Tánh. Phật Tánh và Pháp Tánh là cùng một tánh. Núi cao có 

mây  mù,  mây  mù  từ  hang  núi bốc  lên, dần dần  bay  lên cao thì  gọi  là  mây, 

lúc còn ở trên mặt đất thì gọi là  “vụ khí”  (sương mù). Ở thành phố nhỏ Đồ 

Văn  Ba  (Toowoomba)  chúng  ta  thường  thấy  chuyện  này.  Chúng  ta  lái  xe 

trên đường thường thấy sương mù rất dày. Lúc sương mù quá dày, chúng ta 

chỉ thấy được rất gần, nên phải lái xe rất chậm. Có lúc chúng tôi thấy sương 

mù phủ kín mặt đất, trông như nhà cửa, cây cối đang ở trong mây vậy. Cảnh 

tượng ấy những kẻ ở trong núi như chúng tôi thường thấy. 

Kinh  Phật  dùng  “mây”  để  tỷ  dụ  rất  nhiều  thứ.  Mây  biểu  thị  điều  gì? 

Chẳng  phải  có,  chẳng  phải  không.  Nhìn  từ  xa  thấy  mây  có  từng  đám  một, 

[dường như] là có; nhìn gần bèn chẳng thấy gì. Điều này cho thấy tất cả hết 

thảy vạn sự vạn vật trong vũ trụ như mộng, huyễn, bọt, bóng. Mộng, huyễn, 

bọt, bóng giống như mây, chẳng thể nói là không có, nhưng cũng chẳng thể 

nói là có. Tướng có, thể không, sự có, lý không, đều thuyết minh chân tướng 

của vạn vật trong vũ trụ; nhờ vậy quý vị mới thấy thấu suốt thế gian. Chẳng 

những thấy thấu suốt thế gian, mà còn thấy thấu suốt xuất thế gian. Lại xem 

tiếp đoạn kế tiếp của phần khai thị. 



 Hương tượng độ hà, nhất cử hồng danh siêu nhị tử.  

       香象渡河。一舉洪名超二死。 

       (Hương  tượng  vượt  sông,  vừa  niệm  hồng  danh  bèn  thoát  khỏi  Phần 

 Đoạn Sanh Tử và Biến Dịch Sanh Tử).  



 “Hương  tượng”111 tỷ  dụ  người  tu  hành.  “Độ  hà”  (vượt  sông),  sông 

tượng trưng cho bờ bên này và bờ bên kia. Bờ bên này là thế giới Sa Bà, bờ 

kia là thế giới Cực Lạc. Người niệm Phật cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế 

giới rất giống với Hương Tượng, thật khó có! Trong  một đời này, người ấy 

quả thật  giác  ngộ triệt để, không có  năng  lực đoạn phiền  não,  nhưng  người 

ấy biết cầu sanh Tịnh Độ, biết thân cận Di Đà, biết tu bằng phương pháp tín 

nguyện trì danh 

 “Nhất cử hồng danh”,  [nhờ niệm] sáu chữ hồng danh Nam-mô A Di Đà 

Phật  bèn  vượt  thoát  “nhị  tử” .  Nhị  tử  là  gì?  Chính  là  Phần  Đoạn  Sanh  Tử 

trong  lục  đạo  và  Biến  Dịch  Sanh  Tử  trong  bốn  thánh  pháp  giới.  Chẳng 

những vượt khỏi lục đạo, mà còn vượt thoát mười pháp giới.  “Nhất cử hồng 

 danh” : “Cử” (舉) có ý  nghĩa  giống  như Xưng; Cử, Xưng (稱), Dương (揚) 

có  cùng  một  ý  nghĩa.  Một  tiếng  Nam-mô  A  Di  Đà  Phật  bèn  vượt thoát  lục 

đạo tam giới, vượt thoát  mười pháp giới, công đức chẳng thể nghĩ bàn. Tín 

nguyện  trì  danh  là  Công,  vượt  thoát  mười  pháp  giới  vãng  sanh  Tịnh  Độ  là 

Đức. 

Thiền  sư  Trung  Phong  thị  hiện  làm  bậc  đại  đức  đại  triệt  đại  ngộ  trong 

nhà Thiền, nhưng chỗ Ngài quy túc là niệm Phật vãng sanh Tịnh Độ. Người 

như vậy niệm Phật vãng sanh Tịnh Độ, chúng ta biết rõ sẽ sanh vào cõi nào 

trong Tây Phương Cực Lạc thế giới? Thật Báo Trang Nghiêm độ, chứ không 

thuộc Đồng Cư độ,  mà cũng chẳng thuộc  vào cõi  Hữu Dư.  Thế  nhưng  Tây 

Phương  thế  giới  rất  thù  thắng,  chúng  ta  vô  cùng  tin  tưởng,  chúng  ta  đới 

nghiệp vãng sanh dẫu chưa đoạn một phẩm phiền não nào, đương nhiên sanh 

vào  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  độ;  sanh  vào  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  độ  có  gặp 

được Trung Phong quốc sư  hay chăng? Được chứ! Chắc chắn không thành 

vấn  đề! Vì sao? Vì  Tây Phương Cực  Lạc  thế  giới bốn cõi cùng ở  một chỗ, 

sanh về một là sanh về hết thảy. Chẳng những gặp Trung Phong quốc sư mà 

còn gặp được ngài Vĩnh Minh Diên Thọ, gặp Trí Giả đại sư, gặp được Quán 

Âm, Thế Chí, Văn Thù, Phổ Hiền, Di Lặc Bồ Tát, đó là những vị Đẳng Giác 

Bồ Tát. Thấy được mười phương tam thế hết thảy chư Phật Như Lai, đúng là 

“sanh về một là sanh về hết thảy”. Thấy A Di Đà Phật là thấy hết thảy chư 

Phật, Bồ Tát. Chẳng thể nghĩ bàn! 



 Ca Lăng xuất xác, thiên xưng gia hiệu áp quần âm.  

       迦陵出殼。千稱嘉號壓群音。 

       (Chim Ca Lăng ra khỏi vỏ trứng, niệm danh hiệu tốt lành ngàn lần vượt 

 trỗi các âm thanh khác).  



Ca  Lăng  chính  là  chim  Ca  Lăng  Tần  Già  tại  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế 

giới như đức Thế Tôn đã nói trong kinh Di Đà. Mấy loài chim ấy ở thế giới 

này đều có, nên đức Thế Tôn nêu tượng trưng mấy loại. Đức Phật bảo chúng 

ta:  Chim  Cộng  Mạng,  Ca  Lăng  Tần  Già  ở  Tuyết  Sơn  cũng  có.  Tuyết  Sơn 

chính là núi Hỷ Mã Lạp Nhã (Himalaya). Chúng ta biết đức Phật giáng sanh 

tại nước Ca Tỳ La Vệ. Nước Ca Tỳ La Vệ (Kapilavatsu) nay là Nê Bạc Nhĩ 

(Nepal), ở phía Nam núi Hỷ Mã Lạp Nhã, không xa núi này cho lắm. Vì thế, 

những người sống nơi đó đều biết loài chim này tiếng hót hết sức thanh tao. 

Chim là loài noãn sanh (sanh bằng trứng). Loài chim này lúc chưa nở, còn ở 

trong  trứng  đã  cất  tiếng  hót,  âm  thanh  rất  vi  diệu.  Đương  nhiên,  khi  nó  đã 

phá  vỡ  vỏ  trứng,  cất  tiếng  hót  thì  âm  thanh  của  mọi  loài  chim  khác  đều 

chẳng  thể  sánh  bằng.  Do  vậy  mới  bảo  là  “thiên  xưng  gia  hiệu”.  “Gia 

 hiệu”  chính là xưng A Di Đà Phật, cũng tức là lục tự hồng danh.  “Áp quần 

 âm”  nghĩa  là  khắp  pháp  giới  hư  không  giới,  âm  thanh  mầu  nhiệm  (tức  âm 

thanh cực kỳ vi diệu) chính là Nam Mô A Di Đà Phật, âm thanh ấy là diệu 

âm. 

Nay có người tranh luận, rốt cuộc chúng ta phải niệm là Omituofuo hay 

là  niệm  Amituofo?112 Chúng  tôi  gặp  rất  nhiều  người,  mỗi  một  địa  phương 

Trung  Quốc  đều  có  phương  ngôn.  Đúng  là  sáu  chữ  ấy,  về  mặt  chữ  viết  thì 

thống  nhất,  nhưng  mỗi  địa  phương  đọc  một  kiểu  khác  nhau.  Lấy  cách  nào 

làm tiêu chuẩn?  Luận theo  Phật pháp, tiêu chuẩn thực sự  là thành tâm, tâm 

chân thành chính là tiêu chuẩn. Tâm chân thành cảm thì Phật bèn ứng. Như 

vậy,  bất  luận  là  phương  ngôn  nào,  cốt  sao  trong  tâm  quý  vị  niệm  câu  Phật 

hiệu  này,  tâm  niệm  Phật  của  quý  vị  tương  ứng  với  A  Di  Đà  Phật  thì  âm 

thanh ấy chính là diệu âm. 

Chúng  ta  thấy  chuyện  này  hiện  nay  đã  được  các  nhà  khoa  học  chứng 

minh. Từ chuyện nước kết tinh chúng ta thấy họ dùng mấy loại văn tự khác 

nhau để viết chữ Ái (yêu), viết chữ Ái bằng tiếng Hán, bằng tiếng Anh, bằng 

tiếng Đức, viết bằng  mấy loại văn tự, đưa cho nước xem. Đựng nước trong 

cái  bình  pha  lê  nhỏ,  lấy  chữ đã  viết  dán  trên  bình.  Một  tiếng  đồng  hồ  sau, 

quan  sát  nước  kết  tinh  đều  thấy  hết  sức  xinh  đẹp.  Dùng  ý  tương  phản  (họ 

cũng  làm  thí  nghiệm),  chúng  tôi  thấy  họ  viết  chữ  “hỗn  đản”113,  cũng  viết 

bằng rất nhiều thứ tiếng khác nhau. Một tiếng đồng hồ sau, nhìn vào sự kết 

tinh của nước thấy xuất hiện những kết tinh hết sức xấu xí. 

Do  đây  biết  rằng:  Bất  luận  dùng  văn  tự  nào;  nói  cách  khác,  lúc  nghe, 

không cần biết là phương ngôn nào, chỉ cần quý vị biểu lộ lòng yêu thương 

thực  sự  thì  nước  phản  ứng  bằng  cách  kết  tinh  đẹp  đẽ.  Điều  này  cho  thấy 

nước  có  Pháp  Tánh,  bản  năng  của  tánh  là  có  thể  thấy,  có  thể  nghe,  có  thể 

cảm nhận, có thể biết. Vì vậy, ngôn ngữ hay phù hiệu khác nhau không quan 

trọng, ý nghĩa tương đồng [mới quan trọng]. Đúng là như trong Tứ Y Pháp, 

đức  Thế  Tôn  đã  dạy  chúng  ta:  “Y  nghĩa,  bất  y  ngữ”  (nương  vào  ý  nghĩa, 

đừng dựa vào lời nói). Chúng ta cũng có thể nói là  “y nghĩa, bất y văn tự” , 

mọi thứ văn tự không có ảnh hưởng gì, dùng văn tự của quốc gia nào cũng 

không quan trọng, cốt sao ý nghĩa tương đồng thì Pháp Tánh nhất định phản 

ứng giống nhau. 

Thí  nghiệm  trên  đây  đã  chứng  tỏ  “nhất  cử  hồng  danh  siêu  nhị  tử”, 

 “thiên  xưng  gia  hiệu  áp  quần  âm”  đã  được  khoa  học  chứng  minh.  Quan 

trọng nhất là thành ý, bởi thế, không nhất định phải niệm là A hay O, không 

quan  tâm  đến  điều  đó,  không  cần  phân  biệt,  chấp  trước.  Hễ  phân  biệt  bèn 

chấp trước, mức độ thành ý bị kém hẳn đi. Không phân biệt sẽ không chấp 

trước, thành ý của quý vị bèn viên mãn. Phải hiểu đạo lý này. Câu tiếp theo: 



 Hạ tình duy thổn dĩ nan tư, nhất niệm hồi quang nhi dị vãng.  

       下情唯忖以難思。一念回光而易往。 

       (Dùng tình thức để suy nghĩ sẽ khó hiểu thấu, một niệm hồi quang ắt dễ 

 về).  



Hai  câu  này  ý  nói  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ  là  đạo  dễ  hành.  Trong 

tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn,  trong  vô  lượng  pháp  môn,  pháp  này  dễ  dàng 

nhất. Dù phương pháp dễ dàng,  nhưng  lý  rất sâu. Trong kinh đức Phật bảo 

đạo  lý  y  cứ  của  pháp  môn  này  “duy  Phật  dữ  Phật  phương  năng  cứu 

 cánh” (chỉ có Phật và Phật mới có thể thấu hiểu rốt ráo). Chỉ có Như Lai quả 

địa mới hiểu rành rẽ, mới hiểu rõ; Đẳng Giác Bồ Tát vẫn như nhìn trăng qua 

một  lớp  sa.  Đây  là  tỷ  dụ,  vào  ban  đêm,  nhìn  mặt  trăng  qua  một  lớp  sa  rất 

mỏng, sợi sa rất mịn, dù giống như pha lê ngày nay, nhưng vẫn là còn cách 

một lớp. Như Lai không có tí xíu chướng ngại nào, không có vật gì cách trở. 

Quý vị muốn hiểu được đạo lý này thì đạo lý ấy rất sâu, nhưng phương pháp 

dễ dàng. 

 “Nhất  niệm  hồi  quang”  là  như ta  thường  nói  “hồi  đầu  thị  ngạn”  (quay 

đầu  lại  là  đã  đến  bờ).  Chỉ  cần  quý  vị  tiếp  nhận  lời  Phật,  Bồ  Tát răn  dạy,  y 

giáo phụng hành là được, rất dễ dàng đạt được thành tựu! Quý vị muốn hỏi 

đến  đạo  lý  ư?  Tốt  nhất  là  về  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  gặp  A  Di  Đà 

Phật, hướng về Phật thỉnh giáo là dễ nhất. Còn ở đây muốn hiểu rành rẽ đạo 

lý thì không ai có  thể  giảng  rành  rẽ được. Dù có  giảng rành rẽ,  quý  vị  vẫn 

không  hiểu.  Vì  sao?  Đó  không  phải  là  cảnh  giới  của  chúng  ta,  mà  là  cảnh 

giới  thuộc  quả  địa  Như  Lai.  Thế  nhưng  trong  hai  câu  cuối,  thiền  sư  Trung 

Phong vẫn chỉ điểm một chút: 



 Cứu cánh bất cư tâm ngoại, phân minh chỉ tại mục tiền!  

       究竟不居心外。分明祇在目前。 

       (Rốt ráo nào phải ngoài tâm, phân minh chỉ ở ngay trước mắt).  

   

Hai  câu  này  Thiền  ý  rất  sâu.  Niệm  Phật  vãng  sanh,  thấy  Phật  chứng 

quả,  “cứu  cánh  bất  cư  tâm  ngoại” (rốt  ráo  chẳng  ở  ngoài  tâm).  A  Di  Đà 

Phật, tự tánh Di Đà, Tây Phương Tịnh Độ, duy tâm Tịnh Độ đều do tâm tánh 

của  chính  mình  biến  hiện.  Vì  thế,  chẳng  ở  ngoài  tâm.  “Phân  minh  chỉ  tại 

 mục tiền” (phân minh chỉ ở ngay trước  mắt), bản thể của hết thảy các pháp 

trước  mắt  là tâm  tánh. Vì thế, các  nhà Pháp Tướng Duy  Thức tông thường 

nói  đến  “duy  thức”.  Trong  vũ  trụ  chỉ  có  duy  thức,  trừ  thức  ra,  cái  gì  cũng 

đều không có. Thức là gì? Là năng biến (chủ thể có khả năng biến), còn hết 

thảy các pháp  là sở biến  (cái được biến ra bởi  Thức). Quý  vị phải  nắm  lấy 

cái Năng Biến, đừng bận tâm đến Sở Biến, đừng phân biệt, chấp trước nữa, 

hãy triệt để buông xuống. 

Thế nhưng Thức vẫn chưa phải là Đệ Nhất Nghĩa, Đệ Nhất Nghĩa là gì? 

Đệ Nhất Nghĩa là Tánh. Tuy vậy, Tánh và Thức là một, chẳng phải hai. Giác 

ngộ thì gọi là Tánh, bất giác thì gọi là Thức. Tánh và Thức quả thật là một, 

không  hai,  chỉ  vì  giác  và  bất  giác  nên  nói  thành  hai  danh  từ.  Duy  tâm  sở 

hiện, duy thức sở biến, cái được hiện là Nhất Chân pháp giới, cái được biến 

là y báo và chánh báo trang nghiêm trong mười pháp giới. Quả thật là một, 

chứ không phải hai. 

 “Phân  minh  chỉ  tại mục  tiền” ,  mười  pháp  giới  ở  ngay  trước  mắt,  Nhất 

Chân pháp giới cũng ở ngay trước mắt. Vì sao chúng ta không thể nhận biết? 

Là vì có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, nên chẳng thể chứng đắc. Đó là 

như  trong  kinh  Hoa  Nghiêm,  đức  Thế  Tôn  đã  nói:  “Nhất  thiết  chúng  sanh 

 giai  hữu  Như  Lai  trí  huệ,  đức  tướng,  đản  dĩ  vọng  tưởng,  chấp  trước,  bất 

 năng  chứng  đắc” (Hết  thảy  chúng  sanh  đều  có  đức  tướng,  trí  huệ  của  Như 

Lai, chỉ vì vọng tưởng, chấp trước nên chẳng thể chứng đắc). Thật đáng tiếc! 

Nói  cách  khác,  nếu  quý  vị  nghe  hiểu  câu  nói  này  của  Phật,  chỉ  cần  quý  vị 

buông được vọng tưởng, chấp trước, phân biệt xuống thì sẽ đúng như thiền 

sư Trung Phong đã nói:  “Phân minh chỉ tại mục tiền”.  

Hai  câu  “cứu  cánh  bất  cư  tâm  ngoại,  phân  minh  chỉ  tại  mục  tiền” (rốt 

ráo nào ở ngoài tâm, phân minh chỉ ngay trước mắt) là cảnh giới của thiền sư 

Trung Phong. Nói cách khác, đó là cảnh giới của bậc kiến tánh, là cảnh giới 

của  người  đại khai  viên  giải,  là cảnh  giới  của  người  niệm  Phật đạt  Lý nhất 

tâm bất loạn. Hễ công phu của quý vị đạt đến trình độ ấy, cảnh giới ấy sẽ là 

cảnh giới của chính quý vị; công phu chưa tới, cảnh giới ấy chẳng hề bị mất 

đi, chỉ  là  mình  mê  nên không  giác. Đó  là  Thật  Tướng của các pháp. Trung 

Phong đại sư khai thị đến đây thôi; đoạn kế tiếp là Ngài muốn khảo nghiệm 

công phu của chúng ta. 



 Thẩm như thị.  

       審如是。 

       (Xét kỹ như thế).  



“Thẩm” (審) là dò xét kỹ càng, là quan sát kỹ lưỡng, là tư duy, quan sát 

tỉ  mỉ.  “Như thị”  là  như Thật  Tướng của các pháp đã  nói ở phần trên, kể cả 

chân tướng sự  thật của chuyện tín  nguyện  trì danh,  vãng sanh  Tịnh Độ của 

chúng ta. 



 Tức kim chúng đẳng.  

       即今眾等。 

       (Vậy nay đại chúng).  

       

Lại hỏi đại chúng, tức đại chúng hiện tiền chúng ta. 



 Hệ niệm Di Đà.  

       繫念彌陀。 

  

Chữ  Niệm  là  “kim  tâm”  (cái  tâm  hiện  thời)  [ghép  lại].  Trong  cái  tâm 

hiện  tại của chúng ta quả thật có Di Đà. Chúng ta thường  gọi  Hệ (繫: buộc 

chặt) là dính  mắc, trong tâm  vương  vấn,  vương  vấn  nơi chuyện  gì? Vương 

vấn A Di Đà Phật. Trong tâm không vướng mắc chi khác, chỉ vương vấn A 

Di  Đà  Phật,  trong  tâm  quả  thật  có  A  Di  Đà  Phật  nên  gọi  là  “hệ  niệm” .  Hệ 

niệm  như thế  nào  mới có cảm  ứng? Có cảm  ứng  rất rõ ràng thì  gọi  là  nhất 

tâm, tức nhất tâm hệ niệm. Nói cách khác, trong tâm trừ A Di Đà Phật ra, cái 

gì cũng đều chẳng có, nhất tâm hệ niệm, đó là niệm Phật chân thật. 

Niệm Phật chẳng phải ở cửa miệng, phải niệm trong tâm. Bởi thế, cổ đức 

thường  dạy  chúng  ta:  Chữ  Niệm  trong  Niệm  Phật  chẳng  thể  thêm  vào  chữ 

Khẩu, thêm chữ Khẩu vào sẽ biến thành “miệng có, tâm không”. Không thể 

thêm chữ Khẩu, hãy dùng chữ Niệm (không có bộ Khẩu). Chữ Niệm ấy cho 

thấy trong tâm thực sự có Phật, chẳng được niệm xuông ngoài miệng. Trong 

tâm quả thật có A Di Đà Phật, ngoại trừ A Di Đà Phật, cái gì cũng chẳng để 

vào  lòng.  Đó  là  nhất  tâm  hệ  niệm,  cảm  ứng  đạo  giao  chẳng  thể  nghĩ  bàn! 

Đúng  là  “một  niệm  tương  ứng  một  niệm  Phật,  niệm  niệm  tương  ứng  niệm 

 niệm  Phật” .  Hiện  tại  Tam  Thời  Hệ  Niệm  của  chúng  ta  là  chuyên  tu  pháp 

môn này. 



 Tam thời Phật sự.  

       三時佛事。 



 “Phật  sự”  có  ý  nghĩa  gốc  là  sự  việc  để  tu  Giác  chứ  không  Mê.  Phật  là 

giác  chứ không  mê;  nay  chúng  ta  đang  học  tập  chuyện  giác  chứ không  mê 

này nên gọi là  “Phật sự”.  Như vậy, pháp sự Tam Thời Hệ Niệm thoạt nhìn 

dường như để độ vong nhân, nhưng trên thực tế, kẻ còn lẫn người mất cùng 

được  lợi  lạc.  Kinh Địa  Tạng  giảng rất rành  rẽ,  người chết được  hưởng  một 

phần  bảy  lợi  ích,  chính  bản  thân  người  tu  chúng  ta  được  hưởng  sáu  phần 

bảy, chúng ta đạt được lợi ích viên mãn. Vong nhân được hưởng chút phần 

lợi  ích  gì?  Là  được  cảnh  tỉnh.  Nếu  họ  hoảng  nhiên  đại  ngộ,  cùng  chúng  ta 

học tập thì họ sẽ đạt được lợi ích viên mãn. Nếu họ vẫn mơ mơ màng màng, 

nay  chúng  ta  lay  tỉnh  họ,  lôi  kéo  họ;  họ  vẫn  không  giác  ngộ,  chủng  tử  đã 

gieo  trong  A  Lại  Da  Thức  không  thể  phát  khởi  trong  hiện  tiền,  thì  đó  gọi 

là  “chỉ được hưởng một phần bảy lợi ích”.  Lý và Sự của chuyện này chúng 

ta đều phải nên hiểu rõ, phải minh bạch. Nay trong ba thời chuyên tu, chúng 

ta đang tu thời thứ nhất của ba thời. 



 Chỉ  như  bất  thiệp  chứng  tu,  thân  mông  thọ  ký  nhất  cú,  như  hà  cử 

 dương?  . 

只如不涉證修。親蒙授記一句。如何舉揚。 

 (Nhưng nếu không lạm dự cả tu lẫn chứng, giải thích câu nói “đích thân 

 được Phật thọ ký” như thế nào đây?) 



Đây  là  câu  nói  của  nhà  Thiền,  nay  chúng  ta  chất  phác  niệm  Phật,  nhất 

tâm hệ niệm, chúng ta chẳng dính dáng đến việc chứng quả lẫn phương pháp 

tu,  các  pháp  khác  ta  đều  không  can  dự  đến,  vậy  thì  phải  hỏi:  “Thân  mông 

 thọ ký nhất cú” (câu  nói: ‘Đích thân được Phật thọ ký), A Di Đà Phật đích 

thân  thọ  ký  cho  chúng  ta,  phải  giảng  câu  này  như  thế  nào?  “Như  hà  cử 

 dương” :  Nói  theo  cách  bây  giờ,  [“như  hà cử  dương”]  là  giải  thích  như thế 

nào, hoặc là phải được hiểu như thế nào. Thông thường sau khi câu hỏi được 

nêu ra, nhất định [vị pháp sư chủ trì pháp sự Tam Thời Hệ Niệm] phải trầm 

mặc một hai phút để mọi người đều ngưng lặng. Tịnh cực quang thông (tịnh 

đến  mức cùng cực sẽ sáng tỏ),  mọi  người  tịnh rồi, tịnh sẽ sanh  huệ, khi ấy 

chỉ  một  câu  bèn  có  thể  cảnh  tỉnh  quý  vị  khiến  cho  quý  vị  từ  đó  ngộ  nhập. 

Tông môn gọi đó là “Thiền cơ”. Ngài Trung Phong là thiền sư mà! Như vậy, 

trong Pháp Sự này quả thật có Thiền, có Tịnh. Ngài nói hai câu kệ: 



 Phong ngâm thụ thụ thiên ban nhạc, hương tẩm trì trì tứ sắc hoa.  

       風吟樹樹千般樂。香浸池池四色華。 

       (Gió luồn cây tấu ngàn muôn nhạc, ao bốn màu sen tỏa ngát hương).  



Quý  vị  có  hiểu  hai  câu  này  hay  không?  Quý  vị  không  biết  là  quý  vị 

không thể hỏi ý nghĩa của hai câu này, vì sao? Vì đây là Thiền cơ. Nếu quý 

vị hiểu thì sẽ do hai câu này bèn đại triệt đại ngộ. Không hiểu cứ việc nói là 

không hiểu. Không hiểu thì  “A Di Đà Phật thân kim sắc”  ở phần sau cứ chất 

phác  niệm  đi!  Ý  nghĩa  được  diễn  tả  trong  hai  câu  này,  chúng  tôi  thực  sự 

không  hiểu  ý  nghĩa.  Tôi  vừa  mới  nói  đó  thôi,  Thiền  cơ  mà!  Nhìn  từ  mặt 

ngoài  thì  câu  đầu  tiên  diễn  tả  hàng  cây  bảy  báu  nơi  trong  Tây  Phương  thế 

giới. 

 “Phong  ngâm  thụ  thụ  thiên  ban  nhạc” :  Trong  cảnh  giới  Tây  Phương 

Cực Lạc thế giới, gió lùa qua cây báu, cành, lá, hoa, quả của cây báu gió vừa 

lay  bèn  va  chạm  nhau,  giống  như  những  cái  “phong  linh”  (wind  chimes) 

hiện  thời,  âm  thanh  rất  mỹ  diệu.  Những  cái  phong  linh  chúng  ta dùng  hiện 

thời quá nửa làm bằng đồng, cũng có cái làm từ những phiến mỏng bằng pha 

lê  hay  thủy  tinh,  âm  thanh  hết  sức  thanh  tao.  Gió  rung  cây  báu  nơi  Tây 

Phương Cực Lạc thế giới bèn phát ra âm thanh thuyết pháp, muốn nghe âm 

thanh nào đều được nghe âm thanh ấy, chẳng thể nghĩ bàn! Muốn nghe kinh 

gì, gió, nước đều thuyết pháp, sáu trần thuyết pháp, đó là do oai thần của A 

Di Đà Phật gia trì. 

Thật  ra,  trong  thế  giới  này  sáu  trần  có  thuyết  pháp  hay  không?  Cũng 

thuyết pháp, cũng biểu  thị pháp, tiếc  là chúng ta không  hiểu. Nếu chúng  ta 

thực sự hiểu, ắt sẽ lãnh hội: Tam thế hết thảy chư Phật, Bồ Tát vốn chẳng rời 

chúng ta  một bước, đều  hiện diện  vì chúng ta thuyết pháp, không pháp  nào 

chẳng  nói.  Pháp  ấy  có  tên  chung  là  Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm 

Kinh, mở rộng ra thành vô lượng vô biên Phật pháp. Đúng là vi trần nói, cõi 

nước nói, Phật nói, Bồ Tát nói, sơn hà đại địa, cây cối hoa quả không lúc nào 

chẳng thuyết pháp. Chỉ vì chúng ta mê quá sâu, không nhận biết được. Mấy 

năm  qua,  đọc  kinh  Hoa  Nghiêm  mới  hiểu  được  một  chút  sự  tình,  mới  biết 

hết  thảy  hữu tình  và  vô tình đều biểu thị  pháp,  hoặc  thuyết  pháp. Chúng ta 

chỉ mới hiểu được chút ít sự việc như vậy. 

Đến khi  nào chúng ta  mới có thể tiếp  nhận thông điệp ấy? Đến khi  nào 

quý vị nhất tâm bất loạn sẽ lãnh nhận được, cảm nhận được, quý vị bèn thấy 

đạo, nghe đạo, nếm đạo, ngửi đạo. Đạo ấy chẳng phải là cái đạo để đạt được, 

nó là vô thượng đại đạo, thấy đạo, nghe đạo, nếm đạo, ngửi đạo. Lúc ấy, quý 

vị mới hiểu nơi đây vốn là thế giới Hoa Tạng, vốn là Cực Lạc. Trong pháp 

hội này, qua những lời khai thị đơn giản ngắn ngủi, thiền sư Trung Phong đã 

nhắc đến những ý nghĩa đó. 

 “Hương  tẩm  trì  trì”: “Trì  trì”  là  ao  bảy  báu,  nước  tám  công  đức.  “Tứ 

 sắc  hoa” :  Kinh  Di  Đà  nói  hoa  sen  có  bốn  màu.  Bốn  màu  ở  đây  là  bốn 

nguyên sắc (màu gốc), bốn sắc dung hợp lại sẽ thành vô lượng vô biên màu 

sắc, đẹp đẽ khôn  ngằn. Đó  là  ý  nghĩa trên  mặt  văn tự của  hai câu  này, còn 

mật  nghĩa  rất  sâu  trong  ấy  quý  vị  phải  tự  lãnh  hội,  ngôn  ngữ  dứt  bặt,  tâm 

hạnh xứ diệt. Nay đã hết giờ rồi, chúng tôi giảng đến đây mà thôi! 



---o0o--- 

Tập 42  



9. Kệ Tán Phật 



Chư vị đồng học! 

Xin xem tiếp phần Tán Phật Kệ114. Hệ Niệm Pháp Sự chia thành ba thời, 

trong  ba  thời  đều  có  phần  Niệm  Phật,  tức  là  lấy  tụng  kinh,  niệm  Phật  làm 

chánh,  trong  ấy  xen  vào  những  phần  khai  thị  để  thời  thời  khắc  khắc  cảnh 

tỉnh. Tám câu kệ tán Phật này chúng ta thường hay đọc, mọi người đều niệm 

rất quen, ý nghĩa rất rõ ràng. Chúng tôi giới thiệu đại lược như sau: 



 A Di Đà Phật thân kim sắc,  

 Tướng hảo quang minh vô đẳng luân.  

阿彌陀佛身金色。 

相好光明無等倫。 

 (A Di Đà Phật thân vàng ròng,  

 Tướng tốt quang minh khôn sánh ví).  



Chúng tôi giảng hai câu này. Câu thứ nhất tán thán thân tướng của A Di 

Đà Phật, thân chân tử ma kim sắc (thân có màu như vàng ròng màu tía được 

giồi mài sáng bóng), thân xinh đẹp. Tán Phật chính là tán chính mình, bởi lẽ 

mỗi  người  niệm  Phật  chúng  ta  sau  khi  sanh  về  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế 

giới,  thân  thể  và  tướng  hảo  của  chúng  ta  giống  hệt  đức  A  Di  Đà  Phật.  Do 

vậy, thế giới Cực Lạc là thế giới thực sự bình đẳng, quý vị có thể thấy được 

điều  này  từ  bốn  mươi  tám  nguyện.  A  Di  Đà  Phật  phát  đại  nguyện:  Chúng 

sanh  trong  cõi  nước  của  Ngài  nếu  chẳng  giống  hệt  Phật,  Ngài  thề  chẳng 

thành Phật. Nay Ngài đã thành Phật mười kiếp, chứng tỏ nguyện ấy đã được 

thỏa,  nguyện  nào  cũng  viên  mãn,  đều  thành  hiện  thực.  Do  vậy,  chúng  ta 

không còn  mảy  may  nghi  ngờ  gì  nữa: Vãng sanh  Tây Phương Cực  Lạc thế 

giới, thân thể và tướng hảo nhất định phải giống với Phật. Vì thế, thấy tướng 

hảo của Phật chính là thấy tướng hảo của chúng ta trong tương lai khi vãng 

sanh  Tây Phương Cực  Lạc  thế  giới. Đọc bài tán tụng  này có động tâm  hay 

chăng?  Động  tâm  nghĩa  là  phát  nguyện,  phải  vãng  sanh,  phải  sanh  về  cõi 

nước ấy. 

Câu  thứ  hai:  “Tướng  hảo  quang  minh  vô  đẳng  luân” ,  chẳng  phải  như 

trong  thế  gian  này  chúng  ta  thường  nói  ba  mươi  hai  tướng,  tám  mươi  tùy 

hình hảo. Trong kinh Phật cũng thường nói: Thân ấy (tức thân ba mươi hai 

tướng,  tám  mươi  tùy  hình  hảo) là  Liệt  Ứng  Thân  (thân  ứng  hiện  ở  mức  độ 

thấp  kém).  Con  người  trong  thế  giới  Sa  Bà  của  chúng  ta  đây,  nay  gọi  là 

người  trên  địa  cầu,  cho  rằng  ba  mươi  hai  tướng,  tám  mươi  tùy  hình  hảo  là 

quý  tướng  trong  thế  gian,  tức  là  tướng  phú  quý,  tướng  phước  đức,  thực  sự 

viên  mãn rốt ráo,  nên đức Phật thị  hiện  như thế đó, chứ tướng  hảo thực sự 

[nơi báo thân của Phật], người thế gian chúng ta không thể nào tưởng tượng 

được  nổi.  Trong  kinh  đức  Phật  dạy:  Báo  thân  của  Như  Lai  có  vô  lượng 

tướng,  chứ  không  phải  chỉ  là  ba  mươi  hai  tướng.  Mỗi  tướng  có  vô  lượng 

hảo, chứ không phải chỉ có tám  mươi tùy  hình  hảo. Tướng  và tùy  hình  hảo 

đều vô lượng vô tận. 

 “Tướng hảo”  là quả báo do chính  mình  tu hành  viên  mãn. Chúng ta có 

thể nói  “quang minh”  là quả báo tiếp dẫn và giáo hóa chúng sanh, nhân viên 

quả mãn.  “Vô đẳng luân”  là không có gì bằng, không có ai có thể sánh bằng 

được. Những ai  vậy?  Hết thảy  Bồ  Tát,  những  người  kém  hơn Bồ Tát đừng 

nói làm chi, ngay cả Pháp Thân Bồ Tát, Địa Thượng Bồ Tát, Đẳng Giác Bồ 

Tát đều chẳng  thể sánh bằng Phật. Như vậy, Tây  Phương Cực  Lạc thế  giới 

thật chẳng thể nghĩ bàn! 



 Bạch hào uyển chuyển ngũ Tu Di.  

白毫宛轉五須彌。 

 (Năm Tu Di uyển chuyển bạch hào).  



Bạch  Hào  là  hai  sợi  lông  trắng  giữa  hai  mày  đức  Phật.  Đức  Phật  nói 

tướng  Bạch  Hào  có  tám  cạnh,  chính  giữa  trống  rỗng,  trong  suốt.  Hai  sợi 

Bạch Hào ấy rất dài, cuộn tròn lại, trông giống như một viên minh châu trên 

trán  giữa  hai  chân  mày.  Bạch  Hào  không  phải  là  minh  châu,  mà  là  hai  sợi 

lông  màu  trắng  cuộn  tròn  lại,  là  một  trong  ba  mươi  hai  tướng,  nhưng  ba 

mươi  hai tướng thế  gian chẳng thể sánh bằng  được. Bạch  Hào cuộn  lại  lớn 

đến  chừng  nào?  To  bằng  năm  quả  núi  Tu  Di,  quý  vị  nghĩ  xem  thân  tướng 

Phật rất to lớn! Tu Di là quả núi cao nhất trong thế giới Sa Bà. Trong kinh, 

đức Phật dạy chúng ta: Địa cầu này gọi là Nam Thiệm Bộ Châu, tức là một 

tiểu tinh cầu ở quanh  núi Tu Di. Núi  Tu  Di không ở trên địa cầu, rất  nhiều 

người  nghĩ  núi  Tu  Di  chính  là  núi  Hỷ  Mã  Lạp  Nhã  tức  ngọn  núi  cao  nhất 

trên địa cầu này. Nếu chỉ là núi Hỷ Mã Lạp Nhã thì Bạch Hào to bằng năm 

quả  núi  Hỷ Mã  Lạp Nhã  là cũng đã phi thường rồi! Nếu  Thích Ca Mâu  Ni 

Phật đầu to tối thiểu cũng bằng quả địa cầu thì thân tướng của Ngài lớn đến 

chừng  nào?  Chẳng  thể  nghĩ  bàn!  Chúng  ta  không  có  cách  gì  tưởng  tượng 

được! 

Núi Tu Di  chẳng ở trên  địa cầu, mặt trời, mặt trăng  xoay quanh núi 

Tu Di;  nay chúng ta biết  mặt trời,  mặt trăng  không  xoay quanh  núi  Hỷ Mã 

Lạp Nhã. Chúng  xoay quanh đâu? Xoay quanh  hệ Ngân  Hà, khoa  học  hiện 

tại nói rất rõ ràng. Lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ nói: Do đây biết rằng trên thực 

tế,  một  hệ Ngân  Hà chính  là  một đơn  vị  thế  giới được  nói trong kinh Phật. 

Núi Tu Di ở đâu? Ở ngay chính giữa Ngân Hà, lớn cỡ nào? Nói thật ra, phải 

lớn gấp rất nhiều lần so với Thái Dương Hệ. Tướng Bạch Hào của Phật lớn 

như thế đó. Chúng ta nghĩ xem đầu đức Phật lớn cỡ nào? Tối thiểu phải lớn 

bằng  một hệ Ngân Hà. Thân tướng như vậy thì quý vị làm sao tưởng tượng 

được nổi! 



 Cám115  mục trừng thanh tứ đại hải.  

紺目澄清四大海。 

 (Bốn biển lớn trong ngần mắt biếc).  



Đây là nói về mắt đức Phật. Mắt Phật lớn cỡ nào? Giống như biển cả, to 

như biển. Đây là tỷ dụ để chúng ta từ đó hiểu thân tướng của đức Phật vĩ đại 

chẳng thể nghĩ bàn, rồi thì sẽ tưởng tượng Tây Phương Cực Lạc thế giới lớn 

lao đến độ nào. Người trong thế giới Cực Lạc đều cao lớn như vậy, số người 

trong thế giới ấy không có cách gì tính toán được. Trong kinh điển, đức Thế 

Tôn chỉ giới thiệu một hạng người là A La Hán mà đã không có cách gì tính 

toán được, chỉ có thể nói là  “dĩ vô lượng vô biên A-tăng-kỳ thuyết” (dùng vô 

lượng vô biên A Tăng Kỳ để nói), vô lượng vô biên A-tăng-kỳ!  “chư Bồ Tát 

 chúng diệc phục như thị” (các vị Bồ Tát cũng giống như thế). Ngoài các vị 

Bồ  Tát  còn  có  chúng  trời  người  trong  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  Độ  từ  mười 

phương  thế  giới  sanh  về,  không  biết  là  bao  nhiêu.  Vậy  thì  thế  giới  ấy  phải 

bao lớn? Không thể nghĩ bàn! 

Nếu đem địa cầu đặt trong Tây Phương Cực Lạc thế giới sẽ chẳng thấy 

gì hết. Địa cầu còn chẳng thấy, huống gì người trên địa cầu? Đại khái chúng 

ta  biến  thành  vi  sinh  vật,  e  rằng  kính  hiển  vi  cao  cấp  còn  chưa  nhìn  thấy 

được,  con  người  quá  nhỏ  bé.  Thế  nhưng  trong  kinh  điển  Đại  Thừa,  Phật 

thường  dạy  chúng  ta:  Trong  tâm  tánh  không  có  lớn  hay  nhỏ;  trong  nhỏ  có 

thể hiện lớn, trong lớn có thể hiện nhỏ, đó là cảnh giới giải thoát chẳng thể 

nghĩ bàn. Kinh Hoa Nghiêm bảo không có lớn hay nhỏ. Vì vậy, trong vi trần 

có  thế  giới,  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  thường  vào  trong  đó.  Thế  giới  trong  vi  trần 

không  nhỏ,  chúng  ta  cảm  nhận  thế  giới  ấy  giống  hệt  như  đại  vũ  trụ  vậy, 

không khác gì hết. Vi trần không nở to ra, thế giới cũng không rút nhỏ lại. 

Một  vi  trần  có  phải  là  một  thế  giới?  Không  chỉ  như  vậy.  Vô  lượng  vô 

biên thế giới ở trong  một vi trần, chẳng thể nghĩ bàn! Vì sao? Trong vi trần 

có thế  giới, trong thế  giới  lại có  vi  trần, trong  vi trần  lại có thế  giới. Trong 

kinh  Hoa Nghiêm, đức Thế  Tôn dạy chúng  ta chân tướng sự  thật:  Thế  giới 

trùng  trùng  vô  tận,  không  lớn  hay  nhỏ.  Vì  sao  lại  có  hiện  tượng  ấy?  Kinh 

Phật thường nói: Pháp vốn là như vậy (pháp nhĩ như thị), vốn sẵn là như thế 

đó. Chẳng có lý do gì cả, vốn sẵn là như thế, Pháp Tánh là như thế. Chư Phật 

Bồ  Tát  dạy  chúng  ta  không  nhằm  mục  đích  nào  khác,  chỉ  nhằm  khiến  cho 

chúng  ta  minh  tâm  kiến  tánh,  khế  nhập  cảnh  giới  này.  Đó  là  đại  viên  mãn. 

Như  vậy,  tám  câu  kệ  chúng  ta  thường  niệm  này  nói  lên  cảnh  giới  thực  sự 

chẳng thể nghĩ bàn! 



 Quang trung hóa Phật vô số ức,  

 Hóa Bồ Tát chúng diệc vô biên.  

光中化佛無數億。 

化菩薩眾亦無邊。 

 (Trong quang minh hóa vô số Phật,  

 Hóa các Bồ Tát cũng vô biên).  



Hai câu kệ này nói về quang minh. Hai câu trước tán dương tướng hảo. 

“Bạch  hào,  cám  mục”  đều  là  tướng  hảo,  nêu  một  hai  tướng  hảo  đại  diện. 

Trong quang  minh cũng chỉ nêu tượng trưng.  “Quang trung hóa Phật vô số 

 ức” : Một Phật chính  là  hết thảy Phật, hết thảy Phật chính  là  một Phật. Nếu 

quý  vị  quả  thật  hiểu  được  đạo  lý  này,  sẽ  không  hoài  nghi:  Phật  nhiều  đến 

như thế, sao ta chỉ thân cận  một mình A Di Đà Phật, không thân cận các vị 

Phật  khác? Danh  hiệu  Phật  nhiều  như thế,  sao  lại  chỉ  khăng  khăng  niệm  A 

Di Đà Phật, không niệm những đức Phật khác? Nghi vấn ấy không còn nữa! 

Vì sao? Một chính là nhiều, nhiều chính là một, một và nhiều không hai. Vì 

sao  không  niệm  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  lại  niệm  A  Di  Đà  Phật?  Thích  Ca 

Mâu Ni Phật dạy chúng ta niệm A Di Đà Phật. Vì sao không niệm các đức 

Phật khác? Hết thảy các đức Phật khác đều dạy chúng ta niệm A Di Đà Phật, 

chúng ta phải thuận theo. Thuận theo chính là hiếu thuận, thuận theo là tôn 

sư. 

Tuân theo lời thầy  răn dạy nhất định  có điều hay, hay  như thế nào? 

Bây  giờ không cần phải  hỏi, đến thế  giới  Cực  Lạc  rồi, quý  vị sẽ  hoàn  toàn 

hiểu rõ. Thật giống như ví dụ ba cỗ xe trong kinh Pháp Hoa vậy, ba cỗ xe tỷ 

dụ điều gì? Phù hợp căn cơ. Kinh Pháp Hoa ví thế giới Sa Bà như một căn 

nhà đang bốc cháy, đức Phật như một vị đại trưởng giả, tất cả hết thảy chúng 

sanh trong thế giới này là con cái của Ngài. Căn nhà đột nhiên bốc cháy, trẻ 

thơ  không  hay  biết  vẫn  cứ  chơi  giỡn  trong  ấy,  kêu  chạy  ra  không  chịu  ra. 

Lúc  đó,  người  làm  cha  biết  những  thứ  mà  con  thơ  yêu  thích,  ham  mến: 

“Ngoài  cửa  cha  bày  rất  nhiều  đồ  chơi,  có  xe  dê,  xe  nai,  xe  ngựa.  Ra  khỏi 

cửa, tụi con thích chơi món gì thì chơi món ấy”. Con thơ nghe nói, như ong 

vỡ tổ xông ra. Ra khỏi nhà rồi, không có xe dê, cũng chẳng có xe nai, chỉ có 

xe ngựa. Xe ngựa gọi là đại bạch ngưu xa (“đại bạch ngưu xa” là xe ngựa), 

ví  như  Đại  Thừa.  Ra  khỏi  nhà  lửa  rồi  đều  ban  cho  Đại  Thừa,  đều  đãi  ngộ 

bình đẳng. Đó  mới là thực sự sanh tâm đại hoan hỷ, ban cho quý vị thứ tốt 

đẹp nhất. 

Vì  thế,  trong  quang  minh  của  A  Di  Đà  Phật,  bạch  hào  phóng 

quang,  “quang  trung  hóa  Phật  vô  số  ức”,  “hóa  Bồ  Tát  chúng  diệc  vô 

 biên”.  Biến  hóa  để  làm  gì?  Đến  mười  phương  thế  giới  phổ  độ  chúng  sanh. 

Những vị Phật, những vị Bồ Tát ấy ở trong mười phương thế giới, nên dùng 

thân gì để độ bèn hiện ra thân ấy. Như quý vị thường niệm phẩm Phổ Môn; 

phẩm  Phổ  Môn  nói  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  ứng  hiện  ba  mươi  hai  thân,  nên 

dùng  thân  Phật  để  độ  bèn  hiện  thân  Phật,  nên  dùng  thân  Bồ  Tát để  độ  bèn 

hiện thân Bồ Tát. Nên dùng thân Thanh Văn để độ bèn hiện thân Thanh Văn. 

Nên  dùng  thân  tể  quan  để  độ  bèn  hiện  thân  tể  quan.  Nên  dùng  thân  đồng 

nam, đồng nữ (trẻ trai, trẻ gái) để độ bèn hiện thân đồng nam, đồng nữ. Thân 

tướng nào Ngài cũng hiện được, ở đâu vậy? Chính ngay trong xã hội chúng 

ta đây. 

Từ  sáng  đến  tối  chúng  ta  tiếp  xúc  rất  nhiều  người,  không  thể  nói  xác 

quyết  trong  số  ấy  ai  là  Phật,  Bồ  Tát  thị  hiện.  Chúng  ta  phàm  phu  mắt  thịt 

không nhận biết, các Ngài cũng chẳng hé lộ thân phận, chúng ta làm sao biết 

được?  Trên  thực  tế,  họ  do  A  Di  Đà  Phật  biến  hóa  ra,  họ  chính  là  A  Di  Đà 

Phật, chứ không phải ai khác! Trong lịch sử Trung Quốc, dường như có mấy 

vị bộc lộ thân phận. Vĩnh Minh Diên Thọ là A Di Đà Phật hóa thân, chúng 

tôi cho rằng có  lẽ Ngài chính  là  một  vị Phật được biến  hóa từ quang  minh, 

hay là Bồ Tát hóa hiện từ quang minh. Ngài đến thị hiện trong thế gian này, 

xuất hiện dưới thân phận tổ sư. Nghe nói Thiện Đạo đại sư cũng là hóa thân 

của  A  Di  Đà  Phật.  Ngoài  ra  còn  có  hòa  thượng  Phong  Can  ở  chùa  Quốc 

Thanh tại núi Thiên Thai cũng là hóa thân của A Di Đà Phật. Có mấy vị bộc 

lộ thân phận, còn những vị không 

bộc lộ thân phận chẳng biết là bao nhiêu. 

Do vậy, Phổ Hiền Bồ Tát dạy chúng ta lễ kính chư Phật là hữu lý. Quý 

vị  coi  thường  ai  ư?  Lỡ  người  ấy  là  Phật,  Bồ  Tát  hóa  hiện,  nếu  quý  vị  biết 

được thân phận của người ấy, không cảm thấy hết sức đáng than thở ư? Quý 

vị nghĩ xem: Mình thấy Phật ngay trước mắt mà bỏ lỡ, vẫn coi thường người 

ta.  Vì  thế,  trong  lòng  chúng  ta  phải  sanh  tâm  bình  đẳng,  tâm  cung  kính,  lễ 

kính  chư  Phật.  Huống  chi  trong  hết  thảy  chúng  sanh  quả  thật  có  rất  nhiều 

Phật, Bồ Tát hóa thân. 



 Tứ thập bát nguyện độ chúng sanh.  

四十八願度眾生。 

 (Bốn mươi tám nguyện độ chúng sanh).  



Đây  là  nói  về  nguyện  tâm.  A  Di  Đà  Phật  có  bốn  mươi  tám  nguyện, 

nguyện  nào  cũng  đều  vì  độ  chúng  sanh.  Trong  số  các  vị  cổ  đại  đức,  có  vị 

chuyên  môn  đề  xướng  Bổn  Nguyện  Niệm  Phật.  Cổ  nhân  đề  xướng  không 

sai, con người hiện tại hiểu sai, cho bổn nguyện chỉ là nguyện thứ mười tám. 

Họ  không  hiểu.  Thiền  sư  Trung  Phong  giảng  rất  rõ  ràng,  trong  phần  Khai 

Thị  ở  phía  sau  chúng  ta  sẽ  đọc  thấy:  Bốn  mươi  tám  nguyện  của  A  Di  Đà 

Phật là một nguyện, là một bổn nguyện. Mỗi một nguyện nhất định bao gồm 

bốn mươi bảy nguyện kia. Hễ thiếu một nguyện nào thì nguyện ấy của Phật 

sẽ không viên mãn, sẽ bị thiếu sót. Nguyện nguyện dung nhiếp lẫn nhau, bất 

cứ một nguyện nào cũng viên mãn trọn đủ bốn mươi tám nguyện. Đấy chính 

là bổn nguyện của A Di Đà Phật. Như vậy, “bổn nguyện niệm Phật” là hoàn 

toàn  tuân  thủ  bốn  mươi  tám  nguyện,  chứ  không  phải  chỉ  chọn  lấy  một 

nguyện trong bốn mươi tám nguyện, không phải như vậy. Nếu chỉ chọn lấy 

một nguyện, bốn mươi bảy nguyện kia không còn nữa thì nguyện này cũng 

không  thể  thành  lập.  Nhất  định  phải  hiểu  rõ  đạo  lý  này,  muôn  vàn  chẳng 

được  hiểu  sai.  Nếu  hiểu  sai  thì  cả  đời  này,  quý  vị  tu  uổng  công,  chẳng  thể 

vãng sanh. 

Sau khi Tịnh Tông Học Hội được thành lập, chúng tôi quán sát kỹ càng 

căn  cơ  con  người  hiện  thời,  chúng  tôi  tu  chỉnh  kinh  văn  nghi  thức  để đọc 

tụng trong khóa tụng sáng tối, sửa đổi đôi chút. Vì sao? Nhằm thích hợp với 

con người hiện tại. Khóa tụng do cổ đức biên soạn thích hợp với người thời 

ấy.  Trong  xã  hội  hiện  đại,  con  người  hiện  đại  có  tư  tưởng,  kiến  giải,  sinh 

hoạt, và hành vi khác với cổ nhân; do vậy, kinh văn để tụng trong hai khóa 

tụng sáng tối không thể không tu chỉnh. Do đó, kinh văn để đọc tụng trong 

khóa  sáng  không  phải  là  tụng  chú  Lăng  Nghiêm,  cả  mười  chú  nhỏ  cũng 

không  niệm.  Quý  vị  hỏi  tại  sao  ư?  Chúng  tôi  vừa  mới  nói  đó,  niệm  kinh 

không bằng niệm chú, niệm chú không bằng niệm Phật! 

Công  đức  lợi  ích  của  một  câu  hồng  danh  A  Di  Đà  Phật  này  thù  thắng 

hơn  chú  Vãng  Sanh,  vượt trỗi  hết  thảy  các  thần  chú,  vượt trỗi  hết  thảy  các 

pháp công đức Đại Thừa. Trong thời gian này, nghiệp chướng, phiền não, tai 

nạn nghiêm trọng như vậy, dùng các phương pháp khác không thể cứu được, 

chỉ có sáu chữ hồng danh mới có thể cứu. Lời này không phải do tôi nói đâu 

nhé, mà do Liên Trì đại sư nói đấy, do Ngẫu Ích đại sư nói đấy. Trước kia, 

pháp sư Từ Vân Quán Đảnh cũng nói (Ngài sống vào thời Càn Long). Trong 

Quán Vô  Lượng  Thọ  Kinh Trực Chỉ  (bản  chú  giải  Quán  Kinh của  ngài  Từ 

Vân  gọi  là  Trực Chỉ  hoặc Quán  Kinh Trực Chỉ), tôi đọc  thấy Ngài  nói đến 

chuyện tiêu nghiệp chướng. Nghiệp chướng nghiêm trọng nhất trong thế giới 

này,  nếu  tất  cả  kinh  chú  và  sám  pháp  đều  không  thể  tiêu  được  thì  vẫn  còn 

một  phương  pháp  cuối  cùng  là  trì  danh  niệm  Phật  sẽ  có  thể  tiêu  nghiệp 

chướng.  Điều  này  chứng  tỏ  công  đức  trì  danh  niệm  Phật  thù  thắng  khôn 

sánh, không có pháp môn nào có thể sánh bằng, đúng là  “vô đẳng luân”.  

 “Tứ thập bát nguyện độ chúng sanh”  là tín  nguyện trì danh. Nguyện  là 

bốn  mươi  tám  nguyện.  Đấy  chính  là  cốt  lõi  của  Tịnh  tông,  pháp  môn  Tịnh 

tông dựa trên bốn  mươi tám  nguyện. Quý  vị  hãy chú tâm  quan sát,  một bộ 

Vô  Lượng  Thọ  kinh  giảng  những  gì  vậy?  Từ  đầu  đến  cuối  là  nói  về  bốn 

mươi tám nguyện. Một bộ Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm kinh giảng 

những gì? Chính là giảng Đại Thừa Vô Lượng Thọ Kinh. Do đây biết rằng: 

Vô  Lượng  Thọ  kinh  nhằm  chú  giải,  giảng  giải  bốn  mươi  tám  nguyện,  còn 

Hoa Nghiêm  là  giảng  giải tường tận bốn  mươi tám  nguyện, chẳng thể  nghĩ 

bàn!  Chúng  ta  phải  tin  vào  bốn  mươi  tám  nguyện,  nguyện  nào  cũng  chẳng 

nghi hoặc, tin nhận vâng làm. Biến bốn mươi tám nguyện của A Di Đà Phật 

thành bổn nguyện của bản thân, ta và A Di Đà Phật đồng tâm, đồng nguyện, 

đồng  đức, đồng  hạnh,  làm sao không  vãng sanh cơ chứ? Chí đồng đạo  hợp 

với A Di Đà Phật mà! Câu kệ tiếp theo đây nói về quả đức: 



 Cửu phẩm hàm linh đăng bỉ ngạn.  

九品咸令登彼岸。 

 (Chín phẩm đều đưa lên bến giác).  



Vì  sao  có  chín  phẩm?  Vì  công  phu  học  tập  và  thành  tích  có  sai  khác, 

người công phu cao phẩm vị bèn cao, người công phu kém hơn một bậc thì 

phẩm vị phải kém hơn một chút, đạo lý là như vậy. Trước kia, tôi nghĩ chắc 

không  ít các  vị đồng  học còn  nhớ, ở  nước Mỹ có  một  vị  Thượng Sư116 bảo 

mọi người “đới nghiệp chẳng thể vãng sanh, phải tiêu nghiệp mới được vãng 

sanh”.  Bọn  họ  kêu  gọi  đồng  học  tìm  trong  Đại  Tạng  Kinh,  tìm  không  ra 

chữ  “đới  nghiệp  vãng  sanh”,  bèn  khẳng  định  đới  nghiệp  chẳng  thể  vãng 

sanh, phải tiêu  nghiệp  mới  hòng  vãng sanh! Sự việc ấy chấn động toàn thể 

những vị đồng tu niệm Phật trên toàn thế giới. Có rất nhiều người hoài nghi, 

làm thế nào đây? Đới nghiệp chẳng thể vãng sanh, bọn mình hết hy vọng rồi, 

ngay cả những người tu hành đã lâu cũng bị dao động. 

Nhằm ngay lúc ấy, tôi từ Đài Loan đến Lạc Sam Cơ (Los Angeles). Vừa 

xuống máy bay, lão cư sĩ Châu Tuyên Đức là một vị lão cư sĩ đức cao vọng 

trọng, là lão bằng hữu, lão đồng tham của lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam, cụ cũng là 

người niệm Phật, ra đón tôi ở phi trường. Chúng tôi từ phi trường về thành 

phố, ngồi xe ước chừng hơn một tiếng đồng hồ. Trên xe, cụ hỏi tôi: 

- Thưa pháp sư!  Hiện tại có  người  nói đới nghiệp chẳng thể  vãng sanh, 

làm như thế nào đây? 

Tôi nghe mấy câu ấy bèn mỉm cười: 

- Không thể vãng sanh thì thôi! 

Cụ nghe tôi nói vậy rất kinh ngạc, ngây người ra đó, không nói được câu 

nào. Sau đó, tôi mới giải thích cùng cụ: 

- Nếu đới nghiệp chẳng thể vãng sanh thì Tây Phương Cực Lạc thế giới 

chỉ trơ trọi có mỗi một mình đức A Di Đà Phật, chứ còn gì nữa! 

Cụ nghe vẫn không hiểu câu nói đó. Tôi thấy vậy, lại nói thêm chút nữa, 

tôi nói: 

- Quán Âm, Thế Chí là Đẳng Giác Bồ Tát, đúng không? 

Cụ đáp: 

- Đúng! 

- Như cụ  biết  đó:  Đẳng  Giác  Bồ  Tát  vẫn  còn  một  phẩm  sanh  tướng  vô 

minh chưa đoạn, như vậy có tính là đới nghiệp hay không? 

Tôi  nói  vậy  cụ  hiểu  liền,  cười  xòa.  Đẳng  Giác  Bồ  Tát  vẫn  còn  đới 

nghiệp, chỉ có Như Lai mới không đới nghiệp, cụ hiểu rõ ngay. Nếu không 

đới nghiệp thì Tây Phương Cực Lạc thế giới chẳng phải là trơ trọi một mình 

A  Di  Đà  Phật  hay  sao?  Ngoại  trừ chư Phật  Như  Lai,  ai  không  đới  nghiệp? 

Chỉ là đới nghiệp nhiều hay ít khác nhau! Đới nghiệp ít thì phẩm vị cao, đới 

nghiệp nhiều thì phẩm vị thấp! Tôi nói: “Tra trong Đại Tạng không thấy nói 

đới nghiệp vãng sanh ư?” Tôi bèn hỏi: 

- Tây  Phương Cực  Lạc thế  giới có  nói đến bốn cõi  hay không? Có! Có 

nói chín phẩm hay không? Có! Nếu không đới nghiệp thì bốn cõi chín phẩm 

ở đâu ra? Chẳng phải bốn cõi chín phẩm đã cho thấy đều là đới nghiệp, đới 

nghiệp ít phẩm vị cao, đới nghiệp nhiều phẩm vị thấp, hoàn toàn minh bạch! 

Tôi bảo: 

- Cụ cứ chắc thật niệm Phật, chớ nghe lời đồn đãi. Huống chi Thích Ca 

Mâu Ni Phật dạy chúng ta bốn pháp Tứ Y:  “Y pháp bất y nhân, y nghĩa bất y 

 ngữ” (Nương  theo  pháp  không  nương  theo  người,  nương  vào  nghĩa  chứ 

không nương theo văn tự, lời nói).Văn tự là ký hiệu của ngôn ngữ, đức Phật 

không nói như thế, nhưng bao hàm những nghĩa như thế. Ngài giảng bốn cõi 

chín phẩm là có ý như vậy, ý nghĩa đới nghiệp vãng sanh là có. Chúng ta y 

nghĩa, không y ngữ, chẳng phải vấn đề đã được giải quyết rồi ư? 

 “Cửu phẩm  hàm linh đăng bỉ ngạn” :  Bốn cõi đều có chín  phẩm. Ngày 

nay nói thật ra, chúng ta đới nghiệp đông nhất, [vãng sanh về] Phàm Thánh 

Đồng  Cư  độ.  Thường  nói  là  “nghiệp  tập  phiền  não”,  chúng  ta  đới  nghiệp 

vãng sanh là Vô Minh phiền não, Trần Sa phiền não, Kiến Tư phiền não đều 

mang theo hết. Tiểu Thừa A La Hán, Quyền Giáo Bồ Tát đã đoạn Kiến Tư 

phiền  não,  vẫn  đới  nghiệp:  Họ  mang  theo  Vô  Minh  phiền  não  và  Trần  Sa 

phiền não. Đó là tứ thánh pháp giới. Sanh về Nhất Chân pháp giới, phá một 

phẩm  vô  minh,  chứng  một  phần  Pháp  Thân,  sanh  vào  Thật  Báo  Trang 

Nghiêm độ, còn đới nghiệp hay không? Vẫn còn, mang theo gì? Mang theo 

Vô  Minh  phiền  não,  bốn  mươi  mốt  phẩm  Vô  Minh.  Vì  thế,  bốn  mươi  mốt 

địa vị Pháp Thân đại sĩ trong hội Hoa Nghiêm cứ đoạn  một phẩm vô minh, 

phẩm  vị  bèn  nâng  cao  lên  một  bậc.  Đoạn  sạch  bốn  mươi  mốt  phẩm  Vô 

Minh,  chứng  địa  vị  Diệu  Giác  là  Phật  Quả  trong  Viên  Giáo.  Chứng  Diệu 

Giác  là không đới  nghiệp. Như vậy, Đẳng Giác  Bồ  Tát vẫn còn  mang theo 

một phẩm sanh tướng vô minh, há có thể nói là không đới nghiệp ư? 

 “Cửu phẩm  hàm linh  đăng bỉ ngạn” :  Hàm (咸) là phổ độ. Đúng là 

bình đẳng phổ độ từ chúng sanh trong địa ngục đến Đẳng Giác Bồ Tát, câu 

này có ý nghĩa như thế. Chín phẩm hàm linh lên bờ kia, trên đến Đẳng Giác 

Bồ  Tát,  dưới  đến  chúng  sanh  địa  ngục  đều  phổ  độ  hết.  Pháp  môn  rộng  lớn 

chẳng  thể  nghĩ  bàn.  Tám  câu  kệ  này  tán  thán  A  Di  Đà  Phật  tu  hành  chứng 

quả, phổ độ chúng sanh đến cùng cực; chúng ta chẳng thể không bội phục tổ 

sư đại đức viết tám câu kệ này quá hay! Mãi cho đến tận giờ không ai dám 

thay  đổi,  cũng  không  ai  dám  làm  bài  kệ  khác  để  so  sánh,  viết  quá  hay  rồi. 

Tiếp theo là niệm Phật hiệu: 



 Nam mô Tây Phương Cực Lạc thế giới đại từ đại bi A Di Đà Phật.  

南無西方極樂世界。大慈大悲。阿彌陀佛。 



---o0o--- 

10. Kệ Tán Và Phát Nguyện 



Chúng tôi lướt qua câu này, tiếp theo là bài kệ tụng: 



 Đệ nhất đại nguyện.  

 Quán tưởng Di Đà.  

 Tứ thập bát nguyện độ Sa Bà.  

第一大願。 

觀想彌陀。 

四十八願度娑婆。 

 (Đại nguyện bậc nhất,  

 Quán tưởng Di Đà,  

 Bốn mươi tám nguyện độ Sa Bà).  

   

Sau  khi  chúng  ta  niệm  Phật  phải  phát  nguyện  cầu  sanh  Tịnh  Độ.  Cầu 

sanh Tịnh Độ chính là đại nguyện bậc nhất, đại nguyện bậc nhất của ai? Là 

đại nguyện bậc nhất của hết thảy chư Phật Như Lai. Lạ lùng thay! Chư Phật 

Như Lai  vẫn phải cầu sanh  về  Tây Phương Cực  Lạc thế  giới ư? Đúng  vậy, 

không sai! Chư Phật Như Lai là ai? Những ai là chư Phật Như Lai? Quý vị 

đọc  cuốn  Kim  Cang  Kinh  Giảng  Nghĩa  của  cư  sĩ  Giang  Vị  Nông  sẽ  biết 

ngay.  Trong  cuốn  Kim  Cang  Kinh  Giảng  Nghĩa,  cư  sĩ  Giang  Vị  Nông  bảo 

chúng ta: Kinh Kim Cang thường nói đến chư Phật, “chư Phật” là nói về ai 

vậy?  Là  nói đến các Pháp Thân đại sĩ. Từ Sơ Trụ của Viên Giáo đến Đẳng 

Giác  đều  là  Phật,  tức  là  Phần  Chứng  Tức  Phật,  nghĩa  là  Phần  Chứng  Tức 

Phật trong sáu loại Tức Phật do Thiên Thai đại sư đề xướng. Họ là Phật thực 

sự, không phải giả, nhưng có bốn mươi mốt tầng lớp, nên gọi là “chư Phật”. 

Chư Phật Như Lai, Văn Thù, Phổ Hiền mười đại nguyện vương dẫn về Cực 

Lạc,  chư  Phật  Như  Lai  cũng  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế 

giới, thân cận A Di Đà Phật. Còn nếu nói đến Bồ Tát thì Bồ Tát là Tương Tự 

Tức Phật, tức là những vị thuộc nơi đâu? Thuộc trong Tứ Thánh pháp giới! 

Bồ Tát, Thanh Văn, Duyên Giác trong bốn thánh pháp giới và lục đạo chúng 

sanh. 

Như  vậy,  đệ  nhất  đại  nguyện  là  đại  nguyện  của  Pháp  Thân  Như  Lai. 

Pháp Thân  Như Lai còn  như thế,  huống  gì chúng ta  mà chẳng  nên phát đại 

nguyện  này  ư?  Đương  nhiên  phải  phát,  nhất  định  phải  phát.  Chẳng  những 

phải phát nguyện, mà còn sau khi phát nguyện rồi, còn phải  “quán tưởng Di 

 Đà,  bốn  mươi  tám  nguyện  độ  Sa  Bà”.  Cốt  lõi  của  Tịnh  Tông  là  bốn  mươi 

tám nguyện. Bốn mươi tám nguyện mở rộng thành Vô Lượng Thọ Kinh, Vô 

Lượng  Thọ  Kinh  triển  khai  thành  Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm 

Kinh. Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh triển khai thành Đại Tạng 

Kinh  như hiện thời. Trong tất cả hết thảy  Phật pháp, bốn  mươi tám  nguyện 

là cốt lõi. Nay các đồng học Tịnh Tông chúng ta lấy bốn mươi tám nguyện 

làm kinh văn đọc tụng trong khóa sáng là do đạo lý này. 

Khóa  tối  chúng  tôi  chọn  từ  phẩm  ba  mươi  hai  đến  phẩm  ba  mươi  bảy 

của  kinh  Vô  Lượng  Thọ.  Đoạn  kinh  văn  này  là  pháp  sám  hối,  nội  dung  là 

Ngũ  Giới,  Thập  Thiện.  Chúng  ta  đem  đoạn  kinh  văn  này  đối  chiếu  những 

khởi tâm động niệm, ngôn ngữ, tạo tác của chính mình trong suốt một ngày 

hôm  nay,  đức  Phật  dạy  chúng  ta  nên  làm  những  gì,  chúng  ta  có  làm  được 

hay không? Đức Phật dạy chúng ta không được làm gì, chúng ta có tuân thủ 

hay không? Hãy nghiêm túc phản tỉnh. Đức Phật dạy chúng ta những gì phải 

làm,  những  gì  không  được  làm  thì  chúng  ta  nhất  định  phải  y  giáo  phụng 

hành,  thực  sự  tu  tập.  Đó  là  lý  do  chọn  những  đoạn  kinh  văn  ấy  làm  khóa 

tụng sáng tối. 



 Cửu phẩm dũng kim ba.  

九品湧金波。 

 (Chín phẩm trỗi sóng vàng).  



 “Dũng kim ba”  (vọt lên trên mặt sóng vàng) nghĩa là gì? Vãng sanh Tây 

Phương  Cực  Lạc  thế  giới  là  liên  hoa  hóa  sanh.  Hoa  sen  trong  ao  bảy  báu, 

đáy ao bảy báu trải cát bằng vàng, cát bằng vàng làm đáy. Vì thế, nước trong 

ao  bảy  báu  chói  sắc  vàng.  Hoa  sen  mọc  lên  từ  cát  vàng,  hoa  nở  trên  mặt 

nước,  “cửu phẩm dũng kim ba”  (chín phẩm vọt lên trên mặt sóng vàng), câu 

này  là  tả  cảnh.  Chúng  ta  nghĩ  xem:  Trong  ao  bảy  báu  có  rất  nhiều  hoa  sen 

như vậy,  người  niệm  Phật  liên  hoa  hóa thân, chín phẩm phổ độ, chỉ cần có 

duyên  là không  một ai chẳng được độ.  Thế nào  là có  duyên? Đối  với  pháp 

môn  tín  nguyện  trì  danh  này,  quý  vị  có  thể  tin,  có  thể  phát  nguyện,  có  thể 

niệm Phật, quý  vị chắc chắn  được  vãng sanh. Phẩm  vị cao  hay thấp  là  như 

Ngẫu Ích đại sư đã giảng rất hay: Đều là do công phu trì danh sâu hay cạn. 

Nếu quý vị hiểu được đạo lý này, ta hy vọng sanh về Tây Phương Cực Lạc 

thế giới đạt phẩm vị cao thì đơn giản là một câu Phật hiệu suốt ngày từ sáng 

đến tối không gián đoạn. Tay cầm xâu chuỗi, A Di Đà Phật, A Di Đà Phật, A 

Di Đà Phật, trong  mười  hai thời không  gián đoạn, phẩm  vị bèn cao. Chúng 

ta phải nhớ câu nói ấy của Ngẫu Ích đại sư. 

Rốt cuộc Ngẫu Ích đại sư là người như thế nào? Ngài không bộc lộ thân 

phận,  nhưng  chúng  tôi  xét  rằng  Ngài  không  phải  là  hạng  tầm  thường.  Vì 

sao? Ấn Quang đại sư bộc lộ thân phận, Ngài là Đại Thế Chí Bồ Tát tái lai, 

Ấn  Quang  đại  sư  là  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát.  Tổ  Ấn  Quang  tán  thán  A  Di  Đà 

Kinh  Yếu  Giải  như  sau:  “Dẫu  cho  cổ  Phật  tái  lai,  chú  giải  kinh  A  Di  Đà 

 cũng không thể hay hơn được nữa!”  Vậy thì Ngẫu Ích đại sư là hạng người 

nào? Chúng tôi cho rằng: Nếu không phải là A Di Đà Phật đích thân tự đến 

thì  cũng  chắc  chắn  là  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  tái  lai.  Nếu  không,  sẽ  chẳng 

xứng  với  lời  tán  thán  của  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát,  nhưng  Ngài  không  bộc  lộ 

thân phận. Quả thật A Di Đà Kinh Yếu Giải rất hay, người hiện tại năm vóc 

gieo sát đất, đọc xong không ai không động tâm. Động tâm gì? Cầu nguyện 

vãng sanh! Có sức nhiếp thọ lớn lao như thế,  “cửu phẩm dũng kim ba”.  



 Bảo võng giao la.  

寶網交羅。 

 (Lưới báu giăng xen).  



Cũng nhằm tả cảnh, Tây Phương Cực Lạc thế giới có bảy tầng lưới báu, 

bảy tầng hàng cây. “Bảy” biểu thị viên mãn, chứ không phải là con số. 



 Độ vong linh xuất ái hà.  

度亡靈出愛河。 

 (Độ vong linh vượt sông ái) .  

   

Không  chỉ  độ  vong  linh  mà  còn  là  độ  chính  chúng  ta.  Quý  vị  thực  sự 

hiểu rõ, thực sự biết Ái là phiền não, tham ái là tham - sân - si - mạn.  “Xuất 

 ái hà” là vĩnh viễn thoát phiền não, vĩnh viễn lìa luân hồi. Luân hồi là nói về 

quả, phiền não là luận về nhân. Cái nhân phiền não biến hiện thành quả báo 

luân  hồi trong  lục  đạo. Đoạn được cái  nhân phiền  não thì quả báo tự nhiên 

không còn nữa. Chính là như đại sư Vĩnh Gia nói : “Giác hậu không không, 

 vô đại thiên”  (Giác rồi tam giới rỗng toang hoang). Bài tán tụng này chủ yếu 

là phát nguyện, niệm Phật xong phải phát nguyện, phải cầu chứng quả. Tiếp 

theo là: 



 Nam mô Liên Trì Hội Bồ Tát Ma Ha Tát 

南無蓮池會菩薩摩訶薩。 



Liên Trì Hội Bồ Tát Ma Ha Tát là nói đến ao sen bảy báu trong thế giới 

Cực  Lạc. Ao sen bảy  báu  nơi thế  giới Cực  Lạc rất  nhiều, chỗ  nào cũng có. 

Ao sen có lớn, có nhỏ. Rốt cuộc quý vị sẽ sanh vào ao nào? Quý vị có cảm 

ứng với cái ao nào? Tôi nghĩ rằng cảm ứng ao sen lớn hay nhỏ nhất định do 

tâm  lượng, có  mối quan  hệ  với tâm  lượng. Tâm  lượng của chúng ta  nhỏ sẽ 

sanh về ao sen nhỏ trong Tây Phương Cực Lạc. Tâm lượng lớn sẽ sanh về ao 

sen  lớn  trong  Tây  Phương  Cực  Lạc.  Vì  thế,  chẳng  thể  không  mở  rộng  tâm 

lượng.  Tâm  bao  thái  hư,  lượng  châu  sa  giới  thì  quý  vị  sẽ  sanh  về  ao  sen 

lớn.  “Hết thảy pháp từ tâm tưởng mà sanh”,  Tây  Phương Cực  Lạc thế giới 

cũng không ngoài lệ ấy. A! Nay đã hết giờ rồi! 




* 

11. Khai Thị 



Chư vị đồng học! 

Hãy  xem  tiếp  bài  kệ  sau  đây  trong  phần  khai  thị  của  thiền  sư  Trung 

Phong. Trong bài kệ này, hai câu đầu là câu hỏi, hai câu sau là lời đáp: 



 Chư khổ tận tùng tham dục khởi,  

 Bất tri tham dục khởi ư hà?  

 Nhân vong tự tánh Di Đà Phật,  

 Dị niệm phân trì tổng thị ma!  

諸苦盡從貪欲起。 

不知貪欲起於何。 

因忘自性彌陀佛。 

異念紛馳總是魔。 

 (Các khổ đều từ tham dục khởi,  

 Từ đâu dục khởi biết chăng là?  

 Do quên tự tánh Di Đà Phật,  

 Dị niệm lăng xăng trọn hóa ma).  



Hai  mươi  tám  chữ  này  phô  bày  trọn  vẹn  Thật  Tướng  của  chúng  sanh 

trong lục đạo. Chúng ta niệm đi niệm lại, nghĩ tới nghĩ lui, nhất định có chỗ 

ngộ.  “Chư khổ”  có  thể  hiểu  là  hết  thảy  các  nỗi  khổ  trong  thế  gian,  do  đâu 

mà  có?  Do  “tham  dục”.  Chữ  “dục”  chỉ  tài,  sắc,  danh  vọng,  ăn  uống,  ngủ 

nghỉ.  Chúng  tôi  thường  nói  là  danh  văn,  lợi  dưỡng,  ngũ  dục,  lục  trần,  khởi 

tâm tham nơi những thứ đó, tham lam không chán. Do tham nên tạo nghiệp, 

do  nghiệp  bèn  thọ  báo,  lục  đạo  luân  hồi  biến  hiện  ra  như  thế  đó,  vốn  nó 

chẳng có. 

Nếu bây giờ truy vấn: Tham dục do đâu mà có?  “Bất tri tham dục khởi ư 

 hà?” (Chẳng  biết  tham  dục  do  đâu  mà  dấy  lên?)  Con  người  vì  sao  có  tâm 

tham? Vì sao có dục vọng? Chúng ta biết trong chân tâm bản tánh không có 

những thứ ấy. Bởi  thế, người  giác  ngộ, người  hiểu rõ bảo chúng ta: Những 

thứ ấy không thật, chúng là hư vọng. Kinh Kim Cang giảng rất hay:  “Phàm 

 sở  hữu  tướng,  giai  thị  hư  vọng” (Phàm  những  gì  có  hình  tướng  đều  là  hư 

vọng),   “nhất thiết hữu vi pháp, như mộng, huyễn, bào, ảnh” (hết thảy pháp 

hữu  vi,  như mộng,  huyễn, bọt, bóng). Vốn không có,  vì sao  hiện thành có? 

Hiện  tại  những  thứ  ấy  trói  buộc  thân  quý  vị,  quý  vị  không  có  cách  gì  gỡ 

thoát, không có cách gì vượt khỏi lục đạo luân hồi, chẳng thể thoát khỏi khổ 

báo của ba chướng. Tiếp đó, thiền sư Trung Phong vì chúng ta chỉ ra: 

 “Nhân vong tự tánh Di Đà Phật” (Do quên tự tánh Di Đà Phật). Di Đà 

Phật là tự tánh, tự tánh Di Đà Phật. Tự mình vốn đã là [Phật]. Danh hiệu A 

Di Đà Phật có thể dịch được, không phải chẳng thể dịch được. A dịch là Vô, 

Di Đà dịch là Lượng, Phật là Giác. Chúng ta nghĩ xem: Tự tánh chẳng phải 

là vô lượng giác hay sao? Vô Lượng Giác là A Di Đà Phật; tự tánh vô lượng 

giác, vô lượng trí huệ, vô lượng đức năng, vô lượng tướng hảo; hết thảy vô 

lượng một cách vô lượng. Tự tánh vốn sẵn đầy đủ, chẳng thiếu khuyết mảy 

may. Quên mất tự tánh, mê mất tự tánh nên mới sanh khởi vọng tưởng, sanh 

khởi  phân  biệt,  sanh  khởi  chấp  trước.  Do vậy,  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp 

trước là phiền não tập khí, từ đâu mà có? Từ mê mất tự tánh mà ra. 

Đại  sư  nói  “nhân  vong  tự  tánh” (do  quên  tự  tánh)  đã  hay  rồi,  sao  còn 

phải thêm  “Di Đà Phật”?  Dụng ý trong câu này rất sâu; câu này nói theo lối 

song quan117. Quý vị quên mất tự tánh vô lượng giác, nay khiến quý vị niệm 

A Di Đà Phật  với  ngụ  ý  gì? Niệm cho  vô  lượng  giác  nơi tự  tánh bật  ra, đó 

gọi là  “một niệm tương ứng một niệm Phật, niệm niệm tương ứng niệm niệm 

 Phật”.  Vì thế, Ngài không dùng danh hiệu Phật, Bồ Tát nào khác, mà dùng 

[danh hiệu] A Di Đà Phật. Dùng danh hiệu A Di Đà Phật vì tất cả danh hiệu 

Phật, Bồ Tát đều bao gồm trong ấy, đó là tổng danh hiệu. Chúng tôi thường 

nói: Danh hiệu ấy là tên gốc của tự tánh, hết thảy các danh hiệu khác là biệt 

danh, biệt hiệu của tự tánh, còn đây là bổn danh (tên chính, tên gốc). 

Mê mất tự tánh,  “dị niệm”  bèn sanh khởi, dị niệm là vọng tưởng,  “phân 

 trì”  là phân biệt, chấp trước, đó là  ma! Trong kinh Bát Đại Nhân Giác, đức 

Thế  Tôn  bảo  có  bốn  loại  ma:  Thứ  nhất  là  Ngũ  Ấm  Ma;  Sắc,  Thọ,  Tưởng, 

Hành, Thức là Ngũ Ấm Ma. Vì sao Ngũ Ấm biến thành Ma? Vì quên mất tự 

tánh Di Đà Phật, nên Ngũ Ấm biến thành Ma. Nếu quý vị giác ngộ, tìm được 

A Di Đà nơi tự tánh, thì Ngũ Ấm biến thành Phật. Đấy chẳng phải là y báo 

chuyển theo chánh báo đó ư? Chẳng phải là như trong kinh, đức Phật thường 

nói  “nhất  thiết  pháp  tùng  tâm  tưởng  sanh” (hết  thảy  pháp  từ  tâm  tưởng 

mà   sanh) đó ư? Tùy theo ý niệm của quý vị như thế nào, cảnh giới bên ngoài 

sẽ chuyển theo ý niệm ấy. Phần sau lại còn khai thị tường tận hơn nữa. 

Như vậy, phải biết Ma do đâu có, Ma  là  vọng  niệm,  ý  niệm của quý  vị 

không tương ứng với tự tánh; ấy là Ma. Yêu ma, quỷ quái từ đó mà sanh, tự 

tánh  của  chúng  cũng  là  A  Di  Đà  Phật.  Đúng  như  Ngẫu  Ích  đại  sư  đã 

nói:  “Cảnh duyên vô hảo xú, hảo xú khởi ư tâm” (Cảnh duyên không xấu - 

tốt,  xấu  -  tốt  từ  tâm  khởi).  Phật  là  tốt,  ma  là  xấu,  cổ  đức  thường  nói:  “Vô 

 Phật, diệc vô ma” (Không Phật, cũng không ma), chánh xác! Lại xem phần 

khai thị tiếp theo. Đoạn khai thị này khá dài, cũng nên chia thành vài đoạn. 

Chúng tôi đọc từng đoạn một để học tập. 



 Giáo  trung  đạo:  “Sanh  nhi  vô  sanh,  Pháp  Tánh  trạm  nhiên,  vô  sanh 

 nhi sanh, nghiệp quả nghiễm nhiên”.  

教中道。生而無生。法性湛然。無生而生。業果儼然。 

 (Trong giáo pháp có nói: “Sanh nhưng vô sanh, Pháp Tánh lặng trong; 

 vô sanh mà sanh, nghiệp quả rành rành”).  



Đây là một đoạn. Đoạn này là cương lãnh của phần khai thị nhằm thuyết 

minh đạo lý cho chúng ta.  “Giáo trung đạo” : Giáo là lời dạy dỗ của đức Thế 

Tôn,  đức  Thế  Tôn  răn  dạy  có  nói  như  thế  đó ,  “đạo”  nghĩa  là  nói.  Thông 

thường  cũng  có  thể  hiểu  Giáo  là  kinh  luận,  “giáo  trung  đạo”  là  kinh  luận 

Phật  giáo có  nói  như thế  này.  Hai cách  hiểu  này tương  đồng,  nhưng chúng 

tôi dùng cách thứ nhất ngõ hầu con người hiện tại dễ hiểu hơn: [“Giáo trung 

 đạo” nghĩa là] trong khi giảng dạy, đức Thích Ca Mâu Ni Phật đã có nói như 

thế đó. Giải thích như vậy chắc mọi người đều hiểu được. 

 “Sanh  nhi  vô  sanh,  Pháp  Tánh  trạm  nhiên”,  vì  sao  nói  “sanh  nhi  vô 

 sanh” ? Sanh là hiện tướng, tướng sanh khởi lên, tức là hiện tướng sanh khởi. 

Có những kẻ chấp tướng, mê tướng, như thế là lầm lạc, không hiểu rõ chân 

tướng sự thật. Chân tướng sự thật là gì? Chân tướng là vô sanh. Chân tướng 

là  sanh  nhưng  không  sanh.  Đạo  lý  này  sâu  xa  lắm.  Nếu  quý  vị  biết  sanh 

nhưng  vô  sanh,  chẳng  chấp  tướng,  chẳng  sanh  khởi  vọng  tưởng,  phân  biệt, 

chấp trước thì quý vị đã trụ trong cảnh giới của Phật. 

Nói  “sanh  nhưng  vô  sanh”,  biết  “Pháp  Tánh  trạm  nhiên”.   “Trạm 

 nhiên”  là thanh tịnh đến tột bậc. Giống như nước, nước không có tí xíu sóng 

gợn nào thì gọi là  “trạm”;  không có chút nhiễm ô nào, nước giống như một 

tấm  gương,  nhìn  thấu  tận  đáy,  sạch  sẽ,  chẳng  nhiễm  mảy  trần.  “Trạm 

 nhiên”  là  như  vậy  đó.  Pháp  Tánh  trạm  nhiên:  Pháp  Tánh  vĩnh  viễn  lặng 

trong,  Pháp  Tánh  bất  sanh,  bất  diệt,  Pháp  Tánh  không  đến,  không  đi,  Pháp 

Tánh không nhơ, không sạch, Pháp Tánh chẳng phải có, chẳng phải không. 

Vì  sao  là  chẳng  phải  có?  Vì  Pháp  Tánh  lặng  trong.  Vì  sao  là  chẳng  phải 

không?  Vì  nó  có  thể  hiện  tướng.  Giống  như  nước  sạch,  nước  không  sóng 

mòi,  nó  hiện  tướng;  sơn  hà  đại  địa  bên  ngoài  hiện  bóng  trong  nước,  nó  có 

tướng. Tuy có tướng, nhưng chẳng thể nắm bắt được tướng ấy, nên tướng ấy 

chẳng liên quan gì đến cái Có. Nó vốn không có tướng, cảnh giới bên ngoài 

chiếu  vào  nó,  cho  nên  nói  là  “sanh  nhưng  vô  sanh” .  Dùng  nước  để  tỷ  dụ, 

quý vị hãy quan sát kỹ. Hoặc dùng tấm gương [làm tỷ dụ], lại càng dễ thấy 

hơn. Gương chiếu hình ảnh bên ngoài, tướng trong gương là “sanh nhưng vô 

sanh”. Sanh vì trong ấy có tướng, vô sanh vì quả thật không có tướng. 

Đây  là  nói  về  chân  tâm  của  chúng  ta,  luận  về  bản  tánh,  Pháp  Tánh. 

Trong  bản  tánh  quả  thật  không  có  tướng,  nhưng  nó  có  thể  hiện  tướng. 

Chuyện này rất lạ lùng, [Pháp Tánh] không giống như tấm gương, chẳng có 

cách nào tỷ dụ được. Dùng gương hay nước để tỷ dụ Pháp Tánh đều chẳng 

thể  được!  Gương  hay  nước  là bên  ngoài có tướng soi bóng  vào chúng, còn 

Pháp  Tánh  có  thể  hiện  được  tướng,  tuy  nó  vốn  không  có  tướng!  Không  có 

tướng  mà  lại  có  thể  hiện  tướng,  hiện  tướng  nhưng  [tướng  được  hiện  ra  ấy] 

không phải là cái nó vốn có, đấy mới là diệu. Không dễ hiểu đâu, quả thật rất 

khó  hiểu!  Hiện  thời,  các  nhà  khoa  học  đã  phát  hiện,  đã  nói: “Có  là  do  đâu 

mà  có?”  Có  từ  Không  mà  sanh  ra!  Không  là  Pháp  Tánh,  Pháp  Tánh  vốn 

không  có,  nhưng  nó  có  thể  hiện  tướng,  có  thể  sanh  ra  Có.  Có  lại  quy  về 

Không, vẫn trở về nơi Không. Vô là Pháp Tánh, Hữu là pháp tướng. 

Pháp tướng là gì thế? Pháp tướng là hiện tướng (tướng được biến hiện), 

hiện ra những tướng nào? Hư không, pháp giới! Trong kinh điển Đại Thừa, 

đức Phật dạy chúng ta: Những tướng được hiện là thế giới Cực Lạc, thế giới 

Hoa  Tạng,  [những  thế  giới  ấy]  do  Pháp  Tánh  hiện  ra.  Y  báo  và  chánh  báo 

trang  nghiêm  trong  mười  pháp  giới  cũng  do  nó  hiện,  thật  ra,  [tất  cả  những 

tướng được  hiện ấy] đều  là Nhất Chân pháp giới  nhưng đã bị biến dạng đi. 

Cái  gì  có  khả  năng  làm  biến  dạng  nó?  Chính  là  Thức!  Thức  là  phân  biệt, 

chấp trước. Vọng tưởng, phân biệt, chấp trước khiến cho những tướng ấy bị 

biến dạng. Có vọng tưởng nhưng không có phân biệt và chấp trước thì mức 

độ biến dạng  ít, Nhất Chân pháp  giới bị biến dạng  thành tứ pháp  giới. Nếu 

trong  ấy  lại  còn  thêm  phân  biệt,  chấp  trước  thì  mức  độ  biến  dạng  rất  lớn, 

[Nhất Chân pháp giới] biến thành lục đạo luân hồi. Bởi thế, lục đạo luân hồi 

và tứ thánh pháp giới vốn chỉ là Nhất Chân pháp giới. Điều đó cho thấy: Nếu 

quý  vị  lìa  được  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  thì  ngay  lập  tức  những 

tướng bị biến dạng ấy sẽ khôi phục đúng đắn, thế giới được khôi phục đúng 

đắn sẽ chính là Cực Lạc, chính là Hoa Tạng! 

Thế giới này chỉ do tâm hiện, biến hiện ra, thời gian hiện hữu là bao lâu? 

Không có thời gian. Thưa cùng quý vị, không có thời gian mà cũng chẳng có 

không gian. Thời gian lẫn không gian hoàn toàn là giả, không thật. Thời gian 

và  không  gian  từ  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  mà  sanh.  Pháp  Tánh 

hiện tướng là Nhất Chân, quý vị phải chú tâm thấu hiểu điều này, nó rất khó 

hiểu. Vì sao? Đây chẳng phải là chuyện chúng ta thường nhận biết, kiến thức 

thông  thường  không  thể  lãnh  hội  nổi.  Khoa  học  không  thể  giải  thích  được, 

triết  học  cũng  không  thể  giải  thích.  Nhà  Phật  nói  “nhất  thời  đốn 

 hiện”  (nhanh chóng xuất hiện trong cùng một lúc), nay khoa học hiện tại đã 

biết nói “nhất thời đốn hiện”. Hiện thời các nhà khoa học đã biết vũ trụ vốn 

là nhất thời đốn hiện. Gần đây, các nhà khoa học nói  “trong Không sanh ra 

 Có, nhất thời đốn hiện”.  Thời gian hiện diện hết sức ngắn, ngắn đến mức độ 

nào thì chúng ta không có cách gì tưởng tượng được. Chúng ta nói đến sát-

na ư? Sát-na còn là quá dài! 

Trong  kinh  Lăng  Nghiêm,  đức  Phật  dạy:  “Đương  xứ  xuất  sanh,  tùy  xứ 

 diệt  tận”  (sanh  ra  từ  nơi  đâu,  sẽ  diệt  mất  ngay  nơi  đó).  Hai  câu  trên  hình 

dung chân tướng của sự  “nhất thời đốn hiện”.  Thế nhưng nhất thời đốn hiện 

không ngừng; cái nhất thời đốn hiện này vừa diệt thì cái thứ hai lại nhất thời 

đốn hiện. Cái nhất thời đốn hiện thứ hai vừa diệt, cái thứ ba lại nhất thời đốn 

hiện. Thế giới được chúng ta cảm nhận trong hiện tại chỉ là tướng nhất thời 

đốn  hiện  liên  tục,  từng  cái  tiếp  nối  nhau,  tướng  tương  tục  (tiếp  nối  nhau), 

chuyện  là  như  vậy,  quyết  định  không  có  hai  tướng  hoàn  toàn  tương  đồng. 

Đến khi nào mới tương đồng? Phật Phật đạo đồng. Đến khi chứng được Phật 

quả  rốt  ráo,  cũng  có  nghĩa  là  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  thảy  đều 

đoạn sạch,  lúc đó,  những tướng được  hiện sẽ tương đồng. Tướng ấy  vẫn  là 

tướng tương tục y như cũ, nhưng cái tướng tương tục ấy tương đồng, không 

biến đổi. Phải là ở nơi Quả Địa Như Lai mới thấy được điều ấy, Đẳng Giác 

không  thấy  được,  vì  sao?  Đẳng  Giác  Bồ  Tát  còn một  phẩm  sanh  tướng  vô 

minh chưa đoạn, vẫn còn sai khác cảnh giới Phật đôi chút, không hoàn toàn 

tương  đồng.  Câu  nói  này  (tức  câu  “sanh  nhưng  vô  sanh,  Pháp  Tánh  trạm 

 nhiên” )  đã  nói  toạc  Thật  Tướng  của  các  pháp  và  chân  tướng  nhân  sinh  vũ 

trụ. 

 “Vô sanh nhi sanh, nghiệp quả nghiễm nhiên” : Thuyết minh vì sao trong 

Không  có  thể  sanh  ra  Có.  Câu  trước  ngụ  ý  Sanh  là  có,  Vô  Sanh  là  không, 

trong Không sanh ra Có. Phần trên đã giảng trong Có vì sao là Không. Nói 

như  thế  rồi,  bây  giờ  bèn  nhìn  ngược  lại,  tức  là  từ  cảnh  giới  Như  Lai  nhìn 

ngược  vào  cảnh  giới  đã  bị  biến  dạng:  “Vô  sanh  mà  sanh”.  Khoa  học  gia 

hiện  thời  đã  phát  hiện  vô  sanh  mà  sanh,  nhưng  câu  trên  đây  tôi  vẫn  chưa 

nghe  nói  tới.  “Nghiệp  quả  nghiễm  nhiên” :  Mê  hoặc  tạo  nghiệp,  thọ  báo. 

Trong  những  phần  trên  tôi  đã  nói  đến  tam  chướng;  trong  phần  Vãng  Sanh 

Chú  có  nói:  Phiền  Não  Chướng,  Nghiệp  Chướng,  Báo  Chướng.  “Vô  sanh 

 mà sanh”  là nói đến cái bị biến dạng. Thật tướng của các pháp bị biến dạng 

như thế nào? Chính là nghiệp quả rành rành. 

Câu  “nghiệp  quả  nghiễm  nhiên”  nói  cách  khác  là  nhân  quả  chẳng 

không!  “Vạn pháp  giai không,  nhân  quả  bất  không” (vạn  pháp  đều  không, 

nhân quả chẳng không). Nghiệp báo nghiễm nhiên là nhân quả chẳng không. 

Vì  sao  lại  nghiễm  nhiên?  Vì  sao  nhân  quả  chẳng  không?  Nhân  biến  thành 

quả, quả lại biến thành nhân. Nhân quả biến chuyển chẳng không, nhân quả 

tuần hoàn chẳng không, nhân quả tiếp nối chẳng không. Đó là chân tướng sự 

thật.  Đạo  lý  này  chung  cho  cả  pháp  thế  gian  lẫn  pháp  xuất  thế  gian.  Phật 

pháp chẳng lìa nhân quả. Thanh Lương đại sư phán định Đại Phương Quảng 

Phật  Hoa  Nghiêm  Kinh  là  “ngũ  châu  nhân  quả”  (năm  tầng  lớp  nhân  quả). 

Kinh Diệu Pháp Liên Hoa là “nhất thừa nhân quả”. Bỏ đi nhân quả, đức Phật 

cũng không còn pháp gì để nói nữa. Do vậy, pháp thế gian và xuất thế gian 

chẳng lìa nhân quả. 

Do đây  biết  rằng: Chớ  nên tạo  nhân ác, quyết định chớ  nên tổn  hại  hết 

thảy chúng sanh. Chẳng những không được tổn hại, mà ý niệm tổn hại cũng 

chẳng được có. Khởi  lên  ý  niệm ấy tức  là  tạo  một chủng tử ác trong  A  Lại 

Da Thức. Như vậy, chúng ta tu hành chính là tu điều gì? Quan trọng nhất là 

ác niệm không sanh. Tiêu chuẩn thiện ác đối với người mới học Phật giáo là 

Thập Thiện Nghiệp đạo. Nói cách khác, giết, trộm, dâm, dối, nói đôi chiều, 

ác  khẩu,  nói  thêu  dệt,  tham,  sân,  si  là  mười  ác  nghiệp.  Không  có  những  ý 

niệm ấy, đương nhiên chẳng cần phải nói đến hành vi. Đó là thực sự tu hành, 

đó  là thực sự dụng công.  Lục căn tiếp  xúc cảnh  giới  lục trần bên  ngoài  mà 

vẫn có ý niệm thì là trật rồi! Quý vị nói thân tôi không tạo, nhưng ý quý vị 

đã tạo! Công cụ để tạo nghiệp có ba thứ (ba loại  lớn): thân - ngữ - ý. Thân 

không tạo,  miệng không  tạo, nhưng  ý tạo.  Quý  vị  động  niệm  thì  vẫn chẳng 

thể thoát khỏi luân hồi trong lục đạo. 

Vì  vậy,  nếu  ba  nghiệp  thanh  tịnh,  trong  ba  nghiệp  quan  trọng  nhất  là  ý 

nghiệp,  chỉ  cần  nơi  ý  nghiệp  không  tạo  ác  thì  thân  và  miệng  chắc  chắn 

không  tạo  ác.  [Những  ác  nghiệp  nơi] Thân  và  Miệng  gồm  bảy  chi,  thân  ba 

(giết, trộm, dâm), miệng bốn (nói dối, nói đôi chiều, nói thêu dệt, ác khẩu), 

chịu  sự  chỉ  huy  của  Ý,  tiếp  nhận  sự  chỉ  huy  của  Ý,  vâng  lệnh  tạo  tác.  Ý 

không  có  thì  làm  sao  Thân  và  Miệng  tạo  tác  được?  Nghiệp  quả  nghiễm 

nhiên, chúng ta phải thời thời khắc khắc cảnh tỉnh cao độ nơi chỗ này. Trong 

phần khai thị tiếp theo, thiền sư Trung Phong giải thích bốn câu cương lãnh 

nói trên: 



 Sở vị sanh giả.  

所謂生者。 

 (Như sanh vừa nói đó) 



Thế  nào  là  Sanh?  Thế  nào  là  Vô  Sanh?  Ở  đây,  đại  sư  giải  thích  cho 

chúng ta biết  “cái Sanh vừa nói đến đó”: 



 Tức chúng sanh sanh diệt chi Tích dã.  

即眾生生滅之跡也。 

 (Chính là dấu vết sanh diệt của chúng sanh).  



 “Tích”  (跡)  là  huyễn  tướng,  là  dấu  vết,  chúng  ta  thường  gọi  là  hiện 

tượng.  “Chúng  sanh  sanh  diệt  chi  Tích  dã”.  Hai  chữ “chúng  sanh”  là  mấu 

chốt. Có  rất  nhiều  người  hễ thấy chữ  “chúng sanh”  bèn  nghĩ  ngay  đến con 

người, không sai, con người là do các duyên hòa hợp sanh ra; nhưng chúng 

ta thấy ngoài con người ra, còn có rất nhiều động vật, động vật cũng do các 

duyên  hòa  hợp  mà  sanh.  Ngoài  động  vật  còn  có  thực  vật,  vẫn  là  do  các 

duyên  hòa  hợp  mà  sanh.  Ngoài  thực  vật  còn  có  khoáng  vật,  núi,  sông,  đại 

địa,  bùn,  cát,  đất,  đá.  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  có  bảy  báu,  vô  lượng 

trân  bảo,  có  thứ  nào  chẳng  do  các  duyên  hòa  hợp  mà  sanh.  Thậm  chí  hư 

không,  vẫn  là  do  các  duyên  hòa  hợp  mà  sanh.  Không  có  duyên,  hư  không 

chẳng xuất hiện! 

Các nhà khoa học hiện thời phát hiện không gian  mười phương lẫn thời 

gian ba đời đều là giả, không thật. Trong một tình huống nào đó, không gian 

lẫn thời gian không tồn tại, chúng có thể bằng zéro. Không gian có xa - gần, 

bằng  với  zéro  là  không  còn  xa  - gần;  thời  gian  có  quá  khứ,  hiện  tại,  vị  lai; 

bằng với zéro thì không còn quá khứ, hiện tại, vị lai. Các duyên hòa hợp mà 

sanh, cho  nên  ý  nghĩa của chữ  “chúng sanh”  hết sức rộng  lớn, bao  gồm cả 

hư không, pháp giới, hữu tình, vô tình, không có một hiện tượng nào chẳng 

phải do các duyên hòa hợp sanh ra. Nói cách khác, sáu cảnh mà sáu căn tiếp 

xúc đều gọi là chúng sanh. Những hiện tượng ấy đều có sanh diệt, chúng tôi 

vừa mới nói đó thôi,  “sanh ra từ chỗ nào, sẽ diệt mất ngay nơi đó”.  

Chỉ có đức Phật biết  “sanh ra từ chỗ nào, sẽ diệt mất ngay nơi đó”,  chắc 

chắn  phàm  phu chúng ta không thể biết  được; bởi  lẽ, tốc độ ấy  quá  nhanh, 

chúng  ta  không  có  cách  gì  tưởng  tượng  được,  không  có  cách  nào  diễn  tả 

được!  Thế  giới  theo  cảm  nhận  của  chúng  ta  chính  là  những  hiện  tượng  có 

hình  tướng  tiếp  nối;  nhưng  trong  tướng  tiếp  nối  ấy,  chúng  ta  cũng  thấy 

chúng có sanh diệt, nhưng sự sanh diệt ấy không phải là sanh diệt của Pháp 

Tánh,  mà  là  sự  sanh  diệt  thuộc  về  phân  biệt,  vọng  tưởng,  chấp  trước  của 

chúng ta. Hết thảy hoàn cảnh và vạn sự vạn vật trong hoàn cảnh, thuận theo 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước của chúng ta  mà sanh diệt. Chúng có sự 

đáp  trả,  có  phản  xạ,  chúng  ta  chỉ  có  thể  nhận  biết  được  chuyện  này;  còn 

những chuyện sâu hơn, rộng hơn, kín nhiệm hơn, chúng ta hoàn toàn không 

biết. Nay chúng ta học Phật biết được đôi chút là do từ kinh luận Đại Thừa 

mà  thấy,  nếu  chư  Phật,  Bồ  Tát  không  chỉ  dạy  chúng  ta,  làm  sao  chúng  ta 

nghĩ ra được? Đó là  “chúng sanh sanh diệt chi Tích”.  

   

 Vị vô sanh giả.  

謂無生者。 

 (Còn vô sanh thì ).  



Thế nào là vô sanh? 



 Tức chư Phật tịch diệt chi bổn dã.  

即諸佛寂滅之本也。 

 (Chính là tâm tánh tịch diệt của chư Phật vậy)118.  



Sở  chứng  của  chư  Phật  Như  Lai  là  quả  địa  rốt  ráo.  “Tịch  diệt  chi 

 bổn”  nghĩa là gì? Bổn là Phật tánh, là tâm tánh, tâm tánh thanh tịnh tịch diệt, 

nhưng cái thanh tịnh  tịch diệt ấy  lại có thể sanh khởi,  hiện tướng. Dù sanh 

khởi,  hiện  tướng,  nhưng  nó  không  mất  bản  tánh.  Cũng  có  thể  nói:  Tướng 

được  biến  hiện  [bởi  bản  tánh]  và  bản  tánh  (Thể)  là  một,  Tướng  có,  Thể 

không!  Chánh  nhân  là  Thể  không  có,  Thể  là  không  tịch,  như  vậy  tướng  ấy 

ngăn ngại hay không ngăn ngại? Không ngăn ngại! Lý Sự vô ngại, Sự Sự vô 

ngại.  Chướng  ngại  do  đâu  mà  có?  Chướng  ngại  từ  vọng  tưởng,  phân  biệt, 

chấp  trước  mà  sanh.  Trong  tự  tánh  không  có  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp 

trước,  nên  không  có  chướng  ngại.  Pháp  giới  vô  chướng  ngại  chính  là  điều 

được  chứng  đắc  bởi  chư  Phật  Như  Lai.  Trong  pháp  giới  vô  chướng  ngại 

không  có  khổ,  hết  thảy  các  nỗi  khổ  trọn  chẳng  thể  có  được.  Trong  chướng 

ngại  có  khổ  nên  trong  mười  pháp  giới  có  khổ,  trong  Nhất  Chân  pháp  giới 

chẳng có khổ. 



 Pháp  Tánh  trạm  nhiên  giả,  linh  minh  trạm  tịch,  huyền  diệu  chân 

 thường, cá cá bất vô, nhân nhân bổn cụ.  

法性湛然者。靈明湛寂。玄妙真常。箇箇不無人人本具。 

 (Pháp Tánh trạm nhiên là linh minh trạm tịch, huyền diệu chân thường, 

 không gì chẳng có, ai nấy sẵn đủ) 



Đoạn  này  giảng  thật  hay!  Đoạn  này  vô  cùng  khó  hiểu.  “Pháp Tánh”  là 

Phật Tánh, là chân tâm của chúng ta, là bản tánh của chúng ta. Chúng ta phải 

hiểu  “trạm nhiên”  là  gì?  Là thuần tịnh! Chỉ có thể  nói  như thế  này để hình 

dung:  Không  nhiễm  ô  mảy  may,  không  dao  động  mảy  may,  bất  sanh,  bất 

diệt.  Trung  Quán  Luận  nói  đến  “bát  bất” :  bất  lai,  bất  khứ,  bất  thường,  bất 

đoạn, bất cấu, bất tịnh (không đến, không đi, không thường còn, không đoạn 

diệt, không dơ, không sạch). Đại Thừa Phật pháp  đem  hết thảy  những  hình 

dung  từ ấy  gộp  thành  pháp  môn  Bất  Nhị.  Bất  Nhị  có  nghĩa  là  không  có  gì 

đối  đãi,  phàm  phu  chúng  ta  nói  là  “tương  đối”.  Trong  Pháp  Tánh  không  có 

tương đối. Không những trong Pháp Tánh chẳng có tương đối mà trong Pháp 

Tánh từ trước đến  nay  không  khởi tâm  động  niệm, từ trước đến  nay không 

phân  biệt,  chấp  trước.  Trong  hội  Lăng  Nghiêm,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật 

nói “thanh tịnh bổn nhiên”, “diệu minh chân tâm” , nó vốn sẵn là như vậy. 

 “Linh minh trạm tịch”  là tánh đức, nó vốn sẵn là như vậy; không những 

“linh” mà còn “minh” nữa! Do đó, trong phần khai thị của thời thứ hai, thiền 

sư Trung Phong nói đến Linh Tri Tâm. Linh Tri Tâm là Pháp Tánh, là Chân 

Tâm,  là  Chân  Như,  là  Bản  Tánh,  là  Bản  Giác,  còn  gọi  là  Đệ  Nhất  Nghĩa. 

Một  sự  việc  mà  đức  Phật  gọi  bằng  mười  mấy  danh  từ,  vì  sao  lại  nói  như 

vậy? Một mặt nhằm hiển thị đức năng của tâm tánh là vô lượng vô biên, mặt 

khác  nhằm  dạy  chúng  ta  chớ  nên  chấp  trước,  biết  những  danh  từ  ấy  đều 

nhằm chỉ một sự việc. Vì sao? Lìa vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thì quý 

vị  mới  tự  chứng  được.  Nếu  quý  vị  vẫn  còn  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp 

trước, sẽ vĩnh viễn chẳng thể chứng đắc. Nói cách khác, quý vị vĩnh viễn mê 

hoặc, vĩnh viễn bất giác. Pháp Tánh linh minh là như kinh Đại Thừa thường 

nói: Nó có thể thấy, có thể nghe, có thể cảm nhận, có thể biết, thấy - nghe - 

hay - biết;  “linh minh”  là nói đến sự thấy - nghe - hay - biết ấy. Nó vốn sẵn 

có năng lực đó. 

Như  hiện  thời,  tiến  sĩ  Giang  Bổn  Thắng  làm  thí  nghiệm  kết  tinh  trên 

nước,  phát  hiện  nước  có  khả  năng  thấy,  nghe,  hiểu  được  ý  tưởng  của  con 

người. Con người có thiện ý đối với nước hoặc là có ác ý đối với nó, nó có 

thể  cảm  nhận,  chứng  tỏ  nước  có  khả  năng  thấy  -  nghe  -  hay  -  biết.  Nước 

thuộc về khoáng vật, do khinh khí (hydrogene) và dưỡng khí (oxygene) hợp 

thành. Nếu quý vị tách nước ra, tách thành khinh khí và dưỡng khí thì nước 

không còn nữa. Vậy mà thưa cùng quý vị, nguyên tử khinh khí và dưỡng khí 

vẫn đầy đủ [khả năng] thấy - nghe - hay - biết. Điện tử (electron) và hạch tử 

(nuclear)  hợp  thành  nguyên  tử.  Mỗi  một  điện  tử và  nguyên  tử cũng  có  khả 

năng  thấy  -  nghe  -  hay  -  biết.  Nếu  lại  tách  ra  nữa,  chia  chẻ  thành  lạp  tử 

(lepton và những hạt nhỏ hơn nữa) thì mỗi một lạp tử vẫn thấy - nghe - hay - 

biết. Vì sao? Pháp Tánh trạm nhiên mà! 

Như vậy, toàn thể vũ trụ, kể cả hư không, hết thảy chúng sanh trong hư 

không thế giới, bản thể của nó là Pháp Tánh. Bản năng của Pháp Tánh nhất 

định không bị mất đi, bản năng của Pháp Tánh là linh minh giác tri, cũng tức 

là thấy - nghe - hay - biết. Như vậy, chúng ta có thể biết là hết thảy vạn sự, 

vạn vật trong vũ trụ đều có thể thấy - nghe - hay - biết, chứ không riêng gì 

nước.  Hiện  thời,  rất  nhiều  đồng  học  làm  thí  nghiệm,  [nhận  thấy]  hoa  quả, 

cây  cối  cũng  thấy  -  nghe  -  hay  -  biết.  Đối  xử  tốt  với  chúng  thì  lá  đặc  biệt 

xanh,  hoa  đặc  biệt  thắm,  đặc  biệt  thơm.  Nó  đền  đáp  mình.  Đối  với  nó  bất 

thiện, nó gục đầu ủ héo úa, hết còn thơm tho, vẻ rực rỡ cũng mất tiêu. Chúng 

hiểu thiện ý của con người, có thấy - nghe - hay - biết, chúng có Pháp Tánh. 

Vì  sao  lại  có  hiện  tượng  ấy?  Trong  kinh  đức  Phật  giải  đáp  rất  hay:  “Pháp 

 nhĩ như thị”,  nghĩa là chúng vốn sẵn như vậy. Nay chúng ta thâm nhập kinh 

tạng một chút bèn hiểu rõ. Bởi lẽ, Thể của chúng là Pháp Tánh, Pháp Tánh 

vốn sẵn có đầy đủ năng lực ấy, năng lực ấy nhất định chẳng bị mất đi; năng 

lực  ấy  trọn  khắp  hư  không  pháp  giới.  Vì  thế,  nói  là  nó  bất  sanh,  bất  diệt, 

không đến, không đi, không tăng, không giảm,  “linh minh trạm tịch”.  

 “Huyền diệu chân thường” : Thực sự không có cách chi để tưởng tượng 

được  nổi  thì  đó  là  “huyền  diệu”.  Cảnh  giới  chẳng  thể  nghĩ  bàn  là  Chân. 

Thường  là  vĩnh  hằng, không  giả, bất sanh, bất diệt, vĩnh  viễn tồn tại. Đó là 

chân tánh, chân tâm, hay bản lai diện  mục của chúng ta. Tông Môn thường 

nói:  “Bản  lai  diện  mục  trước  khi  cha  mẹ  sanh  ra” ,  bản  lai  diện  mục  (diện 

mạo sẵn có) là Pháp Tánh. 

Hai câu kế đó nói tuyệt hay,  “cá cá bất vô, nhân nhân bổn cụ” (không gì 

chẳng có, ai  nấy sẵn đủ). “Nhân nhân bổn cụ” ý trong  loài  người chúng  ta, 

không một ai chẳng có đủ.  “Cá cá bất vô”  ý nói toàn thể vũ trụ, bất luận hư 

không, bất luận pháp giới, bất luận cõi nước – nay chúng ta gọi cõi nước là 

tinh  cầu,  là  tinh  hệ,  đó  là  cái  lớn;  cái  nhỏ  là  vi  trần.  Đúng  như  kinh  Lăng 

Nghiêm  bảo  là “chư  pháp  sở  sanh” (các  pháp  được  sanh),  chữ  “chư 

 pháp”  chỉ  hết  thảy  các  pháp  trong  vũ  trụ:  hư  không,  pháp  giới,  cõi  nước, 

chúng sanh, hết thảy các pháp,  “chỉ do tâm hiện”,  tâm ở đây là Pháp Tánh, 

[tất cả các pháp ấy đều] do tâm tánh biến hiện. Đức Phật lại nói tiếp:  “Nhất 

 thiết  nhân  quả,  thế  giới,  vi  trần,  nhân  tâm  thành  Thể” (Hết  thảy  nhân  quả, 

thế giới, vi trần, do tâm mà thành Thể). Tâm ấy là Pháp Tánh, Thể của nó là 

gì? Thể là Pháp Tánh. Pháp Tánh vốn sẵn đầy đủ linh tri, há có thứ gì không 

linh? Há có thứ gì không tri (biết)? Tri chính là giác! Như vậy, hết thảy pháp 

đều có thể thấy, có thể nghe, có thể cảm nhận, có thể biết. 

Người chết đi, mới chết chưa lâu, thần thức vẫn có thể thấy - nghe - hay 

- biết. Vì sao?  Thần thức do  Pháp  Tánh biến  hiện ra. Dù thần  thức  tách  lìa 

[thân  thể],  thân  thể  không  hít  thở  nữa,  tất  cả  mọi  bộ  phận  đều  ngưng  vận 

hành, nhưng  mỗi tế bào trên thân thể ấy vẫn còn thấy - nghe - hay - biết, vì 

sao? Mỗi tế bào là một vật thể, vật thể ấy lấy tâm làm Thể. Ta dùng thiện ý 

đối đãi chúng, chúng sẽ đáp ứng tốt lành. Dùng ác ý đối với chúng, chúng sẽ 

đáp  ứng  xấu  ác.  Do  vậy,  chúng  ta  dùng  thiện  ý  đối  với  người  mất,  chúc 

phước cho người ấy, người ấy sanh trong ba đường lành; dùng ác ý đối với 

người ấy, người ấy bèn phản ứng ác, sanh vào ba đường ác. 

Bởi thế, người chết qua đời, chúng ta thường nói là “tắt thở”, trong tám 

tiếng đồng hồ chẳng được đụng chạm người ấy. Vì sao? Đụng vào người ấy, 

người  ấy  vẫn  còn  cảm  giác,  cảm  giác  đau  khổ.  Đau  khổ  bèn  sanh  tâm  sân 

hận. Đó là một tin tức không tốt, người ấy sẽ có phản ứng không tốt, người 

ấy chịu quả báo trong tam  đồ. Vì thế, trong  tám tiếng,  tốt nhất  là  mười  hai 

tiếng, chớ có đụng chạm đến, ngay cả giường cũng đừng đụng vào. Chúng ta 

ở bên cạnh  niệm  Phật  giúp cho  người ấy,  trợ  niệm. Một câu  A Di Đà Phật 

như mọi người đều biết là tin tức tốt lành nhất, là tin tức thù thắng nhất. Nếu 

người chết hoàn toàn tiếp nhận tin tức ấy, phát nguyện cầu sanh Tây Phương 

Cực Lạc thế giới, người ấy thành công rồi! Nếu người ấy phiền não tập khí 

quá nặng, dẫu mọi người trợ niệm, người ấy vẫn không có ý niệm vãng sanh 

Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới.  Tuy  vẫn  không  có  ý  niệm  như  vậy,  nhưng 

không  bị  đọa  trong  ba  ác  đạo.  Sự  thật  là  như  thế,  đạo  lý  là  đây,  chúng  ta 

chẳng  thể  không  biết.  “Cá  cá  bất  vô,  nhân  nhân  bổn  cụ” (Không  gì  chẳng 

có, ai nấy sẵn đủ). A! Bữa nay hết giờ rồi, chúng tôi giảng đến đây thôi! 



Trung Phong Tam Thời Hệ Niệm 

Pháp Sự Toàn Tập Giảng Ký,  

Phần 14 hết 

  

---o0o--- 

Phần 15 

 Tập 43 



Chư vị đồng học! 

Xin xem tiếp phần khai thị của thiền sư Trung Phong, tức phần khai thị 

trong thời thứ nhất. 



 Chỉ nhân tối sơ bất giác, hốt nhĩ động tâm, nhận vọng vi chân, mê kỷ 

 trục  vật.  Do  thị  nghiệp  võng  khiên  triền,  lưu  chuyển  ngũ  đạo.  Hằng  tùy 

 sanh tử dĩ thăng trầm, cắng cổ chí kim nhi mị gián.  

只因最初不覺。忽爾動心。認妄為真。迷己逐物。由是業網牽纏。

流轉五道。恆隨生死以升沉。亙古至今而靡間。 

       (Chỉ vì thoạt đầu bất giác, đột nhiên động tâm, tưởng vọng là chân, mê 

 mất bản thân, chạy theo vật dục. Do vậy, lưới nghiệp quấn trói, lưu  chuyển 

 trong  năm  đường.  Luôn  thăng  trầm  theo  sanh  tử,  suốt  từ  xưa  đến  tận  nay 

 chưa hề gián đoạn).  



Chúng ta đọc đến đoạn này. Trong phần trước, thiền sư dạy chúng ta về 

chân tướng sự thật của Pháp Tánh và nghiệp quả; đồng thời lại giảng: Pháp 

Tánh linh minh trạm tịch, không gì chẳng có, ai nấy sẵn đủ. Chúng tôi nói: 

Nơi  hoàn cảnh  y báo, đặc biệt  là tại thực  vật  và khoáng  vật [Pháp  Tánh ấy 

cũng thể hiện sự linh minh trạm tịch]; trên thực tế, điều rõ ràng nhất là thân 

thể chúng ta cũng là y báo, vì sao? Thân thể là cái được hiện, cái được biến, 

so với  núi, sông, đại địa, cây cối,  hoa cỏ  bên  ngoài  là  vật chất, thì  vật chất 

nơi thân thể và vật chất bên ngoài không khác gì nhau. Kinh Kim Cang nói 

tới  “nhất hiệp tướng”  chính là đã giảng rất rõ, rất minh bạch. 

Nếu  nói  theo  học  thuật  hiện  tại  thì  “nhất”  là  lạp  tử  cơ  bản.  Tất  cả  hết 

thảy vật chất đều do những hạt này hợp thành. Nhưng lạp tử cơ bản rốt cuộc 

là gì vậy? Hiện thời, [khoa học] chưa phát hiện được, vẫn khó nói lắm. Nay 

khoa  học  đã  phát  hiện  điện  tử,  nguyên  tử,  lạp  tử;  lạp  tử có  còn  chia  chẻ  ra 

được nữa hay không? Trên mặt lý luận thì sự chia chẻ ấu vĩnh viễn bất tận, 

nhưng  trên  thực  tế,  khoa  học  kỹ  thuật  mới  chỉ  đạt  đến  mức  độ  này:  Hiện 

thời,  vật  chất  nhỏ  nhất  được  phát  hiện  được  gán  cho  cái  tên  là  “khoa-

 khắc” (quark)119.  Còn  có  thể  tách  nó  ra  nhỏ  hơn  nữa  được  không?  Các  nhà 

khoa  học chẳng dám quyết đoán. Vì sao?  Khoa  học kỹ thuật  tiến bộ không 

ngừng.  Trên  mặt  lý  luận,  đương  nhiên  là  có  thể  chia  nhỏ  được.  Những  thứ 

này đều là các thứ được hiện, được biến, đúng là  “cá cá bất vô, nhân nhân 

 bổn cụ” (không gì chẳng có, ai nấy sẵn đủ). 

Vật thể dù nhỏ đến đâu, cho dù nó là căn bản của hết thảy vạn vật trong 

toàn  thể  vũ  trụ,  tức  là  hết  thảy  vạn  vật  đều  do  nó  hợp  thành,  thì  nó  vẫn  có 

Pháp  Tánh.  Phải  biết  điều  này:  Nó  có  Pháp  Tánh.  Pháp  Tánh  trạm  nhiên, 

chẳng biến đổi mảy may. Vậy thì rốt cuộc cái gì đã biến đổi chúng ta? Trong 

kinh Lăng Nghiêm có một đoạn Văn Thù Bồ Tát giảng rất khéo, tức là trong 

phần Tuyển Trạch Viên Thông (chọn lựa pháp Viên Thông), Ngài đã nói: 

 Giác hải tánh trừng viên,  

 Viên trừng giác nguyên diệu,  

 Nguyên minh chiếu sanh sở,  

 Sở lập chiếu tánh vong.  

(Tánh biển giác trong lặng, viên mãn, 

Tánh giác tròn lặng vốn mầu nhiệm, 

Tánh nguyên minh chiếu, sanh ra Sở, 

Sở đã lập, tánh chiếu liền mất120). 

Đây  là  nói:  Vô  minh  do  đâu  mà  khởi?  Cũng  là  do  vọng  tưởng.  Vọng 

tưởng khởi lên như thế nào? Cũng chính trong kinh Lăng Nghiêm, đức Phật 

đã giảng rất  rõ ràng, rất  minh bạch  [như thế  này]:  Tôn  giả Phú  Lâu Na  hỏi 

đức Thế Tôn: “Vì sao lại có vọng tưởng? Vọng tưởng khi nào sanh?” Vọng 

tưởng ấy là vô minh căn bản. Đức Thế Tôn đáp rất hay:  “Đó là do một niệm 

 vọng  giác”.  Chúng  ta  phải  chú  ý  chữ  “vọng”.  Vọng  (妄)  là  không  thật, 

nhưng vọng là do mê chân mà sanh ra, quý vị chẳng thể nói là nó không có, 

cũng chẳng thể nói nó là có. Đức Thế Tôn nói:  “Tri kiến lập tri, thị vô minh 

 bổn” (Từ  nơi  tri  kiến,  lại  lập  ra  một  cái  biết  nữa  thì  đó  là  cái  gốc  của  vô 

minh)121.  Lời  giảng  của  Văn  Thù  Bồ  Tát  có  cùng  ý  nghĩa  với  lời  Phật 

dạy:  “Nguyên  minh  chiếu  sanh  sở”  tức  là  đối  với  “tri  kiến”  (tức  đức  năng 

sẵn  có  của  tâm  tánh)  lập  ra  [quan  niệm  hư  vọng]  ta  có  thấy  biết  (kinh  gọi 

quan điểm hư vọng ấy là “lập tri”).  “Sở lập, chiếu tánh vong”  chính là gốc 

của vô minh. Lập thành cái biết! Không thể lập! Phật pháp Đại Thừa thường 

nói: “Nhất pháp bất lập” (một pháp chẳng lập), hễ lập  một pháp là  mê, một 

pháp chẳng lập sẽ rất tự tại. Một pháp không lập thì quý vị hoàn toàn nhất trí 

với  Pháp  Tánh,  cùng  một  Thể,  một  Tướng,  một  Lực  Dụng  với  Pháp  Tánh. 

Đấy  chính  là  chư  Phật  Như  Lai,  đắc  đại  tự  tại,  vô  chướng,  vô  ngại,  nhập 

pháp giới vô chướng ngại, cảnh giới vô chướng ngại. Quyết định chẳng thể 

lập, hễ lập là hỏng! 

Vì thế, Bồ Tát nói  “sở lập, chiếu tánh vong”  (do có quan niệm hư vọng 

về “tri kiến” (ta biết, ta thấy) được thành lập, nên phải có cái được biết, cái 

được  thấy  hình  thành.  Những  đối  tượng  [được  biết,  được  thấy,  được  cảm 

nhận] ấy  gọi  là  Sở.  Sở  đã  có  thì  thành  ra  đối  đãi,  cho  nên  tánh  Chiếu,  hay 

còn gọi là linh tri) bị mất đi). Tánh của Chiếu là linh tri, linh minh trạm tịch. 

[Do  đã  có  Năng  và  Sở  đối  ứng  với  công  năng  Chiếu  chân  thật  trong  tánh] 

nên “linh minh trạm tịch” (tức đức năng sẵn có chân thường của tánh, không 

hề  bị  sai  lệch  bởi  vọng  tưởng)  bèn  bị  mất  đi,  sanh  ra  những  biến  đổi122. 

Giống  như thí  nghiệm  nước kết tinh  vậy,  nó sanh ra  những biến đổi không 

đúng đắn, bình thường. Nếu đúng đắn, bình thường thì phải đẹp đẽ tột bậc, 

xinh  đẹp  chẳng  thiếu  khuyết  mảy  may.  Một  niệm  của  chúng  ta  vừa  dấy 

động,  nước  bèn  sanh  ra  những  biến  hóa.  Dẫu  [những  biến  hóa  ấy]  vẫn  rất 

đẹp đẽ, nhưng so với sự đẹp đẽ vốn có đã bị sai khác rất  lớn. Càng  mê sâu 

hơn, càng biến thành xấu xí hơn. Pháp Tánh tùy duyên mà! 

Hễ  mê  là  xong  rồi,  “mê  vọng  hữu  hư  không”  (do  mê  vọng  nên  có  hư 

không), Văn Thù Bồ Tát giảng như vậy đấy. Hư không từ đâu mà có? Do mê 

vọng  mà  có.  “Y  không  lập  thế  giới”  (nương  vào  hư  không  tạo  thành  thế 

giới), thế giới do đâu mà có? Thế giới từ trong Không mà sanh ra. Không là 

Vô,  vô  trung  sanh  hữu,  sanh  ra  thế  giới.  “Tưởng  trừng  thành  quốc 

 độ”  (Tưởng  lắng  đọng  thành  cõi  nước);  Tưởng  (想)  ở  đây  là  vọng  tưởng, 

vọng tưởng ngưng tụ biến thành vật chất. Vật chất là gì? Nói theo cách bây 

giờ, vật chất là do tinh thần ngưng tụ, biến thành. Vật chất là tinh thần; vật 

chất chính là Pháp Tánh đang được nói đến ở đây. Pháp Tánh ở tại đâu? Vật 

chất  là  Pháp  Tánh,  [vọng  tưởng]  ngưng  tụ  bèn  biến  thành  Pháp  Tánh,  vô 

tướng biến thành hữu tướng; do đó, Có là do Không mà có. Dù hiện tướng, 

biến thành vật chất, nhưng bản năng (những năng lực, đức năng sẵn có) của 

Pháp Tánh không bị  mất đi, vĩnh viễn chẳng bị hư mất. Bản năng của Pháp 

Tánh là gì? Chính là linh tri! Kinh Đại Thừa gọi linh tri là thấy - nghe - hay - 

biết! Bởi vậy, thứ gì cũng đều có thấy - nghe - hay - biết! 

Trên thân thể của chúng ta, nay ta gọi là tế bào (tế bào hãy còn lớn lắm), 

chẳng biết có bao nhiêu tế bào (theo thuật ngữ Phật pháp là “vi trần” và Cực 

Vi Vi), Cực Vi Vi123 ngưng tụ thành tế bào. Mắt thịt của chúng ta không thể 

thấy được Cực Vi Vi, nói thật ra, chúng ta cũng không hiểu được, nhưng rất 

nhiều Cực Vi Vi nhóm lại một chỗ sẽ hình thành một tế bào. Chúng ta có thể 

thấy và hiểu tế bào. Tế bào có linh tánh hay không? Có chứ! Nó có thể thấy, 

có thể nghe, có thể cảm nhận, có thể biết, quý vị phải khéo đối đãi nó. 

Thế  nào  là  khéo  đối  đãi?  Tâm  thiện!  Tế  bào  thuận  theo  ý  niệm.  Trong 

kinh  Đại  Thừa,  đức  Phật  thường  nói:  “Nhất  thiết  pháp  tùng  tâm  tưởng 

 sanh” (Hết  thảy  pháp  từ  tâm  tưởng  mà  sanh),   “tướng  tùy  tâm 

 chuyển” (tướng  chuyển  theo  tâm),  “nhược  năng  chuyển  vật,  tắc  đồng  Như 

 Lai”  (nếu  chuyển  được  vật  thì  giống  với  Như  Lai).  Những  câu  nói  này  hết 

sức quan trọng! Chỉ cần quý vị nắm được những câu này, sẽ thật sự hiểu rõ, 

thật sự biết dùng. Tâm thiện, tư tưởng thiện, ngôn ngữ và hành vi đều thiện 

thì tất cả tế bào trên toàn thân sẽ phản ứng đúng  mực. Chúng ta thường nói 

là “thật sự hiểu được đạo dưỡng sanh”! Tuổi cao cũng không sao, vẫn có thể 

phản lão hoàn đồng. Có thật sự làm được như vậy hay chăng? Thật sự được! 

Quý vị đã hiểu thì sẽ dùng tâm tưởng để khôi phục tất cả những khí quan và 

tế bào trên thân thể hòng trở lại tuổi trẻ, khôi phục sự bình ổn, khôi phục sức 

khỏe,  về  lý  vốn  là  như  vậy.  Nếu  không  hiểu  thì  sao?  Không  hiểu  thì  chính 

mình tàn  hại  chính  mình  mà  thôi!  Tàn  hại  như thế  nào?  Suốt  ngày  từ sáng 

đến tối khởi vọng tưởng, tâm bất thiện, tư tưởng bất thiện, hành vi bất thiện, 

tự mình tàn hại mình, tự mình hủy diệt thân thể của chính mình! 

Tôi chỉ giảng tới đây thôi, không giảng thêm nữa, càng giảng mọi người 

càng không hiểu, sợ rằng càng nghe càng mê thêm. Tôi nói đến đây, nếu quý 

vị lãnh hội được sẽ rất có ích. Lời khai thị này hay lắm! Ngài Trung Phong 

là bậc tái lai, trọn chẳng phải là phàm nhân. Trong đoạn văn này, Ngài khai 

thị vì đâu chúng ta thành ra nông nỗi này: 

 “Chỉ nhân  tối sơ bất giác”  (chỉ  do thoạt đầu bất  giác): “Tối sơ”  là thời 

gian nào? Đừng hỏi ai khác, nếu hỏi ai khác lại càng khởi vọng tưởng! Nếu 

quý vị đi tìm coi “tối sơ” là lúc nào thì trong vọng tưởng lại tăng thêm vọng 

tưởng;  chẳng  thể  chuyển  biến  vọng  tưởng,  chẳng  thể  hóa  giải.  Nói  thật  ra, 

thưa cùng quý vị, thời gian là giả, không thật! Giáo pháp Đại Thừa nói thời 

gian không có khởi đầu, mà cũng không có kết thúc. Nếu nói có khởi đầu, có 

kết thúc thì là thật, không còn giả nữa. Do vậy, nói thời gian chẳng có khởi 

đầu chẳng có kết thúc thì nó là giả, không thật. Đầu cũng vậy, mà cuối cũng 

vậy, thảy đều là nhất niệm. Thế nhưng rất ít ai hiểu được chân tướng sự thật, 

những điều này đều là chân tướng sự thật. 

 “Tối  sơ  bất  giác”  là  một  niệm  hiện  tiền  bất  giác.  Cổ  nhân  nói  “tối  sơ 

 nhất niệm bất giác” ,  nói  “tối sơ”  cũng rất hợp  lý. Chúng ta không  hiểu  lời 

này, cứ tưởng “tối sơ” là quá khứ, quá khứ xa xôi hơn nữa, hiểu lầm mất rồi! 

Chẳng hiểu ý của người ta! “Tối sơ” là lúc thoạt đầu của một niệm, lúc thoạt 

đầu của một niệm hiện tiền. Cái “tối sơ” ấy khoảng chừng một phần ức vạn 

giây, hoặc một phần ức ức vạn giây, không có cách gì nhận biết được. Đó là 

một niệm bất giác. Bất giác là gì? Chính là quý vị động, tức tâm quý vị động 

vậy. 

Nếu  quý  vị  nhìn  vào  tự  tánh  thì  Pháp  Tánh  của  tự  tánh  là  trạm  nhiên, 

trạm  nhiên  là  bất  động.  Trong  phần  trên,  [thiền  sư  Trung  Phong]  đã 

giảng:  “Vô sanh giả, tức chư Phật tịch diệt chi bổn dã” (Vô sanh là tâm tánh 

tịch diệt của chư Phật), tịch diệt là bất động, đó là Pháp Tánh. Vốn bất động, 

bất  động  là  thật.  Nếu  quý  vị  động  thì  động  là  vọng.  Động  gọi  là  “vọng 

 động”.  Sự động ấy cực kỳ vi tế, đừng nói là bọn phàm phu chúng ta không 

nhận  biết  được,  ngay  cả  bậc  Đại  Thừa  Bồ  Tát từ  Thất  Địa  trở  xuống  cũng 

chẳng thể biết được, Bát Địa mới cảm nhận được. Vừa động tí ti, Bát Địa Bồ 

Tát nhận biết liền. Bát Địa Bồ Tát được gọi là Bất Động Địa là vì “động” dù 

cực  kỳ  vi  tế  Ngài  vẫn  cảm  nhận  được;  thoạt  động  liền  biết  ngay.  Đến  Quả 

Địa Như Lai mới thật sự là tịch diệt, hoàn toàn bất động, khôi phục bất động. 

Toàn thể đại dụng (tác dụng to lớn) của Tánh Đức hiện tiền viên mãn, cảnh 

giới trong quả địa Như Lai  mà! Đẳng Giác Bồ Tát vẫn còn  một phẩm sanh 

tướng vô minh, cực kỳ vi tế, toàn thể đại dụng vẫn còn thiếu một phần. Do 

vậy, chúng ta bèn hiểu rõ: Chư Phật, Bồ Tát dạy con người tu hành tám vạn 

bốn ngàn pháp môn hay vô lượng pháp môn là tu gì vậy? Tu bất động! 

Trong phần trên, khi giảng kinh Di Đà, chúng ta thấy danh hiệu của chư 

Phật  nhằm  biểu  thị  pháp.  Vị  Phật  thứ  nhất  ở  phương  Đông  trong  chư  Phật 

sáu  phương  là  Bất  Động  Phật.  Vừa  mở  đầu  đã  hiển  thị:  Bất  Động  là  chân, 

còn Động là vọng. A Súc Bệ Phật là Bất Động Phật; vì sao quý vị phải khởi 

tâm  động  niệm  trong  hết  thảy  cảnh  giới?  Đây  chính  là  nguyên  nhân  khiến 

quý  vị  đọa  lạc,  luân  hồi,  khiến  cho  cả  đời  này  nơi  nào  quý  vị  cũng  gặp 

chướng ngại. Chướng ngại do đâu mà có? Là vì quý vị động. Nếu quý vị bất 

động, sẽ không có chướng ngại. Chúng ta thấy vì sao Pháp Thân Bồ Tát, chư 

Phật  Như  Lai  trong  Hoa  Tạng,  trong  thế  giới  Cực  Lạc  đều  là  pháp  giới 

không chướng ngại; Lý vô ngại, Sự vô ngại, Lý Sự vô ngại, Sự Sự vô ngại? 

Pháp giới vốn không chướng ngại là vì lẽ nào? Là vì không động tâm, không 

động niệm. Cớ sao mình lại động niệm? 

Như vậy, nói tới khởi tâm động niệm thì khởi tâm động niệm là vô minh, 

tức vô thỉ vô minh. Quý vị có hiểu “vô thỉ” nghĩa là gì hay không? Chư Phật, 

Bồ Tát dạy cho chúng ta biết chân tướng sự thật của vũ trụ, trọn chẳng gây 

khó dễ, hoàn toàn không đàm huyền thuyết diệu, không nói những gì chúng 

ta chẳng hiểu. Nếu không, làm sao gọi là “từ bi” cho được? Các Ngài giảng 

rất rõ ràng, minh bạch, lại còn giảng hết sức nông cạn, dễ hiểu. Nói  “vô thỉ 

 vô  minh”  tức  là  không  có  khởi  đầu,  cái  khởi  tâm  động  niệm  hiện  tiền  của 

quý  vị  có  khởi  đầu  hay  chăng?  Nếu  hiện  tại  quý  vị  chẳng  khởi  tâm  động 

niệm thì quý vị đã thành Phật rồi, Sự Sự vô ngại mà! 

“Bất  giác”  là  khởi  tâm  động  niệm,  giác  tâm  bất  động,  vô  minh  vọng 

động, cho nên vừa động bèn bất giác. Giống như nước, dùng nước làm tỷ dụ 

cho quý vị dễ hiểu. Nước đứng lặng thì mặt nước không có một tí sóng gợn 

nào,  mặt  nước  giống  như  một  tấm  gương,  bất  động!  Lúc  ấy,  nó  sẽ  in  bóng 

cảnh giới bên ngoài rất rõ ràng. Giác là giác chiếu, rõ ràng rành rẽ. Nếu động 

thì nước vừa động bèn gợn sóng, tuy gợn sóng nước vẫn có thể chiếu, nhưng 

chiếu không rõ ràng, mê rồi! Do vậy, chúng ta cúng dường Phật, Bồ Tát thì 

vật cúng dường quan trọng nhất là gì? Chính là  một chén nước. Tôi thường 

dạy  người khác: Chén đựng  nước cúng Phật tốt nhất  là chén pha lê; nay có 

người dùng chén bằng thủy tinh cũng rất tốt, nó trong suốt, quý vị thấy rất rõ 

ràng. 

Hãy  học  bất  động  như  nước,  học  thanh  tịnh  như  nước,  không  ô  nhiễm 

mảy may, không lay động mảy may, đó là Phật! Phàm phu và Phật khác biệt 

ở chỗ này. Tâm phàm phu động, tâm phàm phu nhiễm ô, nay chúng ta gọi sự 

nhiễm ô ấy là “tâm ghi ấn tượng”. Trong tâm họ có tham - sân - si - mạn; có 

những thứ ấy là nhiễm ô. Trong chân tâm không có những thứ ấy, không có 

tự tư tự lợi, không có danh văn, lợi dưỡng, không có tham - sân - si - mạn, 

không có ghen ghét, đố kỵ. Những thứ ấy đều là hư vọng. Nói rốt ráo nhất, 

trong  chân  tâm  không  khởi  tâm  động  niệm,  không  phân  biệt,  chấp  trước. 

Phân  biệt  chấp  trước,  khởi  tâm  động  niệm  là  vọng  tâm.  Tâm  thủy  vừa  gợn 

sóng bèn dậy  gió cảnh  giới, cảnh  giới  là  hoàn cảnh bên  ngoài. Sáu căn của 

quý vị tiếp xúc cảnh giới bên ngoài bèn bị động, vậy là xong rồi! 

Phật, Bồ Tát cao  minh, sáu căn  tiếp  xúc cảnh  giới bên  ngoài  giống  như 

tấm gương chiếu mọi vật, chiếu rất rõ ràng rành rẽ. Gương quyết định không 

phân  biệt,  quyết  định  không  chấp  trước,  trong  trẻo  hơn  mọi  thứ,  chẳng  mê 

hoặc chút  nào,  Huệ đấy! Như Như bất động,  đó  là Định! Định  và  Huệ  đều 

đạt đến viên mãn rốt ráo, Định và Huệ là một không hai. Định chính là Huệ, 

Huệ  chính  là  Định.  Đấy  chính  là  con  người  thật  của  chúng  ta,  trong  Tông 

môn  gọi  là  “bản  lai  diện  mục  trước  khi  cha  mẹ  sanh  ra”;  nó  chính  là  con 

người thật của chúng ta. Học Phật không có chi khác, chỉ là tìm cho ra, khôi 

phục bản lai diện mục của chính mình mà thôi. 

Bản tánh trạm tịch  là Căn  Bản  Trí, bản  tánh tịch chiếu  là  Hậu Đắc  Trí, 

không gì chẳng biết. Trạm tịch là không biết, Bát Nhã không biết, giác chiếu 

là không gì chẳng biết. Không gì chẳng biết nhưng tâm vẫn định, nhất định 

chẳng  khởi  tâm  động  niệm,  nhất  định  không  có  phân  biệt,  chấp  trước.  Chỉ 

cần quý  vị  khởi tâm động  niệm, phân biệt, chấp trước  là  xong, đọa  lạc  mất 

rồi, thành phàm phu mất rồi. Bởi thế, “tối sơ bất giác” chỉ vì bất giác tâm bị 

động, không còn tịch nữa, “nhận vọng vi chân” (tưởng vọng là chân), phiền 

phức ngay! Vọng là gì? Vọng là cái được hiện, cái được biến. Coi cái được 

hiện,  được  biến  là  thật;  không  biết  cái  làm  chủ  thể  biến  hiện  (năng  biến, 

năng  hiện)  mới  là  thật,  cái  được  hiện,  được  biến  là  hư  vọng,  phiền  toái  rất 

lớn,  “tưởng vọng là chân”.  

 “Mê  kỷ  trục  vật” (mê  mất  chính  mình,  chạy  theo  vật  dục),  Kỷ  (己)  là 

chính mình. Thế nào là chính mình? Cái tâm năng hiện, cái thức năng biến là 

chính  mình,  tánh  thức  là  chính  mình;  còn  cái  được  hiện,  được  biến  không 

phải  là  chính  mình.  Chúng  tôi  dùng  những  tỷ  dụ  thô  thiển  để  giảng  giải: 

Thân  thể  của  chúng  ta  là  chính  mình,  y  phục  ta  mặc  không  phải  là  chính 

mình.  Y  phục  do  chúng  ta  làm  ra,  tự ta  mặc  vào  thân,  Phật  pháp  gọi  nó  là 

Ngã Sở (cái của ta). Thân là Ngã, vật ngoại thân là Ngã Sở Hữu (cái mà ta 

có). Mọi người biết rành chuyện này. Nay tôi bảo cùng quý vị, thân ta cũng 

là Ngã Sở Hữu, cái có thể hiện, có thể biến ra thân ta mới là Ngã. Nó không 

có hình tướng, vô hình, vô tướng, nhưng thật sự có, chẳng phải là không có. 

Phật pháp gọi nó là Chân Tâm hay Bản Tánh; ngay cả hư không cũng do nó 

biến hiện ra, hư không cũng là cái được hiện, được biến. 

 “Mê kỷ trục vật” : “Trục vật” (chạy theo vật) là vọng tâm, không phải là 

chân tâm. “Trục vật” thường được  hiểu  là bị cảnh  giới chuyển, đó  là phàm 

phu. Người giác ngộ chuyển được cảnh giới. Ví dụ rõ ràng nhất là thân thể 

của chúng ta, đối với người thật sự giác ngộ thì thân thể này sẽ chuyển theo 

Pháp Tánh của chính mình, chuyển được vật! 

Chuyển theo Pháp Tánh thì không những thân thể này không già, không 

bệnh,  hoàn  toàn  chẳng  có  sanh  -  lão  -  bệnh  -  tử,  mà  còn  chẳng  có  những 

chuyện  ba  khổ  hay  tám  khổ!  Đâu  có  những  chuyện  ấy!  Người  thế  gian  có 

những nỗi khổ là vì đâu? Vì bị cảnh giới xoay chuyển, không chuyển được 

cảnh  giới,  đó  là  “mê  kỷ  trục  vật (mê  mất  chính  mình,  đuổi  theo  vật  dục). 

Chuyển không được cảnh  giới thì chắc chắn bị cảnh  giới chuyển, không có 

con đường  thứ ba. Chư Phật, Bồ  Tát chuyển được cảnh  giới,  lục đạo phàm 

phu  bị  cảnh  giới  chuyển.  Vì  bị  cảnh  giới  chuyển  nên  mới  có  sanh  -  lão  - 

bệnh - tử, mới có nào là Ái Biệt Ly (yêu thương mà phải chia lìa), Cầu Bất 

Đắc  (cầu  mong  mà  không  được  thỏa  ý),  Oán  Tắng  Hội  (chán  ghét  mà  cứ 

phải  gặp  gỡ),  mới  có  những  chuyện  như  thế.  Hễ  bị  cảnh  giới  chuyển  thì 

phiền phức lớn lắm! 

Bị cảnh giới chuyển nhưng người ta cứ nghĩ mình bị mạng vận chuyển, 

tức là nói trên phương diện hoàn cảnh thì là “bị Phong Thủy chuyển”, quý vị 

không có cách  gì  vượt thoát  vận  mạng, không có cách  gì  vượt thoát Phong 

Thủy! Thế nhưng người thật sự giác ngộ bèn có phước. Phước ấy tuyệt đối 

chẳng  phải  là  phước  như  trong  quan  niệm  thông  thường  của  mọi  người. 

Chúng  ta không  nghĩ  ra, không thể  nghĩ bàn được [loại phước ấy], vì đó  là 

[phước  của]  người  thật  sự  giác  ngộ.  Vì  sao?  Người  ấy  chuyển  được  cảnh 

giới; cho nên “phước nhân cư phước địa, phước địa phước nhân cư” (người 

có  phước  sống  nơi  phước  địa,  phước  địa  [ắt  có]  người  có  phước  sống). 

Người có phước ấy chuyển được cảnh giới, người ấy đến sống ở một nơi nào 

thì  núi,  sông,  đại  địa,  phong  thủy  nơi  ấy  cũng  chuyển  theo  tâm  người  đó. 

Người ấy tâm thiện, tư tưởng thiện, hành vi thiện thì núi, sông, đại địa không 

gì chẳng thiện, thảy đều thành thiện. Quý vị chẳng tin ư? Thế giới Cực Lạc 

chuyển như vậy đó, thế giới Hoa Tạng chuyển như vậy đó! 

Thật  ra,  Hoa  Tạng  và  Cực  Lạc  có  khác  gì  địa  cầu  của  chúng  ta  đâu! 

Không khác gì  hết. Chỗ nào Phật, Bồ Tát ở, nơi đó thuần tịnh, thuần thiện. 

Do vậy, núi, sông, đại địa, hết thảy vạn vật, không thứ gì chẳng thuần thiện, 

thuần  tịnh.  Cư  dân  trên  quả  địa  cầu  này  tâm  bất  thiện,  tư  tưởng  bất  thiện, 

hành  vi bất thiện,  nên  núi, sông, đại địa  thảy  đều bất thiện;  hiện tượng của 

bất thiện là thiên tai, nhân họa. Trời cũng chẳng giáng tai ương, người cũng 

chớ hề gây họa, đều là do nghiệp bất thiện chiêu cảm nên [những tai họa ấy] 

biến hiện ra, càng mê càng sâu hơn. 

 “Do  thị  nghiệp  võng  triền  khiên”  (do  vậy,  lưới  nghiệp  quấn  trói): 

Nghiệp do chính quý vị tạo tác. Ngày nay quý vị tạo tác thiện nghiệp, nhưng 

nói thật ra, [những thiện nghiệp ấy] cũng chẳng phải là thiện nghiệp thật sự. 

Vì sao? Cái thiện đó là thiện đối với ác! Phật pháp nói đến “chân thiện, chí 

thiện” thì chính là [nói tới] cái thiện nơi Pháp Tánh. Nay quý vị đã mê mất 

Pháp Tánh,  nói cách khác, là  mê  mất “chân thiện, chí thiện”. Đã  mê rồi thì 

những cái thiện trong tư tưởng và tâm tư quý vị hiện thời chỉ là thiện tương 

đối,  tức  là  cái  thiện  trong  vòng  Thiện  -  Ác.  Thông  thường,  cái  thiện  của 

người giác ngộ là Bản Thiện:  “Nhân chi sơ, tánh bản thiện” (con người ban 

đầu  tánh  vốn  lành).  Hết  thảy  chúng  sanh  bình  đẳng,  đúng  như  đại  sư  đã 

giảng ở đây:  “Cá cá bất vô, nhân nhân bổn cụ” (Không gì chẳng có, ai nấy 

sẵn  đủ),  vốn  là  Thiện.  Thiện  -  ác  như  Mạnh  Phu  Tử  và  Tuân  Phu  Tử  đã 

giảng  là  tập  tánh,  chứ  không  phải  là  bản  tánh.  Chúng  ta  hoàn  toàn  mê  mất 

bản  tánh,  chúng  sanh  trong  lục  đạo  nào  ai  biết  đến  bản  tánh?  Thanh  Văn, 

Duyên  Giác,  Bồ  Tát  tuy  biết  đến  bản  tánh,  nhưng  chưa  chứng  đắc.  Nếu 

chứng đắc bản tánh sẽ vượt thoát mười pháp giới, chúng ta thường gọi người 

như  vậy  là  Pháp  Thân  Bồ  Tát.  Pháp  Thân  Bồ  Tát chứng  đắc  bản  tánh,  phá 

một phẩm vô minh, chứng một phần Pháp Thân, cảnh giới như thế đó. 

Như  vậy,  chúng  sanh  trong  lục  đạo  phiền  toái  lớn  lắm,  “nghiệp  võng 

 khiên  triền” (lưới  nghiệp  trói  buộc),  nghiệp  đã  tạo  vô  lượng  vô  biên,  dày 

đặc, xen kín như lưới giăng. Cớ sao tạo lắm nghiệp đến vậy? Khởi tâm động 

niệm  là  tạo  nghiệp,  đó  là  ý  nghiệp.  Ngôn  ngữ  nơi  miệng,  chúng  ta  nói  quá 

nhiều  những điều tệ  hại! Những  lời tệ hại  là  gì? Nói dối, nói đôi chiều,  nói 

ác, nói thêu dệt. Từ sáng đến tối quý vị nói không ngừng; nếu đem những lời 

mình nói phân  loại cẩn thận thì chẳng  ngoài  bốn  loại  lớn  vừa  nói trên đây. 

Người giác ngộ, người có đạo hạnh nói năng rất ít, tâm người ấy định, ngày 

nay chúng tôi giảng kinh thuyết pháp nói năng quá nhiều. 

Khi  xưa, chúng tôi thân cận Chương Gia đại sư, tôi ngồi cùng Ngài  hai 

tiếng đồng hồ. Trong hai giờ ấy, những câu Ngài nói chúng tôi nhớ từng chữ 

một,  tôi  cho  rằng  không  thể  nhiều  hơn  năm  trăm  chữ  được.  Còn  tôi  trong 

một buổi giảng hai tiếng đồng hồ, những đồng học tham gia giảng diễn đều 

biết cả, nếu quý vị chép lại thành bản thảo thì sao? Tối thiểu là hai vạn chữ. 

Tôi và Chương Gia đại sư mỗi lần gặp nhau, mỗi Chủ Nhật gặp gỡ một lần, 

nếu ghi lại toàn bộ những lời Ngài nói trong hai tiếng đồng hồ thì không quá 

năm  trăm  chữ,  khiến  cho  chúng  tôi  cảm  thấy  Ngài  như  đang  luôn  ở  trong 

Định. 

Ngài  tặng  cho  tôi  một  bức  ảnh,  quý  vị  thấy  đó,  Ngài  ở  trong  Định,  bất 

luận lúc nào, quý vị đều thấy Ngài ở trong Định. Ngài đi rất chậm, động tác 

từ tốn, nói rất ít. Tôi chỉ thấy Ngài như thế này: Môi luôn  máy động không 

ngừng, đại khái  là trì chú theo cách  Kim  Cang  Trì, động  môi  nhưng  không 

phát ra tiếng. Ngài nêu gương tốt cho chúng ta thấy, tu hành thật sự như vậy. 

Nay chúng tôi hiểu rõ: Thật sự tu thì trong mười hai thời sáu chữ hồng danh 

liên tục không gián đoạn, đó là công phu thật sự, thật sự chẳng thể nghĩ bàn. 

Rất đáng tiếc, chúng ta bỏ lỡ tấc bóng, suốt ngày từ sáng đến tối không biết 

niệm Phật, không biết nhớ Phật, niệm Phật, suốt ngày khởi vọng tưởng. Nói 

cách khác, suốt ngày từ sáng đến tối tạo nghiệp. 

 “Nghiệp võng khiên  triền” (lưới  nghiệp  quấn trói) ,  tức  là quý  vị tạo tác 

nên  “lưu  chuyển  ngũ  đạo” (lưu  chuyển  trong  năm  đường);  đấy  là  quả 

báo.  “Ngũ  đạo”  là  sáu  nẻo  luân  hồi,  vì  sao  gọi  là  “ngũ  đạo” ?  Không  kể 

đường A Tu La thì thiên đạo, nhân đạo, súc sanh đạo, địa ngục đạo, và ngạ 

quỷ đạo là năm đường. Vì sao không tính A Tu La? A Tu La trên cõi trời thì 

tính  gộp  trong  thiên  đạo,  trong  cõi  người  thì  tính  gộp  vào  nhân  đạo,  trong 

súc sanh thì gộp trong súc sanh đạo, trong đường ngạ quỷ thì gộp trong trong 

ngạ quỷ đạo. Kinh Lăng Nghiêm nói: Trong bốn đường ấy đều có A Tu La, 

địa ngục không có. Thông thường tính A Tu La thành một đường riêng, tức 

là thiên A Tu La, nhưng trên thực tế, có thể tính gộp A Tu La vào nhân đạo 

lẫn  thiên đạo. Do  vậy, kinh  Phật thường  nói “ngũ đạo”  hay “ngũ thú”,  ngũ 

thú luân hồi, đều do nghĩa này.  “Lưu chuyển ngũ đạo”  là luân hồi, quả báo 

hiện  tiền,  luân  hồi  từ đâu  mà  có?  Luân  hồi  do  lưới  nghiệp  giăng  mắc,  nên 

quý vị mới lưu chuyển trong năm đường. 

 “Hằng  tùy  sanh  tử  dĩ  thăng  trầm” (luôn  thăng  trầm  theo  sanh  tử)   tùy 

theo quý vị tạo nghiệp thiện hay ác, đó là gì? Tập khí, tập tánh. Quý vị làm 

lành thì là hai đường trời - người; tạo ác thì súc sanh, địa ngục, ngạ quỷ ba 

đường ác, vĩnh viễn lưu chuyển trong ấy. Vì sao? Tạo nghiệp trong khi đang 

thọ báo, do tạo nghiệp nên lại phải thọ báo. Quý vị hãy chú tâm quan sát liền 

nhận  thấy  sự  tình  phiền  phức  rất  lớn,  vì  sao?  Trong  lục  đạo  khó  thể  vươn 

lên, đọa lạc rất chóng! Càng đọa càng sâu! 

Nếu chúng ta chú  tâm quan sát điều  này sẽ chẳng khó  hiểu chi. Quý  vị 

nghĩ  xem:  Nay  quý  vị  đã  mấy  chục  tuổi  rồi,  hãy  chú  tâm  suy  tưởng,  quan 

sát. Ta năm nay bảy mươi tuổi, xã hội lúc mình sáu mươi tuổi ra sao? Mười 

năm  trước  đó,  lúc  năm  mươi  tuổi  lại  như  thế  nào?  Lúc  bốn  mươi  tuổi,  ba 

mươi tuổi, hai mươi tuổi, lúc mười tuổi. Quý vị cứ lấy mười năm mà so sánh 

sẽ nhận thấy điều gì? Khoa học kỹ thuật tiến bộ, nhưng luân lý đạo đức thụt 

lùi, lòng người thiện hay ác? Thiện tâm, thiện niệm, thiện hạnh bị suy thoái 

với  một  mức  độ  lớn.  Chúng  tôi  nói  thiện  lương,thiện  ý,  thiện  hạnh  trong 

lòng người hiện tại không bằng người lúc mười năm trước. Người thuở mười 

năm  trước  không  bằng  người  hai  mươi  năm  trước,  người  hai  mươi  năm 

trước  không  bằng  người  ba  mươi  năm  trước.  Quý  vị  cứ  nghĩ  như  thế  bèn 

thấy đáng sợ thật, đời sau kém hẳn đời trước! Tương lai chúng ta phải bị đọa 

lạc đáng sợ lắm, phải chịu khổ trong ngạ quỷ, địa ngục. 

Cũng  thế,  trong  đường  ngạ  quỷ,  trong  đường  địa  ngục,  con  người  hiện 

tại đọa lạc vào đấy chịu khổ nếu so với những kẻ đọa địa ngục, đọa ngạ quỷ 

trước  kia  không  biết  là  khổ  sở  hơn  gấp  bao  nhiêu  lần!  Khổ  do  đâu  mà  có? 

Do nghiệp của chính  mình chiêu cảm, chẳng phải từ bên ngoài đưa đến; do 

nghiệp  chiêu  cảm  nên  trong  Phật  pháp  thường  nói  “nhân  quả  chẳng 

 không”.  Trong  cuộc  sống  hằng  ngày,  đối  người,  đối  sự,  đối  vật,  khởi  tâm 

động niệm, ngôn ngữ, hành vi chẳng thể không cẩn thận, chẳng thể không dè 

dặt.  Chớ  mặc  tình  buông  lung,  kẻo  sau  phải  chịu  khổ!  Chẳng  ai  gánh  chịu 

thay cho ta đâu!  Không  gì chẳng phải  là  tự mình làm, tự  mình chịu, chẳng 

mảy  may  liên can đến  người khác. Nếu quý  vị trách  móc  người khác  thì  là 

tội  chồng  thêm  tội,  khổ  chồng  thêm  khổ,  “hằng  tùy  sanh  tử  dĩ  thăng 

 trầm” (luôn thăng trầm theo sanh tử). 

 “Cắng  cổ  chí  kim  nhi  mị  gián”  (suốt  từ  xưa  đến  nay  chưa  hề  gián 

đoạn).  “Mị  gián”  nghĩa  là  từ  trước đến  nay chưa  hề  gián đoạn, suốt từ xưa 

đến  nay.  Câu  này  nói  về  tình  hình  cuộc  sống  của  chúng  ta  sau  khi  mê  cho 

đến hiện tại. Ở đây, thiền sư Trung Phong chỉ nêu nguyên tắc, nếu chúng ta 

chú tâm suy tưởng quan sát, mới biết những hiện tượng ấy đáng sợ. Phải giải 

quyết vấn đề như thế nào? Ngày nay chúng ta học Phật không có gì khác, chỉ 

là nhằm giải quyết vấn đề này, muốn hiểu rõ chân tướng sự thật này. Không 

hiểu rõ chân tướng sự thật thì  ý  niệm  muốn  giải quyết  vấn đề sẽ chẳng thể 

sanh khởi. Phải hoàn toàn hiểu rõ, thông suốt chân tướng sự thật thì mới biết 

vấn đề này phải giải quyết, không giải quyết không được! A! Bây giờ đã hết 

giờ rồi. 



* 



Chư vị đồng học! 

Xin xem tiếp đoạn khai thị tiếp theo: 



 Đương tri sanh tự duyên sanh, nhi pháp tánh bất dữ duyên câu sanh. 

 Diệt tự duyên diệt, nhi pháp tánh bất dữ duyên câu diệt. Sở dĩ vân: “Pháp 

 Tánh trạm nhiên”. Thị vị: “Sanh nhi vô sanh” giả dã.  

       當知生自緣生。而法性不與緣俱生。滅自緣滅。而法性不與緣俱滅

。所以云。法性湛然。是謂生而無生者也。 

       (Nên biết: Sanh tự duyên sanh, nhưng  Pháp Tánh chẳng sanh cùng với 

 duyên.  Diệt  thì  duyên  tự  diệt,  chứ  Pháp  Tánh  chẳng  cùng  diệt  theo  duyên. 

 Do  vậy,  nói:  “Pháp  Tánh  trạm  nhiên”.  Đó  là  nói  về:  “Sanh  nhưng  không 

 sanh” vậy!) 

   

       Đến đây, đại sư bảo cho chúng ta biết chân tướng sự thật.  “Đương tri”  là 

hãy nên biết. Tuy nói là hãy nên biết, nhưng lục đạo chúng sanh đều không 

biết. Vì sao không biết? Vì mê! Do vậy, Phật, Bồ Tát ứng hóa trong thế gian 

nhằm  giúp  đỡ  chúng  ta,  tới  cứu  độ  chúng  ta.  Công  đức  lớn  lao  bậc  nhất  là 

gì? Là giúp chúng ta phá mê khai ngộ. Nỗi khổ luân hồi trong lục đạo là do 

mê, ai có thể cứu được? Phật, Bồ Tát có thể cứu được! 

Do vậy, chỉ có Phật, Bồ Tát mới có thể làm chuyện từ thiện cứu tế triệt 

để  nhất,  rốt  ráo  nhất,  viên  mãn  nhất.  Chẳng  phải  là  quý  vị  không  có  gì  ăn, 

bèn cho quý vị  một chút thức ăn, quý vị không có áo  mặc bèn cho một ít  y 

phục, quý vị không có nhà ở bèn xây cho quý vị mấy gian nhà để ở; người 

thế gian chúng ta bảo [hành động] đó là rất từ bi, là từ bi cứu tế. Phật, Bồ Tát 

không như thế! Phật, Bồ Tát muốn cứu quý vị thoát khỏi luân hồi trong lục 

đạo, muốn cứu quý vị ra khỏi mười pháp giới, muốn giúp cho quý vị thành 

Phật,  giúp  quý  vị  vĩnh  viễn  thoát  khỏi  hết  thảy  các  nỗi  khổ  thế  gian.  Sự 

nghiệp từ bi cứu tế lớn lao như thế, hết sức đáng tiếc là rất ít người thế gian 

biết được. Bậc đại thiện nhân như thế không ai nhận biết, dẫu không ai nhận 

biết nhưng Ngài vẫn thời thời khắc khắc chẳng rời khỏi chúng ta, đó mới là 

từ bi đến cùng cực. Ngài không rời khỏi chúng ta, thời thời khắc khắc, vĩnh 

viễn không gián đoạn chăm sóc chúng ta. Chúng ta phải nên giác ngộ, phải 

nên hiểu rõ, phải nên thấu hiểu chân tướng sự thật này. 

Sanh  là  duyên  sanh,  “nhi  Pháp  Tánh  bất  dữ  duyên  câu  sanh” (nhưng 

Pháp Tánh chẳng sanh cùng với duyên); diệt là duyên diệt,  “nhi Pháp Tánh 

 bất  dữ  duyên  câu  diệt” (nhưng  Pháp  Tánh  chẳng  cùng  diệt  theo  duyên). 

Chúng tôi  đổi  một chữ sanh diệt chắc quý vị dễ  hiểu  hơn. Sanh  là thân thể 

của  chúng  ta  được  sanh,  diệt  là  thân  thể  này  chết.  Chúng  tôi  dùng  “sống, 

chết”  để  nói  chắc  quý  vị  dễ  hiểu  hơn.  Sanh,  đúng  là  duyên  sanh.  Thân  thể 

của  chúng  ta  do  Tứ  Đại,  Ngũ  Ấm,  các  duyên  hòa  hợp  tạo  thành.  Nói  theo 

cách bây giờ thì thân thể này do rất nhiều khí quan, kinh mạch và tế bào hợp 

thành;  nhưng  tâm  tánh  của  chúng  ta  không  phải  là  những  khí  quan,  không 

phải là kinh mạch, cũng không phải là tế bào, cái nào cũng đều không phải. 

Tâm tánh không phải là vật chất, vật chất có sanh diệt; tâm tánh của chúng ta 

không sanh diệt, điều này cũng rất khó hiểu. 

Hiện thời  nói chung quý  vị  nhờ  vào Internet để tiếp  nhận  những tin tức 

của chúng tôi, hoặc là qua CD, qua băng thâu hình do chúng tôi chế tác, quý 

vị nhìn vào màn huỳnh quang của TV sẽ trông thấy tôi. Tôi dùng tỷ dụ này 

để  giảng  cho  quý  vị  dễ  hiểu.  Màn  huỳnh  quang  của  computer  hay  máy 

truyền  hình  giống  như  Pháp  Tánh,  những  hình  ảnh  hiện  nơi  màn  hình  là 

“duyên sanh sanh diệt” (sự sanh diệt do các duyên tụ tập hay tán hoại). Quý 

vị hãy nghĩ coi: Những hình ảnh hiện trên màn hình có sanh, có diệt, nhưng 

cái màn hình ấy có sanh diệt hay không? Không có! Lại dùng điện ảnh để tỷ 

dụ: Tôi cho rằng người hiện thời ai nấy đều đã từng coi phim, cái phông màn 

để chiếu phim giống như Pháp Tánh mà chúng ta đang đề cập ở đây. Những 

hình  ảnh  chiếu  trên  phông  màn  có  sanh  diệt,  đó  là  duyên  sanh.  Vì  thế,  cái 

hiện tướng (tướng được hiện) này có sanh có diệt, còn cái phông màn có thể 

hiện  ra  hình  tướng  (không  có  phông  màn,  hình  ảnh  không  hiện  được)  thì 

không sanh, không diệt. 

Từ những tỷ dụ này, quý vị thấu hiểu: Pháp Tánh giống như cái màn để 

chiếu phim, cái gì cũng không có, nhưng nó lại có thể hiện tướng, dẫu hiện 

tướng, nhưng lại không nhiễm trước. Dùng chuyện này để tỷ dụ chân tâm rất 

hay! Có đôi chỗ  tương  tự! Nếu chúng ta  hiểu được đạo  lý  này, chúng ta sẽ 

dụng tâm giống như cái màn để chiếu phim, mặc sức quý vị hiện tướng này 

nọ. Quý vị hiện tướng Phật, Bồ Tát rất tốt, mà hiện tướng địa ngục, ngạ quỷ, 

súc sanh cũng tốt, không gì chẳng tốt, chắc chắn không phân biệt, chắc chắn 

không chấp trước, chắc chắn không nhiễm ô mảy may. 

Có thể nói là hiện tại, quý vị ngày nào cũng phải tiếp xúc với màn huỳnh 

quang của  máy truyền  hình  hay  màn  hình  của computer, cái  gì chúng cũng 

không  có,  nhưng  cái  gì  cũng  hiện  được.  Thế  nhưng  những  máy  móc  ấy  có 

thể hiện được là nhờ vào ngoại duyên, [vẫn là] duyên sanh. Sanh là hiện ra 

tướng,  tướng  chính  là  duyên  sanh.  “Pháp  Tánh  bất  dữ  duyên  câu 

 sanh” (Pháp  Tánh  chẳng  sanh  cùng  với  duyên).  Cái  màn  hình  có  thể  hiện 

được  hình  ảnh  ấy  chẳng  sanh  cùng  một  lúc  với  hình  ảnh,  không  phải  thế. 

Diệt  thì  những  hình  ảnh  trên  màn  hình  đã  hiện  xong;  tắt  nguồn  điện  đi, 

không  còn  nữa,  những  tướng  ấy  diệt  mất,  không  còn  nữa,  nhưng  cái  màn 

hình tuyệt đối chẳng bị tiêu diệt theo tướng ấy. 

Như vậy,  màn  hình  là bất sanh bất diệt,  hình ảnh  là  hữu sanh  hữu diệt. 

Hình  ảnh  chính  là  cảnh  giới  sáu  trần  bên  ngoài  hiện  thời  mà  sáu  căn  của 

chúng ta tiếp xúc. Các căn của chúng ta lẫn cảnh giới bên ngoài đều là hữu 

sanh  hữu  diệt.  Pháp  Tánh  có  thể  hiện  tướng,  nó  là  bất  sanh  bất  diệt,  giống 

như cái màn hình không có sanh diệt, nó vĩnh hằng, đó mới thật sự là mình. 

Nhà Thiền nói  “bản lai diện mục trước khi cha mẹ sanh ra” , đó mới thật sự 

là chính mình, không đâu chẳng tồn tại. Lại thưa cùng quý vị: Từ trước đến 

nay,  nó  không  hề  lay  động.  Pháp  Tánh  trạm  nhiên,  từ  trước  đến  nay  chưa 

từng  lay  động, từ trước đến  nay chưa từng bị  nhiễm  ô, có  đủ thấy  - nghe  - 

hay - biết. 

Như vậy, [khả  năng] thấy  - nghe - hay - biết của con  người chúng  ta  là 

do đâu  mà có? Do Pháp Tánh  mà có. Khả năng thấy - nghe - hay - biết của 

hết  thảy  vạn  vật do đâu  mà có? Cũng  là  từ Pháp  Tánh.  Không  lạ  lùng chút 

nào cả! Nó vốn sẵn là như vậy, kể cả hư không, nếu hư không chẳng thấy - 

nghe - hay - biết, nó sẽ chẳng thể truyền đạt sự thấy - nghe - hay - biết. Hiện 

thời có rất nhiều tín hiệu phải nhờ vào hư không để chuyển đi là vì hư không 

có  thấy  -  nghe  -  hay  -  biết.  Do  đây  biết  rằng:  Toàn  thể  vũ  trụ  sống  động, 

không  phải  chết  cứng,  sống  động,  hoạt  bát.  Quý  vị  thấy  núi,  sông,  đại  địa, 

cây cỏ, bùn cát, đá tảng dường như ù lì, không linh hoạt, chứ thật ra chúng 

linh động. 

Văn Thù Bồ Tát nói:  “Tưởng trừng thành quốc độ” (tưởng ngưng đọng 

thành  cõi  nước),  nói  theo  ngôn  ngữ  hiện  thời  thì  câu  này  có  nghĩa  là:  Vật 

chất do đâu mà có? Ngài giảng rất rõ ràng: “Tri giác nãi chúng sanh” (Do tri 

giác bèn thành chúng sanh),câu này giảng rất hay: Hết thảy chúng sanh đều 

có tri, đều có giác, vì sao? Pháp Tánh đấy! Tại động vật thì gọi là Phật Tánh, 

tại thực vật và khoáng vật thì gọi là Pháp Tánh. Phật Tánh và Pháp Tánh là 

một tánh, đều là thấy - nghe - hay - biết. Chúng tôi hết sức cảm tạ những nhà 

khoa học, hiện tại họ dùng phương pháp khoa học chứng minh thực vật cũng 

thấy - nghe - hay - biết, khoáng vật cũng thấy - nghe - hay - biết. Điều này 

giúp chúng tôi lý giải, hiểu sâu thêm một tầng, giúp ích cho việc dạy dỗ của 

chúng tôi, có tác dụng rất lớn; đặc biệt là đối với chính bản thân chúng tôi. 

Trong  quá  khứ,  bản  thân  chúng  tôi  nghiên  cứu  kinh  giáo,  thật  sự không có 

chứng cứ khoa  học. Chúng tôi tin tưởng  là nhờ  vào Thánh Ngôn  Lượng124, 

tức là thánh nhân chẳng lừa dối chúng ta [cho nên, những gì kinh điển Phật 

giáo đã  nói chẳng phải  là  bịa đặt]. Sau đấy,  nhờ  vào công phu tu  hành của 

chính mình mới đạt đến một trình độ nhất định. Đấy là tu Định. Đạt đến một 

mức độ  nhất định thì cảnh  giới ấy  hiện  tiền, tự  mình chứng  ngộ,  quý  vị đã 

chứng đắc rồi. 

Hiện nay, dùng phương pháp khoa học thì dù chúng ta chưa đạt đến mức 

độ  tu  hành  như  vậy,  cũng  vẫn  có  thể  thấy  được,  dùng  máy  móc,  dụng  cụ 

giúp chúng ta chứng minh. Đương nhiên, máy móc chỉ giúp chúng ta chứng 

minh một cách hữu hạn, lại chỉ chứng minh được những gì rất thô tháp. Từ 

Thiền  Định  mà  chứng  đắc  sẽ  thấy  chúng  tột  bậc  vi  tế,  lại  còn  rộng  sâu. 

Chúng ta cảm tạ những nhà khoa học đã cung cấp những tin tức này, khiến 

cho  tín  tâm  của  chúng  ta  tăng  gấp  bội,  chúng  ta  biết  phải  khéo  đối  xử  với 

chính  mình  như  thế  nào,  biết  phải  khéo  đối  đãi  trong  hoàn  cảnh  sống  của 

chính  mình  như  thế  nào.  Trong  hoàn  cảnh  bao  gồm  cả  hoàn  cảnh  nhân  sự 

(quan hệ giữa con người với nhau, quan hệ trong xã hội) lẫn hoàn cảnh vật 

chất. Đối với hết thảy hữu tình chúng sanh, đó là hoàn cảnh nhân sự. Đối với 

hết  thảy  vô tình chúng sanh, đó  là  hoàn cảnh  vật chất. Chúng ta  giống  như 

Phật,  Bồ  Tát,  dẫu  chẳng  thể  nói  là  hoàn  toàn  giống  hệt,  nhưng  dần  dần  rất 

gần giống. Đãi người, xử sự, tiếp vật giống hệt như Phật Như Lai, sẽ dần dần 

khế nhập cảnh giới của Phật. 

Đoạn khai  thị  này  nhằm  giải thích cho chúng ta biết:  “Sở dĩ vân: Pháp 

 Tánh trạm nhiên, thị vị sanh nhi vô sanh giả dã” (Cho nên nói:  “Pháp Tánh 

 trạm  nhiên” .  Đây  là  nói  về  “sanh  nhưng  không  sanh”  vậy).  Thế  nào 

là  “sanh  nhưng  không  sanh” ?  Điều  này  được  giải  thích  nhiều  như  thế  đó. 

Sanh là dấu vết sanh diệt của chúng sanh. Nói cách khác, sanh là tướng được 

hiện ra.  Pháp  Tánh bất sanh bất diệt, Pháp Tánh không phải  là  tướng được 

hiện. Nói theo cách bây giờ, Pháp Tánh không phải là vật chất, vật chất sanh 

khởi từ Pháp Tánh. Do vậy, tướng được hiện của vật chất có sanh diệt; còn 

tướng được của Pháp Tánh không có sanh diệt. Từ Tướng quý vị thấy được 

Tánh,  đó  là  “sanh  nhi  vô  sanh” (sanh  nhưng  không  sanh).  Đúng  là  như 

chúng ta trông thấy những tướng được hiện ra trên màn huỳnh quang, đồng 

thời  ta  cũng  thấy  được  chính  cái  màn  huỳnh  quang  ấy.  Quý  vị  biết  tướng 

được  hiện  trên  màn  hình  có  sanh  diệt,  còn  màn  hình  là  bất  sanh  bất  diệt. 

Trong sanh diệt, quý vị thấy không sanh không diệt, chuyện này dễ hiểu. Từ 

chỗ này, quý vị phải chú tâm lãnh hội. Chúng ta lại đọc tiếp đoạn kế: 



 Vô sanh nhi sanh giả… 

       無生而生者。 

       (Vô sanh mà sanh là).  



Đây là luận về Tướng. Tướng vốn không có, không có tướng mà nay lại 

có. Có như thế nào? Ở đây, thiền sư Trung Phong bảo chúng ta: 



 Chúng sanh mê vọng nhập tâm.  

       眾生迷妄入心。 

       (Chúng sanh do mê vọng đã nhập tâm).  

   

Thưa cùng quý vị, cái tâm ấy là vọng tâm, chẳng phải là chân tâm. Do vì 

mê  vọng  nên  không  nhập  được  chân  tâm.  Chân  tâm  thuần  chân,  tuyệt  đối 

không thể kèm theo  vọng.  Tâm ấy  là  gì?  Tâm ấy  là thức thứ tám, chúng ta 

thường gọi là A Lại Da Thức. Thật sự nhập A Lại Da Thức! A Lại Da Thức 

giống  như  cái  kho,  tất  cả  hết  thảy  mê  vọng  đều  cất  chứa  trong  A  Lại  Da 

Thức. A Lại Da Thức là kho lẫm; vì thế, trong kinh điển, đức Phật gọi thức 

này  là  Hàm  Tàng  Thức  hoặc  Tạng  Thức.  Tạng  (藏)  là  kho  lẫm.  Chúng  ta 

khởi tâm động niệm bèn ghi ấn tượng (người hiện thời nói là “ghi ấn tượng”) 

vào đâu? Chính là cất giữ trong A Lại Da Thức. A Lại Da Thức là vọng tâm, 

nó cũng rộng lớn không ngằn mé, giống như hư không. Những ấn tượng ấy 

không phải là vật chất, cho nên không có thể tích. Trong kinh, đức Thế Tôn 

đã từng nhắc đến. Đức Phật nói: Nếu ấn tượng có thể tích thì tột cùng cõi hư 

không  chẳng  thể  chứa  đựng  hết.  May  là  chúng  không  có  thể  tích,  chúng 

được tàng trữ trong A Lại Da Thức. 

Ngày hôm qua chúng ta làm những chuyện gì, quá khứ làm những việc 

gì,  hoặc  là  mấy  chục  năm  trước  làm  chuyện  gì,  có  những  ấn  tượng  rất  sâu 

đậm, hễ nghĩ tới bèn tưởng tượng được ngay. Nếu những ấn tượng ấy không 

có  một chỗ  nào  giống  như một cái kho  tài  liệu để cất  giữ,  ngõ  hầu  lúc  nào 

chúng ta cần rút tài liệu ra thì sự việc trong quá khứ bèn hiện bày ngay trước 

mặt; nếu không có một cái kho như vậy thì chẳng phải là cái gì cũng không 

có hay sao? Cái kho  tài  liệu ấy không bị  hư nát,  vĩnh  viễn tồn tại bất  hoại. 

Những thứ được tàng trữ trong kho ấy là đời đời kiếp kiếp, từ vô thỉ đến nay, 

tất cả hết thảy điều thiện cũng vậy, mà tất cả hết thảy điều bất thiện cũng thế, 

điều vô ký (không thiện không ác) cũng thế, hết thảy đều được cất giữ trong 

kho ấy. Chúng ta muốn lấy ra một điều nào thì điều ấy bèn lập tức xuất hiện, 

hết sức nhanh chóng; ngay cả máy điện não (computer) hiện tại cũng chẳng 

thể sánh kịp. Máy điện não do con người phát minh, vĩnh viễn không thể nào 

sánh kịp bộ óc con người. Cái tâm ấy  “mê vọng nhập tâm”,  tâm ở đây  là  A 

Lại Da Thức. 



 Tích nghiệp thành quả.  

積業成果。 

       (Chứa nghiệp thành quả).  



 “Tích”  (積) là tích lũy (chất chứa), những tội nghiệp đã tạo tác từ vô thỉ 

đến nay được chất chứa, đến bây giờ biến thành quả, báo bèn hiện tiền, tức 

là  Báo  Chướng  trong  ba  chướng.  “Mê  vọng  nhập  tâm”  là  Phiền  Não 

Chướng,  “tích  nghiệp”  là  Nghiệp  Chướng,  “thành  quả”  là  Báo  Chướng. 

Thôi rồi! Quả báo hiện tiền! 



 Hư thọ luân chuyển, vọng kiến sanh diệt.  

       虛受輪轉。妄見生滅。 

       (Dối chịu luân chuyển, lầm thấy sanh diệt).  



Luân  hồi  không  thật,  lục  đạo  không  thật,  là  huyễn  tướng.  Kinh  Kim 

Cang ví rất khéo:  “Mộng, huyễn, bào, ảnh” (Mộng, huyễn, bọt, bóng). Phàm 

phu  không  biết,  cho  đó  là  thật,  bởi  thế,  đối  với  những  chuyện  đó  bèn  nẩy 

sanh  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước,  tức  là  bị  cảnh  giới  xoay  chuyển. 

Không  như  người  giác  ngộ,  người  giác  ngộ  chuyển  được  cảnh  giới,  hoàn 

toàn làm chủ cảnh giới. Phàm phu đáng thương, coi cảnh giới hư vọng chẳng 

thật  là  thật,  tâm  bị  cảnh  giới  chuyển.  Tâm  ấy  là  vọng  tâm,  còn  chân  tâm 

chẳng khởi tác dụng, vì mê rồi, bị mê mất rồi, không biết một tí nào cả! Quý 

vị  suốt  ngày  từ  sáng  đến  tối  khởi  tâm  động  niệm,  những  điều  mình  nghĩ, 

mình  tưởng  đều  là  vọng  tâm.  Nếu  chúng  ta  hỏi  chân  tâm  có  tồn  tại  hay 

chăng  ư?  Chân  tâm  tồn  tại.  Tôi  vừa  mới  nói  chân  tâm  giống  như  cái  màn 

hình, nó không sanh, không diệt, không đến, không đi, như như bất động, nó 

tồn tại. Tồn tại như thế nào? Chẳng khởi tác dụng! Quý vị không nhận biết 

nó,  sẽ  không  dùng  được  nó.  Người  giác  ngộ  biết  dùng,  biết  dùng  thì  được 

đại  tự  tại.  Vì  sao?  Chẳng  bị  cảnh  giới  chuyển.  Kinh  Lăng  Nghiêm 

nói:  “Nhược năng chuyển vật, tắc đồng Như Lai” (Nếu chuyển được vật thì 

giống như Như Lai). Bản lãnh của Pháp Thân Bồ Tát và chư Phật Như Lai là 

nhận chân chứ không nhận vọng, chẳng bị cảnh giới xoay chuyển. 

Pháp  Tánh  ở  tại  đâu?  Pháp  Tánh  chẳng  lìa  Pháp  Tướng.  Có  thể  nói  là 

giống như chúng ta xem truyền hình, màn hình ở đâu? Chỗ nào quý vị thấy 

được  hình ảnh thì chỗ đó chính  là  màn  hình,  màn  hình không tách  rời  hình 

ảnh, hình ảnh chính là màn hình. Như vậy, thánh nhân từ hình ảnh mà thấy 

được  màn  hình  bất  sanh  bất  diệt,  thấy  được  màn  hình  như  bất  động,  tâm 

Ngài không động, chẳng bị cảnh  giới  nơi  màn  hình  xoay chuyển.  Hình ảnh 

rõ  ràng,  sáng  tỏ,  chẳng  mảy  may  dính  dáng  gì  đến  Pháp  Tánh  cả,  nó  giữ 

được cái tánh. 

Do đó, từ đây ta cũng có thể hiểu được cảnh giới của các bậc thánh nhân, 

dẫu nay chúng ta chưa làm được, nhưng đã suy tưởng được. Ở trong ngũ dục 

lục trần, trong đại thiên thế giới, các Ngài đúng là giống như đang xem phim 

hay đang coi truyền hình vậy, nhất định chẳng sanh nhiễm trước, thấy rất rõ 

ràng, rất minh bạch. Đó là Huệ, chính là như kinh Bát Nhã đã nói:  “Bát Nhã 

 vô tri, vô sở bất tri” (Bát Nhã  vô tri  nhưng không gì chẳng biết). Các Ngài 

thấy rất rõ ràng, không gì không biết. Vô tri là gì? Vô tri là Pháp Tánh, vô tri 

mới là chân tri (thật sự biết). 

Lục đạo phàm phu  hoàn toàn tương phản, họ có biết,  nhưng cái  họ biết 

chỉ là tất cả hết thảy những tướng hiện ra trên màn hình, quên mất cái màn 

hình, hoàn toàn quên bẵng, không biết những hình ảnh đó phải nhờ vào màn 

hình  mà biến  hiện, quên tuốt cái  màn  hình, hoàn toàn chấp tướng.  Lục đạo 

phàm  phu  là  như  vậy  đó!  Cho  những  tướng  ấy  là  chân  thật,  đối  với  tướng 

bèn  khởi  vọng  tưởng,  khởi  phân  biệt,  khởi  chấp  trước,  niệm  niệm  so  đo, 

chẳng biết chúng là hư huyễn, hư vọng, về căn bản chẳng hề tồn tại. Vì sao? 

Vì những tướng ấy sanh diệt trong từng sát-na. 

Quý vị hãy nghĩ xem có phải là những hình ảnh trên màn hình sanh diệt 

trong từng sát-na hay không? Chắc chắn chẳng có hai tướng nào giống nhau. 

Dễ  thấy  nhất  là  phim  ảnh,  [hình  ảnh  hiện  ra  hay  biến  mất]  là  do  ống  kính 

đóng  hay  mở,  rõ  rệt  quá!  Truyền  hình  tiến  bộ  hơn  phim  ảnh,  người  xem 

truyền  hình  rất  nhiều,  nhưng  người  hiểu  được  nguyên  lý  của  truyền  hình 

không  nhiều.  Người  hiểu  được  nguyên  lý  của  truyền  hình  sẽ  hiểu  tướng  là 

hư  vọng.  Tướng  của  truyền  hình  là  gì  vậy?  Là  tổ  hợp  của  những  tia  quét, 

mỗi  tia  quét  do  các  vi  điểm  (pixel)125 hợp  thành,  nhiều  điểm  hợp  thành  tia 

quét, nhiều tia quét hợp thành hình ảnh. Nguyên lý là vậy. Do các tia quét di 

động  rất  nhanh  nên  ta  chẳng  biết  [hình  ảnh  được  tổng  hợp  bởi  các  tia  quét 

ấy] là giả tướng. Mỗi giây, nơi ống kính của máy chiếu phim, hình ảnh được 

sanh  diệt  hai  mươi  bốn  lần  (ống  kính  mở  là  sanh,  ống  kính  đóng  là  diệt). 

Nhìn  trên  màn  bạc,  những  hình  ảnh  trông  rất  thật,  không  biết  chúng  là  giả 

tướng. Những tia quét trong máy truyền hình di động nhanh hơn tốc độ đóng 

mở ống kính của máy chiếu phim không biết gấp bao nhiêu lần, nên chúng ta 

bị lừa dối. Nếu tốc độ di động chậm lại, quý vị sẽ hoàn toàn hiểu rõ. Mỗi tia 

quét di động chậm lại, chuyển động từ từ thì quý vị sẽ hiểu rõ hình ảnh được 

xuất hiện ra sao; vì chúng xuất hiện quá nhanh nên quý vị không biết được. 

Như  vậy,  nói  “luân  hồi”  là  giả,  không  thật!  Thế  nhưng  quý  vị  không 

hiểu, giống như nằm mộng. Mộng là giả, nhưng lúc quý vị nằm mộng không 

biết  mình  đang  nằm  mộng;  bởi  thế  mới  có  chuyện  quý  vị  chịu  khổ,  hưởng 

vui  trong  mộng.  Nếu  biết  là  đang  nằm  mộng,  cổ  nhân  nói:  Nếu  biết  mình 

đang  nằm  mộng,  trong  mộng  thấy  cọp  muốn  ăn  thịt  mình,  ta  cũng  hết  sức 

phát  tâm,  phát  khởi  lòng  từ  bi,  đem  thân  này  thí  cho  cọp,  mộng  cảnh  mà! 

Quý  vị  không biết  là  nằm  mộng, cứ cho  đó  là thật,  nên thấy cọp chạy đến, 

kinh hoảng toát mồ hôi lạnh khắp mình. 

Chư Phật, Bồ Tát ứng hóa trong chín pháp giới, đến hóa độ chúng sanh, 

chúng  ta  thường  nghe  nhà  Phật  có  câu  nói:  “Đại  tác  mộng  trung  Phật  sự, 

 khải  kiến  thủy  nguyệt  đạo  tràng”  (Làm  Phật  sự  lớn  lao  trong  mộng,  xây 

dựng đạo tràng bóng trăng trong nước). Đạo tràng là bóng trăng trong nước, 

Phật sự là chuyện trong mộng. Vì thế, bậc ứng hóa rất tự tại, ở trong những 

pháp giới ấy giáo hóa chúng sanh, giúp đỡ chúng sanh, đúng là chẳng lưu lại 

vết tích. Nếu quý vị hỏi các Ngài có tạo tác gì hay chăng ư? Các Ngài không 

tạo  tác,  làm  nhưng  không  làm,  không  làm  mà  làm.  Nhìn  từ quan  điểm  của 

chúng sanh, các Ngài làm rất nhiều, nhưng trên thực tế, chuyện gì các Ngài 

cũng không làm. 

Bởi  thế,  quý  vị  phải  hiểu:  Nay  chúng  ta  luân  hồi  trong  lục  đạo,  nhưng 

Phật, Bồ Tát, người giác ngộ thấy chúng ta chỉ luân hồi một cách hư giả; vì 

thế,  chúng  ta  được  gọi  là  những  “kẻ  rất  đáng  thương  xót”.  Vì  sao  đáng 

thương xót? Thật sự đáng thương xót lắm!  “Vọng kiến sanh diệt” (Lầm thấy 

sanh  diệt):  Đối  với  sanh  diệt,  đối  với  chết  chóc  sợ  hãi  như  thế  ấy,  sợ  phát 

khiếp như thế là vì vọng kiến (thấy sai lầm). Khi quý vị đã thật sự hiểu rõ thì 

không  có  sanh  diệt,  không  có  sống  chết,  chỉ  là  thay  đổi  cảnh  giới  mà  thôi. 

Chỉ là đổi một cảnh mộng này sang một cảnh mộng khác, không có cách nào 

lay tỉnh quý vị được! Hễ tỉnh ra thì sáu nẻo không còn nữa. Vĩnh Gia đại sư 

nói rất hay:  “Trong mộng đành rành phô sáu nẻo, tỉnh rồi ba cõi rỗng toang 

 hoang”.  Giác  ngộ  rồi  thì  không  còn  nữa!  Tiếp  theo  đây,  thiền  sư  Trung 

Phong  dùng  tỷ  dụ  để  thuyết  minh,  hy  vọng  rằng:  Nếu  với  những  điều  vừa 

nói ở trên, quý  vị không có cách  gì  lãnh  hội được thì sẽ  nhờ  vào tỷ dụ  này 

mà giúp cho quý vị hiểu được! 



 Ư  Pháp  Tánh  thể  thượng,  như  kính  hiện  tượng,  tự  châu  tùy  sắc. 

 Đương tri kính quang bổn tịnh, châu thể tuyệt ngấn. Vật cảnh hỗ chương, 

 bất  vi  sắc  tượng.  Bỉ  sắc  tượng  chi  khứ  lai,  do  nghiệp  quả  chi  nghiễm 

 nhiên dã.  

於法性體上。如鏡現像。似珠隨色。當知鏡光本淨。珠體絕痕。物

境互彰。不違色像。彼色像之去來。猶業果之儼然也。 

 (Pháp Tánh về bản thể giống như hình ảnh được hiện nơi gương, giống 

 như viên ngọc phản chiếu màu sắc [của những vật xung quanh]. Phải biết: 

 Ánh  sáng  của  gương  vốn  tịnh,  Thể  của  châu  trọn  không  có  tỳ  vết.  Vật  và 

 cảnh soi rõ lẫn nhau, hình sắc chẳng trái nghịch. Hình sắc ấy đến đi giống 

 như nghiệp quả đành rành vậy).  



Đọc  đến  đoạn  này,  có  thể  nói  là  giống  như  những  tỷ  dụ  về  màn  hình 

trong phim ảnh, của máy truyền hình, hay của máy điện não mà chúng tôi đã 

dùng. Từ những tỷ dụ ấy, nếu chúng ta chú tâm thể hội thì quả thật y báo và 

chánh báo trang nghiêm trong mười pháp giới đều giống như vậy, đều không 

thật,  Nhất  Chân  pháp  giới  mới  là  thật!  Hoa  Tạng,  Cực  Lạc  là  thật,  là  Nhất 

Chân pháp giới. Mười pháp giới đều là  mộng, huyễn, bọt, bóng, chứ không 

riêng gì lục đạo. 

 “Ư Pháp Tánh thể thượng, như kính hiện tượng” (Pháp Tánh về bản thể 

giống  như  hình  ảnh  được  hiện  nơi  gương):  Thời  cổ  chưa  có  khoa  học,  kỹ 

thuật, trong cuộc sống hằng ngày, mọi người thường dùng đến gương. Sáng 

sớm  ngủ  dậy,  buổi  tối  trước  khi  ngủ,  rửa  mặt  đều  phải  soi  gương,  “Pháp 

 Tánh  thể  thượng,  như  kính  hiện  tượng” (Pháp  Tánh  về  bản  thể  giống  như 

hình ảnh được hiện nơi gương). Lại nữa,  “tự châu tùy sắc” (giống như viên 

ngọc phản chiếu màu sắc [của những vật xung quanh]), bảo châu là thứ được 

mọi  người  yêu thích, thế  nhưng  người có  châu báu không  nhiều, nói chung 

phải là hạng phú quý; còn gương hầu như nhà nào cũng có, là một vật dụng 

rất thông dụng. 

Châu có màu chẳng phải vì chính nó có màu, mà do phản chiếu màu sắc 

bên  ngoài. Nay bảo châu được dùng  rất  nhiều  vì có  rất  nhiều  loại bảo châu 

nhân  tạo,  làm  gần  giống  như  thật,  rất  khó  phân  biệt.  Chiếu  ánh  sáng  vào 

châu theo những góc độ khác nhau, nó bèn hắt ra những tia sáng có màu sắc 

khác nhau. Điều này con người hiện thời hiểu rất rõ rệt: Châu vốn không có 

ánh sáng, được ánh mặt trời hoặc ánh đèn soi vào, sẽ thấy nó tỏa ra ánh sáng 

có màu sắc. Vì thế,  “đương tri kính quang bổn tịnh” (phải biết ánh sáng nơi 

gương  vốn tịnh): Gương  vốn thanh  tịnh,  nơi  gương  vốn chẳng có  hình sắc; 

châu  cũng  rất  thanh  tịnh,  cũng  không  có  màu  sắc  sáng  chói.  Vì  thế,  đại  sư 

bảo  chúng  ta:  “Đương  tri  kính  quang  bổn  tịnh,  châu  thể  tuyệt  ngấn” (Phải 

biết:  Ánh  sáng  của  gương  vốn  tịnh,  thể  của  châu  trọn  không  có  tỳ  vết), 

không có vết sứt mẻ, hoàn toàn thanh tịnh. 

 “Vật  cảnh  hỗ  chương,  bất  vi  sắc  tượng” (Vật  và  cảnh  soi  rõ  lẫn  nhau, 

hình  sắc  chẳng  trái  nghịch):  Những  cảnh  giới  bên  ngoài  gương  là  “vật 

 cảnh”.  Vật là gương hay châu, cảnh giới bên ngoài soi vào [những vật] đó, 

chúng bèn phản chiếu lại, đó là  “hỗ chương”.  Chương (彰) có nghĩa là sáng 

rõ.  Gương  chiếu  soi  cảnh  giới  bên  ngoài,  cảnh  giới  bên  ngoài  hiện  bóng 

trong  gương;  ánh  sáng  chiếu  vào  châu,  châu  tỏa  ra  màu  sắc.  “Bất  vi  sắc 

 tượng” (hình  sắc  chẳng  trái  nghịch),  hình  tượng  tự  nhiên  hiện  ra  những 

tướng như vậy, điều này rất dễ hiểu! 

Những hình sắc ấy có sanh, có diệt, lúc chiếu là sanh, lúc không chiếu là 

diệt. Nếu chúng ta di động cái gương, dùng mặt này soi thì cảnh giới sẽ sanh 

nơi mặt này, soi bằng mặt kia thì cảnh giới bên mặt này không còn nữa, diệt 

mất;  mặt  kia  lại  sanh.  Soi  mặt  mũi  tôi,  mặt  mũi  tôi  bèn  sanh  trong  gương; 

đem  soi  vào  mặt  anh,  mặt  tôi  bèn  biến  mất,  mặt  anh  bèn  sanh.  Cảnh  giới 

dường như có sanh, có diệt, nhưng cái gương (có khả năng chiếu soi) không 

sanh, không diệt. Châu biến đổi màu sắc thuận theo ánh sáng, biến đổi là có 

sanh có diệt, chứ bản thể của châu không sanh không diệt. 

Như vậy,  “sắc tượng khứ lai” (hình sắc đến đi): Chữ “sắc” (色) chỉ cho 

châu  vì  châu  hiện  sắc,  gương  hiện  hình.  “Do  nghiệp  quả  chi  nghiễm  nhiên 

 dã”  (giống như nghiệp quả rành rành),  “nghiễm nhiên”  là tự nhiên. Hết thảy 

bọn chúng sanh chúng ta vì mê hoặc chân tướng sự thật (Thật Tướng của các 

pháp),  nên  khởi  Hoặc  tạo  nghiệp,  biến  hiện  thành  quả  báo,  giống  như hình 

ảnh hiện trong gương, giống như màu sắc xuất hiện nơi châu, không phải là 

chân  thật.  Gì  là  chân  thật?  Tánh  của  chúng  ta  là  chân  thật,  ở  đây  nói  Pháp 

Tánh là chân vậy. 

Nếu  bây  giờ  chúng  ta  hỏi  Pháp  Tánh  ở  nơi  đâu  thì  như  kinh  Lăng 

Nghiêm đã giảng : “Lục căn môn đầu, phóng quang động địa” (Từ cửa ngõ 

sáu  căn  phóng  quang  lay  động  cõi  đất).  Chư  Phật  Như  Lai  thấy  được  điều 

này nên chắp tay gọi quý vị là Phật, vì sao? Vì quý vị có Phật Tánh, tánh của 

quý  vị  và tánh của Phật không  hai, không  khác. Các Ngài  là Phật  nhưng  vì 

sao  quý  vị  không  là  Phật?  Hết  thảy  chúng  sanh  đều  là  Phật,  vô  tình  chúng 

sanh có Pháp Tánh. Trong pháp Đại Thừa thường nói:  “Minh tâm kiến tánh, 

 kiến tánh thành Phật”.  Ta thấy được Tánh, từ nơi Tướng thấy được Tánh sẽ 

thành Phật. Tuyệt đối chẳng mê nơi tướng thì gọi là “đại triệt đại ngộ”, Giáo 

Hạ gọi là “đại khai viên giải”, Niệm Phật gọi là “Lý nhất tâm bất loạn”, thật 

sự nhất tâm bất loạn! 

Thế nào là nhất tâm? Hóa giải hết thảy tất cả đối lập thì mới gọi là “nhất 

tâm”. Có người, có ta, ta và người đối lập thì chẳng phải là nhất tâm; trong 

nhất tâm không có đối lập. Chúng ta thường hay nói đến Phật và chúng sanh, 

tức  là  vẫn  còn  có  Phật  và  chúng  sanh,  như  vậy  là  còn  mê,  chưa  giác  ngộ. 

Giác ngộ thì sao? Giác ngộ rồi thì không Phật, không chúng sanh, Phật chính 

là chúng sanh, chúng sanh chính là Phật, là một, không phải hai, đó là nhất 

tâm. Phàm những gì đối lập hay tương đối đều không có. Chân - vọng không 

có, tà - chánh không có, thiện - ác không có, đúng - sai không có, ta - người 

không có, xa  - gần không có, trước - sau  không có, đó  mới  là  nhất tâm bất 

loạn,  đó  là  “nhập  pháp  môn  Bất  Nhị”,  đó  là  “nhập  Phật  cảnh  giới” .  Cảnh 

giới của Phật là giác ngộ triệt để, được đại tự tại,  “Lý vô ngại, Sự vô ngại, Lý 

 Sự vô ngại, Sự Sự vô ngại”.  

Hết thảy mọi thứ không gì chẳng tùy thuận Phật Tánh, chẳng tạo nghiệp, 

không  có  phiền  não.  Phiền  não  không  còn,  nghiệp  không  còn;  vì  vậy,  quả 

báo trong sáu nẻo và mười pháp giới không còn nữa. Đó là  “giác rồi ba cõi 

 rỗng  toang  hoang”,  chỉ  còn  sót  lại  cảnh  giới  nào?  Nhất  Chân  pháp  giới. 

Nhất Chân pháp giới là Hoa Tạng, là Cực Lạc. Chúng ta xem đoạn tiếp theo, 

nếu  quý  vị  muốn  thật  sự  hiểu  được  những  tỷ  dụ  trên,  quý  vị  phải  chú  tâm 

lãnh hội: 



 Cố chư Phật ư nghiễm nhiên sanh diệt trung, duy kiến vô sanh.  

故諸佛於儼然生滅中。唯見無生。 

 (Bởi thế, chư Phật trong sự sanh diệt rành rành, chỉ thấy vô sanh).  



Câu này rất dễ hiểu. Chư Phật Như Lai, Pháp Thân Bồ Tát thấy hết thảy 

vạn  vật,  dẫu  là  lục  đạo  hay  là  mười  pháp  giới  đều  là  bất  sanh  bất  diệt.  Vì 

sao? Các Ngài từ Tướng thấy được Tánh, Tánh cũng  như Tướng không trở 

ngại;  cốt  sao  quý  vị  hiểu  được  chân  tướng  sự  thật  này.  Vì  sao?  Như  tấm 

gương  soi  chiếu  vạn  vật  bên  ngoài  có  trở  ngại  gì  hay  không?  Vạn  vật  hiện 

trong gương, gương trọn chẳng nhiễm, mảy may trở ngại cũng không có. Vì 

sao nay chúng  ta có chướng  ngại? Do chúng ta  nhiễm trước. Chúng ta  mắt 

thấy, tai  nghe, tiếp  xúc cảnh  giới  bên  ngoài bèn khởi tâm, động  niệm, sanh 

khởi  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước.  Vậy  là  hỏng  bét  rồi!  Phật,  Bồ  Tát 

hiểu  rõ chân tướng sự thật rõ ràng  minh bạch, chẳng khởi  tâm, chẳng động 

niệm, chẳng phân biệt, chẳng chấp trước. Những lời này tôi đã nói rất nhiều 

năm rồi, ai thực hiện được thì người ấy thành tựu. 

Lời này chẳng phải để nói xuông, có nói cũng vô ích, [chỉ là] kể tên món 

ăn, đếm  của báu  nhưng chính  mình chẳng được  thọ  dụng!  Nếu chính  mình 

đối với cảnh giới hiện tiền, ta thấy sắc, nghe tiếng, quả thật biết chân tướng 

sự thật rõ rệt, minh bạch: Đây là Tướng Phần, kia là Tánh Phần, thật sự khế 

nhập cảnh giới, Tánh và Tướng như một. Nếu Tánh và Tướng vẫn là đối lập 

thì vẫn  là  đang  mê, chưa  ngộ!  Thật sự  giác ngộ thì Tánh  và Tướng  là  một, 

Sự - Lý là một, nhân quả là một, quý vị nhập Nhất Chân, đắc nhất tâm. Do 

như vậy mà đắc nhất tâm . 

Bởi thế, tách lìa hết thảy cảnh giới thì quý vị sẽ đạt được nhất tâm từ đâu 

đây?  Huống  hồ  quý  vị  có  lìa  được  cảnh  giới  hay  chăng?  Không  lìa  được! 

Quý vị chỉ có thể chuyển đổi, chứ chắc chắn không thể lìa khỏi được. Vì sao 

không tách lìa được? Pháp Tánh tự nhiên hiện, có thể tánh thì tự nhiên bèn 

hiện tướng, hễ có hiện tướng thì tự nhiên có tác dụng. Thể - Tướng - Dụng là 

một  nhưng  ba,  tuy  ba  mà  một,  giống  như  hình  tướng  hiện  trong  gương,  là 

một  không  hai.  Đúng  là  mê  -  ngộ  bất  đồng,  do  vậy:  “Chư  Phật  ư  nghiệm 

 nhiên  sanh  diệt  trung,  duy  kiến  vô sanh”  (chư  Phật  trong  sự  sanh  diệt  rành 

rành, chỉ thấy vô sanh), trong Tướng thấy Tánh, Tánh và Tướng như một. 



 Chúng sanh ư trạm nhiên vô sanh trung, duy kiến sanh diệt.  

眾生於湛然無生中。唯見生滅。 

 (Trong vô sanh trạm nhiên, chúng sanh chỉ thấy sanh diệt).  



Chúng sanh đang mê, vô sanh là Pháp Tánh. Nơi Pháp Tánh, chúng sanh 

thấy hiện tướng sanh diệt, chỉ thấy được Pháp Tướng, coi Pháp Tướng là đối 

lập,  quên  mất  Pháp  Tánh  vô  sanh,  hoàn  toàn  không  biết  mình  đối  lập  nơi 

tướng hư vọng. Giống như chúng ta thấy cái phông màn đây; cái phông màn 

này là tướng, phía sau có núi, có mây vờn, có cây cối, phân biệt như thế. Sự 

phân biệt ấy là khởi tâm động niệm: Đây là núi, đây là mây, đây là cây, cây 

không  phải  là  núi,  núi  không  phải  là  mây.  Dấy  lên  vọng  tưởng,  phân  biệt, 

chấp  trước  là  hỏng  rồi,  mê  rồi,  càng  mê  sâu  hơn,  càng  chấp  trước  nghiêm 

trọng  hơn.  Chư  Phật,  Bồ  Tát  không  vọng  tưởng,  không  phân  biệt,  không 

chấp trước, thấy rất rõ ràng, không khởi tâm động niệm. Các Ngài không nói 

đây là cây, đây là mây, đây là núi, không hề có, nhất thể! Bất đắc dĩ thì gọi 

bằng một danh từ, đó là Pháp Tướng. 

Pháp  Tánh  có  thể  hiện  (năng  hiện),  Pháp  Tướng  là  cái  được  hiện  (sở 

hiện), Pháp Tánh là một, Pháp Tướng bất nhị, đó là trí huệ chân thật. Có như 

vậy  mới  thấy  chân  tướng  sự  thật  rõ  ràng,  minh  bạch,  không  mê,  không 

nhiễm. Chúng ta học Phật phải lấy việc khế nhập cảnh giới này làm mục tiêu 

tu học, kinh thường gọi điều này là  “nhập Phật tri kiến” . A! Nay đã đến giờ 

rồi! 



---o0o--- 

 Tập 44 



Chư vị đồng học! 

Xin  xem  tiếp  phần  khai  thị  của  Thiền  sư  Trung  Phong  trong  thời  thứ 

nhất. Chúng tôi đã đọc đoạn sau đây: 



 Cố chư Phật ư nghiễm nhiên sanh diệt trung, duy kiến vô sanh; chúng 

 sanh ư trạm nhiên vô sanh trung, duy kiến sanh diệt.  

故諸佛於儼然生滅中。唯見無生。眾生於湛然無生中。唯見生滅。 

 (Vì  thế,  chư  Phật  đối  với  sự  sanh  diệt  đành  rành,  chỉ  thấy  vô  sanh; 

 chúng sanh đối với vô sanh trạm nhiên chỉ thấy sanh diệt).  



Hai câu này tôi đã giảng rồi. Thiền sư Trung Phong quả thật đã dùng lời 

giải thích trực tiếp, thích đáng nhất để thuyết minh chúng sanh khác với Phật 

ở chỗ nào. Chúng ta hãy xem đoạn văn khai thị tiếp theo đó: 



 Chỉ nhân mê ngộ chi hữu sai, toại chí hiện lượng chi bất  nhất;  thực 

 nãi  sanh  vô  tự  tánh,  vô  sanh  diệc  vô  tự  tánh,  ngộ  tắc  sanh  diệt  giai  vô 

 sanh, mê tắc vô sanh giai sanh diệt. Sở dĩ, ly thử biệt vô, thị nãi nhất thể 

 nhi dị danh dã.  

只因迷悟之有差。遂致現量之不一。實乃生無自性。無生亦無自性

。悟則生滅皆無生。迷則無生皆生滅。所以離此別無。是乃一體而異

名也。 

 ( Chỉ do mê - ngộ sai khác mà đến nỗi hiện lượng126 khác nhau, chứ thật 

 ra, sanh không có tự tánh, vô sanh cũng không có tự tánh. Hễ ngộ thì sanh 

 diệt đều là vô sanh, còn mê thì vô sanh đều thành sanh diệt. Do vậy, lìa khỏi 

 cái này thì không còn gì khác, đấy chỉ là một Thể mà tên gọi khác nhau).  



Chúng  ta  đọc  đến  đoạn  này.  Trong  đoạn  trên,  đại  sư  đã  vì  chúng  ta 

thuyết minh tỉ mỉ: Chúng sanh và Phật sai biệt ở chỗ nào? Sai biệt ở chỗ mê 

hay  ngộ,  mê  thì  gọi  là  chúng  sanh,  giác  ngộ  thì  gọi  là  Phật.  Vì  vậy,  ở  đây, 

thiền sư nói: “Chỉ nhân mê ngộ chi hữu sai” (Chỉ do mê hay ngộ mà có sai 

khác). Mê hay ngộ là quý vị thấy cảnh giới bên ngoài, tức sáu căn tiếp xúc 

cảnh giới bên ngoài, mắt thấy, tai nghe, thân thể tiếp xúc, cho đến tất cả hết 

thảy cảm thọ đều khác nhau. Những đạo lý như vậy nếu giảng giải một cách 

nông cạn thì không đến nỗi khó hiểu lắm. Ví như chúng ta cùng sống trong 

thế gian này như nhau, nhưng do trình độ văn hóa khác biệt, sự tu dưỡng sai 

khác, thấy cảnh giới bên ngoài –  tức là đối với hết thảy người, sự, vật –  mỗi 

người cảm nhận khác nhau. Đấy là một sự thật rất rõ ràng. Ngoài ra, cũng có 

thể nêu một thí dụ khác: Như khi mỗi một người chúng ta đang vui vẻ, thấy 

hết  thảy  người,  sự,  vật  đều  cảm  thấy  vui  thích;  nếu  khi  chúng  ta  đang  lo 

buồn, phiền não, nhìn vào hết thảy người, sự, vật, ắt cảm thấy chán ghét, đều 

không đáng ưa. 

Do  vậy, biết rằng: Cảnh  giới bên  ngoài  là  một, tùy theo  mức tu dưỡng, 

tùy theo tình cảm của chúng ta, sau khi ta tiếp xúc, trong sự cảm nhận của ta 

cảnh giới sẽ bị biến đổi rất lớn. Ngay từ bản thân mỗi người chúng ta, hoặc 

là từ giữa chốn bạn bè thân thiết, mọi người cùng tụ hội, dễ thấy chuyện này 

rõ rệt  nhất.  Từ  đây  chúng  ta  có  thể  suy  đoán  là  bọn  phàm  phu  chúng  ta  và 

Phật khác biệt rất lớn. Sự khác biệt trong việc nhận biết vũ trụ và nhân sinh 

là rất lớn. Chư Phật thấy được chân tướng của vũ trụ và nhân sinh, chúng ta 

chỉ thấy vọng tướng của nhân sinh và vũ trụ. Vì sao chúng ta thấy hư vọng? 

Chỉ vì chúng ta mê mất chân tướng. Mê như thế nào? Trong phần trên đã nói 

rồi đó: Phật, Bồ Tát giác ngộ, triệt để giác ngộ, viên mãn giác ngộ; bởi vậy, 

các Ngài trông thấy chân tướng của vũ trụ và nhân sinh. 

Ở  đây,  thiền  sư  dạy  chúng  ta:  “Chỉ  nhân  mê  ngộ  chi  hữu  sai,  toại  chí 

 hiện  lượng  nhi  bất  nhất” (Chỉ  vì  mê  ngộ  sai  biệt,  đến  nỗi  hiện  lượng  khác 

nhau) – cách thấy của chúng ta và cách thấy của Phật khác nhau. Cách thấy 

của  chúng  ta  là  đối  với  cảnh  giới  bèn  sanh  khởi  vọng  tưởng,  bèn  khởi  tâm 

động niệm, bèn phân biệt, chấp trước. Sáu căn của Pháp Thân Bồ Tát và chư 

Phật Như Lai tiếp xúc cảnh giới sáu trần chẳng khởi tâm động niệm, không 

phân biệt, chấp trước. Khởi tâm động niệm là vô minh; vọng tưởng và chấp 

trước  là  tạo  nghiệp.  Trong  hết  thảy  cảnh  duyên,  Phật,  Bồ  Tát  không  mê 

hoặc, không tạo nghiệp, đắc đại tự tại! Sai biệt ở chỗ này, ngoài điều này ra, 

sai biệt gì cũng chẳng có. Vì thế, tiếp theo đó, thiền sư lại nói: 

 “Thực  nãi”  nghĩa  là  nói  thật  ra,  “sanh  vô  tự  tánh” (sanh  không  có  tự 

tánh). Sanh là hiện tướng của hết thảy vạn vật. Hết thảy vạn sự, vạn vật sanh 

khởi, kể cả hư không, hư không vốn cũng chẳng có, hư không sanh khởi như 

thế nào? Nếu nói hư không chẳng có, ắt mọi người cảm thấy rất lạ lùng; thế 

nhưng qua tỷ dụ sau đây, có lẽ quý vị sẽ lãnh hội được. Ví như nằm  mộng, 

trong  mộng  có  hư  không  hay  chăng?  Có!  Vậy  tôi  hỏi  quý  vị:  “Hư  không 

trong mộng do đâu  mà có?” Lúc quý vị nằm  mộng, hư không hiện hữu, lúc 

tỉnh dậy, cái hư không trong mộng không còn nữa. Như vậy, nếu quý vị chú 

tâm  quan  sát:  Hiện  tướng  ấy  thật  sự tồn  tại,  hư không  có  sanh  diệt,  cái  hư 

không trong giấc mộng của chúng ta có sanh diệt. 

Đương  nhiên,  hết  thảy  hiện  tượng,  thế  giới,  vi  trần,  chúng  sanh  được 

hiện trong cái hư không đó, những cảnh giới vốn có trong mộng tợ hồ hiện 

hữu  đối  với  chúng  ta,  chúng  có  sanh,  có  diệt.  Nay  cái  hư  không,  thế  giới, 

núi, sông, đại địa, chúng sanh lăng xăng đang hiện diện này do đâu mà có? 

Đúng  là  từ  hư  không  sanh,  hư  không  là  Không,  trong  Không  sanh  ra  Có. 

Hiện tại, khoa học đã phát hiện: Quả thật trong Không sanh ra Có, đã thế lại 

còn nhất thời đốn hiện, hoàn toàn giống với những gì kinh Đại Thừa đã nói, 

nhưng không diễn giải được tường tận như trong kinh điển. 

 “Sanh vô  tự  tánh” (Sanh  không  có  tự  tánh),  tự  tánh  ấy  chính  là  tự thể, 

sanh không có tự thể. Vì không có tự thể nên mới gọi là vọng, nó không phải 

là  chân.  Kinh  Lăng  Nghiêm  giảng  rất  khéo:  “Đương  xứ  xuất  sanh,  tùy  xứ 

 diệt tận” (Từ đâu sanh ra thì cũng chính ngay đó mà diệt). Tốc độ sanh diệt 

rất nhanh, không có cách gì hình dung được nên đức Phật bảo là  “chẳng thể 

 nghĩ  bàn”,  tức  là  không  có  cách  gì  để  hình  dung  tốc  độ  nhanh  chóng  ấy. 

Trong  những buổi  giảng, chúng tôi thường dùng chuyện chiếu bóng  làm  tỷ 

dụ, tấm phim lọt vào ống kính của máy chiếu phim khi nó mở ra, chẳng phải 

là hình ảnh bèn được chiếu ngay lên màn bạc hay sao? Đó là Sanh. Ống kính 

đóng  lại,  hình  ảnh  ấy  không  còn  nữa.  Đó  là  Diệt.  Ống  kính  lại  mở  ra,  tấm 

ảnh thứ hai lại xuất hiện, đó lại là Sanh; rồi lại đóng vào, bức ảnh thứ hai lại 

diệt. Đó là sự sanh diệt quý vị trông thấy rất rõ ràng. Sự sanh diệt ấy là nhất 

thời đốn hiện, Sanh là nhất thời đốn sanh, không có trước sau; Diệt cũng là 

nhất  thời  đốn  diệt,  cũng  không  có  trước  sau.  Đấy  chính  là  như  kinh  Lăng 

Nghiêm đã giảng:  “Đương xứ xuất sanh, tùy xứ diệt tận” (Từ đâu sanh ra thì 

cũng chính từ ngay đó mà diệt). 

Thế  nhưng sự sanh diệt do ống  kính của  máy chiếu phim đóng  hay  mở 

trong một giây chỉ là hai mươi bốn lần. Những hiện tượng hiện đang ở trước 

mắt,  kể  cả  thân  thể  chúng  ta,  kể  cả  những  gì  chúng  ta  cảm  nhận,  những  gì 

chúng ta có thể thấy được, nghe được, suy nghĩ, tưởng tượng đều được tính 

gộp trong đó. Trong một giây, những hiện tượng ấy sanh diệt bao nhiêu lần? 

Kinh Nhân Vương bảo một cái khảy ngón tay là sáu mươi sát-na, trong một 

sát-na  có  chín  trăm  lần  sanh  diệt.  Chiếu  theo  đó,  trong  một  giây  tối  thiểu 

chúng ta khảy ngón tay được bốn lần, bốn lần sáu mươi nhân chín trăm gần 

bằng hai mươi vạn tám ngàn, tức là hai mươi mốt vạn sáu ngàn lần sanh diệt. 

Không [chậm] như tốc độ của ống kính trong máy chiếu phim mà nhanh như 

thế nào? Một giây không phải là hai mươi bốn lần mà là hai mươi  mốt vạn 

sáu  ngàn  lần,  làm  sao  quý  vị  biết  [những  tướng  được  biến  hiện]  là  giả  cho 

được! 

Tôi cho rằng trong kinh Nhân Vương, đức Thế Tôn giảng như vậy chỉ là 

nói một cách phương tiện, chứ chưa phải là đã nói sự thật. Vì sao? Sự thật, 

tốc  độ  còn  nhanh  hơn  thế  nữa,  không  có  cách  gì  tưởng  tượng  được.  Tợ  hồ 

nhanh  đến  mức  độ  nào?  Gần  như  sanh  diệt  đồng  thời.  Bởi  vậy,  kinh  Phật 

thường bảo  là “bất sanh, bất diệt”, bất sanh bất diệt  là sanh diệt đồng thời, 

vừa nói sanh thì đã diệt, vừa nói diệt bèn lại sanh, nhất thời đốn hiện. Nhất 

thời  đốn  hiện  là  ngay  trong  cùng  một  thời,  tính  như thế  nào  là  “một  thời”? 

Trong  một  thời  sanh,  lại  diệt  trong  cùng  một  thời  ấy,  sanh  diệt  đồng  thời. 

Bởi thế, sanh không có tự tánh, vô sanh cũng chẳng có ự tánh. 

 “Ngộ  tắc  sanh  diệt  giai  vô  sanh” (Hễ  ngộ  thì  sanh  lẫn  diệt  đều  là  vô 

sanh): Chư Phật, Bồ Tát giác ngộ, biết sanh và diệt đều là bất sanh, hết thảy 

pháp  không  sanh,  không  sanh  thì  làm  sao  có  diệt?  Đấy  mới  là  chân  tướng 

của vũ trụ và nhân sinh. Do vậy, chư Phật, Bồ Tát đối với những hiện tượng 

này  từ  trước  đến  nay  chẳng  khởi  tâm,  chẳng  động  niệm,  chẳng  phân  biệt, 

chẳng  chấp  trước,  hoàn  toàn  tương  ứng  với  chân  tướng.  Do  vậy,  Thanh 

Lương đại sư khi chú giải kinh Hoa Nghiêm đã bảo: Chư Phật, Bồ Tát thuộc 

về vô ngại pháp giới, tức Lý vô ngại, Sự vô ngại, Lý Sự vô ngại, Sự Sự vô 

ngại, pháp giới không chướng ngại. 

Pháp giới không chướng ngại ở đâu? Ở ngay trước mặt chúng ta. Vì sao 

chúng ta không thấy? Vì chúng ta đã mê rồi! Hình dáng của mê là gì? Hình 

dáng của mê là vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, quý vị khởi lên những thứ 

ấy là bị phiền phức rồi! Như thế gọi là  “khởi Hoặc, tạo nghiệp”.  Tạo nghiệp 

chính là quý vị đã bóp méo những tướng được biến hiện của vũ trụ và nhân 

sinh, những tướng ấy cũng là được hiện bởi tâm. Những hiện tướng ấy vốn 

là  thế  giới  Cực  Lạc,  là  Nhất  Chân  pháp  giới,  là  thế  giới  Hoa  Tạng  rốt  ráo 

viên mãn, không khiếm khuyết mảy may nào. Sau khi bị bóp méo, cảnh giới 

bên ngoài bèn nảy sanh biến hóa, biến thành mười pháp giới, biến thành sáu 

nẻo, biến thành tam đồ, biến hóa như vậy đó! 

Thế  nhưng  nếu  quý  vị  hiểu  biết  thì  chủ  thể  gây  ra  sự  biến  hiện  (năng 

biến) ấy  chính  là  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước.  Do  vậy,  cái  cảnh  giới 

được biến hiện do cái năng biến này (cái được biến là lục đạo, tam đồ) sanh 

ra cũng chẳng phải là thật. Tuy không thật, nhưng quý vị chẳng giác; do bất 

giác  nên phải  gánh chịu, phải chịu khổ, chịu  nạn trong ấy, khác  nào quý  vị 

nằm mộng trong khi đang mộng. Quý vị gặp ác mộng, gặp ác mộng rất khó 

chịu! Có lúc sợ đến nỗi mướt mồ hôi lạnh khắp thân, tỉnh phắt dậy, sợ điếng 

người. Kết quả chỉ  là  một cơn  mộng. Nay chúng ta đang  luân  hồi trong  lục 

đạo cũng là đang mơ một giấc mộng lớn trong mười pháp giới. Cơn mộng ấy 

từng  giấc  nối  tiếp  nhau,  nằm  mộng  trong  khi  đang  mộng,  vĩnh  viễn  không 

tỉnh  được,  có  phải  là  phiền  phức  quá  hay  chăng?  Phật,  Bồ  Tát  không  dạy 

chúng ta điều chi  khác cả, chỉ  là  nhằm  đánh thức chúng ta khỏi  giấc  mộng 

đó thôi. 

Vì thế, câu này nói rất khéo, rất thật:  “Sanh vô tự tánh, vô sanh diệc vô 

 tự  tánh” (Sanh  không  có  tự  tánh,  vô  sanh  cũng  không  có  tự  tánh).  Đối  với 

người  giác  ngộ,  sanh  lẫn  diệt  đều  là  vô  sanh,  họ  thấy  rất  rõ  ràng,  rất  minh 

bạch; người mê không vậy,  “mê tắc vô sanh giai sanh diệt” (mê thì vô sanh 

đều  là  sanh  diệt).  Người  mê  chấp  trước,  phân  biệt,  trong  sự  cảm  nhận  của 

họ, tất cả hết thảy vạn sự vạn vật trong vũ trụ đều có sanh, có diệt. 

Mỗi khi đức Phật giảng kinh, chúng ta biết Ngài căn cứ trên Nhị Đế. Nhị 

Đế là gì? Thứ nhất là thuận theo cảnh giới do chính  mình đã chứng đắc, đó 

gọi  là  Chân  Đế.  Giảng  cho  quý  vị  những  điều  chân  thật:  Những  kinh  như 

Hoa Nghiêm, Pháp Hoa là những bộ kinh lớn giảng về lẽ chân thật, giảng về 

cảnh  giới  của  Phật,  Bồ  Tát,  bọn  lục  đạo  phàm  phu  chúng  ta  rất  khó  tiếp 

nhận,  rất  khó  thấu  hiểu.  Vì  sao?  Đó  chẳng  phải  là  cảnh  giới  của  chúng  ta, 

hoàn  toàn  khác  với  cảnh  giới  của  chúng  ta.  Vì  vậy,  ngoài  ra  đức  Phật  còn 

thuyết pháp  thuận theo chúng sanh, tùy thuận chúng sanh chính  là Tục  Đế. 

Tùy thuận Tục Đế thì đức Phật giảng có sanh - lão - bệnh - tử, động vật có 

sanh - lão - bệnh - tử, thực vật có sanh - trụ - dị - diệt, khoáng vật như tinh 

cầu thì có thành - trụ - hoại - không. Những điều này chúng ta hiểu, chúng ta 

đồng ý, thừa nhận những cách giảng như thế, không sai chút nào. Đó là thế 

giới theo cảm nhận của phàm phu, đức Phật cũng thường giảng như thế. Vì 

sao?  Quý  vị  chưa  giác  ngộ;  nếu  giảng  sự  thật,  quý  vị  sẽ  không  hiểu  được, 

giảng  điều  giả  thì  quý  vị  hoàn  toàn  đồng  ý,  đấy  chính  là  “mê  tắc  vô  sanh 

 giai sanh diệt” (hễ mê thì vô sanh đều là sanh diệt). Kiến giải của Phàm và 

Thánh bất đồng, chứ thật ra Lý và Sự chẳng hai! 

Tôi thường nói tiến sĩ Giang Bổn Thắng của Nhật Bản đã dùng phương 

pháp khoa học [để chứng minh] đạo lý này, tức là dùng nước làm thí nghiệm 

(nước  là  khoáng  vật),  phát  hiện  nước  có  thể  thấy,  có  thể  nghe,  có  thể  hiểu 

được ý nghĩ của con người. Dùng thiện ý đối với nó, nó kết tinh rất đẹp đẽ. 

Dùng  ác  ý  đối  với  nó,  nó  kết  tinh  hết  sức  xấu  xí.  Những  điều  này  chứng 

minh  lời  Phật  đã  giảng:  Nước  có  khả  năng  thấy  -  nghe  -  hay  -  biết,  thấy  - 

nghe - hay - biết là Pháp Tánh. Nó không phân biệt, vọng tưởng, chấp trước, 

nhưng  nó  có  thể  bị  ảnh  hưởng  bởi  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  của 

những thứ khác mà biến dạng, tướng trạng của nước bị biến dạng. 

Từ  thí  nghiệm  này,  chúng  ta  có  thể  nhận  hiểu  một  điều:  Nước  nơi  Tây 

Phương Cực Lạc thế giới, nước trong thế giới Hoa Tạng nhất định không hề 

bị  thiếu khuyết  mảy  may,  hết sức  viên  mãn, thật sự đầy đủ “chân thiện  mỹ 

huệ” như ta thường nói. Vì sao? Người trong những thế giới ấy toàn là bậc 

giác ngộ. Thế giới Hoa Tạng toàn là Pháp Thân đại sĩ, không có phàm phu. 

Mức  thấp  nhất  đều  là  hàng  Sơ  Trụ  Bồ  Tát  trong  Viên  Giáo,  cho  đến  hàng 

Đẳng  Giác,  cho  đến  quả  địa  Như  Lai.  Vì  vậy,  nơi  ấy  không  có  người  mê 

hoặc,  mà  toàn  là  người  thật  sự  giác  ngộ.  Tất  cả  hết  thảy  vật  chất  đều  biến 

thành  hoàn  mỹ  nhất,  nên  gọi  là  Nhất  Chân.  Địa  cầu  của  chúng  ta  đây  vốn 

vẫn  là Nhất Chân,  vì sao  lại biến  ra  nông  nỗi  này? Cư dân trên địa cầu  mê 

không giác, suốt ngày từ sáng đến tối khởi vọng tưởng, những điều suy nghĩ, 

tâm niệm, lời lẽ, việc làm đều hoàn toàn trái nghịch Pháp Tánh. Do vậy, núi, 

sông, đại địa, tất cả hết thảy vật chất nơi đây đều bị biến đổi theo tâm tưởng 

của chúng ta, biến thành hết sức xấu xí. 

Núi, sông, đại địa nơi cõi này và núi, sông, đại địa cõi Cực Lạc giống hệt 

nhau,  vì  sao  bên  họ  đẹp  đẽ  dường  ấy,  ở  chỗ  chúng  ta  lại  xấu  tệ  đến  thế? 

Không  có  gì  khác  cả,  tướng  chuyển  theo  tâm!  Tâm  chúng  ta  bất  thiện,  nó 

bèn phản ứng bất thiện; tâm chúng ta thiện thì ngay lập tức nó phản ứng tốt 

lành! Do  vậy, chúng ta bèn  hiểu  được rằng: Nếu  như tất cả cư dân trên thế 

giới  này  buông  hết  thảy  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  xuống  được  thì 

thế giới của chúng ta chính là thế giới Cực Lạc. Vì sao? Tất cả hết thảy vật 

chất  lập  tức  biến  đổi.  Từ thí  nghiệm  nước  kết  tinh,  chúng  ta  thấy  rằng  nếu 

dùng  ác  ý  đối  với  nước,  nó  sẽ  kết  tinh  hết  sức  xấu  xí.  Chúng  ta  thay  đổi  ý 

niệm,  dùng  ý  niệm  tốt  lành  nhất  đối  với  nó,  ngay  lập  tức  sự  kết  tinh  của 

nước bèn biến đổi, biến hiện những kết tinh rất đẹp cho ta thấy, biến đổi theo 

ý niệm của chúng ta. 

Tiến sĩ Giang cho biết: Trong suốt tám chín năm, ông ta chưa hề thấy có 

hai  mẫu  kết  tinh  nước  hoàn  toàn  giống  nhau,  chúng  tôi  có  thể  khẳng  định 

điều này. Vì sao? Mỗi ý niệm của quý vị khác nhau, nước phát sanh những 

biến  hóa  theo  từng  ý  niệm.  Quý  vị  không  có  hai  ý  niệm  hoàn  toàn  tương 

đồng  nên  chẳng  thể  xuất  hiện  hai  kết  tinh  hoàn  toàn  giống  nhau,  đạo  lý  là 

vậy! 

Hy hữu thay! Khoa học đã phát hiện được điều này, coi như là đã bước 

đầu  chứng  thực  được  chân  tướng  vũ  trụ  (nói  theo  thuật  ngữ  nhà  Phật 

là  “Thật Tướng  của  các  pháp” )  như trong  kinh  đã  nói.  Phật  và  các  đại  Bồ 

Tát chẳng  cần  đến  những  máy  móc  khoa  học,  các  Ngài  tận  mắt  thấy,  dùng 

phương  pháp  gì  vậy?  Thiền  Định  rất  sâu.  Cũng  có  nghĩa  là:  Hoàn  toàn 

buông  vọng  tưởng, phân  biệt, chấp  trước xuống thì chân  tướng  phơi bày  lồ 

lộ. Tướng giác ngộ, tướng mê hoặc, y báo và chánh báo trang nghiêm trong 

mười  pháp  giới  thấy  rất  rõ ràng,  minh  bạch,  rốt cuộc  là  nguyên  nhân  gì,  là 

duyên do nào cũng đều rất rõ ràng minh bạch. 

 “Sở dĩ, ly thử biệt vô, thị nãi nhất Thể nhi dị danh dã” (Do vậy, lìa khỏi 

cái  này  thì  không  còn  gì  khác,  chỉ  là  cùng  một  thể  mà  tên  gọi  khác  nhau). 

Thế  nào  là  “dị  danh” (tên  gọi  khác  nhau)?  Tướng  khác  nhau,  nhưng  vốn 

cùng một Thể. Phải biết địa cầu của chúng ta, tức địa cầu của thế giới Sa Bà, 

tinh cầu của thế giới Cực Lạc, và tinh cầu của thế giới Hoa Tạng đều là một 

Thể, giống hệt nhau, đều là vật chất. Các nhà khoa học hiện thời bảo chúng 

đều do những nguyên tố [giống nhau], nhưng được tổ hợp khác nhau, nay ta 

thường  nói  là công thức cấu  tạo khác  nhau. Vì sao kết cấu khác  nhau?  Kết 

cấu  do  ai  chủ  trì?  Ý  niệm!  Tâm  quý  vị  thanh  tịnh,  những  nguyên  tố  cảm 

nhận  được,  nó  thấy  -  nghe  -  hay  - biết  mà!  Đó  là  bản  năng  của  Pháp  Tánh 

chẳng bị  tiêu  mất, bất sanh, bất diệt, không có  hình tướng,  nhưng  hiện  hữu 

trong  hình  tướng.  Vì  thế,  bất  cứ  hình  tướng  nào,  bất  cứ  vật  chất  nào  cũng 

đều có khả năng thấy - nghe - hay - biết, thuận theo hữu tình chúng sanh mà 

biến  hóa.  Hữu  tình  chúng  sanh  thiện  thì  chúng  biến  hóa  rất  tốt,  hữu  tình 

chúng sanh bất thiện thì chúng cũng biến hóa rất tồi tệ. Bởi thế,  “chỉ cùng là 

 một  thể  mà  tên  gọi  khác  nhau” ,  bởi  nó  chỉ  cùng  một  Thể  mà  hình  tướng 

khác nhau. Tiếp đó, đại sư giảng mấy câu về lẽ thực tế. 



 Thẩm như thị.  

審如是。 

 (Xét như vậy).  



 “Thẩm  như  thị”: Thẩm  (審) có  nghĩa  là  xem  xét  kỹ  càng,  rất  nghiêm 

túc,  rất  chú  tâm  xem  xét  vấn  đề  này  thật  minh  bạch,  rõ  ràng.  Chữ  “như 

 thị”  chỉ những điều đã nói ở phần trên. 



 Tắc A Di Đà Phật tức thị ngã tâm, ngã tâm tức thị A Di Đà Phật.  

則阿彌陀佛即是我心。我心即是阿彌陀佛。 

 (Thì A Di Đà Phật chính là tâm ta, tâm ta chính là A Di Đà Phật).  



Quý vị bèn có thể khẳng định, A Di Đà Phật từ đâu mà có? Từ tâm hiện, 

thức biến. Tâm của ai? Chính cái tâm của chúng ta. Quý vị phải hiểu cái tâm 

này là cùng chung, thức cũng là của chung, chân tâm là của chung, còn vọng 

tâm bất đồng. Vọng tâm của tôi khác với vọng tâm của anh, cũng có thể nói 

là  vọng  tưởng, phân biệt, chấp trước  mỗi  người  mỗi khác, nhưng chân tâm 

giống nhau. Chân tâm: Lìa vọng tưởng, phân biệt, chấp trước chính là chân 

tâm. 

Trong kinh Lăng Nghiêm, đức Phật có nêu một tỷ dụ, từ tỷ dụ này chúng 

ta  có  thể  hiểu  được  [chân  tâm].  Đức  Phật  nói  chân  tâm  giống  như  cái  gì? 

Biển  cả!  Biển  cả  là  chân  tâm.  Vọng  tâm  là  gì?  Vọng  tâm  là  một  bọt  nước 

trong biển cả. Biển cả là một, nhưng các hoa sóng xuất hiện do sóng vỗ thì 

vô lượng vô biên, mỗi một bọt nước giống như vọng tâm của những chúng 

sanh chúng ta, ta chấp trước vọng tâm là chân tâm của chính mình, quên mất 

chân tâm thật sự. Chân tâm là biển cả kia mà! Khi nào cái bọt nước ấy bị vỡ 

tan, tan đi sẽ dung hợp với biển cả thành một Thể. Chân là một, vọng là hai, 

ba, là vô lượng vô biên. 

Vì  thế,  kinh  Đại  Thừa  thường  nói:  “Thập  phương  tam  thế  Phật,  cộng 

 đồng nhất Pháp Thân, nhất tâm, nhất trí huệ, lực, vô úy diệc nhiên” (Mười 

phương tam thế, cùng chung một Pháp Thân, một tâm, một trí huệ, lực vô úy 

cũng  thế).  Do  vậy,  chân  tâm  là  một,  không  phải  hai.  A  Di  Đà  Phật  chỉ  do 

tâm hiện, chỉ do thức biến. Ngã ở đây là Chân Ngã, chứ không phải là Ngã 

nơi cái thân  xác thịt,  xác thịt không  phải  là Ngã.  Kinh  Phật thường  nói Vô 

Ngã,  Vô  Ngã  là  nói  về  nhục  thân,  nơi  nhục  thân  không  có  Ngã  (vô  ngã), 

nhưng quý vị có Chân Ngã. Nhà Phật nói đến bốn tịnh đức Thường - Lạc - 

Ngã  -  Tịnh,  đó  là  thật.  Trong  Pháp  Tánh  có  Ngã,  Pháp  Tánh  có  Thường  - 


Lạc - Ngã - Tịnh, Pháp Thân có Ngã,  Pháp Thân có  Thường -  Lạc  - Ngã - 

Tịnh. Mười phương tam thế Phật cùng chung một Pháp Thân, Pháp Thân gì 

vậy?  Pháp  Thân  chính  là  Pháp  Tướng.  Chân  tâm,  Chân  Ngã  là  Pháp  Tánh, 

tướng được  hiện bởi Pháp  Tánh  gọi  là  Pháp Tướng.  Pháp  Tướng  là  gì?  Hư 

không,  thế  giới,  hết  thảy  chúng  sanh  là  Ngã!  Chuyện  này  rất  khó  hiểu,  rất 

khó lãnh hội. 

Tôi  lại  dùng  chuyện  mộng  để  tỷ  dụ,  chúng  ta  ai  cũng  có  kinh  nghiệm 

nằm mộng. Tôi hỏi quý vị nhé: Trong khi quý vị đang nằm mộng, nếu quý vị 

bất chợt giác ngộ: “Mình đang nằm  mộng mà!” thì mộng ấy từ đâu mà có? 

Con người hiện thời nói mộng do tâm ý thức biến hiện, tâm ý thức biến hiện 

thành cảnh  giới trong  mộng.  Trong  mộng  có hư không, trong  mộng có  núi, 

sông, đại địa, trong  một có  rất  nhiều  nhân vật. Vậy thì quý  vị phải  hỏi: Có 

cái gì trong mộng không phải là quý vị hay chăng? Mộng do tâm ý thức của 

ta biến hiện, thứ gì cũng đều là ta; quý vị bèn hiểu rõ: Không gì chẳng phải 

là ta.  Lúc ấy, quý  vị  mới  thật sự  hiểu  lời  Phật đã  nói:  “Đồng thể  đại bi, vô 

 duyên đại từ”.  

Vì sao đức Phật phải yêu thương, che chở hết thảy chúng sanh, phải độ 

chúng sanh khổ nạn? Không có gì khác cả! Vì cùng chung một Pháp Thân. 

Ta  có  cái  thân  này,  thân  của  hết  thảy  chúng  sanh  cũng  là  thân  của  ta,  núi, 

sông, đại địa cũng là cái ta có, thậm chí hư không cũng là cái ta có. Chúng ta 

nói  đến  người  một  nhà,  người  một  nhà  vẫn  chưa  thân  thiết,  thân  thiết  nhất 

chính là  “cùng chung một Pháp Thân”,  lẽ đâu không yêu thương, che chở? 

Do  vậy,  trông  thấy  hết  thảy  chúng  sanh  chịu  khổ  chính  là  bản  thân  ta  chịu 

khổ, thấy hết thảy chúng sanh hưởng vui chính là tự mình hưởng vui. Chúng 

sanh  và Phật không  hai, chúng sanh  và Phật là  một, không phải hai. Chúng 

sanh và ta không hai, ta và chúng sanh là một Thể. Không chỉ cùng một thể 

với hữu tình chúng sanh, kinh Hoa Nghiêm nói:  “Tình dữ vô tình, đồng viên 

 Chủng Trí” (Tình  và  vô tình cùng  viên  mãn Chủng Trí).  Ta  và cây cối  hoa 

cỏ, núi, sông, đại địa, hư không rộng lớn có cùng một thể. Đạo lý này sâu xa 

lắm, chỉ có kinh Đại Thừa mới giảng thật rõ ràng, thật thấu triệt. Đó là Thật 

Tướng, là chân tướng sự thật, vốn sẵn là như thế. 

Mười pháp giới là một Thể nhưng khác tên, thật sự là một Thể. Chúng ta 

nói đến Phật pháp giới, Bồ Tát pháp giới, Thanh Văn pháp giới, Duyên Giác 

pháp giới, thiên pháp giới, nhân pháp giới, ngạ quỷ pháp giới, súc sanh pháp 

giới, địa ngục pháp giới, một Thể nhưng khác tên. Vì sao khác tên? Do khác 

tướng, tướng không giống nhau, nhưng quả thật là một Thể. Vốn chỉ là một 

tướng, tướng bị sai khác là vì chúng sanh khởi vọng tưởng, phân biệt, chấp 

trước, bóp méo tướng ấy. Tướng bị bóp méo khác nhau, nên mang tên khác 

nhau, chứ thật ra chỉ là một Thể. Có thể khôi phục tướng ấy thành giống hệt 

nhau  hay  chăng?  Được  chứ!  Chỉ  cần  lìa  được  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp 

trước,  hết  thảy  tướng  sẽ  biến  thành  một  tướng.  Một  tướng  có  nghĩa  là  núi 

vẫn  là  núi,  nước  vẫn  là  nước,  cây  vẫn  là  cây,  hoa  vẫn  là  hoa,  nhưng  biến 

thành tướng đẹp đẽ nhất! 

Giống như trong kinh Phật đã giảng: Trong các cõi Phật, cây cối, hoa, cỏ 

vĩnh  viễn không điêu tàn,  vĩnh  viễn  xanh tươi, thật  lạ  lùng! Nói cách khác, 

thực vật không có sanh - trụ - dị - diệt, động vật không có sanh - lão - bệnh - 

tử, khoáng vật không có thành - trụ - hoại - không, chẳng thể nghĩ bàn! Con 

người  thọ  vô  lượng,  cây  cối,  hoa,  cỏ  cũng  thọ  vô  lượng,  núi,  sông,  đại  địa 

cũng thọ vô lượng, chúng ta thấy đó: Cảnh giới của chư Phật chẳng thể nghĩ 

bàn! Cảnh  giới của chư Phật  là thật, bị biến thành  nông  nỗi  này  là do  vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước nơi bản thân chúng ta biến hiện ra, lầm lẫn chịu 

khổ chịu nạn trong ấy. Vạn pháp có cùng một Thể nhưng tên khác biệt, một 

Thể là Pháp Tánh. Chúng ta lại thấy: Ở đây, đại sư lại nói A Di Đà Phật chỉ 

do tâm hiện, chỉ do Thức biến, lại xét đến y báo: 



 Tịnh Độ tức thử phương, thử phương tức Tịnh Độ.  

淨土即此方。此方即淨土。 

 (Tịnh Độ chính là phương này, phương này chính là Tịnh Độ).  



Quả  địa  cầu  của  chúng  ta  đây  và  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  là  một 

không hai, không khác gì nhau. Tây Phương Cực Lạc thế giới trang nghiêm 

như thế đó, tốt đẹp như thế đó. Đức Thế Tôn dạy chúng ta: Mặt đất của Tây 

Phương Cực Lạc thế giới không phải là đất cát, không phải là sình lầy mà là 

gì?  Là bảy báu. Đại địa  là  lưu  ly,  người thế gian chúng  ta  gọi  lưu  ly  là Phỉ 

Thúy, tức một loại ngọc có màu xanh lá cây trong suốt. Như vậy đại địa của 

Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  trong  suốt,  từ  trên  mặt  thấy  thấu  tận  đáy, 

thuần sắc xanh tuyền. Bảy báu trong thế giới của chúng ta rất cứng rắn như 

đá tảng vậy, rất cứng nên chỉ có thể làm những món châu bảo, làm đồ công 

nghệ,  làm  thành  sản  phẩm  nghệ  thuật  để  thưởng  thức.  Bảy  báu  của  Tây 

Phương Cực Lạc thế giới mềm mại, đại địa rất mềm, ta bước lên giống như 

đi trên một cái mền bằng đất rất dầy, đi lên đó rất dễ chịu, không cứng chắc. 

Ở chỗ chúng ta đây, làm đường bằng nhựa đường, phủ nhựa đường hoặc 

tráng  xi-măng.  Đường  sá  ở  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  bằng  vàng  ròng, 

quý  vị  hiểu  vàng  ròng  biết  là  bao  nhiêu,  vàng  ròng  đem  lót  đường.  Vàng, 

bạc, lưu  ly,  xa cừ,  mã  não, phần  lớn  những  thứ quý báu ấy được dùng  làm 

vật  liệu  xây  dựng.  Vì  sao  trong  thế  giới  chúng  ta,  những  thứ  này  bị  biến 

thành  đất  sét,  cát,  đá,  đều  bị  biến  thành  những  thứ  như  vậy?  Không  có  gì 

khác cả,  hoàn toàn  giống  như phản  ứng kết tinh của  nước! Người sống  nơi 

này  tâm bất thiện, bởi thế, phản  ứng kết tinh bèn biến thành  những thứ ấy. 

Người Tây Phương Cực Lạc thế giới hiền lành, vật chất bèn phản ứng, biến 

thành  vô  lượng  trân  bảo,  chứ  thật  ra,  chúng  chỉ  là  một  thứ,  không  khác  gì 

nhau!  Bởi  thế,  “Tịnh  Độ  tức  thử  phương,  thử  phương  tức  Tịnh  Độ” (Tịnh 

Độ chính là phương này, phương này chính là Tịnh Độ). 



 Khởi phi mê ngộ chi tự thù, hà hữu thánh phàm nhi bỉ thử.  

豈非迷悟之自殊。何有聖凡而彼此。 

 (Há  chẳng  phải  do  mê  ngộ  nên  tự  khác  nhau,  nào  có  thánh  phàm  sai 

 biệt!) 



Phàm  hay  Thánh  bất  quá  chỉ  là  danh  từ  mà  thôi,  tên  gọi  khác  nhau, 

nguyên  nhân  thật  sự  gây  nên  những  hiện  tượng  bất  đồng  chính  là  mê  hay 

ngộ. Người Tây Phương Cực Lạc thế giới giác ngộ, tất cả hết thảy vạn vật, 

cảnh  giới biến  hiện  theo cái  ngộ đó đều  là tốt đẹp chẳng thể  nghĩ  bàn. Con 

người trong thế gian chúng ta hiện thời tâm hạnh bất thiện, cho nên tất cả hết 

thảy vạn vật ở nơi đây biến thành xấu tệ, đạo lý là như vậy. Do đó, y báo và 

chánh báo trang nghiêm trong mười pháp giới chính là những hình ảnh biến 

hiện từ chính cái tâm của chúng ta. Kinh Kim Cang dạy:  “Nhất thiết hữu vi 

 pháp, như mộng, huyễn, bào, ảnh” (Hết thảy pháp hữu vi, như mộng, huyễn, 

bọt,  bóng),  chúng  là  những  hình  tướng  do  cái  tâm  của  chúng  ta  biến  hiện. 

Chúng ta phải biết rõ ràng, phải thấu suốt, phải hiểu rõ đạo lý và chân tướng 

sự thật này. Như vậy, phải sửa đổi từ nơi đâu? Từ ngay nơi cái tâm chúng ta, 

đó là thật sự tu đấy. 

Chân  tu  không  phải  là  hình  thức,  mà  cốt  ở  thực  chất.  Thực  chất  là  gì? 

Khởi tâm động niệm. Thoạt đầu, Chương Gia Đại Sư dạy tôi câu này:  “Phật 

 pháp trọng thực chất chứ không trọng hình thức. Tâm anh biến thành thiện 

 thì không gì chẳng thiện”.  Đầu tiên là tướng mạo chuyển biến, tướng chuyển 

theo tâm, tướng mạo trang nghiêm; tiếp đến là thể chất, thân thể mạnh khỏe, 

không  có  bệnh  tật.  Đó  là  vật  chất  gần  mình  nhất.  Chúng  ta  khởi  tâm  động 

niệm, tất cả hết thảy vật chất đều có phản ứng, giống như nước kết tinh vậy. 

Vì thế, tâm quý vị lành, tư tưởng lành, ngôn ngữ, hành vi lành thì mỗi tế bào 

khắp  toàn  thân,  mỗi  một  khí  quan  đều  tốt  lành,  mọi  thứ đều  tốt  lành  cả,  lẽ 

nào quý vị không khỏe mạnh cho được, làm sao sanh bệnh cho được! 

Nói cách khác, nếu quý vị sanh bệnh, có bệnh tật gì thì bệnh do đâu sanh 

ra? Chủ yếu là do ý niệm bất thiện tạo thành. Đương nhiên vẫn còn có những 

nhân  tố  khác,  những  nhân  tố  khác  là  ăn  uống,  khí  hậu,  bị  hoàn  cảnh  bên 

ngoài công kích, nhưng quan trọng nhất vẫn là tâm tư của chính mình. Nay y 

giới cũng đang nghiên cứu sức khỏe tâm lý, người tâm lý khỏe mạnh dẫu bị 

bệnh  vì  nhiễm  lạnh, trúng  gió cũng rất dễ chữa trị, rất  mau  lành, khôi phục 

bình thường. Nếu tâm lý không khỏe mạnh, ắt phiền toái vô cùng, rất dễ bị 

virus bên  ngoài công kích, lại còn khó  lành bệnh, tâm  lý không khỏe  mạnh 

mà!  Hiện  tại,  các  bác  sĩ  thường  nói  như  thế,  nhưng  chưa  biết  được  tiêu 

chuẩn của tâm lý khỏe mạnh là gì, còn trong Phật đã nói về điều này rất rõ 

rệt. 

Lần thứ nhất chúng tôi được nghe câu:  “Phật pháp trọng thực chất chứ 

 không trọng hình thức”  là từ Chương Gia đại sư dạy. Lần thứ hai được nghe 

câu  này ở  Tân Gia Ba,  Tổng Thống Nạp  Đan (Sellapan Rama  Nathan) bảo 

tôi như vậy. Ông ta theo Ấn Độ Giáo (Hinduism), cho biết bản thân hết sức 

tôn trọng Phật giáo, ông ta bảo:  “Phật giáo trọng thực chất chứ không trọng 

 hình  thức”.  Tôi  nghe  xong  cảm  thấy  hết  sức  kinh  ngạc,  bởi  lẽ,  sau  khi  tôi 

được nghe câu nói này từ Chương Gia đại sư, trong mấy mươi năm chưa có 

ai  nói  câu  này  trước  mặt  tôi.  Chẳng  phải  là  người  nội  hạnh  (có  công  tu 

dưỡng  thật  sự  bên  trong,  người  thông  hiểu  sâu  sắc  một  lãnh  vực  nào  đó) 

chẳng thể nói nổi câu này. 

Cái  “thực chất”  đó chính  là khởi tâm động  niệm,  ngôn  ngữ,  và  hành  vi 

nhất định phải tương ứng với chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, 

từ bi, không  gì  là bất thiện. Chúng ta xử sự, đãi  người, tiếp  vật, nhất là đối 

với  những  người  hiểu  lầm,  hủy  báng,  tổn  hại  chúng  ta,  chúng  ta  phải  dùng 

lòng chân thành đối với họ, dùng tâm thanh tịnh, bình đẳng đối với họ, dùng 

tâm chánh giác từ bi đối với họ, chân tâm! Quyết định chẳng được nói gã đó 

chơi xấu mình, cần gì phải xử tốt với hắn? Nếu vậy là quý vị trật rồi! Kẻ ấy 

đọa  địa  ngục,  vì  sao  ta  không  đọa  địa  ngục?  Nói  vậy  chẳng  phải  là  nói  lời 

ngốc  nghếch  hay  sao?  Kẻ  ấy  gây  tạo  lục  đạo,  vì  sao  ta  không  gây  tạo  lục 

đạo? Nay ta cùng kẻ ấy chẳng đi cùng một đường; kẻ ấy theo con đường lục 

đạo,  chúng  ta  theo  con  đường  thành  Phật.  Con  đường  họ  đi  là  mê  không 

giác, con đường nay chúng ta đang đi là giác chứ không mê, khác nhau! Như 

vậy nếu cảm thấy bị thua thiệt, vẫn còn lòng giận hờn, vẫn có tâm báo thù, 

há  chẳng  phải  là  lầm  lạc  quá  đỗi  ư?  Chẳng  những  người  ta  sai  lầm,  mình 

cũng lầm luôn! Đoạn khai thị này là đại đạo lý, cũng chứa đựng chân tướng 

sự thật. Nói xong, trong tiểu đoạn cuối cùng, thiền sư dạy chúng ta: 



 Nãi tri hiện tiền chúng đẳng.  

乃知現前眾等。 

 (vậy thì hiện tiền đại chúng).  



Chúng ta  hiện đang ở cùng  một chỗ  làm pháp sự này,  làm pháp sự này 

để cùng học tập, cùng tu hành. 



 Dĩ tự tánh A Di Đà Phật.  

以自性阿彌陀。 

 (Hãy đem A Di Đà Phật nơi tự tánh).  



Hiểu rồi thì A Di Đà Phật chính là tự tánh. 



 Dữ đại chúng thiệt căn.  

與大眾舌根。 

 (Cùng với cái lưỡi của đại chúng).  



 “Cái lưỡi của đại chúng”  ý nói chúng ta hãy xưng niệm A Di Đà Phật. 



 Phổ đồng vận chuyển căn bản pháp luân.  

普同運轉根本法輪。 

 (Cùng xoay chuyển rộng khắp căn bản pháp luân ).  



 “Căn bản pháp luân”  chính là Nhất Chân pháp giới; y báo và chánh báo 

trang  nghiêm trong  mười  pháp  giới đều  là những  hình ảnh do tự tánh  hiện, 

do  thức  biến.  Đó  là  “căn  bản  pháp  luân”.  Việc  này  chỉ  có  chư  Phật  Như 

Lai, Pháp  Thân đại sĩ thấu  hiểu, thông suốt. Ngày  nay chúng  ta có tín  tâm, 

tin rằng chư Phật không nói dối, Phật chẳng lừa dối chúng sanh, Phật nói ra 

câu nào cũng chân thật, chúng ta nghe lời Phật chắc chắn không bị lầm lạc. 

Chúng  ta  chẳng  phải  chỉ  nghe  xong  lời  Phật  dạy  rồi  thôi,  không  phải  vậy, 

nghe xong phải chiếu theo những lời dạy ấy để tu học, sau đấy tự mình đích 

thân chứng đắc cảnh  giới. Đấy chính  là chỗ phi  thường của đức Phật, Ngài 

yêu  cầu  chúng  ta  phải  tự  mình  chứng  minh  được  những  điều  đức  Phật  đã 

giảng, chứng thực  vũ  trụ  nhân sanh có đúng  như vậy  hay không,  nhất định 

chúng  ta  phải  đích  thân  chứng  đắc.  Cái  “phổ  đồng  căn  bản  pháp  luân”  ở 

đây theo chúng tôi hiểu trên mặt Sự chính là mọi người hãy cùng xưng niệm 

một câu Nam Mô A Di Đà Phật. 



 Chư nhân hoàn ủy tất ma?  

諸仁還委悉麼。 

 (Các nhân giả còn gì vướng mắc nữa chăng? Hiểu thấu chăng?) 



 “Chư  nhân”  nghĩa  là  gọi  mọi  người  bằng  danh  xưng “nhân  giả”  (bậc 

nhân từ),  “nhân giả”  là từ ngữ xưng  hô cung kính đối  với  Bồ Tát,  nghĩa  là 

người nhân từ,  “chư nhân”  nghĩa là các vị nhân từ.  “Hoàn ủy tất ma” : Ủy là 

ủy  khuất  (vướng  mắc,  ép  uổng).  Có  điều  gì  xử ép  quý  vị  chăng,  quý  vị  đã 

hiểu thấu hay chưa?  “Tất ma”  là thấu hiểu hay chưa! A! Bây giờ đã hết giờ 

rồi, chúng ta nghỉ một lát. 



* 

Chư vị đồng học! 

Hãy xem tiếp bài kệ tiếp theo của Thiền sư Trung Phong: 



---o0o--- 

12. Thiền Kệ 

  

 Sanh diệt vô sanh, sanh bất sanh,  

 Lạc bang na khẳng cấm nhân hành,  

 Thùy tri vạn trượng hồng trần lý 

 Hạm đạm hoa khai chánh nguyệt minh.  

生滅無生生不生。 

樂邦那肯禁人行。 

誰知萬丈紅塵裡。 

菡萏華開月正明。 

 (Tạm dịch: 

 Sanh diệt vô sanh, sanh chẳng sanh,  

 Cực Lạc sanh về há cấm ngăn?  

 Hồng trần muôn trượng nào ai biết: 

 Búp sen xòe nở rạng trăng thanh).  



Câu  nào  trong  bài  tụng  này  cũng  mang  Thiền  cơ  thâm  diệu.  Phần  khai 

thị ở trên cũng khiến cho chúng ta hiểu được đôi chút bài kệ này.  “Sanh diệt 

 vô sanh, sanh bất sanh” , đối với Sự - Lý trong câu này chúng tôi chẳng thể 

nói là  mình đã thấu hiểu thật rõ ràng, tối thiểu chỉ có khái niệm lờ mờ, như 

vậy  đã  rất  hy  hữu;  vì  sao?  Trước  kia,  về  căn  bản,  chúng  ta  chẳng  có  khái 

niệm gì, nay có chút khái niệm như thế, nhà Thiền gọi khái niệm ấy là  “nghi 

 tình”.  Có nghi tình thì mới có chỗ ngộ; bởi lẽ, tiểu nghi thì tiểu ngộ, đại nghi 

bèn đại ngộ. Ở đây, không phải là hoài nghi, mà là nghi tình. 

Nghe  Phật,  Bồ  Tát,  tổ  sư  đại  đức  giảng  cho  chúng  ta  nghe  chân  tướng 

của vũ trụ và nhân sinh, chúng ta phải thường đọc, thường nghe, thường suy 

nghĩ  cho  đến  khi  nào  tâm  định,  định  có  thể  khai  huệ.  Tâm  lao  chao,  vọng 

niệm  quá  nhiều  sẽ  không  có  cách  nào,  cũng  không  có  cách  gì  ngộ  nhập 

được; chúng tôi thường nói là “khai ngộ”, quý vị không có cách gì khai ngộ. 

Khai ngộ thì nhất định tâm phải định. Vì thế, cổ nhân Trung Quốc nói:  “Độc 

 thư  thiên  biến,  kỳ  nghĩa  tự  kiến” (Đọc  sách  ngàn  lần  tự  thấy  được  nghĩa). 

Người học Phật hiểu đạo lý này rất dễ dàng, sau khi đọc một ngàn lần, tâm 

bèn định. Tâm đã định ắt có chỗ ngộ. Không cần nghĩ đến nghĩa, chẳng cần 

phải hỏi mà có thể thấu suốt, hoát nhiên khai ngộ mà! Đạo lý là đây. Bởi thế, 

nghe  nhiều,  đọc  nhiều,  vì  nhiều  người  tuyên  giảng,  trí  huệ  càng  được  mở 

mang nhanh chóng! 

Đây  là  kinh  nghiệm  của  suốt  một  đời  tôi,  như  quý  vị  đều  thấy  đó.  Tôi 

học Phật đến năm nay là năm  mươi hai năm, đã giảng kinh được bốn  mươi 

lăm  năm,  trong  suốt  bốn  mươi  lăm  năm  không  gián  đoạn,  ngoại  trừ  những 

lúc phải đi đây đi đó, hầu như ngày nào cũng giảng, mà đọc kinh cũng chưa 

hề  gián  đoạn,  khi  du  hành  cũng  không  gián  đoạn.  Nếu  tâm  quý  vị  định, 

không  có  vọng  niệm,  không  bị  tạp  loạn  thế  gian  gây  rối  thì  mới  khế  nhập 

được mấy phần. 

Câu thứ  hai  nói  về  Tây  Phương Cực  Lạc thế  giới.  “Lạc bang na khẳng 

 cấm  nhân  hành”  (Cực  Lạc  sanh  về  há  cấm  ai?):  Quyết  định  chẳng  cấm  ai 

vãng sanh Cực Lạc thế giới. Nơi thế giới Cực Lạc, A Di Đà Phật dang rộng 

hai tay hoan nghênh mọi người di dân sang đó, không hề cự tuyệt. Nói thật 

ra, cũng giống như Úc châu hiện thời, bộ trưởng Cái Thụy (Gerry Hand) bộ 

Di Dân của Úc Châu có lần chủ trì lễ tuyên thệ nhập tịch, khi ấy tôi vẫn chưa 

là công  dân Úc, nhưng  tình cờ  lần ấy, ông ta  mời  tôi tham dự lễ  nhập tịch. 

Ông  ta  tuyên  bố  trong  buổi  lễ:  “Úc  châu  hoan  nghênh  di  dân  từ  mọi  nơi, 

chẳng giống như những quốc gia khác đặt ra rất nhiều hạn chế theo từng khu 

vực địa lý”. Úc châu hạn chế rất ít, hoan nghênh di dân, trở thành công dân 

Úc rất dễ! 

Tây Phương Cực Lạc thế giới cũng thế, hoan nghênh chúng sanh từ các 

cõi Phật trong mười phương, chỉ cần quý vị muốn sanh về Tây Phương Cực 

Lạc  thế  giới,  điều  kiện  rất  đơn  giản:  Quý  vị  thật  sự  tin  tưởng,  có  nguyện 

vọng, muốn sanh về đó rồi nhất tâm nhất ý niệm một câu A Di Đà Phật. Câu 

A Di Đà Phật ấy giống như tín hiệu, chúng ta ở đây phát đi tín hiệu, A Di Đà 

Phật ở bên đó liền nhận được. Chúng ta dùng phương pháp này để tâm tâm 

tương ấn cùng A Di Đà Phật, giữ mối quan hệ. Đến khi duyên chín muồi, A 

Di Đà Phật sẽ đến tiếp dẫn chúng ta. 

Thông  thường  khi  duyên  chín  muồi  là  lúc  chúng  ta  mạng  chung  trong 

thế gian này. Quý vị phải hiểu: Lục đạo phàm phu đều có thọ  mạng, vì sao 

có mạng vận? Là vì họ có vọng tưởng, có chấp trước. Trong Liễu Phàm Tứ 

Huấn, thiền sư Vân Cốc giảng:  “Hễ ai có chấp trước, có vọng tưởng thì phải 

 có số mạng, không thể tránh khỏi số mạng. Ai vọng tưởng, chấp trước, phân 

 biệt  đều  buông  xuống  được  hết  sẽ  không  còn  số  mạng  nữa!”  Người  niệm 

Phật cầu sanh Tịnh Độ chúng ta có buông vọng tưởng, phân biệt, chấp trước 

xuống  được  hay  chưa?  Chưa!  Nếu  chưa  thì  vẫn  còn  có  số  mạng,  đó  gọi  là 

“đới  nghiệp  vãng sanh”. Nếu  vọng tưởng,  phân biệt, chấp trước đều buông 

xuống thì sự vãng sanh ấy gọi là  “tự tại vãng sanh” , muốn đi lúc nào bèn đi 

ngay lúc ấy, không bị mạng vận trói buộc, không còn mạng vận nữa; vì thế, 

sanh tử tự tại. Mức độ tự tại cũng khác biệt, [tùy theo] công phu của quý vị 

cao hay thấp  mà [tự  tại] sâu  hay cạn khác nhau.  Bởi  vậy, thế  giới Cực  Lạc 

luôn hoan nghênh, tuyệt đối không ngăn cấm. 

 “Thùy  tri  vạn  trượng  hồng  trần  lý;  hạm  đạm  hoa  khai  chánh  nguyệt 

 minh” (Ai  biết  trong  hồng  trần  vạn  trượng:  búp  sen  xòe  nở  dưới  trăng 

thanh).  Từ  ngữ  “vạn  trượng  hồng  trần”  hình  dung  lục  đạo  luân  hồi.  “Thùy 

 tri”  là ai có thể nghĩ được? Trong lục đạo luân hồi nghiễm nhiên có búp sen 

của  Tây  Phương Cực  Lạc thế  giới.  “Hạm  đạm”  là búp sen chưa  nở,  lúc  nở 

rồi  thì  gọi  là  “liên  hoa”,  lúc  chưa  nở  gọi  là  “hạm  đạm”.  Hạm  đạm  là  búp 

sen.  Nói  về  điều  gì  vậy?  Chính  là  người  niệm  Phật,  mỗi  một  người  niệm 

Phật phát nguyện cầu sanh Tịnh Độ, trong ao bảy báu nơi Tây Phương Cực 

Lạc thế giới bèn sanh ra một đóa sen. Trên hoa đề tên người ấy, trong tương 

lai, khi người ấy vãng sanh sẽ sanh trong hoa sen ấy. 

Nay chúng ta chưa sanh vào thế giới Cực Lạc, nay đang phát tâm, trong 

ao báu bên thế giới Cực Lạc bèn có hoa sen. Tín hiệu của chúng ta là niệm A 

Di Đà Phật, niệm Phật chính là tín hiệu, tín hiệu ấy sẽ vun quén đóa sen đó. 

Quý vị niệm Phật công phu càng siêng, tâm niệm càng thuần, càng chân thật 

thì  hoa  sen  dần  dần  tăng  trưởng,  càng  ngày  càng  to,  ánh  sáng  và  màu  sắc 

càng  đẹp.  “Hạm  đạm  hoa  khai  chánh  nguyệt  minh” :  Vầng  trăng  biểu  thị 

Chân Như Tự Tánh, vẫn chỉ là do tâm hiện, chỉ do thức biến, trọn chẳng rời 

khỏi tâm tánh. Tâm tánh có thể hiện, có thể biến; tất cả hết thảy hiện tượng 

là cái được hiện, được biến, nhất định phải hiểu đạo lý này. Khai thị đến chỗ 

này  là  hết  một  đoạn,  tiếp  theo  là  phần  quan  trọng  nhất:  Niệm  Phật,  vì  Hệ 

Niệm  Pháp  Sự  lấy  việc  niệm  Phật  làm  chánh,  niệm  Phật,  phát  nguyện.  Ở 

đây,  chúng  ta  thấy  có  tám  mục,  phần  này  là  thuyết  pháp.  Sau  khi  khai  thị, 

thuyết pháp xong lại niệm Phật. 



 Nam mô Tây Phương Cực Lạc thế giới đại từ đại bi A Di Đà Phật.  

南無西方極樂世界。大慈大悲。阿彌陀佛。 



Tiếp đó, niệm Quán Thế Âm Bồ Tát ba lần, niệm Đại Thế Chí Bồ Tát ba 

lần, niệm Thanh Tịnh Đại Hải Chúng Bồ Tát ba lần, những nghi thức này ắt 

chư  vị  rất  quen  thuộc,  mọi  người  thường  làm  thế.  Sau  phần  Niệm  Phật  là 

phát  nguyện,  trong  thời  thứ  nhất  nêu  lên  mười  đại  nguyện  vương  của  Phổ 

Hiền  Bồ  Tát.  Khi  Tịnh  Tông  Học  Hội  của  chúng  ta  thành  lập,  trong  phần 

duyên khởi chúng tôi đặt ra năm khoa mục tu hành, cũng có nghĩa là những 

giáo  huấn  chân  thật  mà  trong  cuộc  sống  thường  nhật,  làm  việc,  xử  sự,  đãi 

người, tiếp vật, chúng ta nhất định phải tuân thủ, quyết định không được trái 

nghịch. Năm khoa mục ấy đều trích từ kinh luận ra. 

1)  Thứ  nhất  là  “tịnh  nghiệp  tam  phước”  trích  từ  Quán  Vô  Lượng  Thọ 

Phật  Kinh.  Điều  thứ  nhất  là  “hiếu  dưỡng  cha  mẹ,  phụng  sự  sư  trưởng,  từ 

 tâm  không  giết,  tu  Thập  Thiện  nghiệp”,  chúng  ta  phải  thực  hiện,  phải  làm 

được.  Điều  thứ  hai  là  “thọ  trì  Tam  Quy,  đầy  đủ  các  giới,  chẳng  phạm  oai 

 nghi”.  Điều  thứ  ba  là  “phát  Bồ  Đề  tâm,  tin  sâu  nhân  quả,  đọc  tụng  Đại 

 Thừa,  khuyến  khích,  sách  tấn  hành  giả”.  Đó  là  khoa  mục  tu  hành  thứ  nhất 

của chúng ta. Chúng ta có thể vãng sanh Tịnh Độ hay không là do chúng ta 

làm  được  bao  nhiêu  phần  của  mười  một  câu  trong  ba  điều  này  Nếu  quý  vị 

hoàn  toàn  không  làm  được  thì  trong  một  đời  này  chẳng  thể  vãng  sanh,  rất 

quan trọng đấy nhé! 

2) Khoa mục thứ hai là Lục Hòa Kính. Lục Hòa Kính là cách đối xử giữa 

đại chúng ở cùng  một chỗ  với  nhau. Con  người  là động  vật có  tính  xã  hội, 

quyết định chẳng thể sống một mình. Dẫu là tại gia thì vợ chồng cũng là hai 

con người cùng sống  một chỗ, bởi thế, phải đối xử thuận hòa với nhau, tôn 

kính lẫn nhau là điều quan trọng hơn hết. Để dạy đại chúng đối xử với nhau 

như thế nào, đức Phật nêu ra sáu điều. 

 “Kiến hòa đồng giải”  nói theo ngôn ngữ bây giờ là tạo dựng sự hiểu biết 

chung. Cách nghĩ, cách nhìn của chúng ta đối với vũ trụ, đối với nhân sanh, 

đối với hết thảy người sự vật phải rất gần giống nhau. Gần giống nhau theo 

cách  nào?  Phật  pháp  giảng  hết  sức  cao  minh:  Phải  buông  hết  thành  kiến, 

cũng  như  cách  nghĩ,  cách  nhìn  của  mình  xuống,  ai  nấy  đều  buông  xuống, 

đấy chẳng phải là hoàn toàn nhất trí hay sao? Kiến giải, cách nghĩ, cách nhìn 

tương đồng, phương pháp ấy hay khéo đến cùng cực. Tuy vậy, buông xuống 

chẳng phải là chuyện dễ dàng, Bồ Tát mới có thể buông xuống được, A La 

Hán  vẫn  chưa  buông  xuống  hoàn  toàn,  nhưng  đã  buông  xuống  không  ít. 

Phàm phu không làm được, vậy thì làm thế nào đây? Phàm phu phải nương 

theo  lời  Phật,  Bồ  Tát  răn  dạy,  vậy  là  tốt,  chớ  có  nương  theo  vọng  tưởng, 

phân biệt, chấp trước. Nếu nương theo những giáo huấn trong kinh điển thì 

bọn phàm phu chúng ta có thể làm được điều này, hết sức cụ thể! Phật dạy 

chúng ta làm như thế nào, chúng ta cứ làm như thế đó; đức Phật dạy chúng 

ta đừng làm những gì, chúng ta quyết định không làm. Đó là biện pháp tốt. 

Thứ  hai  là  “giới  hòa  đồng  tu”.  Giới  (戒)  nghĩa  là  đại  chúng  sống  cùng 

một chỗ phải có quy củ, phải có luật lệ, mỗi một cá nhân trong chúng ta đều 

phải  tuân  thủ.  Đức  Phật  vì  chúng  ta  chế  định  những  giới  luật,  pháp  tắc,  là 

khuôn mẫu sanh hoạt được chế định dựa trên hoàn cảnh sanh hoạt hiện thời 

của chúng ta. Nay chúng ta gọi đó là công ước sanh hoạt. Tiếp đến là  “thân 

 hòa đồng trụ”, “khẩu hòa vô tranh”, “ý hòa đồng duyệt” , cuối cùng là  “lợi 

 hòa đồng quân”.  Lợi hòa đồng quân là cuộc sống vật chất lẫn cuộc sống tinh 

thần đều bình đẳng, không đặc biệt (tức là không ai được ưu đãi đặc biệt hơn 

người  khác),  không  cao  thấp,  chúng  ta  sống  giống  hệt  như  nhau,  nay 

gọi  “cộng hữu tài sản”.  Do vậy, trước kia chúng  tôi  giảng  kinh thường  nói 

Phật giáo chính là sở hữu tài sản chung một cách tối cao. Lúc Thích Ca Mâu 

Ni  Phật  tại  thế,  nhà  Phật  hoàn  toàn  nói  đến  quyền  sở  hữu  tài  sản  chung, 

không có tư hữu tài sản, chỉ có đoàn thể. [Mỗi cá nhân trong] đoàn thể sống 

bình  đẳng  nhất  loạt  như  nhau,  đích  thân  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  làm  mẫu 

mực.  Cả  một  đời  đức  Phật,  cơm,  áo,  ăn  ở  đều  giống  hệt  đại  chúng,  không 

khác biệt chút nào. Do vậy, mọi người khâm phục Ngài đã làm được hết sức 

triệt để. Đó là Lục Hòa, tức khoa mục thứ hai. 

3) Khoa  mục thứ ba  là Tam  Học. Đây  là tổng cương  lãnh, tổng  nguyên 

tắc tu  hành của chúng  ta. Tam  Học  là Giới - Định - Huệ, quyết định chẳng 

được trái nghịch, quyết định chẳng được lìa khỏi, 

4)  Khoa  mục  thứ tư  là  Lục  Độ  của  Bồ  Tát:  Bố  thí,  trì  giới,  nhẫn  nhục, 

tinh tấn, thiền định, Bát Nhã. 

5) Khoa  mục thứ năm  là  mười  đại  nguyện vương của  Phổ  Hiền  Bồ Tát 

được  nói đến ở đây.  Tịnh  tông  học  nhân chúng ta tu  hành thường phải  dựa 

vào đâu? Dựa vào mười nguyện này! 

Năm khoa mục này được gọi là “hành kinh” (kinh để tu hành), phải đưa 

chúng  vào  hành động, chẳng được  nói  xuông.  Kinh  này không phải để quý 

vị tụng, cũng chẳng phải để cho quý vị giảng giải, mà là yêu cầu quý vị thực 

hiện, áp  dụng  vào cuộc sống của chính quý  vị,  thực  hiện trong cách  xử sự, 

đãi người, tiếp vật, quý vị phải làm cho được. Vì thế, chúng ta tu hành, dùng 

năm  khoa  mục  này  làm  tiêu  chuẩn  hòng  sửa  đổi  những  hành  vi  sai  lầm.  Ở 

đây,  chúng  ta  hãy  xem  mười  nguyện  Phổ  Hiền  ấy,  nguyện  thứ  nhất  trong 

mười nguyện Phổ Hiền là: 



---o0o--- 

13. Phát Nguyện (Phổ Hiền Thập Đại Nguyện) 



 Nhất giả lễ kính chư Phật.  

一者禮敬諸佛。 

 (Một là lễ kính chư Phật).  



Chư  Phật  là  gì?  Luận  theo  Lý,  chư  Phật  là  Pháp  Tánh.  Pháp  Tánh  phủ 

trùm cả vô tình lẫn hữu tình, bao gộp toàn bộ, chúng ta phải chân thành, bình 

đẳng cung kính hết thảy chúng sanh trong toàn thể vũ trụ. Vì sao? Hết thảy 

hữu  tình  chúng  sanh  là  vị  lai  Phật,  kinh  Phật  dạy  như  thế.  Quá  khứ  Phật, 

hiện  tại  Phật,  đức  Thế  Tôn  đã  giới  thiệu  với  chúng  ta  không  ít,  còn  vị  lai 

Phật?  Tất cả  hết thảy chúng sanh đều có  Phật  Tánh, trong  tương  lai  đều sẽ 

làm Phật, bởi thế, hết thảy chúng sanh đều là vị lai Phật. Trong “lễ kính chư 

 Phật”,  quan trọng nhất là dạy chúng ta phải lễ kính vị lai Phật. Đó là ý nghĩa 

thật  sự.  Do  vậy,  trong  nhiều  nghi  thức  nhà  Phật,  mở  đầu  bằng  “nhất  thiết 

 cung kính”  (hết thảy cung kính),  “nhất tâm đảnh lễ”  đều là vì ý nghĩa này. 

Không riêng gì Phật pháp giảng như thế, Nho gia Trung Quốc cũng nói 

như vậy. Quý vị đọc thiên sách Khúc Lễ trong Lễ Ký, câu đầu tiên là  “Khúc 

 Lễ viết: Vô bất kính”  (Khúc Lễ nói: ‘Đừng bất kính’). Đúng là câu đầu tiên 

ấy và nguyện Phổ Hiền thứ nhất khéo sao chỉ khác cách nói nhưng có cùng 

một  tác  dụng.  Người  Hoa  thường  nói:  “Anh  hùng  sở  kiến  đại  lược  tương 

 đồng”  (cái  thấy  của  những  bậc  anh  hùng  nói  chung  giống  nhau).  Đức  Phật 

nói  tu  hành  thật  sự  thì  phải  bắt  đầu  từ  chỗ  này,  Nho  gia  cũng  khởi  đầu  từ 

đây,  cung  kính!  Chúng  ta  đối  với  đức  Phật  cung  kính  như  thế  nào  thì  nói 

cách  khác,  đối  với  hết  thảy  mọi  người  cũng  phải  cung  kính  như cung  kính 

đức  Phật.  Sau  đó  lại  mở  rộng  ra,  đối  với  hết  thảy  vạn  vật,  đối  với  cây  cối, 

hoa cỏ, đối với núi, sông, đại địa, đối với thần linh trong chín pháp giới, đối 

với các loài quỷ trong ba ác đạo đều cung kính như cung kính Phật. Đối với 

họ  phải  thanh  tịnh,  phải  bình  đẳng,  phải  chân  thành,  chẳng  được  có  ý  nghĩ 

cao thấp, vì sao? Là vì cùng  một Thể khác tên, một Thể nhưng khác tướng, 

đạo lý này đã giảng trong phần trên rồi đấy! 

Trong  mấy  năm  qua,  tôi  qua  lại  với  rất  nhiều  tôn  giáo  khác,  chúng  tôi 

xây  dựng  một  nhận  thức  chung:  “Trong  vũ  trụ  chỉ  có  một  chân  thần  duy 

 nhất.  Vị  chân  thần  duy  nhất  ấy  trong  Phật  giáo  chúng  ta  gọi  là  Pháp 

 Tánh”.  Chân thần sáng tạo trời, đất, vạn vật, trong kinh Phật nói trời đất vạn 

vật  chỉ  do  tâm  hiện,  chỉ  do  thức  biến,  chính  Tánh  Thức  sáng  tạo  trời,  đất, 

vạn  vật.  Các  tôn  giáo  gọi  cái  được  pháp  tánh  hiện,  pháp  tánh  biến  ấy  là 

“chân thần”. A Di Đà Phật, Thích Ca Mâu Ni Phật đều do Pháp Tánh hiện, 

Pháp Tánh biến. Các thần linh trong những tôn giáo khác cũng là đối tượng 

được  hiện,  được  biến  bởi  Pháp  Tánh;  do  vậy,  [các  tôn  giáo]  là  một  chứ 

không phải hai. 

Chúng ta hiểu nguyên lý này, biết chân tướng của sự thật này. Luận trên 

mặt Sự, chúng ta có thể nói hết thảy các vị thần trong tất cả các tôn giáo đều 

là hóa thân của Thích Ca Mâu Ni Phật. Lấy ta làm bản vị thì ta là chủ, họ là 

khách.  Nếu  luận  trên  căn  bản  của  Cơ  Đốc  giáo  (Christianity)  thì  Cơ  Đốc 

Giáo là chủ, ta là khách, tất cả hết thảy các thần trong những tôn giáo khác 

đều là hóa thân của Gia Tô (Jesus). Thích Ca Mâu Ni Phật cũng vậy, Khổng 

Tử, Lão Tử của Trung Quốc cũng thế. Do vậy, chủ không nhất định là chủ, 

mỗi người đều có thể làm chủ, khách cũng có thể làm chủ, đứng ra làm chủ, 

ai nấy đều có thể làm bạn. Kinh Hoa Nghiêm gọi điều này là  “chủ bạn viên 

 dung”.  

Do đó, tất cả hết thảy tín đồ tôn giáo là người một nhà, đều là hóa thân 

của  một chân thần. Tôi  vào  giáo đường của tôn  giáo khác, tôi  lễ bái, người 

khác thấy vậy ngạc nhiên lắm, cớ sao ông lại lễ bái? Tôi lễ là lễ hóa thân của 

một  vị  chân  thần,  thần  của  họ  không  khác  gì  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  cả,  là 

một,  không  phải  hai.  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  còn  mở  rộng  ý  nghĩa  này  hơn  nữa: 

Không  những  hết  thảy  thần  là  một,  mà  hết  thảy  chúng  sanh  đều  là  một. 

Chúng ta đối với tất cả hết thảy chúng sanh đều lễ kính, coi họ như chư Phật 

Như  Lai,  coi  như chân  thần  duy  nhất  không  hai,  không  khác.  Ai  làm  được 

như thế? Phổ  Hiền  Bồ  Tát làm được. Nếu  quý  vị  làm  được  như thế, quý  vị 

chính là Phổ Hiền Bồ Tát. 

Phổ Hiền Bồ Tát có năm mươi mốt tầng cấp: Sơ Phát Tâm Phổ Hiền Bồ 

Tát, Thập Tín Vị Phổ Hiền Bồ Tát, Thập Trụ Phổ Hiền Bồ Tát, Thập Hạnh 

Phổ Hiền Bồ Tát, Thập Hồi Hướng Phổ Hiền Bồ Tát, Thập Địa Phổ Hiền Bồ 

Tát, Đẳng Giác Phổ Hiền Bồ Tát. Cứ hễ là người tu hạnh Phổ Hiền thì đều 

gọi là Phổ Hiền Bồ Tát. Tịnh tông học nhân chúng ta tu hạnh Phổ Hiền, quý 

vị  hãy  mở kinh Vô  Lượng Thọ ra  xem  đi, không phải  là trong phần Chánh 

Tông,  mà  là  trong  Tự  Phần,  mở  đầu  bằng  phần  liệt  kê  đại  chúng  tham  dự 

pháp hội, sau phần nêu danh hiệu đại chúng có một câu:  “Hàm cộng tuân tu 

 Phổ Hiền đại sĩ chi đức” (đều cùng tuân thủ, tu tập đức của Phổ Hiền). Đức 

của  Phổ  Hiền  chính  là  mười  nguyện  này  đấy.  Vì  thế,  phải  biết  Tịnh  tông 

đồng  học  nếu  là  người  thật  sự  tu  Tịnh  tông  thì  người  ấy  tu  như  vị  Bồ  Tát 

nào? Tu theo Phổ Hiền Bồ Tát. 

Cận đại, Hoằng Nhất đại sư như ai nấy đều biết, khóa niệm sáng tối của 

Hoằng Nhất đại sư là gì? Niệm Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm. Ngài tu Tịnh 

Độ,  cầu  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  Ngài  không  niệm  kinh  Vô 

Lượng  Thọ,  không  niệm  kinh  A  Di  Đà,  mà  niệm  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện 

Phẩm,  mười  đại  nguyện  vương  dẫn  về  Cực  Lạc.  Do  đây  biết  rằng:  Hoằng 

Nhất đại sư cả một đời tu mười đại nguyện vương. Quý vị hãy chú tâm quan 

sát Ngài, sau khi Ngài  học  Phật, quy  tín  Tịnh Độ rồi, Ngài biểu  hiện, Ngài 

sống,  xử sự,  đãi  người,  tiếp  vật  có  giống  với  mười  nguyện  hay  chăng?  Có 

phải là thật sự thực hiện hay không? Tôi chú tâm quán sát thấy Ngài thật sự 

làm  được. Bất  luận đối  với ai Ngài đều cung kính, Ngài  xử sự, đối  vật đều 

cung kính.  “Lễ kính chư Phật”  được thể  hiện trong cuộc sống thường  nhật. 

Hoằng Nhất đại sư đã nêu gương cho chúng ta thấy. 

Chúng ta học Phật phải khởi đầu từ đâu? Từ lễ kính! Đối với người khác 

ngạo  mạn,  đối  với  người  khác  không  biết  tôn  trọng,  không  biết  quan  tâm, 

không  biết  giúp  đỡ  tức  là  không  biết  học  Phật,  vẫn  là  mê  hoặc,  điên  đảo, 

không làm được một câu nào! Bởi thế, ngàn muôn phần mọi người chớ hiểu 

lầm  “chư  Phật”  chỉ  là  những  vị  đã  thành  Phật!  Không  phải  thế!  “Chư 

 Phật”  ở  đây  là  tam  thế  chư Phật,  quan  trọng  nhất  là  vị  lai  chư  Phật.  Vị  lai 

chư Phật  là tất cả hết thảy chúng sanh trong  hiện tại, bao gồm cả động  vật, 

muỗi, kiến đều là Phật. Quý vị có lễ kính được hay không? Cây cối hoa cỏ 

cũng đều là Phật, phạm vi rất rộng lớn, nghĩa lý rất sâu xa, vi diệu đến cùng 

cực! Vì thế, đó là tiêu chuẩn tu học của Tịnh Tông. 

Căn bệnh lớn nhất của chúng ta là không biết cung kính, hiện thời đúng 

là  vô  lễ  vô  kính,  làm  sao  vãng  sanh  cho  được?  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế 

giới, khi tôi giảng kinh Vô Lượng Thọ, kinh A Di Đà đã bảo cùng quý vị rồi: 

Thế giới Cực Lạc chỉ là Phổ Hiền pháp giới. Hễ ai sanh về Tây Phương Cực 

Lạc thế  giới cũng đều  là Phổ Hiền Bồ Tát, ba bậc chín phẩm trong bốn cõi 

đều tu hạnh Phổ Hiền. Trong kinh Vô Lượng Thọ có một đoạn nói rõ ràng: 

Phổ Hiền Bồ Tát là Sơ Tổ Tịnh Tông của thế giới Sa Bà, Ngài dạy dỗ chúng 

ta chính là thay mặt đức A Di Đà Phật giáo hóa. Chúng ta phải tin, phải hiểu, 

phải tiếp nhận, phải nghiêm túc phụng hành, phải dùng cái tâm chân thành, 

tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, tâm từ bi để học tập. 

Khắp  pháp  giới,  trọn  hư  không  giới,  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  cùng  hết  thảy 

chúng  sanh  (chúng  sanh  ở  đây  bao  gồm  hữu  tình  lẫn  vô  tình)  quyết  định 

không đối lập, như thế là lễ kính thật sự. Nếu có đối lập sẽ chẳng thực hiện 

được câu  “lễ kính chư Phật”  này. Vì vậy, hạnh Phổ Hiền khó tu nhất. Kinh 

giáo Đại Thừa thường nói: Bồ Tát không tu hạnh Phổ Hiền sẽ chẳng thể viên 

thành  Phật  đạo.  Nếu  quý  vị  muốn  chứng  đắc  Phật  quả  viên  mãn  thì  quý  vị 

phải  tu  hạnh  Phổ  Hiền.  Do  đây,  ta  có  thể  hiểu  được  sự  thù  thắng  của  Tây 

phương  Cực  Lạc  thế  giới:  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  toàn  là  người  tu 

hạnh Phổ Hiền, đều đã tu Phật đạo rốt ráo viên mãn. 



 Nhị giả xưng tán Như Lai.  

二者稱讚如來。 

 (Hai là khen ngợi Như Lai).  

   

Ở  đây,  chúng  ta  phải  chú  ý,  ở  trên  nói  “chư  Phật”,  còn  ở  đây  lại  đổi 

thành  Như  Lai.  Nghĩa  là  sao?  Chư  Phật  và  Như  Lai  chẳng  phải  là  một, 

không  phải  là  hai  hay  sao?  Thưa  cùng  quý  vị,  chư  Phật  và  Như  Lai  không 

một,  không  khác,  chẳng  thể  nói  là  một,  mà  cũng  không  thể  nói  là  hai;  thế 

nhưng quả thật có hai cách giảng. Chư Phật là nói trên mặt Tướng, còn nói 

Như Lai là luận trên mặt Tánh. Chúng ta đã biết Tự Tánh có bản năng, bản 

năng  là  gì?  Là  giác  tri,  như  trong  hội  Lăng  Nghiêm,  đức  Thế  Tôn  bảo 

là  “thấy - nghe - hay - biết” . Thấy - nghe - hay - biết là Tự Tánh, hoặc như 

kinh thường  gọi  là  Pháp  Tánh,  nó có bản  năng (năng  lực sẵn có)  vĩnh  viễn 

bất sanh bất diệt trọn khắp pháp giới, hư không giới. Ngoại trừ bản năng ra, 

còn có bản đức (phẩm đức chánh  yếu, phẩm đức sẵn có), đức ấy cũng  trọn 

khắp hư không, pháp giới. Bản đức là gì vậy? Chính là từ bi, là yêu thương. 

Do  vậy,  tôn  giáo  nào  cũng  đều  nói  đến  từ  bi,  đều  nói  đến  yêu  thương. 

Phật pháp nói đến từ bi, kinh Cổ Lan (Koran) nói đến nhân từ, kinh Tân Cựu 

Ước  nói  đến  yêu  thương,  Chúa  yêu  thương  con  người,  Thượng  Đế  yêu 

thương người đời, mọi tôn giáo đều nói đến yêu thương. Vì vậy, yêu thương 

là chân lý của vũ trụ, chân lý của vũ trụ chính là bản đức của pháp tánh, vốn 

sẵn  đủ  tánh  đức.  Từ  thí  nghiệm  kết  tinh  nước,  tiến  sĩ  Giang  Bổn  Thắng  đã 

phát  hiện  được  chuyện  này,  gởi  những  thông  điệp  đến  nước,  nước  có  thể 

thấy,  có  thể  nghe,  có  thể  tiếp  nhận  những  thông  điệp  từ  con  người.  Thông 

điệp  nào  tốt  lành  nhất?  Chính  là  yêu  thương  và  cảm  tạ.  Hai  thông  điệp  ấy 

gây  nên  những  phản  ứng  kết  tinh  đẹp  đẽ  nhất.  Thí  nghiệm  suốt  tám,  chín 

năm, ông ta khẳng định yêu thương và cảm tạ chính là chân lý trong vũ trụ, 

chúng  ta  đã  biết  rồi!  Chúng  ta  biết  đấy  chính  là  tánh  năng,  tánh  đức;  tánh 

năng là thấy - nghe - hay - biết, tánh đức là nhân từ, bác ái. 

Ở Tân Gia Ba, chúng tôi qua lại cùng chín tôn giáo127, tôi cũng viết mấy 

câu:  “Căn bản của mọi tôn giáo là nhân từ, bác ái”.  Tông chỉ cứu độ chúng 

sanh của mọi tôn giáo là giúp cho chúng sanh lìa khổ được vui. Nhân từ, bác 

ái, lìa khổ được vui là quan niệm chung của tất cả hết thảy tôn giáo, là mục 

tiêu giảng dạy chung. Vì sao tôn giáo không thể đoàn kết? Vì sao không thể 

đối xử hòa thuận với nhau? Vì sao không thể hợp tác với nhau? Có thể được 

chứ! Chúng tôi cân nhắc kỹ chuyện náy, quả nhiên là có thể thực hiện được! 

Năm  ngoái,  tôi  hai  lần  qua  thăm  Nhật  Bản,  gặp  gỡ  hàng  lãnh  đạo  Cơ  Đốc 

Giáo đều hết sức vui vẻ, hết sức hòa hài. Quan niệm cơ bản của chúng tôi là 

nhân từ bác ái, lìa khổ được vui. 

Lìa khổ được vui là luận theo mặt Quả. Có quả ắt phải có nhân, chúng ta 

phải thực hiện công phu từ nơi nhân. Nhân là gì? Phá mê khai ngộ! Hết thảy 

khổ do mê mà có, hết thảy vui do ngộ mà sanh. Hễ ngộ bèn vui, hễ mê bèn 

khổ. Vì vậy, quả báo của phá mê khai ngộ là lìa khổ được vui. Phá mê khai 

ngộ nhất định phải là người đã khai ngộ rồi đi dạy dỗ người chưa khai ngộ. 

Trong  kinh,  đức  Phật  thường  nói:  Người  đã  khai  ngộ  phải  vì  người  chưa 

khai  ngộ,  vì  bọn  họ  diễn  nói.  “Diễn”  là  biểu  diễn,  làm  cho  người  ta  thấy; 

“nói”  là  vì  họ  thuyết  minh.  Cuộc  sống  rất  vui  sướng  ấy  của  chúng  ta  phải 

làm  cho  họ  biết, khiến cho  họ trông thấy  sanh  lòng  vui  vẻ,  hướng  về  mình 

thỉnh giáo, ta sẽ giải nói tường tận cho họ khiến họ cũng giác ngộ. Giác ngộ 

rất vui sướng, đã lìa được khổ rồi! 

Vì thế, trong phần trên tôi đã nói hai câu, trong câu đầu tiên, chư Phật là 

nói trên mặt sự tướng, cung kính hết thảy, quyết định chẳng được phân biệt, 

đừng chấp trước.  “Xưng tán”  khác với lễ kính, phải tương ứng với tánh đức 

mới xưng tán, không tương ứng tánh đức thì chẳng xưng tán. Không như lễ 

kính, lễ kính là hoàn toàn bình đẳng, không điều kiện; xưng tán có điều kiện. 

Nói cách khác, chỉ khen  ngợi điều thiện, không khen điều bất thiện. Chúng 

ta  phải  hiểu  đạo  lý  này.  Nếu  khen  ngợi  điều  bất  thiện,  làm  sao  giáo  hóa 

chúng sanh cho được? Sao có thể biến đổi phong tục xã hội cho tốt lành hơn 

được? Vì vậy, xưng tán điều lành, không xưng tán điều bất thiện. 

Người bất thiện, chuyện bất thiện, chúng ta lễ kính,  nhưng không  xưng 

tán. Người  lành,  việc  lành, ta  vừa  lễ kính  lại  vừa xưng tán, khác biệt ở chỗ 

này. Trong năm mươi ba lần tham học của Thiện Tài đồng tử, quý vị thấy rồi 

đó:  Ngài  đến  tham  phỏng  Thắng  Nhiệt  bà-la-môn,  có  lễ  kính  nhưng  không 

xưng  tán;  tham  phỏng  Cam  Lộ  Hỏa  Vương,  có  lễ  kính  nhưng  không  xưng 

tán; vì sao? Thắng Nhiệt Bà La Môn tượng trưng cho ngu si, bất thiện; Cam 

Lộ Hỏa Vương tượng trưng nóng giận, bất thiện! Vì thế đối với tham - sân - 

si,  hết thảy tâm  hạnh  bất thiện không  xưng tán, chỉ có  lễ kính,  như thường 

hay  nói  (chính  Khổng  lão  phu  tử  nói  như  vậy)  “kính  nhi  viễn  chi”  (tôn 

trọng,  nhưng  không  gần  gũi).  “Viễn”  không  có  nghĩa  là  không  qua  lại  với 

họ, không có  nghĩa  như  vậy,  mà  là không học theo  họ, ta chỉ  nên  học theo 

cái  lành,  chẳng  được  học  theo  điều  bất  thiện.  Bởi  lẽ,  không  được  xưng  tán 

bất thiện, đối với chuyện này phải cân nhắc; lễ kính không giống như vậy, lễ 

kính không cần cân nhắc chút xíu nào, lễ kính là bình đẳng. 

Do  hết  thảy  chúng  sanh  tánh  vốn  lành  nên  chúng  ta  tôn  kính  điều  ấy. 

Xưng tán là gì? Người ta có tập tánh, trong tập tánh có thiện, có bất thiện. Lễ 

kính  hoàn toàn dựa trên bản tánh, chứ không  nhìn  vào tập  tánh;  vì  thế, đối 

với kẻ ác cũng phải lễ kính. Còn xưng tán thì phải chú trọng tập tánh, trong 

tập  tánh  có  thiện,  có  ác,  chúng  ta  phải  đề  cao  điều  thiện,  ẩn  giấu  điều  ác. 

Thiện phải được biểu dương, phải tán thán. Ác chớ nói, đừng ghim vào lòng, 

cũng đừng  để  nơi  miệng, khiến cho kẻ  làm ác tự phản tỉnh.  Những điều ấy 

đều thuộc về giáo dục, khiến cho người làm ác tự cảm thấy: “Mình làm một 

điều lành nhỏ nhặt liền được  mọi người khen ngợi, mình làm điều ác nhiều 

ngần ấy, chẳng ai nói một câu nào. Chẳng phải người ta không biết, người ta 

biết chứ, biết nhưng không phê bình một câu nào, khiến cho lương tâm của 

chính mình bị cắn rứt, khiến tự mình quay đầu là bờ”, như vậy là hay lắm! 

Nói  thô  thiển  là  mình  phải  tha  thứ  cho  lỗi  lầm  của  người  khác,  không 

cần phải trách móc lỗi lầm của người ta, mong mỏi người ta sửa lỗi đổi mới, 

đấy  gọi  là  “phổ  độ  chúng  sanh”.  Lại  gìn  giữ  thân  tâm  của  chính  mình  cho 

thanh  tịnh,  thuần  thiện,  thuần  tịnh,  quyết  chẳng  để  điều  bất  thiện  vào  tâm, 

quyết  chẳng  thể  nói  đến  điều  bất  thiện.  Thân  -  ngữ  -  ý  của  chúng  ta  thuần 

thiện, thuần tịnh, lại còn có thể cảm hóa những kẻ bất thiện, cảm hóa những 

sự  bất  thiện.  Có  phải  là  tốt  đẹp  hơn  không?  Thánh  nhân  giáo  hóa  chúng  ta 

như thế đó. 



 Tam giả quảng tu cúng dường.  

三者廣修供養。 

 (Ba là rộng tu cúng dường).  



Ở phần trên đã  nói không chỉ  là  hình thức, nói  xuông,  mà phải có hành 

động cụ thể. Nghĩa là sao? Thấy người khác có khổ nạn, quý vị phải thật sự 

giúp đỡ. Không cần người ta thỉnh cầu, chúng ta trông thấy, nghe thấy, phải 

tận tâm tận lực giúp đỡ, giúp đỡ không kèm thêm bất cứ điều kiện nào. Cúng 

dường  là  bố  thí,  trong  bố  thí  có  lòng  cung  kính  thì  gọi  là  “cúng 

 dường”.  Trong bố thí không có tâm cung  kính  thì chỉ  gọi  là  “bố thí”,  thêm 

vào  lòng  cung  kính  chân  thành  thì  sự  bố  thí  ấy  được  gọi  là  “cúng 

 dường”.  Do vậy, Phổ Hiền Bồ Tát không tu bố thí mà tu cúng dường. 

 “Quảng tu cúng dường” : Chúng ta nghe nói người khác gặp tai nạn, tự 

mình phải chú tâm xem xét, quan sát có đúng như vậy hay không. Nếu quả 

thật  là  đúng  thì  khi  chúng  ta  nghe  nói  đến  chuyện  đó,  phải  tận  tâm  tận  lực 

giúp đỡ, đó là nghĩa vụ, không có bất kỳ điều kiện gì. Mấy vị cán bộ chủ yếu 

của hội Hòa Thống của Úc Châu, ở ngay tại thành phố Brisbane này, bọn họ 

đến  tìm  tôi,  bảo  tôi  họ  muốn  lập  một  đoàn  y  tế  qua  Tây  Tạng  khám  bệnh 

miễn phí. 

Tôi  hỏi: “Chữa bệnh  miễn phí  gì  vậy?” Họ nói: “Người Tây  Tạng sống 

trên  cao  nguyên,  tia  tử  ngoại  tuyến  (ultraviolet  ray)  rất  mạnh,  nên  bị  bệnh 

cườm mắt rất nhiều. Mỗi năm có thêm khoảng gần sáu bảy ngàn bệnh nhân, 

mỗi năm càng tăng thêm, nghiêm trọng hơn, bị  mù lòa”. Những người phát 

tâm gồm năm bác sĩ mắt, năm bác sĩ đa khoa tổng quát, lại còn một số y tá, 

ước chừng gần hai mươi người, lập thành một đội y tế qua đó giúp đỡ những 

người bị cườm. Nghe nói hiện thời dụng cụ mổ cườm hết sức tiến bộ, chỉ mổ 

trong thời gian rất ngắn, không đau đớn gì, ngay lập tức mổ bỏ được cườm, 

khiến cho người bệnh khôi phục thị lực. Đây là chuyện tốt lành! Chuyện này 

khác  gì  nhà  Phật  chúng  ta  thường  nói  “thắp  đèn  sáng”  khiến  cho  những 

chúng sanh khổ nạn được khôi phục ánh sáng. 

Tôi nghe vậy, tôi vẫn còn có chút khả năng, tôi bảo: “Hay lắm! Tôi cúng 

dường  chút  tiền  thuốc  men”.  Họ  cũng  không  yêu  cầu  tôi,  cũng  không  đến 

xin  xỏ  tôi,  tôi  nghe  được  chuyện  tốt  lành,  đây  là  sự  thật.  Đại  khái  là  đồng 

bào  ở  Tây  Tạng,  hầu  như  mắc  bệnh  cườm  rất  nhiều,  gần  như  chiếm  một 

phần ba dân số, rất nghiêm trọng! Cứ trong ba người có một người mắc bệnh 

cườm, hết sức nghiêm trọng! Đây là chuyện tốt [chúng ta cần phải giúp đỡ]. 

Sau  khi  tôi  hiểu  rõ  chuyện  này,  tôi  cũng  tỏ  thái  độ.  Ít  lâu  sau,  từ  Tây 

Tạng có một đoàn khách đến viếng thăm Úc châu, đại sứ Trung Quốc tại Úc 

châu  thông  báo  cho  tôi  biết,  mong  tôi  sẽ  tiếp  đoàn  khách  viếng  thăm  này. 

Chúng  tôi cùng ăn  một bữa cơm tại  bờ biển  Hoàng  Kim128, người  lãnh đạo 

bọn họ là tiên sinh Nhiệt Địa, là người Tạng, ngỏ lời mời mong mỏi tôi sang 

thăm Tây Tạng, đúng lúc đang có phái đoàn này, tôi đi cùng mọi người luôn. 

Tôi cũng rất hưởng ứng, từ trước đến nay chưa hề đi. Vì thế, lần này có cơ 

duyên như vậy bèn đi theo đoàn luôn. 

Như vậy, hễ biết ai có khổ có nạn thì phải tận tâm tận lực tu cúng dường! 

Không đợi người ta khuyên nhủ, đợi đến khi người ta khuyên thì không còn 

ý nghĩa gì, quý vị không thật tâm, bị ép buộc; giống như bị người ta khuyên, 

mình không vui lòng, vẫn là bị ép buộc một chút. Nếu chúng ta dưỡng thành 

cái tâm bố thí cúng dường, có hành  vi  bố  thí cúng dường, chẳng đợi  người 

khác  mở  miệng,  nhưng  tự  mình  phải  xem  xét  chuyện  ấy  là  thật  hay  giả. 

Trong  xã  hội  chuyện  giả  rất  nhiều,  người  lừa  tiền  cũng  không  ít,  chúng  ta 

cũng đừng bị mắc lừa, đừng bị lừa dối. Do vậy, nhất định phải chú tâm quan 

sát, thẩm tra là thật hay giả. Nếu quả thật họ cần thì chúng ta phải bỏ tiền, ra 

sức, tận tâm tận lực giúp. Nay đã hết giờ rồi! 



---o0o--- 

Tập 45  

  

Chư vị đồng học! 

Xin xem tiếp phần sám hối trong phần Khai Thị của thời thứ nhất. Xem 

từ nguyện thứ tư của mười nguyện Phổ Hiền. 



 Tứ giả sám hối nghiệp chướng.  

四者懺悔業障。 

 (Bốn là sám hối nghiệp chướng) 

   

Cổ  nhân  thường  nói:  “Nhân  phi  thánh  hiền,  thục  năng  vô  quá,  quá  nhi 

 năng cải, thiện mạc đại yên”  (Con người chưa phải thánh hiền, ai mà không 

lầm lỗi. Có lỗi biết sửa, còn gì tốt lành hơn được nữa). Như vậy, có thể nói 

cách tu Sám Hối này phổ biến trong  mọi thánh giáo dù là thế gian hay xuất 

thế  gian.  Chúng  ta  xem  khắp  những  tôn  giáo  trên  thế  giới,  những  vị  giáo 

chủ,  tiên  tri,  thầy  truyền  giáo  của  họ  không  ai  chẳng  dạy  con  người  phải 

thường hối cải. Hối (悔) là sám hối, Cải (改) là sửa lỗi. Trong nhà Phật, hai 

chữ  Sám  Hối  là  hợp  dịch  cả  tiếng  Phạn  lẫn  tiếng  Hoa.  Sám  là  Sám-ma 

(ksama),  là  tiếng  Phạn,  Hối  là  hối  cải  (hối  lỗi,  sửa  mình),  đây  là  ý  nghĩa 

tiếng Hán [của chữ sám-ma]. Do ý nghĩa chữ Sám-ma của tiếng Phạn và chữ 

Hối  Cải  của  tiếng  Hán  ý  nghĩa  gần  giống  nhau,  nên  ghép  chung  lại  gọi  là 

Sám Hối. 

Cách sám hối chú trọng phát lộ. Phát lộ là gì? Lộ (露) là bày rõ ra. Ta có 

lầm lỗi, làm bậy, chẳng được giấu diếm, phải báo cùng đại chúng, nay gọi là 

“thản  bạch”  (nói  thẳng  thắn).  Ở  trước  đại  chúng  nói  ra  lầm  lỗi  của  chính 

mình, chịu đựng đại chúng quở trách,  giáo huấn, sau đấy, đổi  mới, sửa  lỗi, 

về sau  không còn tái phạm. Sám  hối  như vậy thật sự có công đức, sau  này 

không  còn  tái  phạm  nữa!  Trước  kia,  tôi  thân  cận  Chương  Gia  đại  sư, 

Chương Gia đại sư dạy dỗ tôi. Khi ấy, tôi vừa mới được tiếp xúc Phật pháp, 

trong Phật pháp có những quy củ, nghi thức tôi không biết một điều nào hết. 

Đại sư hết sức từ bi, bảo tôi Phật pháp trọng thực chất, chứ không trọng hình 

thức, trong Phật pháp, sám hối hết sức quan trọng. Thế nào là sám hối? Biết 

lỗi,  sửa  được  lỗi,  sau  này  không  tái  phạm  nữa,  đó  là  sám  hối  chân  chánh. 

Ngài  nói  nghi  thức  không  quan  trọng,  đối  với  tôi  là  kẻ  sơ  học  mà  nói  như 

vậy, tôi được rất nhiều lợi lạc. 

Sám hối quan trọng nhất là tự mình phải biết lỗi của chính mình. Từ khi 

tôi học Phật mãi đến khá nhiều năm sau này, tôi mới thật sự hiểu thế nào là 

khai ngộ như nhà Phật thường nói. Khai ngộ là gì? Chúng ta nghe nói “khai 

ngộ” thấy rất huyền diệu; sau này, khi được tiếp xúc kinh giáo đã nhiều, tôi 

mới thật sự thấu hiểu thế nào là khai ngộ? Biết lỗi lầm của chính mình, ấy là 

khai  ngộ!  Sửa  đổi  lỗi  lầm  là  sám  hối.  Sám  hối  là  công  phu  tu  hành  chân 

chánh. Trong phương pháp tu học này, khó nhất là biết lỗi của chính  mình. 

Ai biết được lỗi của chính mình, người ấy chẳng mê, người ấy giác ngộ. 

Lỗi  lầm  vô  lượng  vô  biên,  từ  khởi  tâm  động  niệm  cho  đến  ngôn  ngữ, 

hành vi. Kinh Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện nói:  “Diêm Phù Đề chúng sanh 

 khởi tâm động niệm vô phi thị tội” (chúng sanh Diêm Phù Đề (nói đơn giản 

là chúng sanh trên quả địa cầu này) khởi tâm động niệm không gì chẳng phải 

là tội). Kẻ mới học Phật chúng ta nghe được lời ấy, tưởng như kinh Phật nói 

quá đáng.  “Khởi tâm động niệm, vô phi thị tội” (Khởi tâm động niệm không 

gì  chẳng  phải  là  tội),  chưa  chắc!  Có  những  người  khởi  tâm  động  niệm  là 

thiện,  chẳng  lẽ  cũng  là  tội  hay  sao?  Vì  thế  sanh  tâm  kính  ngưỡng  đối  với 

Phật pháp, nhất là đối với Đại Thừa Phật pháp quả thật khó khăn lắm! 

Đức  Phật  thuyết  pháp,  tiêu  chuẩn  bất  đồng,  bất  luận  cá  nhân  nào  thiện 

niệm  hay  ác  niệm;  thiện  hạnh  vẫn  là  ác  hạnh  nếu  không  thể  vượt  khỏi  lục 

đạo  luân  hồi;  trong  mắt  của  chư  Phật,  Bồ  Tát,  và  bậc  đại  triệt  đại  ngộ, 

[những thiện hạnh như thế] đều không phải là chân thiện. Cái thiện thật sự sẽ 

như thế nào? Cái thiện chân chánh nhất định phải vượt thoát luân hồi, vượt 

thoát mười pháp giới; không thể vượt thoát luân hồi nếu chẳng phải là tội thì 

sẽ là gì đây? Nhìn từ mức độ này, quý vị mới hiểu kinh Phật nói không sai. 

Chúng sanh trong lục đạo luân hồi, tâm địa thiện lương, chẳng vì chính 

mình, mà vì quốc gia, vì dân tộc, vì hết thảy chúng sanh là tốt lắm! Khó có, 

[người  như  vậy]  là  bậc  thánh  nhân  trong  thế  gian!  Nhưng  như  thế  nào? 

Chẳng  đoạn  Kiến  Tư phiền  não, danh  văn, lợi  dưỡng có thể  nhạt  một chút, 

nhưng không nhổ được tận rễ, chuyện bỏ mình vì người vẫn còn có giới hạn. 

Dẫu  là “sát thân thành nhân, thành nhân thủ nghĩa” (hy sinh thân  mình để 

hoàn thành điều nhân, thành tựu điều nhân, giữ được điều nghĩa), nhưng vẫn 

còn phân biệt chấp trước, vọng tưởng, phân biệt, chấp trước này là nhân, kia 

là  nghĩa: “Ta phải  làm  người có nhân, ta phải  là  người có  nghĩa”, không ra 

khỏi  tam  giới  được!  Lý  này  rất  sâu,  nếu  không  thâm  nhập  kinh  tạng,  khế 

nhập  Đại  Thừa  và  rất  nhiều  ngôn  luận  của  Phật,  Bồ  Tát,  thật  chẳng  dễ  gì 

thấu  hiểu  được!  Không  dễ  hiểu  vẫn  còn  chưa  sao,  có  rất  nhiều  chỗ  ta  hiểu 

lầm  ý  nghĩa,  đúng  là “sai  chỉ  hào  ly,  lầm  cả  ngàn  dặm”.  Điều  này  khiến 

chúng  tôi  mỗi  khi  đọc  câu  kệ  Khai  Kinh  “nguyện  giải  Như  Lai  chân  thật 

 nghĩa”  cảm thấy câu này không dễ gì đọc lên. 

 “Nguyện  giải  Như  Lai  chân  thật  nghĩa”  là  chuyện  khó  khăn  hết  sức. 

Xưa kia, thầy  Lý từng bàn  luận  với tôi  về câu  này trong bài kệ  Khai  Kinh. 

Cụ nói: “Chúng ta ý nghĩa này nọ đều không biết, làm sao có thể hiểu được 

nghĩa  chân  thật  của  Như  Lai?”  Chúng  tôi  suy  nghĩ:  Không  sai!  Ai  có  thể 

hiểu  được  nghĩa  chân  thật  của  Như  Lai?  Chúng  ta  hạ  mức  độ  xuống  thấp 

nhất  thì  cũng  phải  là  đoạn  được  Kiến  Tư  phiền  não,  đoạn  được  Trần  Sa 

phiền não, cũng như phá được một hai phẩm vô minh thì quý vị  mới có thể 

hiểu nghĩa chân thật của Như Lai. Phiền não tập khí chưa đoạn, quý vị làm 

sao có thể nghĩa chân thật của Như Lai? Nghĩa chân thật của Như Lai là từ 

tâm tự tánh thanh tịnh viên mãn hiển lộ, chúng ta hoàn toàn mê mất cái tâm 

thanh tịnh nơi tự tánh, đạo lý là như thế đó. Chúng tôi hiểu được đạo lý này, 

chúng tôi gật đầu, đúng là không thể hiểu được nghĩa chân thật của Như Lai. 

Nếu  như  nay  chúng  ta  nỗ  lực  thực  hiện,  trước  hết  phải  đoạn  Kiến  Tư 

phiền  não.  Bắt  đầu  đoạn  từ  đâu?  Điều  này  chúng  tôi  thường  nói,  thường 

khuyến khích các đồng học, tôi cũng nghiêm túc nỗ lực học tập: “Chúng ta 

phải buông tự tư tự lợi xuống, buông danh văn, lợi dưỡng xuống, buông sự 

hưởng thụ ngũ dục, lục trần xuống, buông tham - sân - si - mạn xuống!” Đấy 

là cái ải đầu tiên. Nếu vẫn còn những thứ này thì ngay cả ngoài rìa pháp Đại 

Thừa  chúng  ta  cũng  chẳng  sờ  đụng  được,  làm  tới,  làm  lui  cũng  vẫn  là  tâm 

luân  hồi tạo  nghiệp  luân hồi.  Làm  thế nào để không  mắc  lầm  lỗi? Phải thật 

sự  buông  xuống  được,  buông  xuống  rồi  quý  vị  mới  có  thể  thấy  thấu  suốt. 

Thấy thấu suốt thì trí  huệ hiện tiền, hoảng nhiên đại  ngộ. Đại  ngộ có  nhiều 

mức  độ;  “hoảng  nhiên  đại  ngộ”  nói  thật  ra  chỉ  là  ngộ  một  chút.  Qua  mấy 

ngày,  hoặc  mấy  tháng,  lại  có  một  lần  hoảng  nhiên  đại  ngộ  khác,  lại  ngộ 

nhiều hơn một tí. Cổ đức thường nói:  “Chúng ta tích tiểu ngộ thành đại ngộ, 

 tích đại ngộ thành đại triệt đại ngộ”.  

Nếu  quý  vị  muốn  khai  ngộ  mà  không  buông  phiền  não  tập  khí  xuống 

được  thì  quý  vị  không  thể  ngộ  nổi.  Những  gì  Phật,  Bồ  Tát  nói  trong  kinh 

điển,  chúng  ta  nghe  xong,  nói  thật  ra  dường  như  hiểu  mà  không  phải  hiểu, 

chứ  không  thật  sự  hiểu.  Thật  sự  hiểu  thì  tư  tưởng,  kiến  giải,  ngôn  ngữ,  và 

hành  vi  của  chúng  ta  sẽ  biến  đổi,  khác  với  lúc  chưa  hiểu,  hoàn  toàn  khác 

hẳn.  Khi  chưa  hiểu,  quý  vị  là  phàm  phu;  thật  sự  hiểu  thì  quý  vị  là  thánh 

nhân, siêu phàm nhập thánh, phá mê khai ngộ. Tâm tư, hành vi và biểu hiện 

của thánh nhân là bỏ  mình vì người. Quý vị hãy chú tâm quán sát [sẽ thấy] 

khởi  tâm động  niệm,  ngôn  ngữ,  hành  vi của các Ngài  hoàn toàn tương  ứng 

với  những  gì  kinh  điển  đã  nói.  Quý  vị  hãy  chú  tâm  quan  sát  những  lời  các 

Ngài nói, những điều các Ngài làm được kinh điển gọi là sở hạnh của Phật, 

Bồ Tát. Thế thì chúng ta hãy chú tâm quan sát Thích Ca Mâu Ni Phật, thấy 

hạnh nghiệp cả một đời Phật có giống với những gì đã giảng trong kinh hay 

không? 

Phàm là bậc giác ngộ, biểu hiện cả một đời, bất luận là trong sanh hoạt, 

trong  công  việc,  trong  xử sự,  đãi  người,  tiếp  vật,  cứ  lấy  kinh  luận  làm  tiêu 

chuẩn để đo  lường, chắc chắn tương  ứng, ấy  là “thật sự  học Phật”. Thật sự 

sám  trừ  sạch  nghiệp  chướng  của  chính  mình,  sám  hối  là  đặc  biệt  nói  về 

nghiệp chướng. Ở phần trên chúng tôi đã giảng về nghiệp chướng, trong bài 

kệ  Hồi  Hướng  thường  niệm  câu:  “Nguyện  tiêu  tam  chướng  trừ  phiền 

 não”,  câu  ấy  chính  là  sám  hối  nghiệp  chướng.  Phía  trước  của  Nghiệp 

Chướng là Hoặc Chướng, tức mê hoặc, phía sau của Nghiệp Chướng là Báo 

Chướng, báo là quả báo. “Hoặc” (惑) là vô minh. Nghiệp là phân biệt, chấp 

trước. Chúng tôi nói theo cách kinh Hoa Nghiêm đã giảng. Còn nếu theo các 

kinh  Đại  Thừa,  theo  thuật  ngữ  đức  Phật  đã  dùng,  thì  Hoặc  Chướng  là  vô 

minh phiền  não, Nghiệp Chướng  là  Trần  Sa phiền  não, Kiến Tư phiền  não, 

đều  thuộc  về  nghiệp.  Báo  Chướng  là  lục  đạo  luân  hồi,  lục  đạo  luân  hồi  là 

quả báo. Đó là Tam Chướng. Trong Tam Chướng có nhân, có quả, nếu nói tỉ 

mỉ,  có  nhân,  có  duyên,  có  quả.  Nghiệp  là  nhân,  Hoặc  là  duyên,  y  báo  và 

chánh báo trang nghiêm trong lục đạo chính là quả, là nỗi khổ trong lục đạo. 

Trong kinh, đức Phật dạy chúng ta:  “Tam giới thống khổ” (tam giới đều 

khổ). Trong Dục Giới thì ba loại khổ lớn là Khổ Khổ, Hoại Khổ, Hành Khổ 

ta  đều  phải  hứng  chịu  hết,  không  cách  gì  tránh  khỏi  được.  Bất  luận  quý  vị 

làm  thiện  hay  tạo  ác,  cũng  đều  phải  hứng  chịu.  Trời  Sắc  Giới  có  công  phu 

Thiền  Định,  đè  nén  được  một  phần  tập  khí  phiền  não  nên  không  có  Khổ 

Khổ,  chỉ  có  Hoại  Khổ  và  Hành  Khổ.  Đến  Vô  Sắc  Giới  là  cao  rồi,  ngay  cả 

thân thể cũng không có. Chúng ta thường gọi Vô Sắc Giới là “linh giới”, họ 

không có sắc tướng,  nên không có  Hoại  Khổ,  nhưng có  Hành  Khổ. Vì thế, 

đức  Phật  bảo  tam  giới  đều  khổ,  tam  giới  là  nhà  lửa.  Chúng  ta  chỉ  có  cách 

sám hối nghiệp chướng, thật sự trừ sạch nghiệp chướng mới vĩnh viễn thoát 

khỏi luân hồi, đó mới là chân thiện. 

Vì  thế,  nhìn  từ  góc  độ  này,  những  lời  kinh  Địa  Tạng  đã  giảng  là  đúng, 

không  giả:  “Diêm  Phù  Đề  chúng  sanh,  khởi  tâm  động  niệm,  vô  phi  thị 

 tội” (Chúng sanh Diêm Phù Đề, khởi tâm động niệm không gì chẳng phải là 

tội), ý nghĩa rất sâu xa. Ngài lấy Pháp Thân Bồ Tát làm tiêu chuẩn, dùng cái 

thiện của Pháp Thân Bồ Tát làm tiêu chuẩn để nhìn chúng sanh trong lục đạo 

luân  hồi.  Cho  đến  thiên  đạo  vẫn  chưa  phải  là  thiện,  chưa  ra  khỏi  luân  hồi! 

Hưởng hết phước trời, trong A Lại Da Thức vẫn còn có chủng tử của tập khí 

ác, vẫn phải đọa xuống, không thể tính là thiện được! Nếu là thiện thật sự, sẽ 

vĩnh viễn không đọa lạc nữa. Vậy thì chỉ có vượt thoát, ngoại trừ vượt thoát 

ra,  không  còn  cách  nào  khác  nữa!  Vượt  thoát  lục  đạo,  đạt  đến  bốn  thánh 

pháp  giới,  bốn  thánh  pháp  giới  được  tính  là  thiện,  nhưng  là  tiểu  thiện  chứ 

chưa phải đại thiện, chưa phải là cái thiện viên mãn rốt ráo. Thiện viên mãn 

rốt ráo là trong Nhất Chân pháp giới; do vậy, quý vị vẫn còn phải vượt thoát 

Tứ Thánh. 

Nói  cách  khác,  trong  nhà  Phật  từ  Sơ  Phát  Tâm  cho  đến  Đẳng  Giác  Bồ 

Tát không ai lìa khỏi pháp sám hối được. Đẳng Giác Bồ Tát vẫn phải tu sám 

hối  nghiệp  chướng,  Ngài  có  những  nghiệp  chướng  nào?  Ấy  là  một  phẩm 

sanh tướng vô minh chưa phá, đó là nghiệp chướng của Ngài. Như vậy, quý 

vị phải hiểu: Trong Tây Phương Cực Lạc thế giới, Đẳng Giác Bồ Tát vẫn là 

đới nghiệp vãng sanh, nhưng Ngài mang theo nghiệp ít nhất, chỉ  mang theo 

một  phẩm  sanh  tướng  vô  minh.  Pháp  môn  Tịnh  Tông  chẳng  thể  nghĩ  bàn, 

trong  các  tịnh  độ  của  chư  Phật  Như  Lai  thì  đới  nghiệp  chỉ  là  đới  vô  minh 

nghiệp, chắc chắn không  mang theo  Kiến  Tư, quyết định  không  mang theo 

Trần Sa. Chỉ riêng Tây Phương Cực Lạc thế giới, tịnh độ của Phật Di Đà, là 

có thể  mang theo Trần  Sa phiền  não, có thể  mang theo  Kiến  Tư phiền  não, 

trong tất cả các cõi Phật khác, không tìm đâu được một cõi giống như vậy. 

Tu các pháp  môn khác, quý  vị sám  hối  nghiệp chướng  giống  như điểm 

số  học  tập  của  quý  vị  trong  trường  học,  nói  chung  phải  đạt  đến  năm  mươi 

điểm thì mới coi là trúng cách; còn Tây Phương Cực Lạc thế giới khác hẳn, 

tiêu chuẩn của Tây Phương  Tịnh Độ thấp  nhất, sám  hối  nghiệp chướng chỉ 

chừng năm phần bèn được vãng sanh. Các pháp môn khác, các cõi Phật khác 

đòi  hỏi  năm  mươi  điểm  mới  hòng  vãng  sanh,  ở  những  nơi  đó  đặt  ra  tiêu 

chuẩn: Phải đạt năm mươi điểm mới được; còn ở đây lấy tiêu chuẩn đạt năm 

điểm  là được  rồi. Đối  với bọn phàm phu  nghiệp chướng sâu  nặng chúng ta 

mà nói, chúng ta phải nỗ lực mãi, sao cho nghiệp chướng tiêu trừ được một 

chút mới hòng vãng sanh. Điều này chẳng thể nghĩ bàn! Chúng ta phải hiểu 

điều  này  cho  rõ  ràng,  hiểu  rõ  rồi  mới  chịu  thật  sự  khẳng  định,  ngoài  pháp 

môn  này  ra,  chúng  ta  tu  học  bất  luận  pháp  môn  nào  khác  đều  chẳng  thể 

thành  tựu.  Ấy  là  vì  chính  mình  không  có  năng  lực  sám  hối  nghiệp  chướng 

với một mức độ lớn lao, nên chẳng làm được! 

Phương pháp thực hiện là mỗi ngày phải phản tỉnh, mỗi ngày phải nghĩ 

đến lầm lỗi của chính mình. Chúng ta tụng niệm công khóa sáng tối, vì sao 

phải thực hiện công khóa sáng tối? Thực hiện công khóa sáng tối có gì tốt? 

Công  khóa  sáng  tối  chẳng  phải  là  làm  cho  Phật,  Bồ  Tát,  mà  làm  vì  chính 

mình, nhất định phải hiểu rất rõ ràng, rất minh bạch ý nghĩa này, khóa tụng 

sáng tối nhằm tu pháp môn sám hối! Khóa sáng lay tỉnh chính mình, vì thế, 

chúng tôi chọn kinh văn để đọc là bốn mươi tám nguyện của A Di Đà Phật, 

nhằm cảnh tỉnh chính mình, hy vọng cách suy nghĩ, tư tưởng và hành vi của 

chúng ta ngày hôm nay sẽ tương ứng với bốn mươi tám nguyện của A Di Đà 

Phật.  Mỗi  ngày  tụng  khóa  sáng  để  cảnh  tỉnh  chính  mình.  Khóa  tối  là  phản 

tỉnh, ta tương ứng lời Phật răn dạy là tốt, ngày mai cứ làm như thế, ngày mai 

phải giữ gìn, chớ nên để mất đi. Điều gì không làm được, phải sanh tâm hổ 

thẹn,  nhất  định phát tâm sửa  lỗi,  ngày  mai ta nhất định phải  làm cho  được. 

Công khóa sáng tối như thế ắt có công đức, giúp quý vị sám hối, giúp quý vị 

phát hiện lầm lỗi, giúp quý vị sửa đổi lầm lỗi, đó là tu hành. 

Tu  hành  là  sửa  cho  đúng  những  tư  tưởng  sai  quấy,  những  hành  vi  lầm 

lạc, những ngôn ngữ sai trái. Ngôn ngữ và hành vi đều sanh từ ý niệm. Bởi 

thế, tư tưởng lầm lạc hơn bất cứ điều gì khác. Do vì cách nghĩ sai lầm mới 

dẫn đến hành vi và ngôn ngữ sai lầm. Do vậy, tu hành ý nghiệp quan trọng 

hơn bất cứ gì khác! Sửa đổi cho đúng những tư tưởng lầm lạc của chúng ta, 

mong có được chánh tri chánh kiến, trong giai đoạn này, ngoại trừ đọc kinh, 

nghe kinh ra, không còn có phương pháp thứ hai nào! Đọc kinh, nghe kinh, 

lấy kinh làm chủ. Quý vị hãy nhớ kỹ, trước khi đức Thế Tôn nhập diệt, Ngài 

chỉ dạy chúng ta pháp Tứ Y:  “Y Pháp, bất y nhân” (Nương vào Pháp, không 

nương theo người) .  Đối với những điều người ta nói, ta phải tìm cho ra căn 

cứ lý luận từ kinh. Bởi lẽ, hết thảy những gì người ta nói, chúng ta chỉ có thể 

dùng để tham khảo mà thôi, rốt cuộc người ấy nói đúng hay không chúng ta 

phải có trí huệ phân biệt, chẳng thể mù quáng hùa theo. Mù quáng hùa theo 

là  ngu si,  là đi  vào con đường  lầm  lạc.  Bởi thế, phải có trí  huệ quyết định, 

chọn lựa. Chuyện này đâu phải là chuyện dễ! 

Chúng  sanh  căn  tánh  bất  nhất,  tùy  theo  căn  tánh  của  mỗi  loại  mà  đức 

Phật có từng cách thuyết pháp. Ví  dụ rõ ràng  nhất  là đối  với kẻ chấp trước 

Có, đức Phật giảng Không. Giảng Không nhằm ý nghĩa gì? Phá cái chấp Có 

của kẻ đó.  Thế  nhưng đối  với  hạng  người  chấp  Không, Phật  bèn  giảng Có, 

để  phá  cái  chấp  Không.  Đức  Phật  thuyết  pháp  nhằm  phá  chấp  trước,  phân 

biệt,  vọng tưởng của chúng sanh. Chúng sanh  vọng tưởng, chấp trước khác 

nhau, đức Phật dùng phương pháp thiện xảo phương tiện khác nhau. Chúng 

sanh không có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thì Phật không có pháp nào 

để  nói  cả.  Không  có  pháp  nào  để  nói  mới  là  thật  sự  thuyết  pháp.  Ai  hiểu? 

Chỉ có Pháp Thân Bồ Tát, những vị Pháp Thân Bồ Tát thuộc địa vị sâu mới 

hiểu được, đừng  nói  là  lục đạo phàm  phu  không  hiểu,  ngay cả Thanh Văn, 

Duyên  Giác,  Bồ  Tát  trong  chín  pháp  giới  cũng  không  hiểu.  Vì  thế  chuyện 

này thật khó khăn lắm! 

Thế nhưng có một nguyên tắc chung, nếu chúng ta nắm được nguyên tắc 

chung ấy, đối với các cách thuyết pháp bất đồng của chư Phật, Bồ Tát, trong 

tâm sẽ lãnh hội được một ít. Thế nào là tổng nguyên tắc? Đó là khế cơ, khế 

lý  khế  cơ.  Khế  cơ  là  thích  hợp  với  nhu  cầu  hiện  tại  của  người  đó,  đối  với 

người  đó  có  lợi  lạc,  có  lợi  ích,  đó  là  khế  cơ.  Về  Lý  thì  quyết  định  chẳng 

được  trái  lý.  Khế  cơ,  khế  lý  là  đúng.  Đấy  là  tổng  nguyên  tắc,  tổng  cương 

lãnh  để  hết  thảy  chư Phật,  Bồ  Tát độ  chúng  sanh  trong  khắp  pháp  giới,  hư 

không giới. Danh hiệu của tổng nguyên tắc, tổng cương lãnh trong Đại Thừa 

Phật  pháp  gọi  là  một  câu  A  Di  Đà  Phật.  A  Di  Đà  Phật  là  tên  gốc  của  tánh 

đức,  là  tên  gọi  của  năng  lực  sẵn  có  trong  tự  tánh  của  mỗi  chúng  sanh.  Trì 

danh niệm Phật, hết thảy chư Phật đều dạy chúng ta như thế, dùng danh hiệu 

này để đánh thức tánh đức của chính mình, gọi nó trở về, ý nghĩa là như vậy 

đó! 

Cần phải nhận thức rõ ràng Phật và Phật giáo. Phật là gì? Pháp Đại Thừa 

giảng  về  Phật rất  nhiều, Phật  là chân tâm,  không phải  là bên  ngoài, tự tánh 

chân tâm gọi là Phật. Tiếng Ấn Độ gọi là Phật, là tánh, là “bản lai diện mục” 

(diện  mạo sẵn có).  Hiểu rõ ý  nghĩa  những danh từ ấy, có hiểu thấu suốt thì 

mới  lãnh  hội  chút  ít  những  danh  từ  thuật  ngữ  ấy.  Tin  Phật  là  tin  mình  có 

chân  tâm,  tin  mình  có  bản  tánh.  Quý  vị  xem  kinh,  như  trong  phần  trước 

chúng ta đã đọc thấy:  “A Di Đà Phật tức thị ngã tâm” (A Di Đà Phật chính 

là tâm ta). Tin  A Di Đà Phật  là tin  vào cái tâm của chính  mình,  niệm  A Di 

Đà Phật là niệm cái tên gốc của chính tâm mình. Ta không tin Phật là không 

tin vào chân tâm của chính mình, không tin vào cái tên gốc của chính mình, 

vậy  là  sao?  Là  mê  hoặc,  điên  đảo!  Thiền  sư  Trung  Phong  giảng  rất  rõ 

ràng:  “A Di Đà Phật tức thị ngã tâm, ngã tâm tức thị A Di Đà Phật. Tịnh Độ 

 tức  thử  phương,  thử  phương  tức  Tịnh  Độ” (A  Di  Đà  Phật  chính  là  tâm  ta, 

tâm  ta  chính  là  A  Di  Đà  Phật.  Tịnh  Độ  chính  là  phương  này,  phương  này 

chính là Tịnh Độ). 

Hết thảy chư Phật đều nói pháp này là pháp khó tin, vì sao? Con người 

mê rồi. Họ tin tưởng điều gì? Tin vào phiền não tập khí của chính mình, cho 

tham - sân - si - mạn, danh văn, lợi dưỡng là Ngã. Bởi thế, họ bèn luân hồi 

trong lục đạo, khởi tâm động niệm tạo vô lượng vô biên nghiệp, nghiệp cảm 

luân  hồi, trong  luân  hồi thọ khổ thọ  nạn rất oan  uổng!  Họ  vốn  là Phật, vốn 

rất tự tại, có vô lượng vô biên trí huệ, vô lượng vô biên đức năng, vô lượng 

vô biên tướng hảo, nay đều mê mất hết. 

Chư Phật,  Bồ  Tát cũng  như những bậc tái lai  là  những  vị  giác  ngộ, các 

Ngài đem kinh nghiệm và phương pháp giác ngộ, khôi phục của chính mình 

ban  cho  chúng  ta,  để  chúng  ta  thuận  tiện  đối  chiếu  học  theo;  chiếu  theo 

những phương pháp ấy  mà tu  học sẽ đỡ  mất công  nhiều  lắm. Nếu chúng ta 

thật sự hiểu được, thật sự thấu suốt, trong một đời này khéo tu học, thì trong 

một đời này quý vị nhất định chứng đắc. Nếu quý vị hỏi chứng đắc điều gì 

ư? Xin thưa cùng quý vị một chuyện hiện thực nhất: Chứng đắc rõ ràng nhất 

là  tướng  mạo  quý  vị  càng  ngày  càng  tốt  đẹp,  càng  ngày  càng  trẻ  ra,  càng 

ngày càng  mạnh khỏe. Trong  một đời  này, có thể đạt được thân  Kim Cang 

bất  hoại,  vĩnh  viễn  không  đổ  bệnh,  vĩnh  viễn  không  suy  lão,  vĩnh  viễn  vui 

sướng. Bất luận làm chuyện gì, việc gì cũng thuận lòng, việc gì cũng như ý, 

trong  nhà  Phật  có  cầu  ắt  ứng.  Những  chuyện  tốt  ấy  quý  vị  đều  có  thể  đạt 

được, đấy là nói về chuyện hiện thực nhất, không có chút xíu gì huyền diệu 

cả!  Nếu  quý  vị  không  làm  được  là  vì  quý  vị  chưa  hiểu  đạo  lý  này,  không 

hiểu phương pháp này, quý vị học sai mất rồi! 

Nếu  thật sự  hiểu  được  lý  luận  này,  hiểu được phương pháp  này, tu  học 

không sai lầm chút nào, chắc chắn quý vị đạt được những quả báo nói trên. 

Phải  mất  bao  lâu  quý  vị  mới  cảm  thấy  có  hiệu  quả?  Ba  tháng,  từ  ba  tháng 

đến nửa năm, quý vị sẽ nhận biết hiệu quả, quý vị sanh lòng tin. Tư tưởng và 

hành vi bèn biến đổi. Sự biến đổi ấy quý vị thật sự làm được. Từ tướng mạo, 

thể chất, tâm tình thái độ xử sự đãi người tiếp vật, quý vị có thể thấy được sự 

biến  đổi  ấy  rất  rõ  rệt:  Quý  vị  thật  sự  làm  được,  quý  vị  thật  sự  dụng  công. 

Nếu giả thì không được rồi, người ta nhìn qua một cái là thấy ngay, vì sao? 

Quý vị chẳng có biến hóa gì cả! 

Đạo lý này khoa học hiện thời đã chứng minh. Bởi thế, lần này chúng tôi 

mời tiến sĩ Giang Bổn Thắng đến thăm nơi đây. Rất tiếc là ông ta đến thăm 

nhằm  lúc  tôi  đi  thăm  Tây  Tạng,  lịch  trình  bị  kẹt  không  thể  tiếp  đãi  ông  ta 

được. Chậm nhất là tháng Giêng năm sau tôi sẽ đến Đông Kinh dự hội nghị, 

đi  họp  ở  Nhật  Bản,  tôi  có  thể  đến  thăm  ông  ta.  Ông  ta  dùng  phương  pháp 

khoa học chứng thực: Chúng ta dùng thiện ý, lấy nước để thí nghiệm, dùng 

thiện  ý đối đãi  nước thì  nước bèn kết tinh rất  đẹp! Chúng  ta dùng ác  ý đối 

với nó, nước bèn phản ứng hết sức xấu xí. Đây chính là chứng minh rõ ràng 

nhất! 

Vì sao nói quý vị thật sự tu hành, tướng  mạo của quý vị sẽ thật sự biến 

đổi  rất  đẹp?  Vì  quý  vị  tu  hành  là  đem  tất  cả  hết  thảy  ý  niệm  bất  thiện  đổi 

thành những ý niệm tốt lành nhất. Tâm quý vị thiện, tư tưởng thiện, hành vi 

thiện, thì phản ứng đầu tiên là gì? Những bộ phận và tế bào trên thân sẽ có 

phản ứng ban đầu giống như phản ứng của nước. Mỗi một bộ phận đều biến 

đổi  hết sức đẹp đẽ,  mạnh khỏe  nhất. Mỗi  một tế bào cũng  biến đổi  hết sức 

tốt đẹp, nên quý vị bèn trẻ ra, đạo lý là như vậy. 

Trong  quá  khứ,  chúng  tôi  chỉ  nghe  theo  những  gì  kinh  Phật  đã  giảng, 

thật thà chất phác y giáo tu hành, cũng không nghĩ gì đến tướng hảo gì hết, 

thân thể khỏe mạnh, không nghĩ đến những chuyện đó, đó là quả báo. Chúng 

tôi chỉ nghe lời thầy giáo huấn, đúng là tâm lý biến đổi  một trăm tám mươi 

độ.  Quả  nhiên,  sự  biến  đổi  ấy  bèn  khởi  tác  dụng,  chúng  tôi  chưa  tự  mình 

nhận  biết  tác  dụng  nhưng  người  khác  đã  nhận  ra.  Người  khác  nhận  thấy 

tướng  mạo khác đi, tướng  mạo  hiện thời so  với tướng  mạo  xưa  kia tốt  hơn 

nhiều  lắm,  khí  sắc  khác  hẳn,  sức  khỏe  khác  hẳn,  trước  kia  hay  bệnh,  nói 

chung là eo nhức, lưng mỏi, nay không còn nữa. Xưa kia, thỉnh thoảng còn 

bị cảm mạo đôi chút, mấy năm nay không còn nữa. Chú tâm quan sát, chúng 

tôi tự mình chú tâm quan sát phản tỉnh, đó là gì vậy? Chính là hiệu ứng của 

nghiệp chướng tiêu trừ. 

Xưa kia, Chương Gia đại sư dạy tôi: Trong cửa nhà Phật, có cầu ắt ứng. 

Ngày dạy  tôi cầu Phật,  dạy tôi chớ cầu  nơi  người. Ngài  nói cầu  nơi  người, 

người ta không đáp ứng, mình chẳng sanh phiền não sao? Tôi nói không sai, 

quả  nhiên  sanh  phiền  não!  Vì  thất  vọng,  bị  ngăn  trở,  trong  tâm  khó  chịu. 

Ngài nói cầu Phật, Bồ Tát; cầu Phật, Bồ Tát không có cảm ứng là vì nguyên 

nhân nào? Do chính mình có nghiệp chướng. Sám trừ nghiệp chướng rồi thì 

cảm ứng bèn hiện tiền. Đúng là có cầu ắt ứng. Cái cầu ấy đúng pháp, đúng 

lý, quyết định chẳng vì mình hưởng thụ, quyết định chẳng vì chính mình, vì 

cá  nhân.  Danh  văn,  lợi  dưỡng,  ngũ  dục,  lục  trần  trong  thế  gian  này,  quyết 

định chẳng được cầu những thứ ấy. Cầu những thứ ấy là tăng trưởng tham - 

sân - si, Phật, Bồ Tát đại từ đại bi tuyệt đối chẳng thể tăng trưởng tham - sân 

- si - mạn của quý vị; Phật, Bồ Tát từ bi giúp cho chúng ta tiêu trừ tham - sân 

- si - mạn. 

Nếu sám trừ được tham - sân - si - mạn, niệm niệm mong chánh pháp tồn 

tại lâu dài, tiếp nối huệ mạng của Phật, vì giúp cho hết thảy chúng sanh phá 

mê khai ngộ, thì hết thảy chư Phật, Bồ Tát đều hộ niệm quý vị, đều giúp đỡ 

quý  vị.  Vì  sao?  Quý  vị  và  các  Ngài  đồng  tâm,  đồng  chí,  đồng  hạnh.  Chư 

Phật, Bồ Tát là như thế đó, quý vị giống như các Ngài thì sức mạnh của các 

Ngài  mới  gia  trì  cho  quý  vị  được!  Ở  đây,  thiền  sư  Trung  Phong  khuyên 

chúng ta nên phát nguyện, hy vọng chúng ta nguyện nào cũng tương ứng với 

bốn mươi tám nguyện của A Di Đà Phật, có như vậy quý vị mới được gia trì 

viên mãn. A Di Đà Phật gia trì quý vị, mười phương hết thảy chư Phật đều 

gia  trì  quý  vị,  làm  sao  quý  vị  không  tự  tại?  Làm  sao  quý  vị  không  vui 

sướng? Mười phương hết thảy chư Phật gia trì, thì xin thưa với quý vị, mười 

phương hết thảy thiện thần đều gia trì quý vị, tâm - nguyện - giải - hạnh của 

họ đều tương đồng. Vì thế, chúng ta phải hết sức coi trọng cái nguyện này. 

Đối với người khác, chúng ta thiếu lễ độ, kiêu căng, tự đại, không để ai 

vào  mắt,  đấy  đều  là  nghiệp  chướng.  Bởi  thế,  lễ  kính  chư  Phật  là  sám  hối 

nghiệp  chướng,  xưng  tán  Như  Lai  cũng  là  sám  hối  nghiệp  chướng.  Nghiệp 

chướng  lớn  nhất  là  ganh  ghét,  ganh  ghét  gây  chướng  ngại.  Chúng  ta  thấy 

người  khác  có  chuyện  tốt,  miệng  trọn  chẳng  đề  cao,  người  khác  có  lúc  bất 

thiện,  mình  bèn  suốt  ngày  từ  sáng  đến  tối  rêu  rao,  khen  mình,  chê  người. 

Xưng  tán  Như  Lai  cũng  nhằm  sám  hối  nghiệp  chướng  ấy.  Rộng  tu  cúng 

dường cũng là sám hối nghiệp chướng, tâm lượng của bản thân chúng ta nhỏ 

nhen, tự tư tự lợi, chẳng thể bỏ mình vì người, làm sao rộng tu cúng dường 

cho được? Quý vị hãy nghĩ xem đấy có phải là sám hối nghiệp chướng hay 

không?  Sau  đấy,  quý  vị  thấy  mười  nguyện  Phổ  Hiền,  không  nguyện  nào 

chẳng phải là sám hối nghiệp chướng. 

Như  vậy,  trong  mười  nguyện,  sám  hối  nghiệp  chướng  là  nguyện  tổng 

quát. Chúng ta cũng có thể nói là Bồ Tát đạo từ Sơ Phát Tâm đến địa vị Như 

Lai tu điều gì? Chính là tu sám hối nghiệp chướng. Nếu nghiệp chướng nào 

cũng  đều  sám  được  sạch  sành  sanh,  không  còn  mảy  may  nào  thì  quý  vị  đã 

viên  thành  Phật  đạo.  Ở  phần  trên,  chẳng  phải  tôi  đã  từng  nói  đó  ư?  Đẳng 

Giác Bồ Tát vẫn còn mang theo một phẩm sanh tướng vô minh, đó chính là 

nghiệp chướng của  họ.  Họ  vẫn  phải sám  hối cho  hết  một phẩm sanh tướng 

vô minh mới chứng đắc Phật quả viên mãn. Vì thế, chúng ta nhất định phải 

chịu sám hối nghiệp chướng sâu nặng của chính  mình, hằng ngày phải phát 

hiện nghiệp chướng của chính mình. Hằng ngày phải sám trừ nghiệp chướng 

của chính mình thì mới hòng tiến bộ trên đường Bồ Đề. 



 Ngũ giả tùy hỷ công đức.  

五者隨喜功德。 

 (Năm là tùy hỷ công đức).  



Điều  này  hết  sức  quan  trọng,  nhằm  đối  phó  điều  gì?  Đối  trị  ganh  ghét, 

chướng ngại. Chúng ta thấy những người khác làm việc tốt, trong tâm không 

vui  thú.  Nghiêm  trọng  nhất  là  nghĩ  cách  gây  chướng  ngại,  không  mong 

chuyện  tốt  đẹp  của  người  ấy  thành  công.  Trong  một  đời  này,  không  biết 

chúng tôi gặp phải bao nhiêu lần. Năm 1999, kỷ niệm 50 năm lập quốc của 

Trung Quốc129, tôi được mời tham dự lễ ngũ thập chu niên đại khánh. Tôi ở 

Bắc  Kinh  viếng thăm kinh khắc đá ở Phòng  Sơn130,  hết sức  hoan  hỷ,  nhằm đúng ngay lúc đó, có một vị cư sĩ tặng tôi một món tiền, số tiền cũng không 

ít, để in số kinh khắc đá ở Phòng Sơn. 

Tôi đến Bắc Kinh, được cục trưởng cục Tôn Giáo nhà nước họ Diệp tiếp 

đãi, tôi nêu lên chuyện ấy. Tôi nói tôi hy vọng in lại một ngàn bộ kinh khắc 

đá để gởi tặng nước nhà, chứ bản thân tôi không cần. Hy vọng nhà nước sẽ 

gởi tặng các thư viện quốc gia trên toàn thế giới hòng bảo tồn vĩnh viễn, đó 

là nghệ thuật phẩm cao cấp. Tất nhiên bọn họ in, nhưng in chữ quá nhỏ, đọc 

không được, chỉ có thể dùng làm tài liệu. Bởi thế, chúng tôi hy vọng in chữ 

to hơn, in chữ to thì đương nhiên là số tập sẽ nhiều hơn, phân lượng lớn hơn, 

giá  thành  phải  cao.  Không  sợ  giá  thành  cao,  cốt  in  cho  đẹp  đẽ,  tinh  xảo, 

khiến ai trông thấy cũng đều sanh tâm hoan hỷ. Khi ấy, nhà nước cũng đồng 

ý,  cấp  cho  tôi  một  tờ  giấy  phép.  Về  sau,  chướng  ngại  rất  nhiều,  việc  ấy 

không thành, đáng tiếc quá! Họ chẳng thể tu tùy hỷ công đức, không thể cho 

phép được. 

Năm ngoái, tại Đài Loan bàn đến chuyện in Tứ Khố Hội Yếu, nhân vì số 

tiền  kia  vẫn  còn,  tôi  nghe  như  vậy  rất  hoan  hỷ.  Nếu  như  tôi  có  được  bản 

quyền  Tứ  Khố  Hội  Yếu,  tôi  cũng  mong  in  một  ngàn  bộ,  gởi  tặng  thư  viện 

các đại học nổi tiếng và các thư viện quốc gia trên toàn thế giới. Dường như 

cũng có  mấy  người tranh  giành, chèo kéo  không buông,  việc ấy cũng  hỏng 

luôn. Không biết học tùy hỷ công đức, ai nấy đều tranh giành, công đức này 

tôi  làm,  kẻ  kia  muốn  tranh  làm,  mấy  người  đều  muốn  tranh,  thế  là  xong 

luôn,  hết  chuyện,  không  làm  được  gì  hết!  Bao  nhiêu  chuyện  tốt  đẹp  muốn 

phát tâm làm đều bị phá hoại như thế cả. Mỗi cá nhân đều muốn tranh công, 

rất đáng tiếc. Đây  là chúng sanh thiếu phước, chúng tôi  muốn  làm,  mà  làm 

không thành công. A! Nay hiện tại đã hết giờ rồi! 



* 

Chư vị đồng học! 

Chúng  ta  xem  tiếp  nguyện  thứ  năm  của  mười  nguyện  Phổ  Hiền  trong 

phần khai thị phát nguyện: 



 Ngũ giả tùy hỷ công đức.  

五者隨喜功德。 

       (Năm là tùy hỷ công đức).  



Điều này hết sức quan trọng, hết thảy chúng sanh đều có nghiệp chướng, 

đều có căn bệnh sau đây: Không vui lòng tùy hỷ [công đức của] người khác. 

Trọn chẳng biết  “tùy hỷ công đức”  và công đức của chính mình đã tu không 

hai,  không  khác.  Vì  thế,  người  thật  sự  có  trí  huệ,  ngạn  ngữ  thường 

nói:  “Thành  nhân  chi  mỹ,  bất  thành  nhân  chi  ác”  (thành  tựu  điều  tốt  đẹp 

cho  người,  không  thành  tựu  điều  ác  cho  người  khác).  Chuyện  bất  thiện 

chúng ta không tùy hỷ. Thiện sự, hảo sự, chuyện có lợi ích cho xã hội và đại 

chúng,  hãy  nên  tùy  hỷ.  Chẳng  nên  có  tâm  lượng  hẹp  hòi  như thế,  phải  mở 

rộng tâm lượng. 

Trước  kia,  tôi  ở  tại  Tân  Gia  Ba,  một  nữ  tu  Thiên  Chúa  Giáo  gọi  điện 

thoại cho tôi, cho biết họ có một đoàn y tế (Thiên Chúa Giáo lập trường học, 

lập  bệnh  viện,  các  bác  sĩ  trong  bệnh  viện  của  bà  ta  lập  một  đoàn  y  tế)  qua 

Phi  Châu  chữa  bệnh  miễn  phí.  Đây  là  một  việc  tốt,  tôi  nghe  xong  hết  sức 

hoan hỷ, tôi lập tức bảo bà ta: “Tôi gởi bà năm vạn đồng tiền thuốc men, hãy 

mua nhiều thuốc men một chút để  mang qua bên đó”. Bà ta làm chuyện tôi 

muốn  làm,  tôi  vẫn  chưa  có  được  cái  duyên  ấy,  người  ta  làm  được,  tôi  bèn 

đầu tư, khác gì chính tôi làm! Hết sức tốt đẹp, vì sao không làm? Vì sao cứ 

nhất  định  phải  do  chính  mình  làm?  Ngốc  quá,  tự  mình  làm  sẽ  bận  bịu  đến 

chết! Người khác làm, chúng ta tán trợ, tốt đẹp hơn nhiều! Vì sao phải ngăn 

trở người khác? 

Một thời gian không lâu sau, bà ta lại gọi điện cho tôi mong tôi lại giúp 

đỡ  lần  này.  Bà  nói  bên  Phi  châu  hết  sức  nghèo  khổ,  con  người  rất  đáng 

thương. Bà ta cho biết hết thảy những thiết bị đều không có, thiếu thốn nhất 

là  xe  cứu  thương,  giao  thông  rất  bất  tiện.  Bà  ta  đề  xuất:  “Pháp  sư!  Ông  có 

thể  tặng  cho  tôi  một  cái  xe  cứu  thương  được  hay  không?”  Tôi  nói:  “Được 

chứ!”  Tôi  gởi  một  xe  cứu  thương  cho  bà.  Không  cần  biết  là  tôn  giáo  hay 

đoàn thể nào, chuyện người ta làm là chuyện tốt, xã hội, thật sự hữu ích đối 

với  xã  hội  và  chúng  sanh  khổ  nạn  thì  chỉ  cần  tôi  trông  thấy,  nghe  thấy, 

không  cần  ai  phải  bảo  tôi,  tôi  đều  tận  tâm  tận  lực  giúp  đỡ  người  khác.  Tôi 

biết  người  ta  làm  chuyện  ấy  chính  là  tôi  làm,  tôi  làm  chính  là  người  khác 

làm, việc gì phải phân biệt đây kia? Cớ gì cứ nhất định phải nhọc sức thì mới 

là của mình? 

Hết thảy công lao chuyện tốt cứ cho là của mình, quý vị sẽ không thoát 

khỏi tam giới. Vì sao? Ngã Chấp quá nặng! Luân hồi trong lục đạo do Ngã 

Chấp tạo thành. Trong kinh đức Phật giảng rất hay, Ngã Chấp bị phá thì lục 

đạo luân hồi không còn nữa, quý vị bèn vượt thoát luân hồi; đoạn được Pháp 

Chấp  thì  vượt khỏi  mười pháp  giới. Do đây  biết rằng:  Lục đạo  luân  hồi do 

Ngã Chấp và Pháp Chấp tạo thành. Trong mười pháp giới thì bốn thánh pháp 

giới  do  Pháp  Chấp  tạo  thành,  không  có  Ngã  Chấp  nhưng  còn  Pháp  Chấp. 

Pháp  Chấp  không  có  thì  mười  pháp  giới  không  còn  nữa,  thế  giới  ấy  gọi  là 

Nhất Chân. Chấp trước chẳng thể không phá, tùy hỷ giúp chúng ta phá chấp 

trước. Hết thảy  việc tốt không  nhất định phải  là của  mình, phải  hiểu đạo lý 

này. Phải nhiệt tâm, tích cực, nỗ lực thực hiện tùy hỷ công đức. 

Vì  vậy, chuyện  in  lại  những kinh khắc đá ở Phòng Sơn đến  nay tôi  vẫn 

không  lúc nào quên. In Tứ Khố  Hội Yếu bất kể là ai  in, tôi đều tùy  hỷ, chỉ 

cần  có  ai  làm  là  được  rồi.  Tôi  tuyệt  đối  chẳng  cho  công  đức  tốt  lành  ấy  là 

của chính  mình, không có  ý  niệm ấy,  không có  ý tưởng ấy.  Ai  làm  tôi đều 

giúp đỡ cả, tôi toàn tâm toàn lực giúp đỡ, tiếng tốt hoàn toàn thuộc về người 

ấy,  tôi  chỉ  mong  chuyện  ấy  thực  hiện  thành  công.  Hễ  có  lợi  ích  đối  với  xã 

hội và hết thảy chúng sanh, chúng tôi thấy như vậy bèn rất hoan hỷ. Những 

thứ ấy thật sự là kho báu của Trung Quốc. Tứ Khố Hội Yếu và Thạch Kinh 

đúng là kho báu, hy vọng kho báu ấy có thể lưu truyền tới mọi nơi trên toàn 

thế  giới, khiến cho chúng sanh trên toàn thế  giới đều được tiếp  xúc. Chúng 

tôi chỉ có nguyện vọng như vậy, không hề mảy may cầu danh văn, lợi dưỡng 

cho  bản  thân  mình.  Vì  vậy,  phải  tích  cực  tùy  hỷ.  Tùy  hỷ  có  công  đức  vô 

lượng  vô  biên,  phải  hoan  hỷ  thực  hiện,  thành  tựu  điều  tốt  đẹp  cho  người, 

không thành tựu điều ác cho họ. Nguyện thứ sáu là: 



 Lục giả thỉnh chuyển pháp luân.  

六者請轉法輪。 

       (Sáu là khuyên mời chuyển pháp luân).  



Chuyển  pháp  luân:  Chúng  tôi  thường  nói  pháp  luân  về  căn  bản  vốn  là 

một  biểu  tượng  thường  được  dùng  trong  Phật  giáo,  đức  Phật  dùng  biểu 

tượng  này.  Vì  sao  dùng  luân?  Luân  (輪:  bánh  xe) tượng  trưng  cho  sự  viên 

mãn.  Đức  Phật  giảng  cho  chúng  ta  hết  thảy  pháp,  chân  tướng  của  hết  thảy 

pháp hay Thật Tướng của các pháp chẳng phải có, chẳng phải không, Luân 

có  thể  biểu  thị  điều  này.  Luân  hình  tròn,  hình  tròn  ấy  không  có  tâm,  phía 

ngoài  là  vành  tròn  bao  quanh,  như  vậy  luân  chẳng  phải  là  không.  Luân 

chẳng phải có, chẳng phải không,  luân có  thể biểu thị được  những điều ấy. 

Vì  thế, đức  Phật dùng  Luân  làm biểu tượng,  ngụ  ý: Về Sự là có,  vành  tròn 

bao quanh phía ngoài, như vậy Luân là Sự, về mặt Sự thì có; về Lý là không, 

vì tâm của  hình tròn  không có. Chẳng  thể nói  tâm  là không có, tâm thật sự 

có, nhưng tâm không có hình tướng. 

Như vậy,  Tâm  là  Không,  Luân  là Sắc,  một đằng  Sắc,  một đằng  Không. 

Tâm  kinh  nói:  “Sắc  bất  dị  Không,  Không  bất  dị  Sắc.  Sắc  tức  thị  Không, 

 Không tức thị Sắc” (Sắc chẳng khác Không, Không chẳng khác Sắc. Sắc tức 

là Không, Không tức là Sắc).    Luân thể hiện được điều này. Suốt một đời đức 

Thế Tôn, Phật vì hết thảy chúng sanh thuyết minh chân tướng của nhân sinh 

và  vũ  trụ  suốt  bốn  mươi  chín  năm.  Bởi  thế,  đức  Phật  nói  Tướng  có,  Tánh 

không, Sự có, Lý không. Có và Không là một, không phải hai, chẳng hề rời 

khỏi Luân. Quý vị thật sự thông đạt: Không vốn là Sắc, Sắc chính là Không, 

Có chính  là  Không,  Không chính  là Có. Đạo lý  này  rất  huyền diệu, rất sâu 

xa,  nhưng  nó  là  chân  tướng  sự  thật.  Do  thông  đạt  điều  này  sẽ  không  chấp 

trước vào hai bên Có và Không nữa, tâm của quý vị bèn định. 

Quý vị chấp Không là sai lầm, chấp Không vô ích, chẳng có tác dụng gì. 

Nếu quý vị chấp Có là vì chẳng hiểu rõ Có từ đâu mà có, căn bản của Có là 

gì quý vị không biết! Như vậy, Không lẫn Có đều hiểu rõ, không chấp trước 

cả  Không  lẫn  Có,  sống  “hết  thảy  tùy  duyên”  như  vậy  thì  mới  là  đại  tự  tại! 

Một tí ti chấp trước cũng không có. Chẳng những phân biệt, chấp trước đều 

không có,  mà  vọng tưởng cũng không có,  con  người  như vậy sao không tự 

tại cho được? Đạt đại tự tại! Quý  vị thật sự đạt được pháp  hỷ, thường sanh 

lòng hoan hỷ, pháp hỷ sung mãn. Quý vị hoàn toàn tùy thuận Pháp Tánh, tùy 

thuận  tự  nhiên,  không  có  vọng  niệm,  không  phân  biệt,  không  chấp  trước. 

Đức  Phật  giảng  cho  ta  đạo  lý  này  và  chân  tướng  sự  thật  này,  khiến  cho 

chúng ta trong một đời này đạt được cuộc sống hạnh phúc viên mãn. 

 “Thỉnh chuyển pháp luân”  có  nghĩa  là thỉnh Phật thường dạy dỗ chúng 

ta. Đức Phật  là bậc ứng  hóa, Ngài đã khôi phục tự tánh, đã đạt trí  huệ  viên 

mãn rốt ráo, đức năng rốt ráo viên  mãn, tướng hảo rốt ráo viên mãn, những 

gì hết thảy chúng sanh  mong cầu đức Phật đều đạt được, đều biểu hiện cho 

quý vị thấy. Quý vị đều thấy: Vì sao Ngài có trí huệ viên mãn như thế, đức 

năng  như thế,  tướng  hảo  như thế?  Đức  Phật  dạy:  Hết  thảy  chúng  sanh  mỗi 

người đều có [trí huệ, đức năng, tướng hảo] như thế, nhưng mê hay ngộ khác 

nhau. Do mê nên vận dụng sai cái tâm, biến thành nông nỗi ấy; nếu giác ngộ 

thì sẽ khôi phục, khôi phục  giống  như chư Phật Như Lai  không  hai, không 

khác. Bởi thế, mới nói hết thảy chúng sanh vốn sẵn thành Phật. 

 “Thỉnh  chuyển  pháp  luân”  là  thỉnh  chư  Phật,  Bồ  Tát,  thỉnh  những  bậc 

giác  ngộ  thường  đến  dạy  dỗ  chúng  ta.  Nói  một  cách  thông  tục  thì  là  thỉnh 

Phật  giảng  kinh,  thuyết  pháp.  Do  trước  kia,  danh  từ  “giảng  kinh,  thuyết 

 pháp”  chưa  có  vấn  đề  gì,  nay  con  người  nghe  đến  thì  từ  ngữ  ấy  bèn  biến 

thành tôn giáo, nghĩ ngay đến tôn giáo, nên chúng ta phải thay bằng danh từ 

khác, gọi là  “khế cơ”.  Nói cách khác, thuyết pháp như thế nào? Mời đến dạy 

bảo chúng ta, giảng kinh thuyết pháp nhằm chỉ dạy chúng ta. Dạy dỗ chúng 

ta  không  phải  là  dạy  một  lần  đã  hiểu  ngay,  vừa  dạy  bèn  hiểu  rõ  là  quá  tốt. 

Chúng ta phiền não tập khí rất nặng, dạy một lần không hiểu; vì thế cổ nhân 

dạy chúng ta:  “Độc thư thiên biến, kỳ nghĩa tự biến” (Đọc sách ngàn lần, tự 

thấy  được  ý  nghĩa),  “thâm  nhập  một  môn,  trường  thời  huân  tu” ,  chúng  ta 

mới hòng giác ngộ. Làm cách nào đây? Lại tiến thêm một bước nữa: 



 Thất giả thỉnh Phật trụ thế.  

七者請佛住世。 

 (Bảy là mời đức Phật ở lại nơi đời).  



Thầy ở lại nơi đây dạy dỗ chúng ta, chúng ta cảm thấy rất lợi lạc, rất vui 

sướng,  chúng  ta  thỉnh  thầy  thường  trụ  ở  nơi  đây.  Nói  cách  khác,  dạy  dỗ 

chúng ta lâu dài, dạy trong thời gian ngắn không được. Phải thỉnh thầy bằng 

cách  nào?  Tuyệt  đối  chẳng  phải  là  mình đối  xử  lễ  phép  với  thầy,  đãi  đằng 

trọng hậu, khiến cho cái ăn, cái mặc, chỗ ở của thầy sung túc, không hề có ý 

nghĩa như vậy đâu nhé! Người thật sự có đạo đức tuyệt đối chẳng tham cầu 

ngũ dục, lục trần cúng dường, quyết định chẳng tham cầu danh lợi, họ không 

có ý niệm ấy. Dùng danh lợi, dùng ngũ dục lục trần lưu giữ họ, sẽ giữ không 

được. Họ đã hoàn toàn vứt bỏ những thứ đó, làm sao giữ chân họ được? Phải 

làm  sao  mới  giữ  được?  Phải  y  giáo  phụng  hành,  thật  sự  học,  thật  sự  thực 

hành! Có bảo họ đi, họ cũng không đi. Vì sao? Họ nhất định phải thành tựu 

cho  quý  vị,  giúp  quý  vị  phá  mê  khai  ngộ,  giúp  quý  vị  minh  tâm  kiến  tánh, 

giúp quý vị tu hành chứng quả, chẳng thể bỏ quý vị được. 

Như vậy, chư Phật, Bồ Tát, những vị thiện tri thức thường ở lại một chỗ 

nào thì ta thường nói là [các Ngài] có duyên phận [với chúng sanh ở chỗ ấy], 

cơ duyên chín muồi, Ngài bèn đến; duyên phận không còn, các Ngài bèn đi. 

Thế nào là không có duyên phận? Mọi người chẳng chịu nghiêm túc học, chỉ 

học  bề  ngoài,  không  tích  cực  học,  Phật,  Bồ  Tát  bèn  bỏ  đi.  Điều  kiện 

để  “thỉnh  Phật  trụ  thế”  không  có  gì  khác  cả,  cuối  mỗi  bộ  kinh  đều  có  một 

câu:  “Tín  thọ  phụng  hành” !  Nếu  quý  vị  làm  được  bốn  chữ  này  thì  không 

thỉnh Ngài  cũng  trụ  thế,  Ngài  cũng  ở  lại  nơi  đó.  Quý  vị  tin  tưởng  lời  Ngài 

dạy, không hoài nghi tí nào, hiểu được, tiếp nhận được, áp dụng được những 

điều Ngài dạy vào cuộc sống, áp dụng vào công việc, vào xử sự, đãi người, 

tiếp vật, quý vị là người thật sự học Phật, không phải là giả. Vì vậy, chúng ta 

phải dùng cái tâm chân thành, tin sâu chắc, huệ giải, y giáo phụng hành. 

Chúng ta phải thỉnh Phật, Bồ Tát, thỉnh thiện hữu ở lâu dài trong thế gian 

này. Chúng ta biết phiền não tập khí quyết chẳng thể đoạn hết trong một thời 

gian ngắn được, bởi lẽ, thời gian bị phiền não tập khí tiêm nhiễm của chúng 

ta  rất  dài.  Giống  như  khúc  gỗ  ngâm  nước  cả  mười  mấy  năm,  ngấm  đẫm 

nước, nay lôi lên, châm chút lửa toan đốt cháy nó thì không phải là chuyện 

dễ.  Phải  tốn  một  thời  gian  dài,  dần  dần  mới  đốt  cháy  được.  Nay  chúng  ta 

giống  như khúc  gỗ  ngấm  nước  nhiều  năm,  ướt đẫm  rồi,  nay  phải  dùng  lửa 

mạnh để đốt; nếu lửa ấy không mãnh liệt, chẳng ăn thua gì! Khúc gỗ ấy phải 

thiêu ở đâu mới có thể cháy được? Trong lò luyện thép, phải bỏ vào lò luyện 

thép.  Lò  luyện  thép  cháy  không  ngừng,  hai  mươi  bốn  tiếng  đồng  hồ  đốt 

không  ngừng. Một  ngày không thiêu được thì  hai  ngày, tôi tin rằng,  hai ba 

tuần chắc chắn phải cháy. Điều này nói rõ sự việc trường thời huân tập, ngày 

ngày nghe giảng. 

Nói thật ra, bản thân chúng tôi là hạng người căn tánh bậc trung, không 

phải  hạng  thượng  căn  lợi  trí.  Nay  chúng  tôi  có  một  chút  thành  tựu  là  nhờ 

đâu?  Nhờ  thầy  dạy  dỗ.  Tôi  theo  thầy,  đầu  tiên  là  học  ba  năm  với  Chương 

Gia đại sư. Chương Gia đại sư viên tịch rồi, tôi học với thầy Lý mười năm; 

[tất cả là] mười ba năm! Mười ba năm bén rễ rồi sau đấy tôi mới có thể tự tu. 

Mỗi ngày tự mình đọc tụng kinh luận, đồng thời tiếp nhận lời khuyến thỉnh 

của các đồng tu giảng giải cho họ. Đến nay là năm mươi hai năm, suốt năm 

mươi hai năm tôi đọc kinh luận không gián đoạn, giảng kinh bốn  mươi lăm 

năm  không  gián  đoạn.  Do  vậy,  đối  với  danh  văn,  lợi  dưỡng,  ngũ  dục,  lục 

trần dụ hoặc trong thế gian này tôi mới có thể không động tâm. Nếu không 

có thời  gian  huân tập  lâu  dài  như thế,  nếu bảo  là danh  văn,  lợi  dưỡng,  ngũ 

dục,  lục trần không động tâm  thì phải  là bậc thánh  nhân,  đâu phải  là phàm 

nhân, nói dễ dàng sao! Phải như vậy mới chuyển được cảnh giới. 

Tôi  chuyển  được  cảnh  giới,  nếu  quý  vị  cứ  lấy  từng  mười  năm  một  mà 

quan sát sẽ thấy rõ ràng; vì thế, tôi nói Khổng lão phu tử quả thật là hạng căn 

tánh bậc trung, không phải là bậc thượng căn lợi trí. Thích Ca Mâu Ni Phật 

là bậc thượng căn lợi trí, quý vị thấy: Ngài thị hiện thành Phật năm ba mươi 

tuổi,  giảng  bộ  kinh  đầu  tiên  là  Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm  Kinh 

chẳng thể  nghĩ bàn! Đúng  là bậc thượng thượng căn! Nhưng chúng ta  thấy 

Khổng  lão  phu  tử  lão  nhân  gia  thành  tựu  như  thế  này:  Ngài  nói  mười  lăm 

tuổi  chí  dốc  nơi  việc  học,  ba  mươi  tuổi  căn  bản  vững  vàng,  bốn  mươi  tuổi 

không lầm lẫn, năm mươi tuổi biết vận trời, sáu mươi tuổi tai nghe đã thuần, 

bảy  mươi tuổi tùy  lòng  mong  muốn không vượt quy củ. Mức tiến triển của 

tôi không khác Khổng phu tử cho lắm: Nâng cao dần dần, không phải là đốn 

ngộ, không phải là viên chứng, mà là từng bước tu dần, chứng dần. Hơn năm 

mươi  năm  dùi  mài  không  ngơi,  càng  học  càng  hoan  hỷ,  mãi  đến  mấy  năm 

gần đây  mới khế  nhập cảnh  giới  một chút, đúng  là pháp  hỷ sung  mãn. Câu 

mở  đầu  sách  Luận  Ngữ  minh  định:  “Học  nhi  thời  tập  chi,  bất  diệc  duyệt 

 hồ?” (Học rồi thường tu tập, cũng chẳng vui sao?) Đối với câu nói này, tôi 

lãnh hội rất sâu. 

Sự vui lớn nhất trong đời người là học! Bởi thế, trong Luận Ngữ, Khổng 

lão  phu  tử  nói  mấy  câu:  “Ngô  thường” :  Ngài  nói  chính  bản  thân  mình 

thường  xuyên.  “Ngô  thường  chung  nhật  bất  thực” :  Ta  suốt  ngày  không 

ăn.  “Chung  dạ  bất  tẩm”: suốt  đêm  không  ngủ.  “Dĩ tư” :  suy  nghĩ.  “Vô ích, 

 bất như học dã” : Bất cứ sự việc gì trong thế gian này, việc gì tốt đẹp nhất? 

Học! Học theo thánh nhân, học theo hiền nhân, học làm người tốt. Không gì 

bằng  học,  có  việc  gì  sánh  bằng  học!  “Học  nhi  thời  tập  chi,  bất  diệc  duyệt 

 hồ;  hữu  bằng  tự  viễn  phương  lai,  bất  diệc  lạc  hồ?”  (Học  rồi  thường  thực 

tập,  cũng  chẳng  sướng  ư?  Có  bạn  từ  phương  xa  đến,  cũng  chẳng  vui 

sao?)  “Bằng” ở đây là gì? Là người hiếu học! Mọi người chúng ta chí đồng 

đạo hợp, đều là  người  ham  học. Hy  vọng  mọi  người đến  học  viện chúng ta 

đều là người hiếu học, mọi người chúng ta cùng ở trong hoàn cảnh nhỏ này 

cùng  nhau  học  tập.  Thật  sự  hiếu  học  mới  có  điều  kiện  thỉnh  Phật  trụ  thế. 

Không  hiếu  học,  chỉ  mang  hình  thức,  chỉ  làm  ra  vẻ  thì  Phật  không  trụ  thế, 

Bồ Tát cũng chẳng trụ thế. Cũng vậy, thiện tri thức cũng chẳng trụ thế! Chỉ 

có thật sự hiếu học [mới giữ các Ngài trụ thế được mà thôi!] 

Mười  đại  nguyện  Phổ  Hiền  theo  giảng  giải  của  cổ  đức,  chúng  tôi  cũng 

xem  các  chú  giải,  trên  thực  tế  chỉ  là  bảy  nguyện  từ  “lễ  kính  chư 

 Phật”  đến  “thỉnh  Phật  trụ  thế”,  bảy  điều  ấy  là  nguyện.  Ba  điều  sau  đều  là 

hồi hướng. Chúng tôi suy gẫm kỹ những lời tổ sư đại đức giảng, thấy rất hợp 

lý.  Giáo  pháp  Đại  Thừa  nói  đến  ba  thứ  hồi  hướng:  Hồi  hướng  Bồ  Đề,  hồi 

hướng chúng sanh, hồi hướng Thực Tế. Vì sao phải hồi hướng? Hồi hướng 

để mở rộng tâm lượng, chúng ta làm việc này chẳng vì tự mình, mà vì chúng 

sanh khắp pháp giới hư không giới, tâm lượng bèn lớn lao, đấy mới là hạnh 

Phổ Hiền. Hạnh Phổ Hiền khác với hạnh của các Bồ Tát ở chỗ nào? Chính ở 

chỗ  này  đây!  Mọi  Bồ  Tát cũng  có  lễ  kính,  cũng  có  xưng  tán,  cúng  dường, 

sám  hối  nghiệp  chướng,  nguyện  nào  cũng  có,  nhưng  vì  sao  không  gọi  là 

hạnh Phổ Hiền? Vì tâm lượng không rộng lớn như thế này. 

Quý  vị  giống  như  chúng  tôi  là  phàm  phu,  phàm  phu  thế  gian  bảo  tâm 

lượng  của  hạng  người  sau  đây  rất  lớn:  “Tể  tướng  đỗ  tử  năng  xanh 

 thuyền” (Bụng  tể  tướng  chứa  được  cả  chiếc  thuyền),  ông  ta  nghĩ  đến  điều 

gì? Nghĩ đến đất  nước, dân tộc của  mình, đúng  là không  vì cá nhân, không 

vì gia đình mình, mà vì đất nước, vì dân tộc mình, thật bất phàm! Tâm lượng 

ấy  vẫn  còn  nhỏ,  ông  ta  vì  đất  nước  dân  tộc  mình,  nhưng  đất  nước  dân  tộc 

khác thì sao? Nước mình mạnh nhất trên thế giới, những nước khác đều yếu 

kém nhất, mình phải làm sao đây? Đối xử như thế nào? Tâm lượng vẫn chưa 

đủ  lớn!  Tâm  lượng  ấy  có  thể  làm  người  lãnh  đạo  quốc  gia,  tâm  lượng  ấy 

dung nạp một đất nước. Nếu tâm lượng lớn hơn nữa, bao dung được cả thế 

giới, bao dung cả địa cầu, khởi tâm động niệm không chỉ nghĩ đến nhân dân, 

đất nước mình, mà ta còn nghĩ đến nhân dân toàn thế giới, làm sao cho nhân 

dân toàn thế giới đều hưởng cuộc sống tốt đẹp; người như thế là lãnh tụ của 

toàn thế giới, tâm lượng của người ấy lớn lao! 

Người ấy  vẫn không bằng  Bồ Tát. Bồ Tát khởi tâm động  niệm  nghĩ  tới 

gì? Nghĩ đến tam thiên đại thiên thế giới, người thế gian chúng ta không thể 

sánh  bằng  được.  Tâm  lượng  của  Bồ  Tát  là  phổ  độ  chúng  sanh,  muốn  độ 

chúng sanh trong chín pháp giới khắp tam thiên đại thiên thế giới, nhưng vẫn 

không bằng Phổ Hiền Bồ Tát! Tâm lượng của Phổ Hiền Bồ Tát trọn khắp hư 

không  giới,  pháp  giới.  Trọn  khắp  pháp  giới,  hư  không  giới,  quả  thật  có 

không ít những vị Pháp Thân Bồ Tát cũng có tâm lượng như thế, nhưng Phổ 

Hiền Bồ Tát vẫn thù thắng hơn, thù thắng ở chỗ nào? Nhờ kinh Hoa Nghiêm 

chúng ta mới thấy, tâm Phổ Hiền Bồ Tát bao gồm cả những thế giới trong vi 

trần.  Trong  hội  Hoa  Nghiêm,  đức  Phật  đã  dạy  chúng  ta  như  thế,  các  kinh 

khác không  nói đến điều đó. Trong  mỗi  một vi trần đều có thế  giới,  vi trần 

không phóng to, thế giới không rút nhỏ, thế giới trong vi trần giống hệt thế 

giới bên ngoài, không khác nhau! Ai có thể vào được trong ấy? Phổ Hiền Bồ 

Tát vào được. 

Tâm  lượng của  Phổ  Hiền  Bồ Tát có thể  nhập, có thể  độ trùng trùng  vô 

tận thế giới. Thế giới trong vi trần lại có vi trần, trong những vi trần ấy lại có 

thế  giới,  do  đó,  thế  giới  trùng  trùng  vô  tận.  Vì  sao  có  hiện  tượng  ấy?  Đức 

Phật dạy chúng ta:  Tự  Tánh  vốn  là  như thế. Chân tâm, bản tánh  vốn sẵn  là 

như  vậy,  trong  ấy  không  có  lý  do  gì  cả,  nó  chỉ  như vậy  mà  thôi.  Như tánh 

đức, chúng ta thường  gọi  là tánh  năng. Năng  lực của tánh  vĩnh  viễn không 

mất, nó như vậy đó, đức của tánh cũng giống như thế đó. 

Năng lực của tánh là gì? Trong Pháp Sự này, thiền sư Trung Phong gọi 

là “linh tri tâm”. Bản năng của tánh là linh tri, tức là nó thấy - nghe - hay - 

biết. Vì sao lại có thể thấy - nghe - hay - biết? Vốn sẵn là như vậy. Đó là bản 

năng.  Nơi  thân  thể  chúng  ta,  mỗi  một  tế  bào  đều  thấy  -  nghe  -  hay  -  biết. 

Hiện thời có thể dùng phương pháp khoa học để thăm dò điều này. Đức của 

tánh  là  gì?  Chính  là  cái  mà  kinh  Đại  Thừa  thường  gọi  là  trí  huệ,  năng  lực, 

đức  năng,  tướng  hảo,  đó  là  tánh  đức.  Vô  lượng  trí  huệ,  vô  lượng  năng  lực 

(không gì chẳng thể), vô lượng tướng hảo. Kinh Đại Thừa thường nói: Thân 

có  vô  lượng  tướng,  mỗi  tướng  có  vô  lượng  hảo.  Một  cách  diễn  giải  khác 

là  “thường - lạc - ngã - tịnh”,  đó cũng là những đức mà bản tánh sẵn có. Đó 

là  tánh  đức  (những  phẩm  chất  tốt  đẹp  của  bản  tánh).  Đấy  chính  là  những 

điều  “cá cá bất vô, nhân nhân bổn cụ” (không gì chẳng có, ai nấy sẵn đủ). 

Phật, Bồ Tát không dạy điều gì khác, chỉ nhằm dạy chúng ta khôi phục 

bản  năng,  bản  đức,  đức  năng  sẵn  có  của  chính  mình,  chỉ  như  vậy  mà  thôi! 

Đến khi nào chính quý vị hoàn toàn khôi phục, Phật sẽ giảng cho quý vị về 

viên mãn Bồ Đề, quy về Vô Sở Đắc, đấy là điều bản tánh vốn sẵn có. Phật, 

Bồ Tát không trao tặng cho mình điều gì cả, chỉ là do chính  mình tự chứng 

đắc. Phật, Bồ Tát chỉ làm người giới thiệu, là Tăng Thượng Duyên mà thôi, 

pháp bình đẳng  mà!  Phật,  Bồ  Tát chẳng cậy công: “Ta dạy  ngươi, ta có ân 

đức  đối  với  ngươi”.  Không  hề  có!  Phật,  Bồ  Tát dạy  ta  cảm  ân,  cảm  cái  ơn 

của  hết  thảy  chúng  sanh  trọn  khắp  pháp  giới,  hư  không  giới,  dạy  chúng  ta 

cảm ơn cha  mẹ, cảm ơn sư trưởng, cảm ơn hết thảy chúng sanh, tâm lượng 

ấy lớn lắm. Vì vậy, hồi hướng là mở rộng tâm lượng, tâm lượng có mở rộng 

thì  mới có thể khôi phục tự tánh. Tâm  lượng  nhỏ  là không được, chẳng thể 

thấy được Tánh. Do vậy, nguyện thứ tám là: 



 Bát giả thường tùy Phật học.  

八者常隨佛學。 

 (Tám là thường học theo Phật).  



Đây là hồi hướng Bồ Đề, Bồ Đề là điều chúng ta mong cầu, là mục tiêu 

của chúng ta.  Ta  học, ta tu, ta  hành  là  vì  lẽ gì? Vì  Bồ Đề. Nói  thật  ra, trên 

mặt sự tướng, mọi người hãy khéo hiểu, vì Bồ Đề chính là vì chánh pháp tồn 

tại lâu dài. Nền giáo dục của đức Phật là nền giáo dục trí huệ, Bồ Đề là giác 

ngộ, là giáo dục đại trí đại giác, ta mong mỏi nền giáo dục ấy còn mãi trong 

thế  gian,  vĩnh  viễn  không  dứt,  phần  trên  gọi  là  “Phật  trụ  thế”.  Thỉnh  Phật 

trụ  thế  nhất  định  phải  “thường  tùy  Phật  học”  thì  Phật  mới  trụ  thế,  hai  câu 

này liên quan với nhau. Nếu chúng ta chẳng tùy thuận Phật, không học theo 

Phật, Phật chẳng thể trụ thế. Chúng ta  muốn thỉnh chuyển pháp  luân, thỉnh 

Phật  trụ  thế  thì  điều  kiện  quan  trọng  nhất  là  “thường  tùy  học  Phật”.  Ta  ưa 

thích nền giáo dục này, ta yêu mến nền giáo dục này, ta học tập nền giáo dục 

này, Phật bèn trụ thế, Ngài chẳng thể lìa khỏi chúng ta. Loại hồi hướng thứ 

hai là: 



 Cửu giả hằng thuận chúng sanh.  

九者恆順眾生。 

 (Chín là hằng thuận chúng sanh).  



Quý  vị  hãy  nhìn  kỹ  chữ  “thuận”  này,  không  những  phải  “thuận”  mà 

còn  “hằng  thuận”,  vĩnh  viễn  tùy  thuận  chúng  sanh  thì  quý  vị  mới  có  thể 

giúp đỡ chúng sanh được. Quý  vị có  hảo  ý  giúp  đỡ  người ta,  nhưng không 

thuận theo ý họ, họ sẽ phản kháng, không thể tiếp nhận  mình, vậy là không 

còn có cách gì hết. Vì thế, quý vị hãy xem chư Phật, Bồ Tát độ chúng sanh, 

các  Ngài  thuận  theo  chúng  sanh.  Quý  vị  thấy  trong  phẩm  Phổ  Môn  có  nói 

đến ba  mươi hai ứng thân của Quán Thế Âm Bồ Tát, nên dùng thân nào để 

độ bèn hiện thân ấy, hằng thuận đấy! Người ta thích Phật, Quán Âm Bồ Tát 

bèn hiện thân Phật, chúng sanh bèn vui thích. Nên dùng thân nào để độ bèn 

hiện thân ấy, hoàn toàn thuận theo chúng sanh, chứ không chiều theo ý của 

riêng mình. Nếu thuận theo ý mình thì chẳng phải là độ chúng sanh, dẫu hảo 

tâm,  dẫu  có  ý  nghĩ  tốt,  chúng  sanh  chẳng  tiếp  nhận  mình.  Bởi  thế,  quý  vị 

phải biết tùy thuận chúng sanh, nhất là  “hằng thuận chúng sanh”,  khó đấy! 

Nay  chúng  ta  giúp  đỡ  chúng  sanh  ở  bên  ngoài,  mọi  người  không  tiếp 

nhận  là  vì  nguyên  nhân  nào?  Chúng  ta  không  tùy  thuận  họ,  mà  hoàn  toàn 

thuận theo ý của chính  mình. Thuận theo ý của chính mình thì người ta bài 

xích, làm không xong! Ai thích Cơ Đốc (Christ), thích Gia Tô (Jesus), Quán 

Thế Âm Bồ Tát bèn hiện thành Cơ Đốc, biến thành Gia Tô, họ cũng vui vẻ! 

Năm  ngoái,  hình  như  vào  tháng  11,  tôi  qua  thăm  Nhật  Bản,  giảng  kinh  ở 

Nhật  Bản,  gặp  mặt  lão  hòa  thượng  Trung  Thôn  Khang  Long.  Vị  lão  hòa 

thượng này tuổi ngoài chín mươi, là quốc bảo của Nhật Bản. Trong giới Phật 

Giáo Nhật Bản, hòa thượng rất có tiếng tăm, có địa vị. Lúc gặp gỡ, tôi không 

ngờ  Ngài  bảo  tôi  một  câu  khiến  những  pháp  sư  Nhật  Bản  hiện  diện  lúc  ấy 

đều hết sức kinh ngạc. Ngài nói gì vậy? 

Ngài nói: “Người sáng lập mỗi một tôn giáo trên thế giới đều là hóa thân 

của Quán Thế Âm Bồ Tát!” Điều này hoàn toàn tương đồng với những điều 

tôi thường nghĩ, thường nói. Vị lão hòa thượng ấy thật phi phàm! Những vị 

pháp sư Nhật Bản ở quanh Ngài bảo tôi: “Trước nay lão hòa thượng chưa hề 

nói  như thế!”  Họ  nói:  “Pháp  sư!  Hôm  nay  ông  đến  đây,  Ngài  bảo  ông  như 

vậy,  chứ  trước  nay  Ngài  chưa  hề  nói  như  thế”,  khiến  tôi  cảm  thấy  được 

khích  lệ  lớn  lao!  Ngày  nay  chúng  ta  tiếp  xúc  các  tôn  giáo  khác  nhau  trên 

toàn thế giới, thực hiện công tác đoàn kết đa nguyên văn hóa, lão hòa thượng 

nói câu ấy  ủng  hộ tôi. Nói thực ra,  hòa thượng tuổi tác quá cao, ngoài chín 

mươi tuổi, đầu óc hết sức minh mẫn, nhưng nay cũng phải ngồi xe lăn, thân 

thể cử động không thuận tiện lắm, nhưng đầu óc sáng suốt, nói năng cũng rất 

minh mẫn, gặp mặt Ngài vô cùng hoan hỷ. Thật là người có trí huệ, thật sáng 

suốt,  “hằng thuận chúng sanh”.  

Thuyết pháp thì không có pháp nhất định để nói. Chúng sanh thích pháp 

gì bèn nói cho họ nghe pháp ấy, không có pháp nào nhất định để nói cả. Chư 

Phật,  Bồ  Tát  cũng  không  có  hình  tướng,  thân  tướng  nhất  định,  hoàn  toàn 

hằng thuận chúng sanh. Kinh Lăng Nghiêm nói  “tùy chúng sanh tâm, ứng sở 

 tri  lượng” .  Hai  câu  ấy  chính  là  như  Đại  Thừa  Phật  pháp  thường  nói:  Nên 

dùng thân nào để độ được, bèn hiện thân ấy, nên nói pháp nào bèn nói pháp 

ấy. Sự ứng hiện ấy đều là ứng theo [căn cơ của] chúng sanh, chúng sanh có 

cảm, Phật, Bồ Tát bèn có ứng.  Hiện thân tướng  là “thân ứng”,  vì  họ thuyết 

pháp là “thuyết ứng”, đều phải ứng theo chúng sanh. Chúng sanh là cơ, ứng 

cơ thuyết pháp, ứng cơ hiện thân, tất cả hết thảy không gì không phải ứng cơ 

(thích  ứng  với  căn  cơ  của  đối  tượng  được  hóa  độ),  đó  gọi  là  “hằng  thuận 

 chúng sanh”.  

Quý  vị  hiểu  thấu  đại  đạo  lý,  đại  nguyên  tắc,  đại  phương  châm  này  thì 

quý  vị sẽ thấy thế  giới  ngày  nay  hướng theo khoa  học kỹ  thuật, trong khoa 

học kỹ thuật, các phương tiện truyền thông phổ biến nhất và quen thuộc nhất 

là truyền  thanh, truyền  hình,  hiện thời  là Internet. Chúng  tôi thấy  vậy, phải 

hằng thuận chúng sanh, chúng tôi cũng phải đi theo con đường ấy. Chúng tôi 

giảng  kinh,  không  thể  giảng  trên  giảng  tòa,  giảng  tại  giảng  đường  không 

được, nay chúng tôi giảng trong phòng thâu hình. Đồng thời, hình ảnh và âm 

thanh của chúng tôi theo đường Internet phổ biến toàn thế giới, cứ vào trang 

web của chúng tôi sẽ thâu nhận được. Đó là hằng thuận chúng sanh, là ứng 

cơ  thuyết  pháp.  Hiện  tại  người  ta  cảm  như  vậy  thì  chúng  tôi  phải  ứng  như 

thế, hễ có cảm bèn có ứng, cảm ứng đạo giao. 

Hiện nay có cần xây dựng một đạo tràng rất lớn hay không? Không cần 

thiết! Đạo tràng hoằng pháp ngày nay (tổ sư đại đức vẫn là tổ sư đại đức, đối 

với họ chúng tôi không lạm bàn), vị tổ sư gần nhất của Tịnh Độ Tông chúng 

ta  là  Ấn  Quang  đại  sư.  Lão  nhân  gia  dạy  chúng  ta  đạo  tràng  không  cần  to, 

Ngài không chủ trương dựng đạo tràng lớn, mà là đạo tràng nhỏ. Mọi người 

cùng  tu  một  chỗ  với  nhau  không  cần  đông,  chúng  thường  trụ  lấy  hai  mươi 

người  làm  hạn  định,  không  được  vượt quá  hai  mươi  người.  Càng  suy  gẫm 

lời dạy ấy, chúng  tôi  thấy càng  hợp  lý. Vì sao?  Phù  hợp tình  huống  xã  hội 

hiện thời, không hóa duyên, cuộc sống của hai mươi người dễ dàng duy trì. 

Đạo tràng quá lớn, chúng thường trụ quá đông, nguồn sống cho đại chúng từ 

đâu mà có? Nhất định phải làm pháp hội, nhất định phải làm rất nhiều, phải 

chèo  kéo.  Hiện  thời  giống  như  du  lịch  vãn  cảnh,  đạo  nghiệp  hoàn  toàn  bị 

hủy mất, tâm thanh tịnh không đạt được. 

Vì  thế,  Tổ  dạy  không  hóa  duyên,  không  làm  pháp  hội  (không  làm  hết 

thảy  pháp  hội),  không  thâu  đồ  đệ,  không  truyền  giới,  không  giảng  kinh, 

chuyên  môn  niệm  Phật. Công khóa bình thường  giống  như khóa  niệm  Phật 

thất phổ thông.  Hai  mươi  người cùng  tu, ai  nấy đều có thể thành công.  Lời 

khai  thị  ấy  thật  phi  thường,  là  lời  giáo  huấn  chân  thật!  Đương  nhiên  người 

đến đạo tràng tu hành đều hiểu Phật pháp, nên không cần giảng kinh, giảng 

kinh  tại  đâu?  Giảng  kinh  trên  truyền  hình,  trên  Internet.  Đối  với  kinh  giáo 

mọi  người  đều  hiểu  được,  chúng  ta  chọn  nơi  đây  để  tu  hành,  rất  đơn  giản, 

hai  mươi  người  tụ  tập,  tìm  một  căn  nhà  nhỏ  là  đủ  rồi,  quý  vị  bèn  có  thể 

thành  công.  Nhất  định  phải  đoạn  tuyệt  ngoại  duyên.  Nếu  đạo  tràng  nào  trở 

thành  đạo  tràng  du  lịch  vãn  cảnh  thì  không  phải  là  đạo  tràng  để  tu  hành, 

chẳng thể tu thành tựu ở nơi ấy. Phải hiểu đạo lý này! 

Như vậy, giảng kinh thuyết pháp trên truyền hình là đưa việc giảng kinh 

thuyết  pháp  đến  tận  gia  đình  của  mỗi  người.  Chúng  ta  thấy  khoa  học  kỹ 

thuật  hiện  nay  phát  triển,  chúng  tôi  tin  rằng  5  năm  sau,  Internet  thay  thế 

truyền hình. Vì sao? Năm ngoái chúng tôi thấy ở Nhật Bản, điện thoại cầm 

tay  (cell  phone)  có  thể  nối  vào  Internet,  từ  màn  hình  nhỏ  trên  máy  có  thể 

thâu nghe được Internet. Tôi tin rằng năm năm sau, các băng thông Internet 

càng  mở rộng hơn, bất cứ nơi nào trên thế giới, dùng cell phone đều có thể 

thâu bắt được. Chúng tôi tưởng tượng màn hình của điện thoại nếu được làm 

lớn hơn một chút, quý vị bèn thấy rõ ràng, âm thanh, hình ảnh đều thấy nghe 

rất  rõ.  Nói  cách  khác,  khác  nào  một  cái  máy  truyền  hình  nhỏ  có  thể  mang 

bên người, đưa Phật pháp đến tận tay quý vị. 

Hiện  tại,  những  cái  máy  truyền  hình  to  được  bày  trong  nhà,  đưa  Phật 

pháp đến tận nhà, độ mấy năm nữa, tiến hơn bước nữa, đưa Phật pháp, hình 

ảnh, âm thanh giảng kinh thuyết pháp đến tận lòng bàn tay quý vị. Bất luận 

quý vị ở đâu, tùy tiện bất cứ lúc nào muốn nghe, đều có thể nghe được. Thật 

sự  nghe  hiểu,  nghe  thấu  suốt,  giác  ngộ,  muốn  tu  hành,  tìm  một  đạo  tràng 

nhỏ,  đạo  tràng  nhỏ  có  hai  mươi  người,  quý  vị  thật  sự  thành  tựu.  Tổ  sư  đại 

đức chỉ dạy chúng ta như thế. Ấy đều là hằng thuận chúng sanh, đều là ứng 

cơ thuyết pháp. 

Vì thế, những đạo tràng lớn ngày nay nói thật ra là chỗ để du lịch ngoạn 

cảnh, là nguồn thâu nhập cho quốc gia, thuộc về dịch vụ. Đồng thời, những 

nơi  ấy  có  thể  phát  huy  một  hiệu  quả  là  cơ  hội  giáo  dục,  từ  cơ  hội  du  lịch 

ngắm  cảnh,  đem  Phật  pháp  giới  thiệu  cho  du  khách,  khiến  du  khách  hiểu, 

khiến  họ có thể từ máy truyền  hình, từ trong  lòng bàn  tay, được  nghe  Phật 

pháp.  Đấy  là  thích  ứng  với  căn  cơ  của  chúng  sanh  hiện  đại,  hằng  thuận 

chúng sanh hiện đại, chúng ta phải hiểu như vậy. Nếu quý vị không hiểu đạo 

lý này, sẽ chẳng thể phổ độ chúng sanh. Điều cuối cùng: 



 Thập giả phổ giai hồi hướng.  

十者普皆回向。 

 (Mười là hồi hướng khắp tất cả).  



Đây là hồi hướng Thật Tế. Thật Tế là gì? Chính là hồi hướng bản tánh. 

Hết thảy sanh từ bản tánh, tối hậu quy về bản tánh. Bản tánh còn gọi là Tự 

Tánh, Chân Như, Thật Tế, vẫn là hồi quy về đó, từ đâu sanh ra thì quay về 

đó. Chúng ta thường  nói trở  về  với thiên  nhiên,  người thế  gian thường  hay 

nói như thế. Trong Phật pháp nói quay về với Thật Tế, trở về với Chân Như. 

Quay  về  như  thế  nào?  Chính  là  niệm  niệm,  hạnh  hạnh  đều  tương  ứng  với 

Chân Như, phải hiểu điều này, đó gọi là Khế Lý. Chín điều nguyện trước là 

Khế Cơ, điều này là Khế Lý, quyết định chẳng được trái nghịch Thật Tế Lý 

Thể. 

Pháp Thân Bồ Tát có thể làm được điều này, ngoài Pháp Thân Bồ Tát ra, 

như Thanh Văn, Duyên Giác, Quyền Giáo Bồ Tát chỉ có thể làm được tương 

tự. Đối  với điều  này, bọn  phàm phu chúng  ta  ngơ  ngác, chẳng biết thế  nào 

là  “phổ giai hồi hướng”,  không hiểu nó có nghĩa là gì! Hôm nay tôi xin thưa 

cùng quý vị: Quý vị chỉ có khái niệm lờ mờ, muốn hiểu thật rõ ràng, thì nó 

có nghĩa là “công phu tu hành của quý vị phải khế cơ, khế lý”. Phần trên là 

giảng về khế cơ, nguyện này là khế lý. Lý ấy phải dựa vào đâu? Đơn giản là 

chúng ta chưa chứng đắc lý Chân Như thì phải nương vào kinh giáo. Chúng 

ta khởi tâm động niệm, hết thảy hành vi đều tương ứng với kinh giáo, chẳng 

trái  nghịch  những  gì  kinh  giáo  răn  dạy,  đấy  chính  là  “phổ  giai  hồi 

 hướng”.  Trái nghịch sự giáo huấn của kinh điển thì một điều cũng chẳng có, 

thuyết pháp khế cơ nhưng không khế lý. Đoạn này chúng tôi giảng đến đây 

thôi! 



Trung Phong Tam Thời Hệ Niệm Pháp Sự Toàn Tập Giảng Ký,  

phần 15 hết 

---o0o--- 

Phần 16 

 Tập 46 

Chư vị đồng học! 

Trong phần trên, chúng ta đã học về mười nguyện của Phổ Hiền Bồ Tát, 

cũng  có  thể  nói  mười  nguyện  của  Phổ  Hiền  Bồ  Tát chính  là  nguyện  chung 

của các Bồ Tát. Thế nhưng, ngoại trừ những nguyện chung này ra, lại còn có 

một  tổng  nguyện,  tức  là  lời  nguyện  chung  của  hết  thảy  chư  Phật,  ngay  cả 

mười  nguyện của Phổ  Hiền  Bồ Tát cũng chẳng thể tách  rời  Tứ  Hoằng Thệ 

Nguyện này. Ngay cả bốn mươi tám nguyện của A Di Đà Phật, nếu quy nạp 

lại  thì  Tứ  Hoằng  Thệ  Nguyện  bao  trùm  trọn  vẹn.  Như  vậy,  Tứ  Hoằng  Thệ 

Nguyện là cương lãnh, triển khai thành vô lượng vô biên đại nguyện của chư 

Phật, Bồ Tát. Chúng ta đọc bài kệ đầu tiên: 



      Chúng sanh vô biên thệ nguyện độ, 

      Phiền não vô tận thệ nguyện đoạn, 

      Pháp môn vô lượng thệ nguyện học, 

      Phật đạo vô thượng thệ nguyện thành. 


眾生無邊誓願度。 

煩惱無盡誓願斷。 

法門無量誓願學。 

佛道無上誓願成。 



Trong Tam Thời Hệ Niệm Pháp Sự, Tứ Hoằng Thệ Nguyện được đọc ba 

lần, mỗi một thời đọc một lần, bốn câu kệ này chúng tôi dành lại, sẽ nói sau. 

Tiếp  đến  là  bài  Tam  Bảo  Tán,  phần  tán  thán  ở  đây  chính  là  xưng  tán  Như 

Lai. Tam Bảo Tán là tán Phật, tán Pháp, tán Tăng, gọi là Tam Bảo Tán. Bảo 

(寶)  là  tỷ  dụ,  người  thế  gian  có  của  báu  thì  cuộc  sống  rất  giàu  có,  sung 

sướng,  cuộc  sống  rất  hạnh  phúc,  có  thể  giải  quyết  những  vấn  đề  thuộc  đời 

sống vật chất. 

Phật - Pháp - Tăng gọi là Tam Bảo, là ba món báu thực sự, vì của cải 

thế gian chỉ có thể giải quyết những vấn đề trong một đời này, chẳng thể 

giải quyết những  vấn đề thuộc đời đời kiếp kiếp, càng chẳng thể  giải quyết 

vấn đề sanh tử luân hồi trong lục đạo. Ngoài chuyện luân hồi ra, còn có vấn 

đề chẳng thể thoát khỏi mười pháp giới, còn có vấn đề chẳng thể chứng đắc 

Vô Thượng Bồ Đề, nhiều vấn đề quá! Thế nhưng Tam Bảo là của báu thực 

sự, chắc chắn của báu thế gian không thể sánh bằng! Vì sao? Vì Tam Bảo có 

thể  giải  quyết  được  vấn  đề  sanh  tử  trong  lục  đạo,  giải  quyết  vấn  đề  mười 

pháp giới, có thể giúp chúng ta trong vấn đề chứng đắc Phật quả rốt ráo, đấy 

mới là đồ báu thực sự! 

Nếu chúng ta hỏi Tam Bảo có thể giải quyết vấn đề sinh hoạt trong thực 

tế hay không thì câu trả lời là khẳng định: “Đương nhiên!” Vì sao? Chuyện 

trong  lục đạo  là  vấn đề  nhỏ  nhặt, Vô Thượng  Bồ Đề  là  vấn đề  lớn. Vấn đề 

lớn còn giải quyết được thì vấn đề nhỏ nhoi sẽ thấm vào đâu! Rất đáng tiếc, 

trong  thế  gian  rất  nhiều  người  mê  không  giác,  coi  thường  Tam  Bảo.  Tam 

Bảo chẳng phải ở bên  ngoài  mà ở ngay  nơi  Tự  Tánh. Phật  Bảo  là Tự Tánh 

Giác, Pháp Bảo là Tự Tánh Chánh, Tăng Bảo là Tự Tánh Tịnh, Giác - Chánh 

- Tịnh Tam Bảo. Giác - Chánh - Tịnh là Tánh Đức; bởi vậy, Tam Bảo chẳng 

ở bên ngoài, không ai cầu chẳng được, đúng là có cầu ắt ứng. Cầu nơi đâu? 

Hướng về Tự Tánh mà cầu. 

Đức Thế Tôn dạy cho chúng ta lý luận và phương pháp để cầu. Tam Bảo 

đã hiện tiền thì cũng nói được cảnh giới rất tường tận, rất minh bạch. Cảnh 

giới ấy chính là thế giới Hoa Tạng, thế giới Cực Lạc, Nhất Chân pháp giới. 

Như  vậy,  chỉ  có  Tam  Bảo  mới  có  thể  giúp  chúng  ta  chuyển  mê  thành  ngộ, 

chuyển phàm thành thánh, chuyển Sa Bà thành Cực Lạc, chuyển uế độ thành 

tịnh độ, chuyển mười pháp giới thành Nhất Chân pháp giới. Đấy mới thực sự 

là đồ báu! Nay chúng ta hãy xem đoạn thứ nhất, đoạn thứ nhất là tán Phật: 



---o0o--- 

14. Tán Thán Phật Bảo 



Phật bảo tán vô cùng. 

      佛寶讚無窮。 

(Phật Bảo khen ngợi khôn cùng). 



Câu này mang ý nghĩa kép: Phật Bảo nơi Tự Tánh và Phật Bảo trên mặt 

sự tướng. Phật Bảo về mặt sự tướng thì nêu lên vị gần nhất là Thích Ca Mâu 

Ni Phật. Vì sao? Nếu Ngài không thị hiện thành Phật, dạy cho chúng ta pháp 

chân thật Giác - Chánh - Tịnh chân chánh thì chúng ta vĩnh viễn chẳng biết, 

không  ai  có  thể  nói  ra  cả.  Do  vậy,  tán  Phật  ở  đây  bao  gồm  cả  tán  thán  Tự 

Tánh Phật lẫn Sự Tướng Phật. “Thán vô cùng”: Tự Tánh vô cùng, sự tướng 

cũng vô cùng. 



Công thành vô lượng kiếp trung. 

功成無量劫中。 

(Thành tựu công phu trong vô lượng kiếp). 



Luận trên mặt sự tướng, “công” (功) là công phu tu hành. Phật là do con 

người tu thành, phải tu bao lâu? Tu trong vô lượng kiếp, không phải là thời 

gian ngắn. Thoạt nhìn, vô lượng kiếp rất ư là dài, thường khiến cho cái tâm 

tu học của chúng ta khiếp hãi: “Vô lượng kiếp ư? Đến bao giờ mới thành tựu 

được  nổi?”  Trong  giáo  pháp  Đại  Thừa,  đức  Phật  dạy:  “Không  những  thời 

gian  là  giả,  mà  không  gian  cũng  chẳng  thật!”  Thời  gian  và  không  gian  do 

đâu  mà có? Do từ vọng  niệm của chúng ta  mà sanh ra, không phải  là chân 

thật. Nếu quý vị chuyển mê thành ngộ thì vô lượng kiếp bèn biến thành một 

sát-na;  nếu  mê  không  giác  thì  một  sát-na  liền  biến  thành  vô  lượng  kiếp. 

Trong giáo pháp Đại Thừa, đức Thế Tôn giảng về chuyện này rất nhiều, nhất 

là trong kinh Hoa Nghiêm, chúng ta đọc thấy: “Mê không giác thì quả thật là 

vô  lượng  kiếp,  giác  không  mê  thì  nhất  niệm  đốn  siêu”  (siêu  thoát  nhanh 

chóng  trong  một  niệm).  Chuyện  này  khó  lắm!  Khó  ở  chỗ  nào?  Khó  ở  chỗ 

chúng ta chưa buông  vọng tưởng, phân biệt, chấp trước  xuống được, khó ở 

chỗ này đấy! Lúc nào buông vọng tưởng, phân biệt, chấp trước xuống được 

thì  “công  thành  vô  lượng  kiếp  trung”,  quý  vị  bèn  thành  tựu,  vô  lượng  kiếp 

không  còn  nữa.  Ai  làm  được  như  thế?  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  làm  được, 

Ngài nêu gương cho chúng ta thấy. 



Nguy nguy trượng lục tử kim dung. 

巍巍丈六紫金容。 

(Thân trượng sáu vàng ròng vòi vọi). 



Chữ “nguy  nguy”  hình dung sự cao lớn.  Lúc  Thích Ca Mâu Ni Phật tại 

thế, thân Ngài cao một trượng sáu thước. Chúng tôi nghĩ một trượng sáu quá 

cao, hầu như trong hiện tại không có người thứ hai nào cao được như thế. Há 

chẳng biến thành người khổng lồ ư? Thật ra, phép đo lường của Ấn Độ thời 

cổ không giống cách đo lường hiện thời của chúng ta. Nếu quý vị xem cuốn 

Luật Học Tam Thập Tam Chủng Hiệp San (ba mươi loại sách về Giới Luật 

được in chung lại) của Hoằng Nhất đại sư, sẽ thấy có một chương sách mang 

tựa đề Châu Xích Khảo (khảo luận về thước đời Châu). Tính theo thước của 

người  đời  Châu  sử  dụng  thì  một  trượng  sáu  đại  khái  chỉ  gần  bằng  sáu  tấc 

(Trung Hoa) của chúng ta hiện thời. Chúng tôi nghĩ nhận định ấy rất hợp lý. 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  như  vậy  rất  cao,  đại  khái  Phật  phải  cao  từ  một  mét 

tám đến một mét chín (thước Tây). So với mọi người thì Phật rất cao nhưng 

cũng  rất  bình  thường,  chứ  không  như  [tính  theo]  thước  tấc  hiện  tại,  một 

trượng sáu là quá cao! 

Màu  da  nơi  thân  đức  Phật  là  màu  vàng  tía131.  Vì  thế,  câu  này  nhằm 

mục  đích  tán  thán,  khen  ngợi  thân  sắc  Phật, “nguy  nguy  trượng  lục  tử kim 

thân”.  Tướng  hảo  ấy  do  đâu  mà  có?  Một  con  người  tâm  tốt,  tư  tưởng  tốt, 

ngôn  hạnh tốt, thân sắc của chính  người ấy cũng có thể chuyển biến theo  ý 

niệm. Người thế gian coi thân thể và màu da như thế là tôn quý nhất, người 

thế gian trông thấy tướng ấy bảo là quý tướng. Mỗi một tướng của đức Phật 

đều  là  quý  tướng,  đều  được  người  thế  gian  vô  cùng  hâm  mộ,  hết  sức  yêu 

thích,  mong  cầu  nhưng  không  đạt  được  tướng  ấy.  Mỗi  một  tướng  ấy  đức 

Phật  đều  có  đủ.  Thế  nhưng  đức  Phật  dạy  chúng  ta:  Tướng  hảo  là  quả  báo, 

quả  ắt  phải  có  nhân.  Tu  nhân  thế  nào  sẽ  được  quả  báo  như thế  ấy.  Quý  vị 

thấy đức Phật hiện thân thuyết pháp, dạy chúng ta muốn được tướng hảo thì 

phải khéo tu hành. 

Tướng chuyển theo tâm; thân thể và thể chất cũng chuyển theo tâm. Sự 

chuyển biến này hết sức nhanh chóng. Ngay cả núi, sông, đại địa, hoàn cảnh 

cũng  chuyển  theo  tâm,  công  phu  ấy  càng  phải  cao  hơn  nữa.  Nếu  chúng  ta 

chia công phu thành ba bậc thì: 

1)  Thượng  thượng  đẳng  thì  hoàn  cảnh  cư  trụ,  phong  thủy  đều  chuyển 

theo. 

2) Trung đẳng thì thể chất chuyển biến. 

3)  Hạ đẳng  là  tướng  mạo biến chuyển. Vì thế, chuyển  tướng  mạo  là dễ 

dàng  nhất.  Hễ  tướng  mạo  chuyển  thì  quý  vị  sẽ  có  tín  tâm.  Từ  đấy  trở  đi, 

quyết  định  chẳng  khởi  một  ác  niệm,  quyết  định  chẳng  khởi  một  tâm  bất 

thiện,  dần dần  chuyển  được  thân thể,  lại  còn có thể  chuyển  được 

cảnh giới. 

Đến lúc chuyển được cảnh giới thì ngay cả hoàn cảnh nhân sự (quan hệ 

xã hội, quan hệ giữa con người với nhau) cũng phải chuyển theo. Hoàn cảnh 

nhân  sự  là  lúc  kẻ  ác  trông  thấy  quý  vị  chẳng  khởi  ác  niệm.  Khoa  học  hiện 

đại  đã  giảng  thông  suốt  điều  này,  người  Hoa  gọi  điều  này  là  “khí  phận”, 

người ngoại quốc gọi là “từ trường”. Phật pháp gọi “từ trường” của quý vị là 

“quang”. Chúng ta thường thấy kinh  nói “Phật quang phổ chiếu”  (ánh sáng 

của Phật chiếu khắp); cái được Phật pháp gọi là “quang” thì người Hoa gọi 

là “khí phận”. Khí phận của quý vị hết sức từ bi, hiền lành, kẻ ác bước vào 

khí phận của quý vị sẽ bị cảm động, ác niệm tạm thời không sanh, bị quang 

minh  (tức  khí  phận)  của  quý  vị  nhiếp  trì,  chẳng  thể  khởi  ác  niệm.  Lúc  rời 

khỏi nơi ấy, rất có thể ác niệm sẽ lại khởi lên; hễ còn thuộc vòng kiểm soát 

của  khí  phận  thì  ác  niệm  chẳng  thể  sanh  khởi.  Đây  là  thường  thức,  là  thật, 

chứ không phải giả. 

Do  vậy,  chúng  ta  thực  sự  hiểu  rõ,  mong  mỏi  cảnh  giới  của  chính  mình 

được nâng cao không ngừng thì phải dốc sức nơi tâm hạnh, đó  mới là công 

phu thực sự. Quý vị đổ công nơi kinh giáo, văn tự, nếu chẳng thực hiện được 

[những điều ấy] thì cũng vô ích, chẳng chuyển được cảnh giới. Xưa kia, thầy 

Lý  thường  bảo:  “Sanh  tử  như  thế  nào  thì  vẫn  là  sanh  tử  đúng  như  thế  ấy! 

Quý  vị  học  kinh  giáo,  giảng  kinh,  thuyết  pháp,  thì  nhiều  nhất  là  vun  vén 

thêm một chút phước đức, thuộc về phước đức chứ không phải là công đức”. 

Công đức giải quyết sanh tử, giải quyết được vấn đề. Công là gì? Thực hiện 

được  thì  mới  gọi  là  công  phu;  không  thực  hiện  được  thì  chẳng  thể  gọi  là 

công  phu;  không  có  công  phu  thực  sự  thì  chỉ  là  tu  một  chút  phước.  Phước 

báo ấy được  gọi  là “phước báo hữu  lậu” trong tam  giới. Vì sao  là  hữu  lậu? 

Vì phiền não tập khí chẳng đoạn, nên là hữu lậu. Quý vị tu phước, chưa đoạn 

tập khí phiền não thì gọi là “phước báo hữu lậu”. Câu kế tiếp là: 



Giác đạo Tuyết Sơn phong. 

覺道雪山峰。 

(Giác đạo trên đảnh núi Tuyết). 



Đây là nói Thích Ca Mâu Ni Phật tu hành. Câu thứ nhất nói về quả, tức 

quả báo, có quả ắt phải có nhân. Nhân là gì? Nhân là tu hành. Tuyết Sơn là 

núi  Hỷ  Mã  Lạp  Nhã  (Himalaya),  đây  là  tỷ  dụ.  “Giác  đạo”  giống  như  chót 

đảnh  Tuyết  Sơn.  Câu  này  nói  lên  sự  tu  hành  chứng  quả  của  lão  nhân  gia, 

chứng  được  Phật  quả  viên  mãn  rốt  ráo,  dùng  Tuyết  Sơn  làm  tỷ  dụ;  Tuyết 

Sơn là rặng núi cao nhất, Thích Ca Mâu Ni Phật tu hành thành tựu [đạt quả 

vị cao nhất, giống như đỉnh Tuyết Sơn cao nhất trên địa cầu]. Câu kế tiếp là: 



Mi tế ngọc hào quang xán lạn, 

      Chiếu khai lục đạo hôn mông. 

      眉際玉毫光燦爛。 

照開六道昏蒙。 

(Ngọc hào quang rạng rỡ giữa mày, 

Chiếu sáng rực sáu đường tăm tối). 



Tự mình đã thành tựu thì phải giúp đỡ chúng sanh. Phần trên là tự mình 

tu hành chứng quả, tự mình chứng quả rồi thì phải giáo hóa chúng sanh. “Mi 

tế ngọc hào” (tướng Bạch Hào đẹp như ngọc giữa hai mày) là một trong ba 

mươi  hai tướng. Chúng ta thường thấy trong kinh  nói đức Phật phóng bạch 

hào  quang  (quang  minh  phát  xuất từ tướng  lông  trắng  giữa  hai  mày), trong 

hào quang có hóa Phật, có hóa Bồ Tát. “Quang trung hóa Phật vô số ức, hóa 

Bồ  Tát  chúng  diệc  vô  biên”,  hai  câu  kệ  trong  bài  Tán  Phật  như  chúng  ta 

thường  đọc  chính  là  [nói  đến  chuyện]  bạch  hào  phóng  quang.  “Mi  tế  ngọc 

hào” thường được gọi là Bạch Hào, bạch hào phóng quang. 

Câu “chiếu khai lục đạo hôn mông” cho thấy vì chúng sanh trong lục đạo 

có cảm, chư Phật Như Lai bèn có ứng, tức là ứng hóa trong sáu đường, giáo 

hóa hết thảy chúng sanh. Ứng hóa về mặt Lý hết sức sâu, chúng ta không có 

cách nào hiểu được; ứng hóa về mặt Sự hết sức huyền diệu, chẳng thể nghĩ 

bàn! Nên dùng thân nào để độ, bèn hiện thân ấy, bản thân đức Phật tuyệt đối 

chẳng  khởi tâm  động  niệm “nay ta phải  nên  hiện thân  hình  nào”, không  hề 

[nghĩ  như  thế]!  Nếu  đức  Phật  khởi  tâm  động  niệm,  chẳng  phải  là  đã  biến 

thành phàm phu ư? Phàm phu mới khởi tâm động niệm. Nay chúng ta tham 

dự bất cứ tiệc tùng nào, trước hết phải khởi tâm động niệm: “Bữa nay mình 

phải ăn diện như thế nào? Mặc quần áo gì?” Phàm phu khởi tâm động niệm, 

Phật, Bồ Tát thì không; ngay cả A La Hán ứng hóa trong thế gian đều chẳng 

khởi tâm, chẳng động niệm. 

Không  khởi  tâm,  không  động  niệm  có  được  chăng?  Được  chứ!  Nay 

chúng  ta  thấy  rất  rõ  ràng!  Quý  vị  thấy  nước  kết  tinh  đó,  nước  có  khởi  tâm 

động  niệm  hay  chăng?  Không  có,  cứ  tự  nhiên  mà  ứng.  Chúng  ta  là  chúng 

sanh, chúng ta tạo sự Cảm cho  nó bằng cách  viết chữ dán trên bình pha  lê, 

tức là dùng văn tự để cảm, hoặc là dùng âm nhạc, âm thanh để cảm, quý vị 

liền thấy nó đáp ứng. Chúng ta hữu ý, khởi tâm động niệm là hữu ý; nước lại 

không,  nước  phản  ứng  rất tự nhiên, đạo  lý cảm ứng đạo  giao đấy!  Bởi thế, 

chúng  sanh  trong  sáu  nẻo  có  cầu,  đó  là  Cảm,  Phật,  Bồ  Tát  bèn  có  Ứng. 

Nguyên  lý  này  chính  là  “nhất  thiết  duy  tâm  tạo”  (hết  thảy  chỉ  do  tâm  tạo). 

Nay chúng ta “duy tâm tạo”, chúng ta yêu cầu, cầu Phật, Bồ Tát thì Phật, Bồ 

Tát bèn có cảm ứng. 

“Nhất thiết duy tâm tạo” nói theo ngôn ngữ thế gian là chân lý tối cao. 

Rốt cuộc, chúng ta lãnh hội câu này được chừng nào? Đọc hiểu như thế nào? 

Rất  khó!  Chớ  nên  hiểu  lầm!  Hiểu  lầm  thì  quý  vị  sẽ  phạm  sai  lầm  rất  lớn. 

Trọn  pháp  giới,  hư  không  giới,  các  nhà  khoa  học  hiện  tại  nói  tới  vô  hạn 

“những chiều không gian khác nhau”, chẳng lìa duy tâm, toàn là duy tâm sở 

hiện, duy thức sở biến. Nếu quý vị hỏi vì sao mình lại thành ra nông nỗi này 

ư? Bây giờ phải làm thế nào ư? Nay chúng ta đang mê, chưa ngộ, mê vẫn là 

duy  tâm,  mà  ngộ  cũng  là  duy  tâm;  nhưng  nay  chúng  ta  còn  mê  chứ  chưa 

ngộ. Mê chứ không ngộ thì phải chịu hết những nỗi khổ trong sáu nẻo. Nằm 

mộng  là  duy  tâm.  Có  người  ngày  nào  cũng  mơ  những  giấc  mộng  đẹp,  rất 

sung sướng; có người ngày ngày gặp ác mộng, đều là duy tâm. Quý vị phải 

biết:  Chúng  ta  hiện  đang  ngày  ngày  gặp  ác  mộng,  Phật,  Bồ  Tát  ngày  ngày 

gặp  mộng  đẹp.  Làm  thế  nào  để  biến  ác  mộng  thành  mộng  đẹp?  Quý  vị 

không  cầu  Phật,  Bồ  Tát  giúp  đỡ  thì  sẽ  làm  không  được,  quý  vị  không  biết 

cách chuyển biến như thế nào. Vì thế, Phật, Bồ Tát giúp đỡ chúng ta rất lớn, 

ân đức là đây! 

Chúng ta có cầu, tức là cảm; Phật, Bồ Tát bèn ứng. Thành tâm, thành ý 

cầu, cảm ứng rất linh, hễ thành kính bèn linh nghiệm. Do vậy, từng câu, từng 

chữ trong kinh Đại Thừa quyết chẳng được hiểu lầm. Hiểu sai, hiểu lầm, quý 

vị sẽ phải tiếp tục ở  trong  lục đạo tam  đồ, không biết đến  kiếp  nào  mới có 

thể quay đầu, mới có thể giác ngộ. Vì thế, phải dùng cái tâm chân thành và 

tâm cung kính để cầu pháp! Chúng ta phải thực sự hiểu được ý tứ giáo huấn 

của Phật,  Bồ Tát, và thiện tri thức; nếu có ngờ  vực thì phải  hỏi.  Trong  lịch 

sử Phật Giáo Trung Quốc, ngài Triệu Châu đến tám mươi tuổi vẫn còn hành 

cước.  Một  cụ  già  tám  mươi  vẫn  phải  đi  tham  học  bên  ngoài  là  vì  lẽ  gì?  Vì 

chưa  đoạn  nghi  hoặc,  phải  thân  cận  thiện  tri  thức,  đến  các  nơi  thỉnh  giáo, 

đoạn nghi sanh tín thì sau đấy công phu mới đắc lực. 

Người  hiện  tại  vướng  mắc  ở  chỗ  nào?  Có  nghi  hoặc  nhưng  không  chịu 

hỏi, dường như hỏi thì rất  mất mặt, rất áy náy. Đọc kinh, nghe kinh thường 

hiểu  cong  quẹo  ý  nghĩa.  Đó  không  phải  là  hiếu  học,  không  trống  lòng  (hư 

tâm). Có người dẫu vẫn thỉnh giáo, nhưng thỉnh giáo rất tùy tiện, thiện hữu 

khai thị cho  mình,  mình cũng chẳng thể hiểu được. Do đạo lý nào vậy? Ấn 

Quang đại sư nói rất rõ: Quý vị không hiểu “một phần thành kính được một 

phần lợi ích, hai phần thành kính được hai phần lợi ích”. Học sinh hướng về 

thầy thỉnh giáo, thầy trả lời có rất nhiều người nghe. Học sinh nêu lên nghi 

vấn, có thể nói là nghi vấn chung của mọi người, thầy trả lời có rất nhiều học 

trò nghe. Thầy trả lời rồi, có người khai ngộ, có người vẫn chẳng hiểu. Mỗi 

cá nhân nghe thầy thuyết pháp, mỗi người ngộ khác nhau, quyết định chẳng 

có hai người giác ngộ giống nhau. Vì nguyên nhân gì vậy? Tâm thái của mỗi 

người đối với thầy khác nhau. Đấy chính là như Ấn Quang đại sư đã giảng: 

Ai  mười phần cung kính thì  người ấy được lợi  ích  mười phần; ai  một phần 

cung kính thì chỉ được một phần lợi ích, không giống nhau! 

Trong lịch sử Trung Quốc có một tấm gương rất nổi danh là Liên Trì 

đại sư. Lúc còn trẻ, Liên Trì đại sư hiếu học. Lúc ấy, có một vị thiện tri thức 

là pháp sư Biến Dung, trong Cao Tăng Truyện cũng chép truyện vị này. Liên 

Trì đại sư hết sức ngưỡng mộ, đến thân cận pháp sư Biến Dung. Đi đến dưới 

ngọn núi của ngài Biến Dung bèn bắt đầu tam bộ nhất bái (cứ đi ba bước là 

một lạy), Ngài không đi thẳng lên núi gặp pháp sư Biến Dung  mà là vừa đi 

vừa  lạy.  Cứ  ba  bước  một  lạy,  lạy  mãi  cho  đến  đại  điện  gặp  pháp  sư  Biến 

Dung.  Lúc đó, chúng  tại  gia  và  xuất  gia rất đông đều ở cạnh  pháp sư Biến 

Dung.  Trông  thấy  ngài  Liên  Trì  cung  kính  dường  ấy,  lạy  dưới  tòa  lão  hòa 

thượng, cầu lão hòa thượng khai thị. Lão hòa thượng nói sao? 

Pháp sư Biến Dung chỉ nói một câu: “Ngươi chớ để danh văn lợi dưỡng làm 

hại!” Người xung quanh nghe vậy đều cười, cười chuyện gì? Cười con người 

kiền thành lạy từng bước đến đây, lão hòa thượng chẳng có diệu pháp gì để 

ban cho; đấy là câu nói tầm thường nghe đã nhàm tai! Câu nói thông thường 

quá, mọi người nghe như gió thoảng qua tai. Thành tựu cả đời của Liên Trì 

đại sư, trở thành một vị tổ sư nổi tiếng của Tịnh tông, theo chính Ngài nói ra 

là  nhờ  một câu cảnh tỉnh ấy của pháp sư Biến  Dung. Đây chính  là  như  Ấn 

Quang  đại  sư  đã  nói:  “Mười  phần  thành  kính”  cho  nên  đối  với  tổ  Liên  Trì 

mà  nói thì Ngài được  mười phần  lợi  ích  nơi câu nói ấy. Những kẻ ở quanh 

lão  hòa thượng thường  nghe,  nghe riết  như gió thoảng qua tai, họ chẳng có 

tâm cung kính, nên chẳng đạt được lợi ích. 

Lão  hòa thượng không có  gì bí  mật  để truyền cho Ngài, chỉ  nói  giữa 

đám  đông  hiện  diện,  vì  sao  Ngài  được  lợi  ích,  người  khác  không  được  lợi 

ích? Ở đây quý vị có thể hiểu: Đúng là một phần thành kính được một phần 

lợi ích, mười phần thành kính được mười phần lợi ích. Ngày ngày ở cạnh lão 

hòa thượng, chẳng có tâm cung kính đối với lão hòa thượng, lợi ích gì cũng 

chẳng đạt được; một người từ phương xa tới, do  mười phần thành kính nên 

được  mười phần  lợi  ích. Phải khéo suy  gẫm chuyện  này, rồi  hãy  hồi quang 

phản  chiếu:  Bản  thân  ta  học  Phật  vì  sao  không  được  lợi  ích?  Tôi  lại  thưa 

cùng quý vị: Học trò của Chương Gia đại sư rất đông, học trò của tiên sinh 

Phương Đông Mỹ cũng đông, học trò của lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam càng khỏi 

cần phải  nói  nữa; trong cả đống  học trò như thế, có  mấy  người được thành 

tựu? Vì nguyên nhân nào? Vì tâm thái đối với thầy không giống nhau. 

Cổ nhân  nói “tôn sư trọng đạo”. Tôn sư trọng đạo chẳng  phải  là trên 

hình thức mà là tâm hạnh. Quý vị nghe lời thầy dạy dỗ, thực sự thực hiện thì 

sẽ được lợi ích; nghe lời thầy giáo huấn nhưng không thể áp dụng vào cuộc 

sống thường nhật của chính mình thì vô ích, lợi ích gì cũng không đạt được! 

Quý vị thực hiện một phần sẽ được một phần lợi ích, thực hiện hai phần bèn 

được hai phần lợi ích, thực hiện mười phần sẽ được lợi ích viên mãn, không 

có  gì  khác  cả!  Do  vậy,  thành  Phật  rồi  phải  ứng  theo  lòng  cảm  của  chúng 

sanh, giáo hóa hết thảy chúng sanh khổ nạn. “Lục đạo hôn mông” (sáu nẻo 

tối tăm) không có trí huệ, mê hoặc, điên đảo; đúng là lục đạo chúng sanh mê 

chứ không giác, tà chứ không chánh, nhiễm chứ không tịnh. 



Long Hoa tam hội nguyện tương phùng. 

龍華三會願相逢。 

(Nguyện gặp gỡ trọn ba hội Long Hoa). 



Những câu trên  nói  về  Phật  Thích Ca, từ  ngữ “Long  Hoa tam  hội” ở 

đây nói đến Phật Di Lặc. Quý vị thường niệm Vô Lượng Thọ kinh, nhất định 

quý  vị  phải  hiểu  rằng:  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  diệt  độ  rồi,  sứ  mạng  hoằng 

pháp lợi sanh trong tương lai được phó thác cho Di Lặc Bồ Tát. Trong tương 

lai, Di  Lặc  Bồ Tát phải từ trời Đâu Suất  giáng  hạ  nhân  gian, thị  hiện thành 

Phật.  “Long  Hoa  tam  hội”  chính  là  đại  hội  hoằng  pháp  của  Di  Lặc  Phật. 

Phàm  những  ai  tu  tập,  tích  lũy  thiện  căn  trong  thời  Chánh  Pháp,  Tượng 

Pháp, Mạt Pháp, tức pháp vận một vạn hai ngàn năm của Thích Ca Mâu Ni 

Phật, nhưng chưa thành tựu trong pháp vận của đức Thế Tôn, thì trong tương 

lai,  lúc  Di  Lặc  Bồ  Tát  thành  Phật,  những  người  ấy  sẽ  đều  thành  tựu.  Nói 

cách khác,  nhân được trồng trong  hội của  Thích Ca Mâu Ni  Phật, quả  hiện 

tiền  trong  Long  Hoa  tam  hội.  Do  vậy,  rất  nhiều  người  nghe  kinh  dạy  như 

thế,  ai  nấy  đều  cầu  sanh  vào  Tịnh  Độ  của  Phật  Di  Lặc,  hy  vọng  tương  lai 

được  chứng  quả  nơi  pháp  hội  của  Di  Lặc  Bồ  Tát,  chứng  quả  A  La  Hán, 

chứng quả Bích Chi Phật, chứng quả Bồ Tát. Điều này tuyệt lắm, nhưng rất 

khó đạt được! 



Diễn thuyết pháp chân tông. 

演說法真宗。 

(Diễn nói pháp chân tông). 



“Pháp chân tông” ở đây là gì? “Chân tông” là niệm A Di Đà Phật cầu sanh 

Tây Phương Cực  Lạc thế  giới. Nói cách khác, trong tương  lai, Di  Lặc Phật 

xuất thế sẽ thành tựu những người tu nhân gieo thiện căn nơi Thích Ca Mâu 

Ni Phật như thế nào, dùng phương pháp gì để thành tựu họ? Vẫn cứ là giảng 

pháp  môn Tịnh Độ y như cũ, vẫn cứ giảng kinh Vô Lượng Thọ, kinh Quán 

Vô  Lượng  Thọ,  kinh  Phật  Thuyết  A  Di  Đà  y  như cũ,  dạy  mọi  người  niệm 

Phật cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, thành tựu họ như vậy đó. Khi 

chúng tôi  giảng kinh Vô  Lượng  Thọ đã  nói  về “pháp chân  tông”  rất  nhiều. 

Di  Lặc  Bồ  Tát  tương  lai  thành  Phật  sẽ  giảng  kinh  gì?  Sẽ  giảng  pháp  môn 

nào? Vẫn chủ yếu là giảng ba kinh Tịnh Độ. 

Do đây biết rằng: Niệm Phật cầu vãng sanh như thế, tức là đến thời Di 

Lặc Phật mới vãng sanh thì gần như là năm mươi sáu ức bảy ngàn vạn năm. 

Chúng  ta  đợi  đến  năm  mươi  sáu  ức  bảy  ngàn  vạn  năm  rồi  mới  niệm  Phật 

vãng sanh, chẳng bằng hiện tại vãng sanh ư? Trong hội Di Lặc sẽ thành tựu 

như thế nào? Vẫn là niệm Phật cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới y như 

cũ. [Hãy so sánh giữa] hiện tại niệm Phật vãng sanh và đến hội Di Lặc mới 

niệm Phật vãng sanh, quý vị vãng sanh trong hiện tại trở thành đàn anh, vượt 

lên trước quá nhiều, những người kia rớt lại đằng sau. Rớt lại đằng sau cũng 

khá  rồi!  Chỉ  cần  vãng  sanh  là  khá  rồi.  Những  ý  nghĩa  được  bao  hàm  trong 

bài  tán  tụng  này  rất  sâu,  rất  rộng,  tùy  thuộc  quý  vị  lãnh  ngộ  như  thế  nào! 

Quý vị phải thực sự ngộ, trong hiện tại hãy nỗ lực, gấp rút vãng sanh thế giới 

Cực Lạc. 

Pháp  sự  này  dành  cho  những  vong  nhân  (người  đã  khuất)  nghiệp 

chướng sâu  nặng,  trong  một đời  này còn chưa thể  quay đầu,  vẫn chưa  giác 

ngộ, phó chúc họ rốt cuộc được thành tựu nơi đức Phật kế tiếp. Vì thế, câu 

nào,  chữ  nào  cũng  đều  mang  ý  nghĩa  kép.  Chúng  ta  phải  đại  triệt  đại  ngộ! 

Đại triệt đại ngộ ở đây không phải là minh tâm kiến tánh mà là trong một đời 

nhất định phải vãng sanh, chớ nên bỏ lỡ cơ hội này! Nếu bỏ lỡ thì phải đợi 

đến  khi  gặp  Di  Lặc  Bồ  Tát trong  tương  lai,  cũng  có  nghĩa  là  phải  đợi  năm 

mươi sáu ức bảy ngàn vạn năm sau, thời gian ấy thật là dài quá! Trong thời 

gian  dài  như  thế,  thầy  Lý  thường  nói:  Quý  vị  khó  tránh  khỏi  lưu  chuyển 

trong lục đạo, trong lục đạo (đặc biệt là tam đồ) phải chịu khổ nạn. Sau phần 

tán tụng lại có một phen khai thị, chúng ta hãy xem một đoạn khai thị: 



---o0o--- 

15. Khai Thị 



Nhân nhân phần thượng, bổn hữu Di Đà, cá cá tâm trung, tổng vi Tịnh Độ. 

 

Liễu tắc đầu đầu kiến Phật, ngộ lai bộ bộ Tây Phương. 

人人分上。本有彌陀。箇箇心中。總為淨土。了則頭頭見佛。悟來步

步西方。 

(Bản thân ai nấy vốn sẵn Di Đà, trong tâm mỗi người đều là Tịnh Độ. Hiểu 

thì thời thời thấy Phật, ngộ thì bước bước Tây Phương). 



Trong đoạn này, “liễu” (了) là hiểu rõ. Thiền sư Trung Phong dạy chúng ta: 

“Nhân nhân phần thượng, bổn hữu Di Đà” (bản thân ai nấy vốn sẵn Di Đà), 

tức  là  nơi  bản  thân  mỗi  người  pháp  đã  vốn  sẵn  là  như thế.  Đấy  là  điều  hết 

sức tự nhiên, xét trên căn bản của mỗi người, Di Đà chính là tự tâm, ở phần 

trên đã giảng rồi: Di Đà là tâm ta, tâm ta chính là Di Đà. Tự tâm và tự tánh 

được chúng tôi  nói đến ở đây  rất dễ bị  hiểu  lầm, do cứ tưởng tự tâm  là cái 

tâm suốt  ngày từ sáng đến  tối suy  nghĩ  lung  tung của chúng ta.  Không sai! 

Cái  tâm  suy  nghĩ  lung  tung  ấy  chính  là  Di  Đà,  nhưng  là  Di  Đà  đã  bị  điên 

đảo,  đã  bị  mê  rồi,  đã  không  còn  biết  chính  mình,  đã  bị  luân  hồi  trong  lục 

đạo. Giác là Di Đà, mê là phàm phu. 

“Cá cá tâm trung, tổng vi Tịnh Độ” (Trong tâm mỗi người đều là Tịnh Độ): 

Hễ giác thì Tịnh Độ hiện tiền, hễ mê thì uế độ hiện tiền. Cõi nước không có 

uế  hay  tịnh,  trong  tánh  chẳng  có  phàm  hay  thánh,  chẳng  có  chúng  sanh, 

chẳng có Phật. Chúng sanh hay Phật, tịnh hay uế chỉ do Thức biến, chỉ là hết 

thảy  pháp  từ  tâm  tưởng  mà  sanh.  Tâm  thanh  tịnh,  Tịnh  Độ  hiện  tiền;  tâm 

chẳng thanh tịnh, uế độ hiện tiền. Tâm giác ngộ, phàm phu thành Phật; tâm 

mê  hoặc,  vĩnh  viễn  làm  phàm  phu.  Đấy  chính  là  ý  nghĩa  của  hai  câu  trên 

đây! 

“Liễu  tắc  đầu  đầu  kiến  Phật”  (hiểu  thì  thời  thời  thấy  Phật);  “liễu”  là  giác 

ngộ,  là  hiểu  rõ.  Giác  ngộ  rồi,  “bộ  bộ  Tây  Phương”  (mỗi  bước  là  Tây 

Phương)  Câu  đầu  (tức  câu  “liễu  tắc  đầu  đầu  kiến  Phật”)  là  chuyển  phàm 

thành  thánh,  quý  vị  thấy  Phật  tức  là  thành  Phật.  Quý  vị  không  thành  Phật 

làm sao thấy được Phật? Quý vị thấy Bồ Tát thì chính là thành Bồ Tát. Thiện 

Tài  đồng  tử  tham  học  năm  mươi  ba  lần  là  một  thí  dụ  hay  nhất.  Ngài  tự 

chứng được Sơ Trụ, bèn thấy Sơ Trụ Bồ Tát – tỳ-kheo Cát Tường Vân là Sơ 

Trụ  Bồ  Tát.  Ngài  chứng  được  Nhị  Trụ  bèn  gặp  tỳ-kheo  Hải  Vân,  ngài  Hải 

Vân  là  bậc  Nhị  Trụ.  Bản  thân  quý  vị  tự  chứng  được  Đẳng  Giác  mới  thấy 

được  Đẳng  Giác  Bồ  Tát.  Thế  nhưng  Tây  Phương  thế  giới  khác  biệt  ở  chỗ 

nào? Quý  vị chưa chứng đắc,  nhưng sanh  về Tây Phương Cực  Lạc thế  giới 

cũng có thể thấy được những vị Bồ Tát ấy thật chẳng thể nghĩ bàn, là pháp 

khó tin, thực sự là pháp môn đặc biệt! 

Người tin có phước, người không tin chẳng có phước báo; nếu họ cật 

lực tu, tu cần mẫn trong vô lượng kiếp, tu đến khi minh tâm kiến tánh, sanh 

vào  thế  giới  Hoa  Tạng,  lại  gặp  Văn  Thù,  Phổ  Hiền  dùng  mười  đại  nguyện 

vương  dẫn  về  Cực  Lạc.  Người  chịu  tin  sẽ  thành  tựu  rất  nhanh,  không  chịu 

tin  phải  tiến  chầm  chậm.  Tiến  đến  bao  giờ  mới  tin  được?  Đăng  Địa  (từ  Sơ 

Địa  trở  lên)  mới  tin  được.  Kinh  Hoa  Nghiêm  dạy:  “Thập  Địa  Bồ  Tát  thỉ 

chung bất  ly  niệm  Phật” (Thập Địa  Bồ  Tát từ đầu  đến cuối chẳng rời  niệm 

Phật). Câu này là khẳng định: Đến khi nào mới không hoài nghi, hoàn toàn 

tin tưởng? Đến bậc Thập Địa. Địa vị đầu tiên trong Thập Địa là Sơ Địa, bắt 

đầu, mở đầu là Sơ Địa, cuối cùng là Đẳng Giác. Mười một địa vị này từ đầu 

đến  cuối  không  rời  niệm  Phật,  đối  với  lời  khuyên  bảo  của  Văn  Thù,  Phổ 

Hiền không hoài nghi mảy may. 

Điều này cho thấy trong thế giới Hoa Tạng, Bồ Tát thuộc địa vị Tam 

Hiền vẫn chưa nhất định thực sự tin tưởng, phải là “đăng địa” (từ Sơ Địa trở 

lên) mới tin tưởng. Vì sao? Trí huệ đã khai, là bậc đại trí huệ, không phải là 

tiểu trí huệ. Đăng Địa là Ma Ha Tát, không phải là Bồ Tát tầm thường. Ma 

Ha Tát không có vấn đề, vừa nghe nói các Ngài bèn hoàn toàn tin tưởng, bèn 

niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. Nếu nay chúng ta ở trong thế giới này, ai nghe 

nói đến pháp môn này  mà không hoài nghi chút nào, hoàn toàn chịu tu tập, 

thì  nói  cách  khác,  người  ấy  không  khác  gì  bậc  Bồ  Tát  từ  Sơ  Địa  trở  lên, 

người ấy thành tựu chẳng thể nghĩ bàn! 

Nói thật ra, người thế  gian bị thua thiệt chỗ nào? Tự cậy  mình thông 

minh, không chất phác. Tự cho  mình thông  minh, không biết bao  nhiêu  lần 

bỏ  lỡ  cơ  duyên  tốt  đẹp,  không  chịu  trống  lòng,  không  chịu  buông  cái  thân 

mình xuống, đều  là  tôn sùng tham - sân -  si  -  mạn,  những  thứ ấy  hại  mình 

thê thảm. Đâm ra chẳng bằng những ông già bà cả trong làng quê, một chữ 

không biết, gặp được thiện tri thức dạy niệm A Di Đà Phật, họ bèn chết sạch 

lòng mong ngóng, khiêm hư sát đất, không do dự, không hoài nghi, rốt cuộc 

họ  thành  công.  Chúng  ta  thấy  bao  nhiêu  người  đứng  mất,  ngồi  mất,  biết 

trước  lúc  mất, không sanh bệnh, tướng  lành  hy  hữu.  Kẻ tự cậy  mình  thông 

minh, chẳng thể sánh bằng những người ấy được, kém xa! Vì thế, “đầu đầu 

kiến  Phật”  (luôn  luôn  thấy  Phật)  là  chuyển  phàm  thành  thánh,  “bộ  bộ  Tây 

Phương”  (bước bước Tây  Phương) là chuyển  uế thành tịnh.  A! Nay  đã đến 

giờ rồi! 



* 

Chư vị đồng học! 

Chúng ta tiếp tục xem phần khai thị của thiền sư Trung Phong: 



      Thượng  lai  khải  kiến  tam  thời  hệ  niệm  tịnh  nghiệp  đạo  tràng,  kim 

đương đệ nhất thời Phật sự dĩ viên. 

      上來啟建三時繫念淨業道場。今當第一時佛事已圓。 

(Từ trước tới đây  đã tạo  lập đạo tràng  tịnh nghiệp  Tam  Thời  Hệ  Niệm, 

nay nhằm lúc Phật sự thời thứ nhất đã viên mãn). 



Tiếp theo phần Khai Thị, thiền sư Trung Phong bèn nói: Trên đây là thời 

thứ nhất trong việc thực hiện Tam Thời Hệ Niệm Pháp Sự, thời thứ nhất đến 

chỗ này đã viên mãn. 



Như thượng thù huân. 

      如上殊勳。 

(Công huân thù thắng như trên). 



Chữ  “như  thượng”  chỉ  những  điều  chúng  ta  đã  thấy  trong  những  phần 

trên: Lễ tán đúng là lễ kính, tán thán, tụng kinh, niệm chú, khai thị, sám hối, 

phát  nguyện,  xưng  dương  Phật  Bảo.  Những  pháp  sự  này  đều  là  vì  siêu  độ 

vong  linh,  đến  đây  là  thời  thứ  nhất.  “Như  thượng  thù  huân”:  Huân  (勳)  là 

công  huân  (meritorious  deed,  achievement),  Thù  (殊)  là  thù  thắng,  người 

đông dường ấy cùng nhau thực hiện. Nhất là trong Tam Thời Hệ Niệm Phật 

Sự,  trừ  vị  pháp  sư  xuất  gia  lãnh  chúng  ra,  đại  chúng  tham  dự  rất  đông,  tứ 

chúng  đồng  tu  đều  tham  gia,  đúng  là  Vô  Già  pháp  hội132.  Bao  nhiêu  người 

như  thế  vì  vong  linh  chúc  phước,  vì  người  đã  khuất  trợ  niệm,  đấy  là  công 

đức thù thắng. 



      Đầu nhập Di Đà đại nguyện hải trung. 

      投入彌陀大願海中。 

(Gieo vào trong biển đại nguyện Di Đà). 



Di  Đà  đại  nguyện  là  bốn  mươi  tám  nguyện,  nguyện  nào  cũng  nhằm  độ 

chúng  sanh  khổ  nạn  thuộc  chín  pháp  giới  khắp  cùng  pháp  giới,  hư  không 

giới. [Đại nguyện của Phật] Di Đà được xưng là “nguyện hải”. Công đức của 

chúng ta đã tu tương ứng với Di Đà nguyện hải, đấy chính là “đầu nhập Di 

Đà đại nguyện hải trung” (gieo vào trong biển đại nguyện Di Đà). 



Chuyên vị vong linh cầu sanh Tịnh Độ. 

      專為亡靈求生淨土。 

(Chuyên vì vong linh cầu sanh Tịnh Độ). 



Hệ  Niệm  Pháp  Sự  này  chẳng  vì  chuyện  gì  khác,  mà  “chuyên  vì”  giúp 

cho  “vong  linh  cầu  sanh  Tịnh  Độ”.  “Chuyên  vì”  là  một  lẽ,  những  người 

được siêu độ ké rất nhiều, tức là những ai có duyên. Có duyên thì ngay khi 

ấy  sẽ  cùng  nhau  được  siêu  độ.  Bởi  thế,  thông  thường  chúng  ta  hồi  hướng, 

quán  tưởng  hết  thảy  chúng  sanh  trong  chín  pháp  giới.  Nếu  là  người  tâm 

lượng  lớn  hơn  nữa  thì  hồi  hướng,  quán  tưởng  hết  thảy  thần  linh  trọn  khắp 

pháp  giới,  hư  không  giới.  Chúng  ta  có  thể  quán  tưởng  như  thế  thì  họ  đều 

được lợi ích. Đây chính là điều đức Phật đã thường dạy trong giáo pháp Đại 

Thừa:  “Nhất  thiết  pháp  tùng  tâm  tưởng  sanh”  (hết  thảy  pháp  sanh  từ  tâm 

tưởng), cảnh giới chẳng thể nghĩ bàn! Tiếp đó, thiền sư lại vì chúng ta khai 

thị,  lời khai thị  này rất quan trọng, đều  nhằm  mục đích khơi  gợi cho chúng 

ta: 



Đản niệm tự tùng vô thỉ, ngật chí kim sanh. 

      但念自從無始。迄至今生。 

(Chỉ nghĩ kể từ vô thỉ cho đến đời này). 



Đúng là từ vô thỉ kiếp mãi cho đến ngày nay. 



      Nhất niệm vi chân, lục căn trục vọng, tùy tình tạo nghiệp, túng ngã 

vi phi. 

      一念違真。六根逐妄。隨情造業。縱我為非。 

(Một  niệm  trái  nghịch  chân,  sáu  căn  đuổi  theo  vọng,  theo  tình  tạo 

nghiệp, buông lung cái Ngã làm quấy). 



Tiểu đoạn này hết sức cảm khái, thống thiết sám hối. Chúng ta từ vô thỉ 

kiếp  đến  nay,  mãi  cho  đến  đời  này,  đến  tận  ngày  hôm  nay  “nhất  niệm  vi 

Chân” (một niệm trái nghịch lẽ Chân), tức là khởi Hoặc. “Nhất niệm” là gì? 

Là  khởi  tâm  động  niệm.  Nếu  hiểu  Chân  Tâm,  bản  tánh  sẽ  chẳng  khởi  tâm 

động niệm, vĩnh viễn là tướng tịch diệt, tướng thanh tịnh tịch diệt, sở chứng 

nơi quả địa Như Lai vốn tịch. Một niệm vọng động bèn thành vô minh, động 

một cái là phiền phức xảy ra liền! 

“Lục căn trục vọng” (sáu căn đuổi theo vọng), sáu căn lập tức bị mê. Khi 

mê  bèn  khởi  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước,  Căn,  Trần,  Thức  đều  hư 

vọng không thật. Trong Bách Pháp Minh Môn Luận, chúng đều được gọi là 

“pháp hữu vi”. Tám thức, năm mươi mốt Tâm Sở [là pháp hữu vi]. Sáu căn 

và  sáu  trần  thuộc  về  Sắc  Pháp,  tám  thức,  năm  mươi  mốt  Tâm  Sở  thuộc  về 

Tâm Pháp, lại còn có Bất Tương Ứng Hành Pháp133, toàn bộ đều là hư vọng. 

Chúng  ta  mê  mất  chân  tánh,  “vi  Chân”  (trái  nghịch  Chân):  “Chân”  là  chân 

tánh, tức là Tự Tánh. Sau khi mê thì niệm niệm đều chuyển trong hư vọng. 

“Tùy tình tạo nghiệp, túng Ngã vi phi” (Mặc tình tạo nghiệp, buông lung 

cái Ngã làm quấy): “Tình” là gì? Tình chính là vọng tưởng, phân biệt, chấp 

trước, tức tình thức! “Túng Ngã vi phi” (buông lung cái Ngã làm quấy): Ngã 

chính  là cái thân  này, thân  miệng tạo  nghiệp. Tình  là  mê tình, điều  gì cũng 

cho  mình  là  đúng.  Trong  những  buổi  giảng,  chúng  tôi  thường  nói  là  “tùy 

thuận  phiền  não,  tập  khí”;  ở  đây  gọi  là  “tùy  tình  tạo  nghiệp”,  nghiệp  được 

tạo ở đây là ý nghiệp, “túng Ngã vi phi” là khẩu nghiệp và thân nghiệp. Câu 

này là nói tổng quát, câu tiếp theo lại nói riêng [từng nghiệp]. 



Thân nghiệp tắc sát, đạo, tà dâm. 

      身業則殺盜邪婬。 

(Thân nghiệp thì giết, trộm, tà dâm). 



Đây là ba  nghiệp  nơi thân. Mê  mất Tự Tánh, tự  nhiên sẽ tạo ác nghiệp. 

Phạm vi bao hàm của Sát rất rộng. Hễ tổn người lợi mình đều thuộc về Giết 

và  Trộm.  Hại  người  là  thuộc  về  Sát,  đoạt  lấy  danh  lợi  của  người  khác  là 

Trộm. Thân tạo nghiệp giết, trộm, dâm. 



      Khẩu quá tắc vọng ngôn. 

      口過則妄言。 

(Lỗi nơi miệng là nói dối). 



Vọng ngữ là cố ý lừa dối người khác. 

 

      Ỷ ngữ. 

      綺語。 

(Nói thêu dệt). 



Hoa  ngôn  xảo  ngữ  dụ  dỗ  mê  hoặc  người  khác.  Hiện  thời  Ỷ  Ngữ  là 

chuyện rõ ràng nhất, người thế gian gọi Ỷ Ngữ là gì? Là Văn Nghệ. Hiện tại 

biểu diễn văn nghệ, ca múa, hý kịch, âm nhạc, mỹ thuật, nay lại còn có điện 

ảnh,  truyền  hình,  quý  vị  thấy  nội  dung  của  chúng  là  gì?  Là  Ỷ  Ngữ!  Dụ  dỗ 

mê hoặc con người, dụ dỗ mê hoặc quý vị làm gì? Dụ dỗ mê hoặc con người 

làm chuyện “giết, trộm, dâm, dối”. Sức dụ hoặc bên ngoài hết sức mạnh mẽ, 

dùng  truyền  hình,  dùng  Internet  đưa  đến  tận  nhà,  quý  vị  bị  những  thứ  này 

nhiễm ô. 



Lưỡng thiệt, ác khẩu. 

兩舌。惡口。 

(Nói đôi chiều, nói thô ác). 



“Lưỡng  thiệt”  là  khuấy  động  thị  phi,  dù  hữu  ý  hay  vô  ý  cũng  đều  là  thích 

phê bình  người khác,  hủy báng  người khác, tán  dương bản  thân, trong  giới 

luật Đại Thừa gọi là [tội] “tự tán, hủy tha” (khen mình, chê người). Câu này 

nói về lưỡng thiệt, ác khẩu, tức miệng tạo nghiệp. Ý là ý niệm. 



Ý ác tắc thường khởi tham - sân, thâm sanh si ái. 

意惡則常起貪瞋。深生痴愛。 

(Ý ác thì thường nổi tham - sân, sanh lòng yêu mến si mê sâu xa). 



Tham - sân - si: Mười ác nghiệp này (tức ba nghiệp nơi thân, bốn nghiệp nơi 

miệng  và ba nghiệp  nơi ý) ai có thể tránh  được?  Trong  một  ngày, ai có thể 

không  tạo  mười  ác  nghiệp?  Đừng  nói  chi  nhiều,  một  ngày  thôi,  ngày  hôm 

nay từ sáng dậy đến tối đi  ngủ, trong  một  ngày,  vẫn chưa đủ  hai  mươi bốn 

tiếng  đồng  hồ,  trừ  lúc  quý  vị  ngủ  ra  không  tính.  Tính  từ buổi  sáng  sáu  giờ 

thức dậy cho đến buổi tối quý vị đi ngủ, đến  mười hai giờ đêm bèn đi ngủ, 

trong  mười  mấy tiếng đồng  hồ ấy, quý  vị  có thể không tạo  mười ác nghiệp 

hay không? Một ngày không tạo mười ác nghiệp, công đức rất lớn. Nếu quý 

vị  có  thể  trong  cả  một  đời  không  tạo  mười  ác  nghiệp  thì  quý  vị  là  Bồ  Tát, 

chẳng phải là phàm nhân, phàm nhân không thể làm được như thế. 

Ngày  nay  chúng  ta  học  Phật,  học  Phật  là  học  điều  gì?  Học  chuyển 

phàm thành thánh, phải bắt đầu chuyển từ đâu? Không tạo  mười ác nghiệp. 

Giảng kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo, chúng tôi đã giảng mười ác nghiệp rất 

tường tận. Kinh Vô Lượng Thọ cũng giảng rất tường tận. Với mười giới của 

Sa  Di  Luật Nghi,  quý  vị  hãy  chú  tâm  xem  xét,  nghiêm  túc  nỗ  lực  học  tập, 

phải khắc phục những ý niệm bất thiện và hành vi bất thiện của chính mình 

thì trong một đời này quý vị mới có lối ra; cầu sanh Tịnh Độ mới thực sự có 

thể làm được. Nếu như mười ác không đoạn thì những thứ ấy sẽ là phiền lụy 

của quý vị, những phiền lụy ấy khiến cho quý vị chẳng thể vãng sanh. Quý 

vị  niệm  Phật  cũng  không  vãng  sanh  được,  vì  sao?  Những  thứ phiền  lụy  ấy 

giống  như  dây  trói,  buộc  chặt  quý  vị  trong  lục  đạo,  không  ra  được,  quý  vị 

phải cắt đứt những thứ ấy. Quá khứ vô tri, ngày ngày tạo nghiệp; nay đã giác 

ngộ,  quyết  định  chẳng  bại,  thà  bỏ  thân  mạng  cũng  chớ  nên  làm  mười  điều 

ác. 

Nói  thật  ra,  không  đếm  xỉa  tới  thân  mạng  nữa.  Ta  bỏ  thân  mạng, 

không tạo mười ác nghiệp, đời sau mình sanh lên cao; dẫu không niệm Phật, 

không cầu sanh Tịnh Độ thì quý vị cũng được sanh vào Thiên Đạo. Nếu quý 

vị tham sống sợ chết, vẫn cứ tạo mười ác nghiệp y như cũ, đời sau sanh vào 

ba ác đạo: Tâm tham biến thành ngạ quỷ, sân khuể đọa địa ngục, ngu si biến 

thành súc sanh. Quý vị phải thọ sanh nơi đâu? Thọ sanh trong ba đường ác. 

Vì thế, đối với chuyện này, mỗi tối trước khi đi ngủ phải tự hỏi lòng mình sẽ 

biết  ngay  tương  lai  mình  sanh  trong  đường  nào,  không  cần  hỏi  ai  khác. 

Người khác nói gì đi nữa cũng không thể tin tưởng được, tự mình hỏi chính 

mình là đáng tin cậy nhất! Mỗi ý niệm trong tâm đều là A Di Đà Phật, không 

có tham - sân - si, không có thị - phi, nhân - ngã. Tôi nói là “không tự tư tự 

lợi, không tham - sân - si - mạn”, người như vậy là người thuộc thế giới Cực 

Lạc, không còn là người trong thế giới Sa Bà nữa, niệm niệm chỉ có A Di Đà 

Phật. Bởi thế, những thứ đó (tức mười ác nghiệp) phiền toái rất lớn. 

  

Do tư tam nghiệp. 

由茲三業。 

(Do ba nghiệp này). 



Ba nghiệp này hễ một nghiệp khởi thì cả ba nghiệp đều khởi, không phải 

chỉ một nghiệp đơn độc khởi. 



      Câu tỏa vọng duyên. 

      鉤鎖妄緣。 

(Vọng duyên lôi trói). 



“Vọng duyên” là cảnh giới bên ngoài. Trong tâm khởi phiền não cùng ác 

duyên bên ngoài tập hợp, đấy là tạo nghiệp. Tạo nghiệp phải thọ báo. 



      Thường cốt cốt ư trần lao. 

      常汩汩於塵勞。 

(thường chìm lỉm trong trần lao) 



“Trần  lao”  là  lục  đạo,  nếu  nói  khó  nghe  hơn  thì  là  tam  đồ”. 

“Cốt cốt” là  trầm luân, thường  chìm đắm  trong tam  đồ. “Trần” là 

nhiễm ô, nhiễm ô nghiêm trọng. “lao” là nhọc nhằn, phiền lụy, khổ sở. 



Đản mang mang ư tuế nguyệt. 

但茫茫於歲月。 

(Chỉ mờ mịt cùng năm tháng). 



“Mang  mang”  là  không  bờ  bến,  chúng  ta  thường  nói  là  đời  này  đời 

sau chịu khổ bao kiếp. Quả thật, tam ác đạo, đức Phật đã nói rất  nhiều  lần, 

quý vị bước vào thì dễ, thoát ra rất khó! Nếu đọa địa ngục thì [thời gian] từ 

địa  ngục  thoát  ra  phải  được  tính  bằng  kiếp,  ngạ  quỷ  đạo  cũng  rất  nghiêm 

trọng.  Súc  sanh  đạo  ngu  si,  quý  vị  đừng  vì  thọ  mạng  của  súc  sanh  tợ  hồ 

không  dài  [mà  cho  là  không  nghiêm  trọng],  chúng  cố  chấp,  rất  ngu  si,  đọa 

vào  súc  sanh  đạo  bèn  chấp  thân  ấy  là  thân  của  chính  mình;  từ  đấy  trở  đi, 

chúng không ý niệm đổi lấy thân khác. 

Từ  kinh  điển  chúng  tôi  đọc  thấy  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  tại  Kỳ  Thụ 

Cấp Cô Độc Viên trông thấy một tổ kiến, đức Phật nhìn rồi mỉm cười, những 

đại đệ tử chung quanh Phật thấy Ngài nhìn tổ kiến  mỉm cười bèn hỏi Thích 

Ca Mâu Ni Phật vì sao lại cười lũ kiến? Phật dạy: 

- Các ông có biết chăng? Lũ kiến trong tổ này, bảy đức Phật đã nhập diệt rồi 

mà chúng vẫn còn làm kiến. 

Nào  phải  là  lũ  kiến  có  thọ  mạng  dài  lâu  như  thế  đâu!  Chúng  ta  giả 

thiết  cứ  mỗi  một  đức  Phật  là  ba  đại  A  Tăng  Kỳ  kiếp  thì  bảy  vị  Phật  là  hai 

mươi mốt đại A Tăng Kỳ kiếp, lũ kiến ấy vẫn làm kiến. Nguyên do vì đâu? 

Chết đi, vẫn cứ đầu thai làm kiến như cũ. Đời đời kiếp kiếp không đổi thân 

kiến. Bảy đức Phật đã nhập diệt rồi, đức Phật cười lũ kiến ngu si! Đó là nói 

về  súc  sanh  đạo,  đọa  súc  sanh  đạo  cũng  dễ  lắm,  thế  nhưng  muốn  giác  ngộ 

trong  đường  súc  sanh  nào  phải  là  chuyện  dễ!  “Mang  mang  ư  tuế  nguyệt“ 

(mịt mờ cùng năm tháng). 



Dục tư xuất ly, duy bằng sám hối huân tu chi lực. 

欲思出離。唯憑懺悔熏修之力。 

(Nghĩ muốn thoát lìa, chỉ có cách nhờ vào sức huân tu sám hối) 



Muốn thoát ly ba ác đạo thì phải “sám hối huân tu”. Thế nhưng không 

dễ gì sám hối là vì chấp trước, vô cùng chấp trước, lúc đọa ba ác đạo là lúc 

tham - sân - si - mạn nghiêm trọng nhất. Người khác bảo cho nghe chuyện gì 

tốt, vẫn cứ hoài nghi, không tin tưởng: Ông nói vậy là có ý gì? Có phải ông 

tính  lừa tôi  hay chăng? Đa  nghi,  hay  nghi, khiến cho thiện căn, phước đức, 

nhân duyên của chính mình đều bị chướng ngại. Nay nhiều thiện tri thức như 

vậy cùng ở một chỗ tu pháp sự Tam Thời Hệ Niệm, giúp đỡ chúng sanh khổ 

nạn. Mỗi một thời đều sám hối, hy vọng những vong linh đều có thể tùy hỷ; 

họ  trông  thấy,  nghe  thấy  đều  giác  ngộ,  cùng  mọi  người  tu  pháp  sám  hối. 

Huân tu: Chúng tôi thường nói là “trường thời huân tu”. Cách thức như thế 

này: 



Tỷ nhãn, nhĩ, tỵ, thiệt, thân, ý chi quá khiên, ứng niệm đốn tiêu. 

俾眼耳鼻舌身意之過愆。應念頓消。 

(Mong  những  tội  lỗi  nơi  mắt,  tai,  mũi,  lưỡi,  thân,  ý,  ngay  lập  tức  nhanh 

chóng tiêu tan). 



Tiêu  nghiệp  chướng  chỉ  có  phương  pháp  này:  Khiến  cho  quý  vị  đối  với 

những lỗi lầm nơi mắt, tai, mũi, lưỡi, thân, ý, thực sự sám hối những tội lỗi 

ấy (phần trên gọi là “tùy tình tạo nghiệp”), thực sự được Phật pháp huân tu. 

Đại chúng cùng hợp sức lại, thiện tâm, thiện nguyện gia trì, hy vọng những 

lầm  lỗi  nơi  sáu  căn  của  các  vị,  tức  những  lầm  lỗi  nơi  mắt,  tai,  mũi,  lưỡi, 

thân,  ý “ứng  niệm đốn siêu“ (ngay  lập tức tiêu tan  nhanh chóng). Ngay  lập 

tức tiêu tan nhanh chóng là thật, chỉ sợ điều gì? Chỉ sợ người ấy không ứng, 

chẳng  hoàn toàn tương ứng  với  pháp sự  này. Nếu tương  ứng thì sẽ tiêu trừ 

rất nhanh chóng, tội chướng liền tiêu. 



Sử sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp chi phù trần, tức thời thanh tịnh. 

使色聲香味觸法之浮塵。即時清淨。 

(Khiến  cho  phù  trần  sắc,  thanh,  hương,  vị,  xúc,  pháp  ngay  lập  tức  thanh 

tịnh). 



Đây là nói về quả báo. “Sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp” là sáu trần, 

chín  pháp  giới  khác  nhau.  “Phù  trần”  sắc,  thanh,  hương,  vị,  xúc,  pháp  của 

nhân  gian  khác  với  ngạ  quỷ  đạo.  Sáu  trần  sắc,  thanh,  hương,  vị,  xúc,  pháp 

của ngạ quỷ đạo lại khác với địa ngục đạo, do cảm quả báo mà! Giống như 

trong thế giới hiện hữu của chúng ta đây, sáu trần sắc, thanh, hương, vị, xúc, 

pháp khác với sáu trần trong thế giới Cực Lạc. Vì sao khác nhau? Do nghiệp 

khác  nhau.  Do  vậy  nói:  Sáu  căn  tạo  nghiệp  có  nặng  hay  nhẹ  sai  khác.  Tạo 

nghiệp nhẹ thì cảnh giới sáu trần tốt hơn một chút; tạo nghiệp nặng thì cảnh 

giới  tệ  hơn.  Chúng  ta  thường  gọi  [cảnh  giới]  là  hoàn  cảnh  sống,  tạo  thiện 

nghiệp  nhiều,  ác  nghiệp  ít  thì  hoàn  cảnh  sống  tốt  đẹp;  tạo  ác  nghiệp  nhiều 

thiện nghiệp ít thì hoàn cảnh sống không tốt, tai nạn lại nhiều. 

Hiện tại trong thế gian này, vì sao tai nạn lại nhiều đến thế? Chúng ta 

hiểu rất rõ ràng, minh bạch: Do cộng nghiệp chiêu cảm. Người sống trên quả 

địa cầu này, người tạo nghiệp bất thiện rất nhiều, người tạo thiện nghiệp quá 

ít.  Bởi  thế,  tần  số  thiên  tai  nhân  họa  không  ngừng  tăng  thêm,  tai  nạn  ngày 

càng  nghiêm  trọng  hơn.  Quý  vị  hiểu  rõ  sự  lý  nhân  quả  này  thì  tự  nhiên  sẽ 

thấu  hiểu:  Chúng  ta  phải  tự  cứu,  phải  giúp  đỡ  người  khác.  Làm  cách  nào 

đây? Phải bắt đầu từ chính bản thân mình, đoạn ác, tu thiện, sửa lỗi, đổi mới, 

hy vọng tội chướng của chính mình tiêu trừ, hy vọng hoàn cảnh của chúng ta 

sẽ chuyển biến thanh tịnh hơn. Tiếp đó, kinh văn dạy chúng ta phát nguyện: 



Hựu Cực Lạc cầu sanh. 

又極樂求生。 

(Lại cầu sanh Cực Lạc). 



Nay chúng ta phải nghĩ cầu sanh về thế giới Cực Lạc. 



Toàn bằng phát nguyện. 

全憑發願。 

(Hoàn toàn nhờ vào phát nguyện). 



Câu nói này không khác gì lời Ngẫu Ích đại sư nói cả. Ngẫu Ích đại sư nói: 

“Sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới được hay chăng, quyết định ở chỗ có 

tín  nguyện  hay không?” Chúng ta tin chân thành,  nguyện thiết tha thì được 

vãng sanh; phẩm vị cao hay thấp là do công phu niệm Phật sâu hay cạn. Cầu 

sanh  “toàn  bằng  phát  nguyện”  (hoàn  toàn  nhờ  vào  phát  nguyện),  nguyện 

chân thật, tin thiết tha. Chúng ta phải thật lòng, tin thực sự, nguyện thiết tha 

niệm bài kệ phát nguyện này thì  mới có thể cảm động quỷ thần. Cảm động 

được  quỷ  thần  bèn  có  lợi  ích.  Bản  thân  chúng  ta  tín  nguyện  không  thật, 

không thiết tha, quý vị dùng ý niệm ấy niệm bài kệ này sẽ chẳng cảm nhận 

được lợi ích rất lớn. Đối với chuyện này, hiện nay không ít đồng học đã đọc 

cuốn sách nói về nước kết tinh, cuốn sách ấy đã chứng minh điều sau đây: 

Tâm chân thành, thành tâm, thành ý dùng ý nghĩ tốt lành đối với một 

chén nước; thực sự dùng thiện tâm, thiện ý, tâm chân thành, chuyển những ý 

niệm tốt lành của chúng  ta đến  nước, xa đến đâu cũng không  ngại.  Bọn  họ 

đã từng làm thí nghiệm: Đặt một chén nước trên bàn làm việc trong sở, gọi 

điện thoại thông báo cho năm trăm người sống ở những chỗ khác nhau trên 

toàn quốc cùng  một  lúc - thời  gian rất quan trọng - cùng  một thời  gian, đại 

khái chỉ cần chừng ba phút thôi, tự mình dùng thành ý, tâm chân thành, dùng 

thiện ý nói với chén nước ấy: “Ngươi rất trong sạch, chúng ta rất vui thích, 

rất cảm tạ ngươi”. Lặp lại câu ấy mấy lượt trong vòng ba phút, sau đấy đem 

nước đó đi xét nghiệm, nước kết tinh hết sức đẹp đẽ. 

Như vậy, ý niệm không có khoảng cách thời gian hay không gian, thí 

nghiệm  trên  đã chứng  minh  điều  này! Chúng ta  giúp cho chúng sanh trong 

chín pháp giới, giúp đỡ hết thảy quỷ thần chẳng thể không thành tâm thành 

ý. Tâm quý vị không chân thành, nguyện không thiết tha, quỷ thần cười cợt: 

“Ngươi bày trò đùa, ngươi không thực sự làm!” Quý vị đùa bỡn họ, họ cũng 

chọc  ghẹo  lại  quý  vị.  Vì  thế,  chân  thành,  bình  đẳng,  chánh  giác,  từ  bi  phải 

được  bồi  dưỡng  trong  cuộc  sống  thường  nhật.  Chúng  ta  sống  chân  thành, 

dùng chân tâm xử sự, dùng chân tâm thành ý để đãi người tiếp vật, một điều 

chân thật thì  hết thảy điều chân thật,  một  sự thành  thực thì  hết thảy  mọi sự 

thành thực, có  như vậy  mới có thể chuyển được cảnh  giới của chính  mình: 

Chuyển  ác  thành  thiện,  chuyển  mê  thành  ngộ,  đến  rốt  cục  là  chuyển  phàm 

thành thánh, chuyển Sa Bà thành Cực Lạc. Chúng ta cầu sanh Tịnh Độ như 

thế  thì  mới  hòng  nắm  chắc  [chuyện  vãng  sanh],  một  đời  này  học  Phật  mới 

không luống uổng, chắc chắc có thành tựu. 

Quý  vị  có  thành  tựu  thì  đối  với  thầy,  đối  với  bạn  lành,  đối  với  hộ 

pháp, quý vị mới là thực sự cảm kích. Do vậy, điều kiện tiên quyết của báo 

ân là tri ân, thế nào là tri ân? Thực sự nhận cái ân ấy. Nay bảo quý vị báo ân, 

nhưng sao chẳng sanh khởi  ý  niệm  gì cả?  Do  nguyên  nhân  nào? Do không 

cảm  nhận  ân  đức,  về  căn  bản  là  quý  vị  chẳng  tri  ân.  Tri  ân  là  quý  vị  phải 

hoàn toàn thực hiện được lời Phật dạy dỗ, đấy mới là tri ân. Tâm biến đổi, tư 

tưởng  biến  đổi,  hành  vi  biến  đổi,  có  vậy  mới  là  tri  ân.  Ai  giúp  quý  vị  biến 

đổi? Thiện tri thức giúp mình biến đổi, hộ pháp giúp mình chuyển biến, hết 

thảy  chúng  sanh  giúp  mình  biến  chuyển.  Trên  báo  bốn  ân  nặng,  dưới  cứu 

khổ ba đường, cái tâm ấy phải thực sự sanh khởi. Vì vậy, cầu sanh Tịnh Độ 

“toàn bằng phát nguyện” (hoàn toàn nhờ vào phát nguyện). 



Ngưỡng lao pháp chúng. 

仰勞法眾。 

(Xin nhọc sức pháp chúng). 



Quý  vị thấy đó: Giọng điệu trong câu  này  rất khẩn  thiết, rất  khiêm tốn, 

rất  tôn  trọng  người  khác!  Ngài  là  bậc  đại  đức  minh  tâm  kiến  tánh,  chẳng 

phải  là  hạng  người tầm  thường. Đại chúng  là phàm phu, “thỉnh” đại chúng 

hãy  vui  lòng, “ngưỡng  lao” (xin  nhọc sức) tôn kính đến cùng cực!  Từ điều 

này, quý vị đã thấy nguyện lễ kính chư Phật trong mười nguyện Phổ Hiền ở 

phần trên! “Pháp chúng” là đại chúng tham gia pháp hội. 



Dị khẩu đồng âm. 

異口同音。 

(Khác miệng cùng âm). 



Mọi người chúng ta hãy cùng vì vong linh chúc phước. 



Kính vị vong linh chí tâm sám hối phát nguyện. 

敬為亡靈至心懺悔發願。 

(Kính vì vong linh chí tâm sám hối phát nguyện). 



Điều  chúng  ta  sắp  làm  đây  trong  kinh  Phật  thường  gọi  là  “vị  nhân  diễn 

thuyết”  (vì  người  diễn  nói).  Chúng  ta  vì  vong  linh  biểu  diễn,  vì  họ  thuyết 

pháp, vì hết thảy quỷ thần, vì chúng sanh trong chín pháp giới “sám hối phát 

nguyện”. Sám  hối  là  vì  họ biểu diễn, vì  họ thuyết pháp. Dưới đây  là bài kệ 

sám hối, tức bài kệ sám hối của Phổ Hiền Bồ Tát. 



---o0o--- 

16. Sám hối, phát Tứ Hoằng Thệ Nguyện 



Vãng tích sở tạo chư ác nghiệp. 

往昔所造諸惡業。 

(Xưa kia trót tạo bao nghiệp ác). 



Hai  chữ  “vãng  tích”  có  thể  tính  ngược  lên  đến  vô  thỉ  kiếp  trước,  từ  vô  thỉ 

kiếp cho đến ngày nay đã làm vô lượng vô biên ác nghiệp. Phải thực sự hiểu 

được chân tướng sự thật thì mới có thể lãnh hội câu nói trong Địa Tạng Bồ 

Tát Bổn Nguyện Kinh: “Diêm Phù Đề chúng sanh, khởi tâm động niệm, vô 

phi thị tội” (Chúng sanh Diêm Phù Đề khởi tâm động niệm không gì chẳng 

phải  là tội).  Trước  hết  là thừa  nhận,  tỏ bày sám  hối, ta từ quá  khứ cho đến 

hiện tại đã tạo vô lượng vô biên ác nghiệp. 



Giai do vô thỉ tham sân si. 

皆由無始貪瞋痴。 

(Đều do vô thỉ tham sân si). 



Vì đâu chúng ta tạo nghiệp? Vì sao Phật, Bồ Tát không tạo nghiệp? Phật, Bồ 

Tát không có tham - sân - si, chúng ta chẳng đoạn tham - sân - si. Từ vô thỉ 

kiếp  đến  nay,  tham  -  sân  -  si  không  đoạn.  Tham  -  sân  -  si  là  căn  bản  tạo 

nghiệp. 



Tùng thân ngữ ý chi sở sanh. 

從身語意之所生。 

(Từ thân miệng ý phát sanh ra). 



Đây chính là nghiệp nhân. Tham - sân - si là mê, mê rồi sẽ khiến cho thân - 

khẩu - ý của chúng ta tạo tác mọi thứ bất thiện, tổn người, lợi mình. Thế gian 

thường nói “tổn người lợi mình”, thật ra nói như vậy là sai, phải nói như thế 

nào?  Tổn  người  hại  mình  mới  là  đúng!  Nếu  tổn  người  lợi  mình  thì  tốt quá 

rồi!  Nếu tổn  người  lợi  mình thì Phật, Bồ  Tát đều  làm  hết rồi, tổn  người có 

thể  lợi  mình  thì  ai  lại  chẳng  muốn  làm  cơ  chứ?  Tổn  người  chắc  chắn  hại 

mình,  bởi  thế,  Phật,  Bồ  Tát  không  làm.  Quý  vị  tưởng  tổn  người  thì  mình 

được lợi đôi chút, nhưng đấy chỉ là cái lợi nhỏ nhoi trước mắt. Lợi ấy quý vị 

hưởng được mấy ngày? Hưởng xong, quả báo về sau là tam đồ. Bởi thế, tổn 

người nhất định hại mình, tự mình hại mình thê thảm, khiến cho chính mình 

đọa lạc trong tam đồ, đọa lạc địa ngục, khổ chẳng thể nói nổi! 

Ở  trong  địa  ngục  lúc  nào  mới  thoát  ra  được?  Thăm  thẳm  không  kỳ 

hạn.  Lúc  còn  sống  không  biết,  tưởng  mình  chiếm  được  tiện  nghi,  đâu  biết 

mình bị thiệt thòi lớn lắm. Những người bị quý vị hại, nếu họ không có tội 

lỗi,  họ  bị  quý  vị  hại,  người  ta  sanh  lên  trời,  hoặc  là  đời  sau  lại  sanh  làm 

người.  Hãy  nghĩ  xem:  Quý  vị  có  hại  được  họ  hay  không?  Không  hại  được 

họ, mà hại chính mình. Tương lai sau khi thoát khỏi địa ngục rồi, thoát khỏi 

ngạ quỷ rồi, vẫn phải biến thành súc sanh trả nợ. Quý vị hại người, tương lai 

người  ta  đòi  nợ  mình,  báo  này  đền  báo  kia,  đúng  là  “thiếu  mạng  phải  đền 

mạng, thiếu tiền phải trả tiền”. 

Nếu  quý  vị  thực  sự  thông  đạt  nhân  quả  ba  đời  thì  tâm  sẽ  bình.  Như 

vậy  rồi  mới  thực  sự  biết  bất  cứ  ai  sống  trên  thế  gian  này  muốn  chiếm  tiện 

nghi thì chẳng hề có chuyện đó đâu! Nếu bảo là bị thua thiệt thì cũng chẳng 

có  chuyện  ấy  đâu!  Vì  sao?  Quả  báo  đền  trả  thông  suốt  ba  đời.  Hiện  tại 

dường  như chúng ta bị thua thiệt; tương  lai  người ta phải đền  nợ, đã trả nợ 

còn đèo thêm tiền lời. Phật, Bồ Tát, A La Hán có Thiên Nhãn Thông, trong 

kinh đức Phật dạy chúng ta: “Thiên Nhãn, Túc Mạng của bậc A La Hán biết 

được năm trăm đời”. Các Ngài thấy được nhân quả năm trăm đời của lục đạo 

chúng  sanh  trong  thế  giới  Sa  Bà,  nghiệp  nhân  quả  báo!  Địa  vị  chứng  ngộ 

càng cao hơn, năng lực càng lớn hơn, đến quả địa Như Lai hoàn toàn không 

có chướng  ngại. Vô  lượng kiếp của  vô  lượng kiếp, Phật thấy rõ ràng,  minh 

bạch. 

Do tham - sân - si là gốc của hết thảy ác nghiệp nên chúng được gọi là 

Tam  Độc. Chúng ta trong có Tam Độc,  lại bị bên ngoài dụ dỗ,  mê  hoặc, bị 

những cảnh  giới bất thiện ấy dụ dỗ,  mê  hoặc, khiến cho thân - ngữ - ý  làm 

ác. Làm ác chắc chắn không thể tránh khỏi ác báo. Bởi thế, nếu quý vị thành 

tâm thành ý niệm bài kệ này, ắt sẽ ứa lệ, ắt phải cảm động. 



Kim đối Phật tiền cầu sám hối. 

今對佛前求懺悔。 

(Nay đối trước Phật xin sám hối). 



Nay chúng ta đối trước tượng Phật, Phật là bậc đại trí, đại giác, đại từ, 

đại  bi,  cầu  Phật  chứng  minh,  con  nay  thực  sự  sám  hối.  Chẳng  phải  là  cầu 

Phật tha tội, Phật chẳng thể tha tội cho quý vị được. Nếu quý vị cầu Phật tha 

tội thì quan niệm ấy hoàn toàn sai lầm! Cầu Phật chứng  minh, từ nay trở đi 

con  hối  cải.  Sám  hối  chính  có  nghĩa  là  sửa  đổi  lỗi  lầm,  sau  này  không  gây 

tạo nữa, Phật chứng minh cho con, ý nghĩa là như thế. Chỗ này chẳng được 

hiểu lầm kẻo rồi cứ cầu Phật, cầu Bồ Tát tha tội, tha thứ cho mình. Phật, Bồ 

Tát  đâu  có  trách  móc  quý  vị.  Phật,  Bồ  Tát  chẳng  bận  tâm  quý  vị  đã  làm 

chuyện gì đâu! Quý vị tự làm tự chịu, ai quản quý vị được? Nay chính bản 

thân  chúng  ta  phải  thống  thiết  phát  nguyện,  sửa  lỗi,  đổi  mới,  đoạn  ác,  tu 

thiện, cầu Phật, Bồ Tát chứng minh, cầu Phật, Bồ Tát gia trì. Sợ chính mình 

không có năng lực, vẫn cứ không thể chống lại dụ dỗ, mê hoặc y như cũ, nên 

cầu Phật, Bồ Tát oai thần gia trì. Khi dụ dỗ, mê hoặc hiện diện, Phật, Bồ Tát 

sẽ khiến cho  mình cảnh giác cao độ, không còn làm ác nữa. Đấy chính là ý 

nghĩa của câu “kim đối Phật tiền cầu sám hối” (nay đối trước Phật cầu sám 

hối). Sám hối xong lại phát nguyện: 



Chúng sanh vô biên thệ nguyện độ. 

眾生無邊誓願度。 



Muốn  được  như  Phật  thì  ta  phải  học  theo  Phật,  phải  làm  giống  như 

Phật. Nguyện của Phật là phổ độ chúng sanh, phát tâm, phát nguyện, thực sự 

nghĩ đến chuyện tạo  lợi  ích cho hết thảy chúng sanh. Chúng sanh  vô  lượng 

vô  biên,  ở  đây  bao  gồm  chúng  sanh  trong  chín  pháp  giới,  gồm  trọn  khắp 

pháp  giới,  hư không  giới. Nếu  nói  như kinh  Hoa Nghiêm  thì  là chúng sanh 

trong trùng trùng vô tận pháp giới. Ta khởi tâm động niệm nghĩ đến họ, giúp 

cho  họ  phá  mê  khai  ngộ,  giúp  họ  viên  thành  Phật  đạo.  Đấy  là  bổn  nguyện 

của  hết  thảy  chư  Phật,  Bồ  Tát.  Nay  chúng  ta  cũng  phải  phát  đại  nguyện 

giống như thế. Phát được đại nguyện ấy, phi thường thay! Mười phương ba 

đời  tất  cả  hết  thảy  chư  Phật  Như  Lai  đều  bảo  hựu  quý  vị,  vì  sao?  Quý  vị 

đồng tâm, đồng nguyện, chí đồng đạo hợp với các Ngài. Quý vị là đồng chí 

của các Ngài, Phật, Bồ Tát lẽ đâu không hộ niệm! Hết thảy thiện thần vị nào 

không  ủng  hộ?  Quý  vị  không  cầu  Phật  hộ  niệm,  Phật  vẫn  hộ  niệm;  không 

cầu  thiện  thần  ủng  hộ,  thiện  thần  vẫn  bảo  hựu.  Vì  sao?  Nguyện  ấy  phi 

thường lắm! 



Thế  nhưng  khi  chúng  ta  niệm  câu  này  có  phát  được  nguyện  ấy  hay 

không?  Không  phát!  Sao  biết  là  mình  không  phát?  Kẻ  kia  mình  ghét  lắm, 

không  lẽ  quý  vị  nói  “chúng  sanh  vô  biên  thệ  nguyện  độ”  ngoại  trừ  kẻ  đó; 

dưới đó bèn  mở ngoặc: “Trừ kẻ đó ra”; lẽ nào có đạo lý như vậy được! Do 

vậy,  chúng  ta  ngày  ngày  niệm  nhưng  không  phát  nguyện.  Hễ  phát  thì  phải 

làm sao nữa? Nguyện để dẫn hạnh, phát nguyện rồi thì phải có hành vi tiếp 

theo sau đó. Miệng phát nguyện, chẳng có hành vi tiếp theo thì nguyện ấy là 

giả, là trống rỗng. Nói khó nghe hơn là “dối mình, lừa người”: Dối gạt bản 

thân mình, dối gạt Phật, Bồ Tát, dối gạt chúng sanh, quý vị phải gánh cái tội 

gì? Mở mắt thao láo mà nói dối! Chúng ta phải hiểu điều này. 

Với nguyện này, Phật, Bồ Tát không có vấn đề gì, các Ngài có trí huệ, 

có  năng  lực,  có  phước  báo,  quả  thật  có  thể  độ  hết  thảy  chúng  sanh;  nay 

chúng ta phát nguyện này, không có trí huệ, cũng không có đức hạnh, cũng 

không  có  phước  báo,  lấy  gì  giúp  đỡ  người  khác  đây?  Hoàn  toàn  không  có 

năng lực, làm sao giúp đỡ người khác cho được? Tùy hỷ! Thấy người khác 

làm việc tốt, chúng ta hoan hỷ, tán thán, chúng ta làm được chuyện này. Chỉ 

cần  tận  tâm,  dốc  tận  sức  của  chính  mình  thì  công  đức  viên  mãn.  Do  vậy, 

thực sự phát nguyện này xong, thiện tâm sẽ sanh khởi, thiện niệm sanh khởi, 

thiện hạnh cũng sanh khởi, tự nhiên có thể sửa lỗi đổi mới. Câu tiếp theo: 



Phiền não vô tận thệ nguyện đoạn. 

煩惱無盡誓願斷。 



Thực sự phát đại nguyện này thì trước hết chính  mình phải đoạn phiền não, 

thành  tựu  đức  hạnh  của  chính  mình.  Giáo  học  của  Khổng  lão  phu  tử  gồm 

bốn khoa, thứ nhất là đức hạnh, thứ hai là ngôn ngữ, thứ ba là “biện sự” (nay 

chúng ta gọi là năng lực về mặt kỹ thuật), thứ tư mới là văn học. Theo thứ tự 

ấy, đầu tiên là đức hạnh. Đức hạnh nghĩa là trước hết phải là thiện nhân. Căn 

bản  của  thiện  nhân  là  ba  thiện  căn:  không  tham,  không  sân,  không  si.  Nếu 

trừ sạch tham - sân - si thì quý vị mới là thiện nhân thực sự, con người như 

vậy mới không làm ác. 

Tất cả hết thảy thiện pháp thế gian đều sanh từ những căn cội không 

tham,  không  sân,  không  si  này.  Tất cả  hết  thảy  tội  ác  trong  thế  gian,  tất  cả 

hết thảy ác nghiệp đều sanh từ Tam Độc tham - sân - si. Tham - sân - si sanh 

ra  ác  nghiệp,  nên  được  gọi  là  Tam  Độc.  Vô  tham,  vô  sân,  vô  si  gọi  là  ba 

thiện căn, sanh ra tất cả hết thảy thiện nghiệp thế gian. Trước hết quý vị phải 

đoạn phiền não, trong phần trên đã gọi phiền não là “vô thỉ tham - sân - si”, 

trước  hết  phải  đoạn  những  thứ  ấy.  Phải  đoạn  sạch  tham  -  sân  -  si  -  nghi  - 

mạn từ vô thỉ kiếp đến nay. 

Đoạn trừ phiền não rồi phải học pháp môn. Nếu quý vị không có học vấn sẽ 

không  có  bản  lãnh,  không  cứu  người  khác  được,  không  thể  giúp  đỡ  người 

khác  thật  hữu  hiệu  được.  Như  vậy,  đoạn  phiền  não  chính  là  thành  tựu  đức 

hạnh của chính mình rồi  mới học pháp  môn, theo thứ tự thuận. Từ xưa đến 

nay  tổ  sư  đại  đức  yêu  cầu  chúng  ta  phải  thâm  nhập  một  môn,  trường  thời 

huân tu là vì lẽ gì? Để đoạn phiền não chứ không có chi khác cả! Phiền não 

đoạn sạch, trí huệ mở mang. Rồi lại: 



Pháp môn vô lượng thệ nguyện học 

法門無量誓願學。 



Trí  huệ  chưa  khai  phát,  học  pháp  môn  sao  được?  Phiền  não  đoạn  sạch  rồi, 

pháp môn phải khéo tu. Cuối cùng là: 



Phật đạo vô thượng thệ nguyện thành. 

佛道無上誓願成。 



Ý  nghĩa  bài  kệ  này  vẫn  giảng  chưa  xong,  buổi  học  sau  chúng  tôi  sẽ  giảng 

tiếp. Bây giờ hết giờ rồi! 



---o0o--- 

 Tập 47 



Chư vị đồng học! 

Chúng ta lại tiếp tục phần Tứ Hoằng Thệ Nguyện: 

  

Chúng sanh vô biên thệ nguyện độ, 

Phiền não vô tận thệ nguyện đoạn, 

Pháp môn vô lượng thệ nguyện học 

Phật đạo vô thượng thệ nguyện thành. 

眾生無邊誓願度。 

煩惱無盡誓願斷。 

法門無量誓願學。 

佛道無上誓願成。 



Trong tiết trước đã giảng hai câu đầu của bài kệ này, chúng ta hãy xem tiếp 

hai  câu  kế  đó.  Do  bài  kệ  này  là  tổng  nguyện  (nguyện  tổng  quát,  nguyện 

chung) của hết thảy chư Phật Như Lai, là thứ tự tu hành của hết thảy Bồ Tát, 

là cương lãnh tổng chỉ đạo; chúng ta sơ học thì phải khởi sự học từ đâu? Thứ 

nhất  là  phải  phát  nguyện,  nguyện  nếu  thực  sự  phát  thì  hành  sẽ  không  khó. 

Nói thật ra, Tứ Hoằng Thệ Nguyện thực sự chỉ gồm có mỗi một câu “chúng 

sanh vô biên thệ nguyện độ”; ba nguyện sau hoàn toàn nhằm để viên mãn cái 

nguyện thứ nhất này nên mới có. 

Làm thế nào để có thể phổ độ chúng sanh? Hết thảy chúng sanh khổ nạn trọn 

khắp pháp giới, hư không giới, ta có năng lực giúp đỡ hay chăng? Chư Phật 

Như  Lai,  Pháp  Thân  Bồ  Tát  dẫu  có  năng  lực,  có  tâm  nguyện  ấy,  vẫn  phải 

cần  một  điều  kiện  khách  quan.  Điều  kiện  khách  quan  gì  vậy?  Chúng  sanh 

phải  bằng  lòng  tiếp  nhận,  tức  là  có  Cảm.  Chúng  sanh  chịu  tiếp  nhận  là  có 

Cảm,  không  chịu  tiếp  nhận  là  không  có  Cảm.  Không  có  Cảm  thì  không  có 

Ứng,  quý  vị  nhất  định  phải  hiểu  đạo  lý  này:  Có  Cảm  bèn  có  Ứng!  Cảm  là 

chúng ta bằng lòng tiếp nhận oai thần của Phật, Bồ Tát gia trì. 

Cũng  có  nhiều  đồng  học  muốn  hỏi:  Chúng  tôi  đều  rất  vui  lòng,  đều 

mong mỏi Phật, Bồ Tát giúp đỡ chúng tôi; cớ sao Phật, Bồ Tát không đến? 

Chương Gia đại sư lão nhân gia đã nói rồi đó: “Bản thân chúng ta có chướng 

ngại”. Chẳng phải là Phật, Bồ Tát không đến, mà vì chính mình có chướng 

ngại, các Ngài không gia trì được. Phải hiểu đạo lý này, không phải là Phật, 

Bồ Tát chẳng  linh; Phật, Bồ Tát linh đến  cùng cực! Nghiệp chướng tập khí 

của chính mình quá nặng, chúng ta cầu Phật, Bồ Tát đến giúp đỡ mình, hoàn 

toàn là tư tâm, hoàn toàn là tự lợi. Tự tư tự lợi là đại chướng ngại, không có 

cách  nào  hết,  không  cách  gì  cảm  thông  cả.  Nếu  chúng  ta  không  vì  chính 

mình, không vì tự tư tự lợi, mà vì chúng sanh thì chúng ta cầu Phật, Bồ Tát 

gia  trì  không  có  chướng  ngại  chi  hết.  Ý  niệm  vừa  chuyển,  đại  công  vô  tư, 

cũng có thể nói là ý niệm của quý vị tương ứng với ý niệm của Phật, Bồ Tát, 

tương ứng với tánh đức. 

Ở  đây,  thiền  sư  Trung  Phong  khai  thị,  do  Ngài  là  bậc  đại  đức  trong 

Thiền  Tông,  là bậc đại thiện  tri thức đại  triệt, đại  ngộ,  minh tâm  kiến tánh, 

nên dù nói rất rõ ràng, nông cạn, vẫn có ý vị sâu xa. Dẫu cho chúng ta vừa 

nghe dường như hiểu liền, chứ thực sự ra chưa hiểu. Cũng giống như bài kệ 

sám hối của Phổ Hiền Bồ Tát, Tứ Hoằng Thệ Nguyện của chư Phật Như Lai 

chúng ta đọc quá quen thuộc, tợ hồ hiểu rồi, thật ra chưa hiểu. Vì sao chưa 

hiểu?  Vì  chưa  thể  thực  hiện,  chưa  làm  được.  “Chúng  sanh  vô  biên  thệ 

nguyện độ” mà mình vẫn còn oán hận rất nhiều chúng sanh, chán ghét chúng 

sanh, tuyệt đối chẳng thể độ  họ được. Do  vậy, không có được  nguyện  này. 

Nguyện này không có thì ba nguyện sau đó chắc chắn chẳng có. Đó là đạo lý 

nhất định. 

Nếu quý  vị thực sự phát cái  nguyện  này thì “chúng sanh  vô biên  thệ 

nguyện  độ”.  Thứ  nhất  là  mở  rộng  tâm  lượng,  thực  sự  giống  như chư Phật, 

Bồ  Tát: Tâm  bao thái  hư, lượng châu sa giới. Thứ hai phải khẳng định oán 

thân bình đẳng,  mới có thể dùng  tâm chân thành, thanh  tịnh, bình đẳng đối 

với hết thảy chúng sanh trọn khắp pháp giới, hư không giới; có như vậy thì 

cái nguyện của quý vị vừa phát mới thực sự được phát. Thực sự phát nguyện 

xong, niệm niệm mong thực hiện, ta thực sự làm được, để có thể thực sự làm 

được thì trước hết phải tu sửa chính mình. Trong kinh giáo, đức Phật thường 

nói: “Bồ Tát tự kỷ vị độ, nhi năng độ nhân, vô hữu thị xứ” (Bồ Tát chưa thể 

độ mình mà có thể độ người, không có lẽ đó!) Vì thế, quý vị muốn độ người 

thì trước hết phải độ mình, tức là thành tựu đức hạnh của chính mình. Đoạn 

phiền não là thành tựu đức hạnh; học pháp môn là thành tựu học vấn. Thành 

tựu  trí  huệ,  thành  tựu  năng  lực  thì  quý  vị  mới  có  bản  lãnh  giúp  đỡ  người 

khác. 

Có đức hạnh nhưng không có bản lãnh thì cũng không được. 

Vì vậy, tu hành phải có thứ tự, trước hết tu đức hạnh, rồi thành trí huệ, 

cuối  cùng  còn  phải  thành  tựu  vô  thượng  Phật  đạo.  Vì  sao?  Có  như  vậy  thì 

mới có thể phổ độ! Nếu quý  vị không thành  vô thượng Phật đạo, sẽ không 

độ được Ma Ha Tát. Những bậc Địa Thượng, Đẳng Giác Bồ Tát cao hơn quý 

vị thì  làm sao quý  vị độ  họ? Quý  vị phải  cao  hơn  họ  mới có thể độ  họ. Vì 

thế, nhất định phải phát nguyện “Phật đạo vô thượng thệ nguyện thành” thì 

cái  nguyện  chúng  sanh  vô  biên  thệ  nguyện  độ  mới  thực  sự  làm  được  viên 

mãn, mới làm được rốt ráo. Đẳng Giác Bồ Tát cũng là chúng sanh, trong nhà 

Phật thường nói là chúng sanh trong chín pháp giới. Đẳng Giác Bồ Tát hay 

Bồ Tát [thuộc những địa vị thấp hơn] thì vẫn là chúng sanh trong chín pháp 

giới,  chỉ  có  mình  đức  Phật  siêu  việt  chín  pháp  giới.  Vì  thế,  phải  ở  quả  vị 

Phật thì mới có thể phổ độ chúng sanh. 

Nói đến chuyện học pháp môn thì trước khi đoạn sạch phiền não, học 

pháp môn vẫn là để giúp đoạn phiền não; phải hiểu đạo lý này. Do vậy, tổ tổ 

truyền  nhau,  dạy  răn  hàng  sơ  học  phải  “thâm  nhập  một  môn,  trường  thời 

huân tu”. Vì sao? Nhằm đoạn phiền não, thành tựu Giới - Định cho quý vị, 

chính vì lẽ này vậy. Đến khi Giới - Định thành tựu, trong Định sanh Huệ, trí 

huệ sanh rồi thì lúc ấy mới thực sự là “pháp môn vô lượng thệ nguyện học”. 

Chính  trong  kinh  Hoa  Nghiêm,  Thiện  Tài  đồng  tử  đã  vì  chúng  ta  thị  hiện 

tham  học.  Tham  học  là  “pháp  môn  vô  lượng  thệ  nguyện  học”.  Do  đây  biết 

rằng: Phát  nguyện (tức  là  Bồ  Đề đại  nguyện)  là phát  nguyện phổ độ chúng 

sanh, tu Giới - Định thành tựu Căn Bản Trí nơi pháp hội của thầy (thầy của 

Thiện  Tài  đồng  tử  là  Văn  Thù  Bồ  Tát).  Giới  -  Định  viên  mãn,  trí  huệ  mở 

mang, Định phát Huệ rồi; lúc ấy bèn ra đi tham học. Tham học là thành tựu 

Hậu Đắc Trí, thành  tựu “không  gì chẳng  biết”. Đấy chính  là “pháp  môn  vô 

lượng thệ nguyện học”. 

Vì  sao  phải  thành  tựu  viên  mãn  Hậu  Đắc  Trí?  Chúng  sanh  căn  tánh 

bất  đồng,  tuyệt  đối  chẳng  thể  dùng  một  phương  pháp  để  phổ  độ  được.  Vì 

thế,  phải  có  đủ  mọi  phương  pháp  thích  ứng  mọi  căn  tánh  bất  đồng  của  hết 

thảy  chúng  sanh.  Vì  thế,  học  vô  lượng  pháp  môn  không  phải  để  học  cho 

mình,  mà  là  vì chúng sanh  mà  học. Thế  nhưng  quý  vị phải  hiểu: Vô  lượng 

pháp môn đều là phương tiện nhằm tiếp dẫn chúng sanh, lấy từ bi làm gốc, 

phương  tiện  làm  cửa.  Phương  tiện  tiếp  dẫn  chúng  sanh;  nói  chung  là  nghĩ 

cách giúp cho chúng sanh thành thục thiện căn, phước đức, nhân duyên, khi 

nào thành tựu rồi lại trao cho họ pháp môn chân chánh. 

Pháp  môn  chân  chánh  là  gì  vậy?  Chính  là  Niệm  Phật  vãng  sanh  Tây 

Phương Cực Lạc thế giới. Chỉ có một pháp này là thật, các pháp khác đều là 

phương tiện. Quý vị nghe tôi giảng kinh Hoa Nghiêm, trong khi giảng kinh 

Hoa  Nghiêm  tôi  đã  nói  rất  nhiều  lần:  “Hoa  Nghiêm,  Pháp  Hoa  đều  là 

phương  tiện,  đều  không  phải  là  chân  thật,  nhằm  tiếp  dẫn  những  vị  Bồ  Tát 

vào thế giới Hoa Tạng!” Tu hành trong thế giới Hoa Tạng, thiện căn, phước 

đức,  nhân  duyên  sâu  dầy,  địa  vị  Tam  Hiền  phát  tâm  niệm  Phật  vãng  sanh. 

Nếu thiện căn, phước đức, nhân duyên còn kém một chút, ắt phải ở trong thế 

giới  Hoa  Tạng  tu  thành  Địa  Thượng  Bồ  Tát,  đăng  địa134  rồi,  lúc  ấy  trí  huệ 

mở mang, không còn ngờ vực, có thể tin tưởng lời của các vị Phổ Hiền, Văn 

Thù, mười đại nguyện vương dẫn về Cực Lạc. 

Vì  thế,  chúng  ta  thấy  kinh  Hoa  Nghiêm  nói:  “Thập  Địa  Bồ  Tát  thỉ 

chung bất ly niệm Phật” (Thập Địa Bồ Tát từ đầu đến cuối chẳng rời Niệm 

Phật). Quá rõ ràng! Thập Địa Bồ Tát thì “đầu” tức bắt đầu bằng Sơ Địa Bồ 

Tát, “cuối” là địa vị thứ mười  một, tức là Đẳng Giác. Trong mười một tầng 

cấp ấy, khẳng định họ niệm A Di Đà Phật cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế 

giới. Quý vị thấy đó: Rốt cuộc chỉ nhằm tỏ rõ một pháp khiến cho chúng ta 

mau chóng thành tựu, thành cái gì? “Phật đạo vô thượng thệ nguyện thành”. 

Rốt ráo nhất, viên mãn nhất là Tây Phương Cực Lạc thế giới, Hoa Tạng quy 

về Cực Lạc. Nếu quý vị xem xét kỹ, chú tâm lãnh hội thì chúng ta mới thực 

sự hiểu rõ tường tận. 

Tôi đã kể các đồng học nhiều lần rồi, lúc chúng tôi còn trẻ học Phật, không 

có ai giảng cho tôi rõ ràng, thấu triệt như thế. Vì sao? Nếu họ giảng rõ ràng, 

thấu triệt như thế, tôi đã sớm tin tưởng rồi. Vì sao thầy không giảng? Cũng 

là có nguyên nhân. Thầy của tôi là người thuộc tầng lớp xưa, có tư tưởng cổ 

nhân,  phương  pháp  dạy  dỗ  cũng  theo  cổ  nhân,  cổ  nhân  không  nói.  Vì  sao 

không nói? Nói ra sẽ đóng bít cửa ngộ của học trò, vì thế không nói, để cho 

học trò tự ngộ. Quý vị tự ngộ rồi thầy sẽ ấn chứng cho. Đó là phương pháp 

của cổ nhân. 

Nay tôi không theo đường lối của cổ nhân, vì sao? Đi theo đường lối 

của  cổ  nhân  chỉ  sợ  rất  nhiều  đồng  tu  học  suốt  một  đời  này  chẳng  thể  ngộ 

nhập  được,  vì  sao?  Phiền  não  tập  khí  của  quý  vị  quá  nặng,  không  thể  ngộ 

nhập được, tôi đem chuyện này nói trắng ra, nói toạc ra. Nói trắng, nói toạc 

ra có ích gì cho quý vị? Tốt hay không rất khó nói, đúng là Phật pháp không 

có  pháp  nhất  định.  Nếu  nghe  cách  giảng  như  vậy  mà  quý  vị  hiểu  rõ  thì  sẽ 

sanh tín  tâm đối  với Phật pháp, chuyên tu  Tịnh Độ, không  ngộ cũng chẳng 

quan trọng. Tổ sư đại đức nói rất hay: “Đản đắc kiến Di Đà, hà sầu bất khai 

ngộ?” (Chỉ thấy Phật Di Đà, lo gì chẳng khai ngộ?) Trong thế gian này quý 

vị  không  khai  ngộ  thì  khi  gặp  A  Di  Đà  Phật  bèn  khai  ngộ.  Nếu  cái  tâm 

nguyện vãng sanh không sanh khởi thì cũng là đã gieo thiện căn này vào  A 

Lại Da Thức; sức của thiện căn này rất mạnh, trong tương lai khi gặp duyên 

nhất định chín muồi! 

Ở phần trên, chúng tôi đã nói: Chư Phật, Bồ Tát vì hết thảy chúng sanh diễn 

nói,  quan  trọng  nhất  là  khế  cơ,  khế  lý.  Vì  thế,  chúng  tôi  quan  sát  căn  cơ 

chúng sanh trong thế gian hiện thời, phương pháp của cổ đức không còn hợp 

nữa,  không  khế  hợp  căn  cơ  con  người  hiện  thời.  Thế  nhưng  chúng  ta  nhất 

định  phải  tuân  thủ  nguyên  lý,  nguyên  tắc,  quyết  định  chẳng  thể  trái  nghịch 

nguyên lý, nguyên tắc. Trái nghịch nguyên tắc và nguyên lý thì là không khế 

lý. Khế cơ mà không khế lý sẽ chẳng thể thành tựu, đấy là ma thuyết. Cả hai 

mặt Lý và Cơ đều phải quan tâm. 

Do vậy, đối với chuyện học pháp môn này, chúng tôi đặc biệt nói rất 

rõ ràng cùng quý vị: “Đức hạnh chưa thành tựu mà lạm dự nhiều pháp môn 

sẽ bị trở ngại, không đạt lợi ích. Nhất định phải đạt đến tam-muội hiện tiền 

[mới được học nhiều pháp môn]”. Chúng tôi lại hạ thấp tiêu chuẩn này thành 

“không có ý niệm tự tư tự lợi, không có ý niệm danh văn, lợi dưỡng, không 

bị ngũ dục, lục trần bên ngoài dụ dỗ, mê hoặc” thì mới được, không sai chạy 

cho lắm. Quý vị có được công phu ấy, nhưng không có đại trí huệ, chẳng thể 

đại triệt đại ngộ, nhưng vẫn có chút tiểu trí huệ. Nếu trí huệ của quý vị thực 

sự hiện tiền thì có thể lạm học nhiều pháp môn khác, có thể tham học, có thể 

mở rộng không gian học tập, học rộng, nghe nhiều, thành tựu Hậu Đắc Trí. 

Một mặt thành tựu Hậu Đắc Trí, một mặt tăng trưởng Định - Huệ của 

mình.  Trong  quá  trình  tu  học,  nếu  quý  vị  thấy  mình  dần  dần  xa  lìa  Giới  - 

Định thì phải đặc biệt chú tâm cẩn thận,  gấp gáp quay đầu. Vì sao? Quý  vị 

đã sai rồi! Trí huệ đã mở mang, đã đạt được Hậu Đắc Trí rồi thì Giới - Định 

nhất  định  phải  tăng  trưởng,  chẳng  thể  lui  sụt.  Huệ  giúp  cho  Giới  tăng  tấn, 

giúp cho Định tăng tấn, đó là điều khẳng định. Tuyệt đối chẳng thể nói: Huệ 

hiện tiền, Giới và Định không còn nữa! Đấy là ma, đâu phải là Phật! Chúng 

tôi giới thiệu Tứ Hoằng Thệ Nguyện đến đây thôi. Câu tiếp theo là xưng tán 

Phổ Hiền Bồ Tát Ma Ha Tát: 



Nam mô Phổ Hiền Vương Bồ Tát Ma Ha Tát. 

南無普賢王菩薩摩訶薩。 



“Nam-mô”  nghĩa  là quy  y,  lễ  kính. Phổ  Hiền  Bồ  Tát được  xưng  là Vương, 

tức là đặc biệt tôn kính Ngài. Phổ Hiền Bồ Tát là một vị trong Hoa Nghiêm 

Tam Thánh, điều này chúng ta đã biết quá rõ rồi. Phổ Hiền (Samantabhadra) 

còn  được  dịch  là  Biến  Cát:  Biến  (遍)  là  phổ  biến,  Biến  có  nghĩa  là  rộng 

khắp;  Cát  Tường  cũng  có  nghĩa  là  Hiền.  Tại  Trung  Quốc,  danh  hiệu  Ngài 

được dịch là Biến Cát cũng không ít, nên tôi đặc biệt nêu ra cho mọi người 

biết. Hình tượng và danh hiệu của Phật, Bồ Tát đều nhằm biểu thị pháp, kinh 

Hoa Nghiêm đã nói đến rất nhiều. Phổ Hiền Bồ Tát đại biểu cho lý đức, định 

đức, hạnh đức của chư Phật. Nói thật ra, những điều ấy đều là tánh đức của 

Tự Tánh. 

Trong phần trước, thiền sư Trung Phong đã nói rất hay: “Ngã tâm tức 

thị A Di Đà Phật, A Di Đà Phật tức thị ngã tâm” (Tâm ta chính là A Di Đà 

Phật,  A  Di  Đà  Phật  chính  là  tâm  ta).  Hai  câu  này  chúng  ta  chẳng  thể  coi 

thường lướt qua, chúng có ý nghĩa rất sâu, đối với sự tu học của chúng ta mà 

nói  thì  chúng  có  ích  rất  lớn.  Biết  được  điều  gì?  Tâm  chính  là  Phật,  Phật 

chính là tâm. Nói đến Phật đức chính là nói đến tánh đức. Phổ Hiền Bồ Tát 

tượng  trưng  cho  lý  đức,  tức  lý  Chân  Như  Tự  Tánh  của  chúng  ta.  Lý Chân 

Như là Biến Cát, là Phổ Hiền: Phổ (普) là bình đẳng, không cao thấp. Quý vị 

phải  hiểu  được  ý  nghĩa  này:  Tánh  đức,  bản  đức,  đại  đức  của  chúng  ta  bất 

sanh,  bất  diệt,  không  đến,  không  đi,  vĩnh  viễn  chẳng  bị  mất  đi,  chẳng  vì 

chúng ta sanh tử luân hồi  mà chuyển biến. Sanh tử luân hồi là duyên, Pháp 

Tánh  chẳng  tùy  thuộc  cái  duyên  ấy.  Dẫu  cho  duyên  có  tụ  -  tán,  có  sanh  - 

diệt, Pháp Tánh chẳng tùy thuộc vào những duyên ấy. Pháp Tánh không tụ - 

tán, không sanh - diệt. Vì thế, tánh đức là chân thường. Bọn phàm phu chúng 

ta đáng  thương,  mê  mất  Tự Tánh ấy;  vì  mê  mất  Tự  Tánh  nên đương  nhiên 

tánh đức chẳng thể hiện tiền. 

Nay chúng ta khởi tâm động niệm, đối với hết thảy người, sự, vật, nói 

chung đều thấy mình giỏi, người khác không bằng mình, [do vậy, ta] không 

có  đức  hạnh  Phổ  Hiền.  Chẳng  biết  hết  thảy  người,  sự,  vật  trọn  khắp  pháp 

giới,  hư  không  giới  bình  đẳng  với  ta,  quyết  định  không  có  cao  hay  thấp. 

Chúng ta tôn trọng người khác là tôn trọng tánh đức của chính mình. Lễ kính 

người  khác  là  tôn  trọng  tánh  đức  của  chính  mình.  Chân  tướng  sự  thật  này 

không ai biết cả. Vì sao chúng ta phải hiếu thảo với cha mẹ? Hiếu thảo với 

cha mẹ chính là tôn trọng tánh đức của chính mình. Vì sao phải tôn sư? Tôn 

sư chính là tôn trọng tánh đức của chính mình, chắc chắn thầy chẳng mong 

được người khác tôn kính. Thầy mong được người khác tôn kính thì là tiểu 

nhân,  chẳng  phải  là  quân  tử.  Vì  sao?  Không  lìa  được  danh  văn,  lợi  dưỡng. 

Bậc quân tử chân chánh khởi tâm động niệm, hết thảy hành vi đều tùy thuận 

lời thánh nhân dạy dỗ, thánh nhân không dạy họ những điều ấy (tức là không 

dạy con người tùy thuận danh văn lợi dưỡng). 

Quân  tử  là  kẻ  chưa  chứng  đắc,  hiền  nhân  đã  chứng  được  mấy  phần, 

thánh nhân chứng đắc viên mãn. “Thánh, hiền, quân tử” trong Nho gia được 

Phật  giáo  gọi  là  Phật,  Bồ  Tát,  A  La  Hán,  là  những  bậc  thiện  tri  thức  của 

người  học  Phật.  Phật  và  Pháp  Thân  Bồ  Tát  chứng  đắc  viên  mãn,  là  thánh 

nhân; Thanh Văn, Duyên Giác đã chứng được một ít, chưa viên mãn, là hiền 

nhân. Chúng ta  là phàm  nhân,  là phàm  phu trong  lục đạo, thực sự trừ được 

vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước,  chúng  tôi  thường  nói  là  “vứt  bỏ  thành 

kiến của chính mình”, hết thảy tùy thuận giáo huấn của Phật, Bồ Tát, y giáo 

phụng hành, Nho gia gọi người như vậy là “quân tử”. 

Kinh  luận  không  dạy  chúng  ta  như  thế,  mà  chúng  ta  vẫn  còn  có  tập 

khí  như  thế,  đủ  chứng  tỏ  chúng  ta  đáng  gọi  là  “hạng  nghiệp  chướng  sâu 

nặng”. Vẫn tự mình khen ngợi mình, hủy báng người khác, ghen ghét người 

khác, chướng ngại người khác, trọn vẫn thấy mình hơn người khác một chút. 

Ấy là phàm phu, chưa phải là quân tử. Vì thế, quy mạng, xưng tán, không gì 

chẳng  tùy  thuận  tánh  đức,  không  gì  chẳng  nhằm  giúp  chúng  ta  khôi  phục 

tánh  đức.  Tánh  đức  là  cái  vốn  sẵn  có,  nhưng  bị  mê  mất,  nay  Phật,  Bồ  Tát 

dùng những phương pháp ấy giúp chúng ta khôi phục. Đạo lý là đây! 

Do vậy, chúng ta phải hiểu Phổ Hiền Bồ Tát tượng trưng cho chân lý, chân 

định, tánh định, đại hạnh trong tánh đức, là Phổ Hiền đại hạnh. Đại hạnh là 

gì? Ở phần trên đã nói đến mười nguyện. Trong mười nguyện, lễ kính là đại 

hạnh, đại hạnh Phổ Hiền tự nhiên lưu lộ từ tánh đức. Cung kính đối với hết 

thảy chúng sanh và cung kính đối với chư Phật Như Lai không khác gì nhau, 

nhưng trên mặt hình thức lại khác nhau. Chúng ta thấy hình tượng Phật, Bồ 

Tát  bèn  đảnh  lễ  ba  lạy,  nhưng  không  thể  thấy  bất  cứ  muỗi,  trùng,  kiến  gì 

cũng  đảnh  lễ  chúng  nó  ba  lạy,  làm  như  thế  là  trật!  Trên  mặt  hình  thức  thì 

không giống nhau, nhưng ý niệm cung kính bên trong hoàn toàn tương đồng. 

Chúng ta cung kính muỗi, trùng, kiến giống hệt như cung kính chư Phật Như 

Lai,  bình  đẳng  mà!  Nhưng  trên  mặt  nghi  thức  thì  phải  tùy  thuận  thế  gian. 

Phải tham thấu lý rồi mới biểu hiện qua hành động. 

Lại nói thêm về Văn Thù Bồ Tát; hai vị Bồ Tát này (tức Phổ Hiền và 

Văn Thù) thường ở cùng một chỗ: 

1)  Văn  Thù  Bồ  Tát  là  Trí  Đức  của  tánh  đức.  Quý  vị  thấy  Phổ  Hiền  tượng 

trưng cho Lý, Văn Thù tượng trưng cho Trí, Lý và Trí thành một cặp. 

2) Phổ  Hiền biểu thị Định, Văn  Thù biểu thị chứng đắc, chỉ Trí  mới có thể 

chứng; nhưng chỉ có Định mới có thể khai Trí, chỉ Trí mới có thể chứng. Trí 

và Hạnh thành một cặp chẳng thể tách rời. 

3)  Thứ  ba,  Văn  Thù  biểu  thị  Tam  Muội,  Phổ  Hiền  biểu  thị  Bát  Nhã.  Tam 

Muội và Bát Nhã thành một cặp. 

Như vậy, quan hệ giữa hai vị Bồ Tát này rất rõ ràng như sau: Lý - Trí, Hạnh 

- Chứng, Tam Muội - Bát Nhã. 

Bên cạnh hết thảy chư Phật Như Lai luôn có Văn Thù, Phổ Hiền, biểu 

thị pháp đấy! Do vậy, quý vị thấy trên Đại Hùng bảo điện thờ Phật, Bồ Tát, 

có rất nhiều  nơi thờ như thế  này: Chính  giữa là Thích Ca Mâu Ni Phật,  hai 

bên là Văn Thù và Phổ Hiền. Pháp Đại Thừa đại khái đều thờ như vậy. Còn 

cách  thờ  phượng  của  pháp  Tiểu  Thừa  thì  chính  giữa  thờ  Thích  Ca  Mâu  Ni 

Phật, hai bên là Ca Diếp và A Nan. Đây là hai vị đại đệ tử của Phật. Ca Diếp 

truyền Thiền  Tông,  A Nan truyền Giáo  Hạ, hai Ngài  là  hai  vị đại tổ sư của 

Thiền Môn và Giáo Hạ, đều nhằm biểu thị pháp. 

Chúng ta thường thấy ngài Văn Thù cưỡi sư tử ở bên trái đức Phật, vị 

trí của Ngài là bên tay trái đức Phật. Phổ Hiền cưỡi voi trắng sáu ngà, vị trí 

của Ngài là bên tay phải đức Phật. Lý - Trí, Hạnh - Chứng, Tam Muội - Bát 

Nhã  viên  mãn,  thảy  đều  viên  mãn  được  tượng  trưng  bằng  Tỳ  Lô  Giá  Na 

Phật. Tỳ Lô Giá Na Biến Nhất Thiết Xứ, biểu thị đại viên mãn. Vì thế một 

bộ  kinh  đồ  sộ  Hoa  Nghiêm  chính  là  để  giảng  về  pháp  môn  viên  tu  viên 

chứng của  một đức Phật,  hai  vị  Bồ Tát. Vì thế, các Ngài được  gọi  là “Hoa 

Nghiêm Tam Thánh”. Ba vị tượng trưng cho bản thể của hết thảy hạnh đức, 

vì thế kinh Hoa Nghiêm nói đến mười đại nguyện. Chúng tôi giới thiệu Phổ 

Hiền Bồ Tát một cách đơn giản. Nếu giảng tường tận thì khi giảng kinh Hoa 

Nghiêm chúng tôi đã nói nhiều lắm rồi. 

Ở  đây,  pháp  sự  đến  chỗ  này  thì  hết  thảy  đều  phải  kết  quy  nơi  tánh  đức.  Ở 

đây,  niệm Nam Mô Phổ  Hiền Vương  Bồ  Tát Ma  Ha  Tát nhằm kết quy  nơi 

tánh đức, phải hiểu đạo lý này. Tiếp theo lại có một đoạn khai thị, chúng ta 

hãy xem kinh văn: 



---o0o--- 

17. Khai Thị Vong Linh 



Thượng lai sám hối phát nguyện dĩ cánh. 

上來懺悔發願已竟。 

(Trên đây, sám hối phát nguyện đã xong) 



Ở trên nói “vãng tích sở tạo chư ác nghiệp” là sám hối; “chúng sanh vô biên 

thệ  nguyện  độ”  là  phát  nguyện.  Đến  đây  là  đã  xong  phần  sám  hối  phát 

nguyện. 



Vong linh mỗ đương tri. 

亡靈某當知。 

(Vong linh… hãy nên biết) 



“Mỗ” là vì người nào làm [pháp sự này] thì ở đây đem tên họ người ấy viết 

vào đây. Quý vị nên biết như thế. 

  

Phù Tịnh Độ chi vi giáo dã. 

夫淨土之為教也。 

(Phàm là giáo pháp Tịnh Độ) 



“Phù” (夫) là trợ từ, không có ý nghĩa gì hết. “Tịnh Độ chi vi giáo dã” tức là 

giáo học Tịnh Độ. 



Ngưỡng  thừa  A  Di  Đà  Phật  tứ  thập  hữu  bát  đại  từ  đại  bi  thâm  trọng 

nguyện lực, nhiếp thủ thập phương nhất thiết chúng sanh. Phàm cụ tín 

tâm giả, giai đắc vãng sanh. 

仰承阿彌陀佛四十有八大慈大悲。深重願力。攝取十方一切眾生。凡

具信心者。皆得往生。 

(Ngửa  nhờ  A  Di  Đà  Phật  có  sức  đại  từ  đại  bi  sâu  nặng  của  bốn  mươi  tám 

nguyện, thâu nhiếp mười phương hết thảy chúng sanh. Hễ ai đầy đủ tín tâm 

đều được vãng sanh). 



Đây là đặc biệt giảng rõ giáo học Tịnh Độ cho vong linh. Sự việc này 

há chẳng phải là đã dính vào mê tín hay sao? Quý vị chớ bảo là mê tín, thực 

sự  có  việc  này  đấy.  Không  phải  chỉ  một  người,  tôi  đã  gặp  rất  nhiều.  Có 

người  buổi  tối,  đại  khái  là  năm  giờ  chiều  trở  đi,  muốn  niệm  Tam  Thời  Hệ 

Niệm bèn có rất nhiều quỷ thần. Thật đấy, quý vị niệm pháp sự này thì quỷ 

thần đều chiêu tập đến. Có lúc quý vị chẳng mười phần thành kính, quỷ thần 

bèn gây phiền phức cho quý vị. Còn có kẻ buổi tối tụng kinh Địa Tạng cũng 

gặp  quỷ  thần  đến  nhiễu  loạn  không  thể  ngủ  được.  Chẳng  phải  là  một  hai 

người mà là rất nhiều người [bị như thế]. Chuyện này không phải là một hai 

người ngẫu nhiên phát sanh, tôi đã thấy rất nhiều, nghe nói đến rất nhiều. 

Hiện thời chúng  tôi  đọc được  những  báo  cáo khoa  học,  nay ở Mỹ, ở 

Gia Nã Đại đang nghiên cứu về đời trước và đời này, người nghiên cứu luân 

hồi rất đông, báo cáo rất nhiều. Những đồng học bên ấy thâu thập cho chúng 

tôi đến hơn ba mươi loại nổi tiếng nhất. Hình như là lúc phong trào nghiên 

cứu này được khởi xướng tại Mỹ và Gia Nã Đại, mọi người đều biết, họ thâu 

thập những bằng chứng rõ ràng nhất nhiều đến hơn ba mươi loại gởi về học 

viện  chúng  ta.  Chuyện  này  ở  Trung  Quốc  còn  nhiều  hơn  nữa,  nhiều  hơn 

ngoại quốc nhiều lắm. Trong những bút ký đọc sách của cổ nhân, chắc mọi 

người rất quen thuộc là bộ Duyệt Vi Thảo Đường Bút Ký của Kỷ Hiểu Lam 

có nhắc đến rất nhiều. Trong bút ký tiểu thuyết thì như Liêu Trai Chí Dị, Tử 

Bất  Ngữ,  Di  Kiên  Chí135,  trong  những  loại  thư  tịch  như  vậy  đã  chép  rất 

nhiều. 

Bản thân chúng tôi cũng đã từng gặp qua, tôi cũng đã từng kể cho đại 

chúng nghe rồi. Khi tôi còn trẻ, chính bản thân tôi đã gặp. Bản thân lão cư sĩ 

Châu  Kính  Trụ  cũng  từng  gặp  nên  cụ  mới  tin.  Trước  khi  cụ  gặp  chuyện, 

nhạc  phụ  của  cụ  Châu  là  cụ  Chương  Thái  Viêm  làm  phán  quan  của  Đông 

Nhạc  Đại Đế; cụ Chương  kể cho cụ Châu  nghe  rất  nhiều chuyện quỷ thần. 

Cụ Châu đều cho đó là chuyện truyền kỳ, không thèm tin. Đến khi chính cụ 

thực sự thấy, cụ mới tin tưởng [những chuyện cụ Chương đã kể] hoàn toàn 

là  thật,  không  giả.  Tôi  quen  biết  ông  cụ  này  (cụ  Châu),  khi  ấy  cụ  đã  sáu 

mươi chín tuổi, tôi  mới  hai  mươi  mấy. Cụ xem chúng  tôi  như cháu  nội, rất 

yêu mến, thường kể cho chúng tôi những câu chuyện xưa. Những chuyện cũ 

ấy đều  là  những chuyện chính cụ đã từng  trải trong cả  một  đời, chứ không 

phải là nghe ai kể lại. 

Nay  chúng  tôi  thực  sự  hiểu  rõ,  vật  chất  bất  diệt,  tinh  thần  cũng  bất 

diệt, chỉ là tụ hay tán mà thôi; nhưng vật chất có khi tụ, có khi tán, chứ linh 

hồn  –  như  chúng  ta  thường  gọi  –  không  bao  giờ  tụ  hay  tán.  Khác  với  vật 

chất, nó không tụ - tán, chỉ tùy theo nghiệp lực mà chuyển thế đầu thai, linh 

tánh bất diệt. Tuy thế, linh hồn vẫn không phải là thật, gì mới là thật? Pháp 

Tánh là thật. Pháp Tánh như như bất động. Linh hồn là gì vậy? Nhà Phật gọi 

nó là “thần thức”, tức là Pháp Tánh đã bị mê. Pháp Tánh không mê toàn bộ, 

chỉ  mê cục bộ,  nên  mới có  hiện tượng  như thế. Nó không phải  là chân thật 

nhất,  nhưng  phải  chân  thật  hơn  vật  chất.  Vật  chất  tụ  -  tán,  sanh  -  diệt,  vô 

thường;  thần  thức  cũng  là  ngưng  tụ,  do  mê  vọng  ngưng  tụ  thành,  phải  đến 

khi nào đại triệt đại ngộ, nó  mới trở về với Tự Tánh. Chưa đại triệt đại ngộ 

thì  thần  thức  vẫn  tồn  tại.  Giống  như  trong  hư  không,  một  chút  mê  hoặc 

giống như một phiến mây bềnh bồng khắp nơi, không tan. Đến khi đại triệt 

đại  ngộ  thì  cũng  như  gặp  trận  gió  lớn  thổi  tan  mây,  không  còn  nữa,  trở  về 

với Tự Tánh, đó gọi là “chuyển phàm thành thánh”. 



Giáo pháp Tịnh Độ từ đâu mà có? Căn cứ trên bốn mươi tám nguyện 

của A Di Đà Phật mà có. Vì thế, bốn mươi tám nguyện trong kinh Vô Lượng 

Thọ chính là cốt lõi của Tịnh Độ, là lý luận căn bản của Tịnh Độ. “Ngưỡng 

thừa” là tâm tình thái độ tôn kính, “A Di Đà Phật tứ thập hữu bát đại từ đại 

bi  thâm  trọng  nguyện  lực”  (sức  đại  từ  đại  bi  sâu  nặng  của  bốn  mươi  tám 

nguyện  của  A  Di  Đà  Phật)  chính  là  những  gì  kinh  Vô  Lượng  Thọ  đã  nói. 

Chúng  tôi  giảng  kinh  Vô  Lượng  Thọ  đã  giới  thiệu  cặn  kẽ  cùng  quý  vị  rồi: 

Một bộ Vô  Lượng  Thọ kinh  nhằm  thuyết  minh bốn  mươi tám  nguyện, bốn 

mươi  tám  nguyện  là  cốt  lõi  của  kinh  Vô  Lượng  Thọ.  Chúng  ta  tu  hành 

đương nhiên phải nắm được cốt lõi, nắm chắc nguyên lý, nguyên tắc. Những 

điều  đó  Phật  pháp  gọi  là  “pháp  môn  Tổng  Trì”,  bốn  mươi  tám  nguyện  là 

pháp  môn  Tổng  Trì.  Thế  nhưng  chúng  ta  nhất  định  phải  hiểu  biết  cho  tinh 

thuần,  tu  hành  phải  nắm  được  cương  lãnh,  càng  đơn  giản  càng  hay.  Nếu 

muốn giải thích thì càng giải thích tường tận càng tốt. Giải thích nên tường 

tận, còn tu hành phải nắm được cương lãnh. 

Bốn  mươi  tám  nguyện  nhằm  vào  chuyện  gì  vậy?  “Nhiếp  thủ  thập 

phương  nhất  thiết  chúng  sanh”  (thâu  nhiếp  mười  phương  hết  thảy  chúng 

sanh). Nhiếp (攝) là nhiếp thọ (攝受: thâu nhận, dung nạp), Thủ (取) nay nói 

là “ghi vào sổ bộ”. Hiện nay trên thế giới, quá nửa các quốc gia mở cửa cho 

di  dân,  nếu  quý  vị  xin  vào,  họ  có  nhận  quý  vị  hay  không?  Thâu  nhận,  tiếp 

nhận mười phương hết thảy chúng sanh; mười phương hết thảy chúng sanh 

muốn  di  dân  sang  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  A  Di  Đà  Phật  đều  hoan 

nghênh, thế nhưng vẫn có điều kiện, điều kiện gì vậy? Trong sách Yếu Giải, 

Ngẫu  Ích  đại  sư  đã  giảng  là  phải  có  tín  -  nguyện.  Quý  vị  phải  có  lòng  tin, 

phải có  nguyện  mới được. Vì thế, ở đây, thiền sư  Trung  Phong  nói: “Phàm 

cụ tín tâm  giả, giai đắc vãng sanh” (phàm  ai đầy đủ tín tâm đều được  vãng 

sanh).  Quý  vị  không  tin,  không  nguyện  là  không  được,  dẫu  Phật  nhiếp  thọ 

nhưng không có cách nào giữ lấy quý vị được. 



Tín giả. 

信者。 

(Tin là). 



Thế nào là Tín? Tín gồm ba điều, thứ nhất là: 



Tín hữu Tây Phương Tịnh Độ. 

信有西方淨土。 

(Tin có Tây Phương Tịnh Độ). 



Điều này hết sức quan trọng. Quý vị phải hoàn toàn khẳng định phương Tây 

của thế giới Sa Bà có thế giới Cực Lạc, có một thế giới tên là Cực Lạc. Đây 

là điều đầu tiên phải tin tưởng. Điều thứ hai là: 



Tín hữu A Di Đà Phật… 

信有阿彌陀佛。 

(Tin có A Di Đà Phật). 



Hoàn toàn  giảng trên  mặt sự  tướng.  Thực  sự có  một đức  A Di Đà  Phật, có 

một vị Phật mang đức hiệu là A Di Đà Phật. 



Nhiếp thủ chúng sanh chi sự. 

攝取眾生之事。 

([Tin có] chuyện A Di Đà Phật nhiếp thủ chúng sanh). 



Ta thường  gọi “nhiếp thủ chúng sanh”  là “tiếp dẫn chúng sanh”. Quý  vị có 

tín,  có  nguyện  thì  quả  thật  Phật  đến  tiếp  dẫn  quý  vị.  Đây  là  điều  thứ  hai. 

Điều thứ ba là: 



Ngã đẳng chúng sanh tín hữu vãng sanh chi phận. 

我等眾生。信有往生之分。 

(Tin bọn chúng sanh chúng ta có phần được vãng sanh). 



Quý  vị  nhất  định  phải  tự  tin  điều  này,  tin  tưởng  chính  mình  có  bổn  phận 

vãng sanh. Nói theo cách hiện thời, chữ Phận (分) ở đây chính là “điều kiện, 

tư cách”. Chúng ta tin tưởng chính mình có điều kiện vãng sanh, có tư cách 

vãng sanh, điều này rất quan trọng. Nếu quý vị không hội đủ ba tín tâm ấy sẽ 

chẳng thể vãng sanh. Nếu thực sự hội đủ ba tín tâm ấy thì trong thế gian hiện 

thực  này,  tư  tưởng,  ngôn  ngữ,  hành  vi  của  quý  vị  không  giống  mọi  người. 

Khác  ở  chỗ  nào?  Mọi  người  tham  luyến  thế  giới  này,  đâu  đâu  cũng  muốn 

làm chủ thế giới. Nếu quý vị thực sự tin vào Tây Phương Cực Lạc thế giới, 

muốn làm người của Tây Phương Cực Lạc thế giới thì thế gian này là chỗ ta 

lữ  du,  chúng  ta  dạo  chơi  xem  phong  cảnh,  tuyệt  đối  chẳng  nẩy  sanh  mảy 

may ý niệm lưu luyến gì. Nói cách khác, bất cứ khi nào cũng buông xuống 

được, mảy may lưu luyến cũng chẳng có. Nhà của mình ở thế giới Cực Lạc, 

chứ đâu phải ở đây, chỗ này là chỗ dạo chơi thôi! Tư tưởng, ngôn ngữ, hành 

vi  của  người  ấy  biến  đổi.  Nếu  đối  với  thế  gian  này  vẫn  còn  lưu  luyến,  còn 

mong đạt được điều  gì thì  là quý  vị chưa tin. Quý  vị cầu sanh Tây Phương 

Cực Lạc thế giới, vừa nghĩ đến thế giới Cực Lạc vừa muốn được ở nơi đây, 

mong được cả hai, chớ hề có chuyện ấy đâu nhé! A! Bây giờ đã hết giờ rồi! 



* 

Chư vị đồng học! 

Xin hãy xem đoạn văn kế tiếp: 



      Nhiên tuy vị Di Đà nhiếp thủ chúng sanh vãng sanh, yếu tín duy thị 

tùy  tâm  tự  hiện,  cảm  ứng  đạo  giao,  cứu  cánh  phi  tùng  ngoại  đắc.  Như 

thị tín giả, thị vi chân tín. 

      

然雖謂彌陀攝取眾生往生。要信唯是隨心自現。感應道交。究竟非從

外得。如是信者。是為真信。 

(Dù nói là Di Đà nhiếp thủ chúng sanh vãng sanh, phải tin đấy chỉ 

là tùy tâm  tự hiện, cảm ứng  đạo giao, rốt  ráo chẳng  phải do  từ bên 

ngoài mà có. Tin như thế mới là chân tín). 



Đến đây là hết một đoạn. Đoạn này dạy chúng ta: Không những tin vào 

Sự mà còn phải tin nơi Lý. Vì sao? Đấy mới là chân tín. Tin tưởng Sự nhưng 

không biết đến Lý thì có thể vãng sanh hay không? Có thể vãng sanh! Sanh 

vào Phàm Thánh Đồng Cư độ. Nếu quý vị hiểu được đạo lý này thì phẩm vị 

càng  cao  hơn.  Quả  thật  có  chuyện  ấy,  Lý  cũng  là  chân,  Lý  lẫn  Sự  đều  là 

chân. Chớ nên tin Lý phế Sự, nếu vậy là hỏng rồi, chẳng bằng tin Sự không 

hiểu  Lý mà thực sự được  vãng sanh. Nếu  tin vào  Lý mà coi thường Sự, sẽ 

chẳng thể vãng sanh. Đấy mới gọi là Chân Tín! 

Dẫu  nói  đến  chuyện  A  Di  Đà  Phật  tiếp  dẫn  vãng  sanh  (chúng  ta  gọi 

“nhiếp thủ chúng sanh” là tiếp dẫn, hay tiếp dẫn vãng sanh) “yếu tín duy thị 

tùy tâm tự hiện, cảm ứng đạo giao” (phải tin đấy chỉ là tùy tâm tự hiện, cảm 

ứng  đạo  giao).  “Tùy tâm  tự  hiện”  là  Lý,  Kinh  Hoa  Nghiêm  giảng  hết  thảy 

pháp  một  cách  rốt  ráo  viên  mãn,  ngay  cả  hư  không,  pháp  giới,  cõi  nước, 

chúng  sanh  chỉ  do  Tâm  hiện.  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  A  Di  Đà  Phật 

cũng chẳng  lìa tự  tâm. Vì  vậy, các đồng  học tu  Tịnh Độ cũng thường  nghe 

nói  “duy  tâm  Tịnh  Độ,  Tự  Tánh  Di  Đà”.  Tách  rời  tâm  tánh  thì  Di  Đà  lẫn 

Tịnh Độ đều không có, đều chỉ do Tâm hiện, chỉ do Thức biến. Đó là chân 

lý. Do vậy, hễ chúng ta cầu, tức là có Cảm. 

Chúng ta hy vọng sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới, thân cận  A 

Di Đà Phật để làm gì vậy? Hết thảy chư Phật dạy chúng ta: Chỉ có sanh về 

Tây Phương Cực  Lạc thế giới  là hoàn cảnh tu  học tốt đẹp  nhất; thân cận  A 

Di Đà Phật là thân cận vị thầy tốt nhất. Đã có thầy giỏi lại có hoàn cảnh tu 

học tốt nhất, ở nơi đó chúng ta có thể đoạn phiền não, có thể thành tựu pháp 

môn, có thể viên thành Phật đạo. Đến Tây Phương Cực Lạc thế giới để làm 

những chuyện này. Thực hiện tốt những chuyện này rồi lại thệ nguyện độ vô 

biên  chúng  sanh  trọn  khắp  pháp  giới,  hư  không  giới;  chúng  ta  muốn  làm 

chuyện  này  chứ  không  nhằm  chuyện  gì  khác.  Muốn  viên  thành  Phật  đạo, 

muốn tùy theo từng  loài  mà  hóa thân, rộng độ chúng sanh thì không  về thế 

giới Cực  Lạc sẽ chẳng  được.  Không sanh  về thế  giới Cực  Lạc sẽ không có 

khả năng [làm được những việc ấy]. 

Không sanh về thế giới Cực Lạc, bất luận tu  một pháp  môn nào, tu đến 

thực sự thành công quả thật thời gian rất dài, vô lượng kiếp, A-tăng-kỳ kiếp, 

rốt cuộc tu đến thế giới Hoa Tạng. Đến thế giới Hoa Tạng gặp Văn Thù và 

Phổ Hiền, các Ngài vẫn bảo quý vị niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. Quý vị hãy 

nghĩ đi, như vậy nghĩa là sao? Cuối cùng vẫn phải trở về Tịnh Độ, sao bây 

giờ  không  về  đó  đi?  Nếu  đi  ngay  từ  bây  giờ,  giảm  bớt  được  bao  nhiêu 

chuyện,  giảm  bao  nhiêu  là  thời  gian!  Thành  tựu  mau  chóng!  Nếu  chúng  ta 

hiểu được chân tướng sự thật này, quả thật là “tùy tâm tự hiện, cảm ứng đạo 

giao”,  đấy  chính  là  tin  mình  có  phần  được  vãng  sanh.  Quý  vị  có  biết  Tây 

Phương Tịnh Độ của A Di Đà Phật có liên quan với chúng ta đến ngần nào 

hay không? Đều do chính tâm tánh của chúng ta biến hiện. Thế nhưng chúng 

ta mê  mất tâm tánh của chính mình, đến Tây Phương Cực Lạc thế giới  mới 

có  thể  thực  sự  minh  tâm  kiến  tánh;  đấy  mới  là  thực  sự  thấy  thật  rõ  chân 

tướng. 

“Cứu cánh phi tùng  ngoại đắc” (rốt  ráo chẳng  phải do từ bên  ngoài  mà 

được), bên ngoài không có gì hết, ngoài tâm không pháp, ngoài pháp không 

tâm. “Như thị tín giả” (tin như thế) là chân tín. Tin Phật, mọi người chúng ta 

tin Phật, nhưng nói thật ra là mê tín! Vì sao gọi là mê tín? Không biết Phật là 

gì, chuyện gì cũng không biết cũng cứ tin tưởng, cũng đến quy y, vì thế thực 

sự là  mê tín. Tốt  hơn  một chút trong ấy là trong  mê tín lại có điều kiện, có 

điều kiện gì vậy? Thực sự tin tưởng Thích Ca Mâu Ni Phật là bậc trí huệ, là 

người có đại đức  hạnh, đức Phật chẳng  lừa dối chúng ta. Chúng tôi thường 

nói  là  tin  tưởng  vào  nhân  cách  của  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  tin  tưởng  đức 

Phật  là  người  tốt,  Ngài  chẳng  lừa  dối  chúng  ta,  lời  Ngài  nói  nhất  định  là 

đúng.  Như  thế  gọi  là  Chánh  Tín,  tức  là  lòng  tin  có  lý  luận  làm  cơ  sở,  chứ 

không theo Phật mù quáng. 

Càng sâu hơn một tầng nữa là thân cận Phật đã lâu, đối với những lý 

luận  sự  lý  trong  giáo  nghĩa  kinh  Phật  đã  đạt  được  trình  độ  thông  hiểu  kha 

khá,  đó  là  Chánh  Tín,  Chánh  Tín  ở  mức  độ  cao,  đến  mực  này  mới  gọi  là 

“chân  tín”;  nhưng  lòng  chân  tín  ấy  vẫn  chưa  phải  thực  sự  là  chân,  mà  là 

Tương Tự Chân. Chúng ta tin “tùy tâm tự hiện, cảm ứng đạo giao”, hay còn 

có thể nói là “chỉ do tâm hiện, chỉ do thức biến”. Chúng ta còn chưa chứng 

đắc, nếu  thực sự chứng đắc sẽ được tự tại. Muốn chứng đắc trong thế  gian 

này khó lắm, rất ư là khó! Đến Tây Phương Cực Lạc thế giới sẽ chứng đắc, 

đến Tây Phương Cực Lạc thế giới mới là chân tín thực sự. Hiện tại chúng ta 

chỉ là tương tự chân tín, đã hiểu rõ về Lý, cũng giống như các nhà khoa học 

hiện thời vậy. 

Khi trước, Chung cư sĩ đã đến báo cáo cùng chúng ta: Gần đây nhất, 

các nhà khoa học phát hiện ba điều. Phát hiện thứ nhất là không gian và thời 

gian dưới một điều kiện nào đó sẽ không tồn tại. Điều này kinh Phật đã nói 

đến  rồi,  nay  họ  mới  tin.  Tin  là  tin  trên  mặt  Lý,  chứ  về  mặt  Sự  chưa  từng 

thấy. Phát hiện thứ hai là gì? Có từ trong Không mà ra, trong Không sanh ra 

Có,  Không  có  thể  sanh  ra  Có,  Có  lại  trở  về  Không.  Đây  cũng  là  phát  hiện 

trên  mặt  Lý,  họ  tin  tưởng;  chứ  trên  mặt  Sự,  chưa  có  cách  gì  chứng  minh 

được. Thứ ba là khởi nguyên của vũ trụ, hiện tại khởi nguyên ấy là nhất thời 

đốn hiện, đây cũng là tin tưởng trên mặt Lý. Những điều này kinh Phật đều 

đã từng  nói đến,  nhưng không phải  là cảnh  giới của chúng  ta  vì  mình chưa 

chứng đắc. Vì thế, niềm tin ấy cũng có thể nói là chân tín, nhưng chưa phải 

là chân tín chân chánh, quả thật có lý luận cao sâu làm căn cứ. Chúng ta tin 

tưởng lời giáo huấn của thiền sư Trung Phong; tin tưởng sâu xa không nghi 

sẽ quyết định vãng sanh. Tiếp theo, Ngài nói: 



Tín nhi vô Hạnh, tức bất thành kỳ tín. 

      信而無行。即不成其信。 

(Tín nhưng thiếu Hạnh thì tín ấy chẳng thành). 



Vì Tín - Nguyện - Hạnh tuy một mà ba, tuy ba nhưng một, có được một 

thì  nhất  định  phải  có  cả  ba. Nếu  thiếu  một  điều,  lòng  tin  của  quý  vị  không 

phải  là chân  tín,  mà  Hạnh cũng chẳng phải  là chân  hạnh.  Hễ quý  vị có  Tín 

thì nhất định phải có Nguyện, có Hạnh. Có Hạnh nhất định có Nguyện, nhất 

định có Tín. Một mà ba, ba nhưng một, như ba chân của cái đảnh, chẳng thể 

thiếu được  một. Chúng ta  muốn biết  một  cá nhân  tin  hay không tin  thì  hãy 

dựa  vào  đây  để  xét.  Do  vậy,  không  có  Hạnh  thì  “bất  thành  kỳ  tín”  (tín  ấy 

chẳng thành). 

  

      Hạnh  giả,  Lăng  Nghiêm  kinh  vân:  “Đô  nhiếp  lục  căn,  tịnh  niệm 

tương kế, bất giả phương tiện, tự đắc tâm khai”. 

      行者楞嚴經云。都攝六根。淨念相繼。不假方便。自得心開。 

(Hạnh  thì  như  kinh  Lăng  Nghiêm  nói:  “Nhiếp  trọn  sáu  căn,  tịnh  niệm 

tiếp nối, chẳng nhọc phương tiện, tự được tâm khai”). 



Những điều được giảng trong kinh Vô Lượng Thọ từ phẩm ba mươi hai 

đến phẩm ba mươi bảy chính là tiêu chuẩn thấp nhất của nhiễm và tịnh, “tịnh 

niệm  tiếp  nối”!  Chuyển  nhiễm  thành  tịnh  như thế  nào?  “Đô  nhiếp  lục  căn, 

tịnh  niệm  tương  kế”  (Nhiếp  trọn  sáu  căn,  tịnh  niệm  tiếp  nối),  Đại  Thế  Chí 

Bồ Tát dạy chúng ta như thế. Bí quyết tu hành của Tịnh Tông chính là mười 

sáu chữ này, “bất giả phương tiện, tự đắc tân khai” (chẳng nhọc phương tiện, 

tự được tâm khai), [nghĩa là] chẳng cần phải nhờ vào phương pháp nào khác 


hỗ trợ, thực sự đơn giản, dễ dàng, nhanh chóng, ổn thỏa, thích đáng, chẳng 

cần phải thêm vào loại Thiền nào hay thêm vào chú nào, không cần thêm gì 

vào  hết,  chỉ  là  “đô  nhiếp  lục  căn,  tịnh  niệm  tương  kế”  (nhiếp  trọn  sáu  căn, 

tịnh niệm tiếp nối). Hiệu quả là “tự đắc tâm khai” (tâm tự khai ngộ). “Tự đắc 

tâm khai” là tâm khai ý giải, Thiền Tông gọi chuyện này là đại triệt đại ngộ, 

minh tâm kiến  tánh, có cùng  một cảnh  giới, tức  là  một câu danh  hiệu  niệm 

đến mức nhất tâm bất loạn. 

Công phu tiến triển, tất nhiên  là công  phu thành  phiến, Sự  nhất tâm bất 

loạn, Lý nhất tâm bất loạn, mấu chốt ở chỗ quý vị có thể nhiếp trọn sáu căn 

hay không? Hiện tại, ngay cả công phu thành phiến mà chúng ta cũng không 

đạt được, gốc bệnh nằm đâu? Chẳng thể  nhiếp trọn sáu căn. Mắt luôn chạy 

theo  sắc  bên  ngoài,  tai  thường  chạy  theo  tiếng  bên  ngoài,  sáu  căn  thường 

chạy  theo  cảnh  giới  sáu  trần  bên  ngoài,  không  thâu  hồi  lại.  Nhiếp  trọn  sáu 

căn chính là như Mạnh phu tử đã nói: “Học vấn chi đạo vô tha, cầu kỳ phóng 

tâm  nhi dĩ”  (Đạo  học  vấn không có  gì khác cả, cốt sao thâu  hồi cái tâm đã 

buông  lung  mà  thôi). Quý  vị buông thả cái  tâm  ra  ngoài thì  làm sao có  thể 

thâu  hồi  được?  Nhiếp  trọn  sáu  căn  chính  là  thâu  hồi.  Thâu  hồi  mắt  từ  nơi 

sắc, thâu hồi tai từ nơi tiếng, hễ thâu hồi được thì quý vị sẽ an tịnh, sẽ định. 

Quý vị không thâu hồi được thì sẽ chịu ảnh hưởng của cảnh giới bên ngoài. 

Nói dễ hiểu nhất theo cách bây giờ là sáu căn không còn chịu ảnh hưởng của 

cảnh  giới  sáu  trần  bên  ngoài  nữa  thì  quý  vị  mới  có  thể  giữ được  tịnh  niệm 

tiếp nối! 

Nhĩ căn lanh lợi nhất, nghe người ta khen ngợi, vui sướng hết sức; nghe 

người  ta  hủy  báng,  chửi  rủa  mình  mấy  câu,  nóng  giận  mấy  ngày.  Làm  thế 

nào đây? Ấy chính là quý vị không có cách gì nhiếp trọn sáu căn, tâm chưa 

được thanh tịnh. Thực sự thâu hồi [cái tâm buông lung] thì thấy sắc tuyệt đối 

chẳng  chịu  ảnh  hưởng  của  Sắc  pháp,  nghe  tiếng  cũng  quyết  định  chẳng  bị 

ảnh  hưởng  bởi  Thanh  trần,  tâm  vĩnh  viễn  trong  Định.  Mũi  ngửi  mùi  thơm, 

thơm hay thối hệt như nhau; lưỡi nếm vị, năm vị như một, tức là như nay ta 

thường nói: “Không có ngon - dở, không có xấu - tốt!” Tâm được bình đẳng, 

tâm được thanh tịnh. 

Mọi  người  chúng  ta  niệm  Phật,  nói  đơn  giản  là  “tịnh  niệm”,  niệm  là 

niệm  A  Di  Đà  Phật,  “tịnh”  là  không  có  hoài  nghi,  không  xen  tạp,  đấy  là 

Tịnh. Không hoài nghi, không xen tạp, tiếp nối không gián đoạn, không xen 

tạp  là  công  phu  thực  sự.  Phàm  phu  chẳng  thể  thành  tựu  công  phu  ấy  vì 

không  có  chân  tín,  có  nghi,  có  xen  tạp,  xen  tạp  với  mức  độ  lớn,  khiến  cho 

công phu niệm Phật hoàn toàn bị phá hoại. Kinh Lăng Nghiêm nói như vậy 

đó, còn như kinh A Di Đà giảng thì chúng tôi đã trình bày rồi, chúng ta hãy 

đọc một lần là được: 



A  Di  Đà  kinh  vân:  “Nhược  hữu  thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân,  văn 

thuyết  A  Di  Đà  Phật,  chấp  trì  danh  hiệu,  nhược  nhất  nhật,  nhược  nhị 

nhật,  nãi  chí  thất  nhật,  nhất  tâm  bất  loạn.  Kỳ  nhân  lâm  mạng  chung 

thời, A Di Đà Phật dữ chư thánh chúng hiện tại kỳ tiền. Thị nhân chung 

thời, tâm bất điên đảo, tức đắc vãng sanh A Di Đà Phật Cực Lạc quốc 

độ”. 

  

阿彌陀經云。若有善男子。善女人。聞說阿彌陀佛。執持名號。若一

日。若二日。乃至七日。一心不亂。其人臨命終時。阿彌陀佛與諸聖

眾。現在其前。是人終時。心不顛倒。即得往生阿彌陀佛極樂國土。 

(Kinh A Di Đà nói: “Nếu có thiện nam tử, thiện nữ nhân, nghe nói đến A 

Di  Đà  Phật,  chấp  trì  danh  hiệu  hoặc  một  ngày,  hoặc  hai  ngày  cho  đến  bảy 

ngày,  nhất  tâm  bất  loạn.  Người  ấy  lúc  mạng  chung,  A  Di  Đà  Phật  và  các 

thánh chúng  hiện ở đằng trước. Người ấy  khi  mạng chung, tâm không điên 

đảo, liền được sanh về cõi nước Cực Lạc của A Di Đà Phật”) 



Đoạn  này  trong phần  trên chúng tôi đã giảng rồi, khi  giảng kinh đã  nói 

rồi. 

 

      Như thị hành giả thị danh Chánh Hạnh. 

      如是行者。是名正行。 

(Hành như thế thì gọi là Chánh Hạnh). 



Quý vị bình thường niệm Phật là tương ứng với kinh này, tương ứng với 

kinh Lăng Nghiêm. Kinh Lăng Nghiêm giảng rất sâu, kinh Di Đà giảng trên 

mặt  Sự.  Giảng  trên  mặt  Sự,  tương  ứng  với  kinh  Lăng  Nghiêm  ở  chỗ  nào? 

Chấp  trì  danh  hiệu,  nhất  tâm  bất  loạn.  “Nhiếp  trọn  sáu  căn,  tịnh  niệm  tiếp 

nối”  là Nhân, tu  nhân; còn Quả  là  nhất tâm bất  loạn. Như vậy, có  nhất tâm 

bất  loạn  thì  đương  nhiên  có  nhiếp  trọn  sáu  căn  và  tịnh  niệm  tiếp  nối;  có 

nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối, đương nhiên có cái quả nhất tâm bất 

loạn,  nhân quả  tương  ứng.  Hai bộ kinh  này  nói khác  nhau  nhưng cùng  một 

công dụng. Tu hành như thế mới gọi là Chánh Hạnh. 

Đường chủ Niệm Phật Đường thường ra rả câu Khẩu Đầu Thiền, chúng 

ta  nói  câu  ấy  là  Khẩu  Đầu  Thiền  vì  thời  thời  khắc  khắc  thường  kêu  gào: 

“Phóng hạ thân tâm thế giới, đề khởi chánh niệm” (Buông thân tâm, thế giới 

xuống,  dấy  lên  chánh  niệm),  nói  như  vậy  đó.  Nhiếp  trọn  sáu  căn  là  buông 

thân  tâm,  thế  giới  xuống,  chớ  có  phan  duyên.  Mắt  chẳng  phan  duyên  theo 

sắc,  tai  chẳng  phan  duyên  theo  tiếng,  mũi  không  phan  duyên  theo  hương, 

lưỡi  không  phan  duyên  theo  vị,  thân  không  phan  duyên  theo  xúc,  ý  không 

phan duyên theo pháp. Thâu hồi mắt, tai, mũi, lưỡi, thân, ý lại, chẳng hướng 

ra  ngoài  phan  duyên,  tịnh  niệm  tiếp  nối,  chẳng  nhiễm  mảy  trần.  Lúc  ấy, 

niệm một câu A Di Đà Phật bèn tương ứng, một niệm tương ứng một niệm 

Phật, niệm  niệm tương ứng  niệm  niệm  Phật. Tương  ứng  là tương ứng cùng 

nhất tâm bất loạn, nhất tâm bất loạn chính là Phật. Tiếp đó, lại nói: 



Hạnh nhi vô nguyện, tức bất thành kỳ Hạnh. 

      行而無願。即不成其行。 

(Hạnh nhưng không có nguyện thì Hạnh chẳng thành). 



Điều  này  rất  trọng  yếu,  quý  vị  thấy  đó:  Không  có  Nguyện  là  không 

được! Nguyện là gì? 

  

      Nguyện  giả,  yếu  dữ  A  Di  Đà  Phật  tứ  thập  bát  nguyện,  nguyện 

nguyện tương ứng, thị vi đại nguyện dã. 

      願者要與阿彌陀佛。四十八願。願願相應。是為大願也。 

(Nguyện thì phải tương ứng với bốn mươi tám nguyện của A Di Đà Phật, 

phải tương ứng với từng nguyện một. Đấy là đại nguyện vậy). 



Ở  đây  quan  trọng  nhất  là  “tứ  thập  bát  nguyện,  nguyện  nguyện  tương 

ứng”.  Có  vậy,  quý  vị  mới  hiểu  khi  Tịnh  Tông  Học  Hội  thành  lập,  vì  sao 

chúng tôi lấy kinh văn phẩm thứ sáu của kinh Vô Lượng Thọ làm khóa tụng 

buổi  sáng  là  vì  ý  nghĩa  này.  Tịnh  Tông  học  nhân  khởi  tâm  động  niệm  đều 

phải  ứng  với  bốn  mươi  tám  nguyện,  nguyện  nào  cũng  tương  ứng  thì  chắc 

chắn  quý  vị được  vãng sanh, quyết định không có  vấn đề  gì cả! Vì thế, tôi 

thường  thường  khuyến  khích  mọi  người  đối  với  những  người  hiểu  lầm  ý 

nghĩa  Bổn  Nguyện,  ta  phải  cảnh  tỉnh  cho  họ  không  hiểu  lầm.  Hiểu  lầm  sẽ 

phí uổng một đời này, đến cuối cùng không thể vãng sanh được. Nếu quý vị 

chỉ trì mỗi một mình nguyện thứ mười tám, các nguyện khác không cần đến 

thì không được rồi! 

Tổ  sư  nói  bốn  mươi  tám  nguyện,  nguyện  nào  cũng  tương  ứng,  nhưng 

quý vị chỉ tương ứng với một nguyện là không được rồi! Bất cứ một nguyện 

nào cũng bao quát bốn mươi bảy nguyện kia. Thiếu  một điều thì nguyện ấy 

không  viên  mãn.  Bốn  mươi  tám  nguyện,  các  nguyện  dung  nhiếp  lẫn  nhau, 

bất cứ một nguyện nào cũng trọn đủ viên mãn bốn mươi tám nguyện. Chúng 

ta  phải  hiểu  rõ  đạo  lý  này,  phải  hiểu  chân  tướng  sự  thật  này,  ngàn  muôn 

phần  chẳng  được  hiểu  lầm.  Xưa  nay  tổ  sư  đại  đức  đề  xướng  Bổn  Nguyện 

Niệm  Phật  không  sai  vì  mỗi  một  nguyện  đều  nhiếp  hết  thảy  nguyện.  Đề 

xướng  lấy  nguyện  thứ  mười  tám  làm  trung  tâm  thì  không  sai,  nguyện  thứ 

mười  tám  bao  hàm  bốn  mươi  bảy  nguyện  kia.  Nguyện  nguyện  tương  ứng, 

nguyện nguyện viên  mãn, đó gọi là “đại nguyện”. Tổ sư nói không sai, con 

người chúng ta hiện thời hiểu sai ý nghĩa; nhưng không hiểu ý nghĩa lời dạy 

của Như  Lai, không  hiểu  ý tứ của  tổ sư đại  đức;  nói thật ra,  người thực sự 

hiểu được cũng không nhiều lắm! 



      Tín - Hạnh - Nguyện tam, như đảnh tam túc, khuyết nhất bất khả. 

信行願三。如鼎三足。缺一不可。 

(Tín - Hạnh - Nguyện ba điều, như ba chân của cái đảnh, chẳng thể thiếu 

một). 



Câu này hết sức là quan trọng! Đây chính là điều kiện để vãng sanh Tây 

Phương Cực  Lạc thế  giới. Quý  vị phải  trọn  đủ  Tín  - Nguyện - Hạnh,  trong 

Tín  có  Nguyện,  Hạnh.  Trong  Nguyện  có  Hạnh,  Tín.  Trong  Hạnh  có  Tín, 

Nguyện,  dung  nhiếp  lẫn  nhau,  quyết  định  chẳng  thể  đứng  riêng  lẻ  được. 

“Như đảnh  tam túc”  (như ba chân của cái  đảnh), khuyết  một chân  thì đảnh 

không đứng vững được, phải đổ nhào. Điều này chứng tỏ, thiếu một trong ba 

điều  kiện  sẽ  không  thể  vãng  sanh  được,  nhất  định  phải  hiểu  chân  tướng  sự 

thật  này!  Tiếp theo, Ngài  lại khuyên thính chúng, thính chúng ở đây  là các 

quỷ thần, bảo chúng quỷ thần mà cũng là bảo đại chúng hiện tiền chúng ta: 



      Kim  nhĩ  vong  linh  đương  tri:  Hiện  tiền  nhất  niệm,  bổn  tự  viên 

thường. 

今爾亡靈當知現前一念。本自圓常。 

(Nay vong linh nên biết: Một niệm hiện tiền vốn tự viên mãn, thường 

hằng). 



Quý  vị  hãy  nên  biết,  quỷ  thần  cần  nên  biết  thì  chúng  ta  càng  phải  nên 

biết. Một niệm hiện tiền của chúng ta là viên mãn, vì sao [hiện thời niệm ấy] 

không viên mãn? Là vì chính  mình có vọng tưởng, có phiền não, khiến cho 

tánh  đức  vốn  sẵn  viên  mãn  nơi  Tự  Tánh  bị  phá  hoại,  chướng  ngại.  Chúng 

sanh trong lục đạo không ai là chẳng như thế. 



      Tín - Hạnh - Nguyện: Nguyên thị tự kỷ bổn lai cụ hữu. Như thị tánh 

đức. 

      信行願。原是自己本來具有。如是性德。 

(Tín  -  Hạnh  -  Nguyện:  Nguyên  chính  mình  vốn  sẵn  đủ.  Tánh  đức  như 

thế). 



Nói  cách  khác,  Tín  -  Nguyện  -  Hạnh  là  đức  năng  sẵn  có  của  tự  tánh, 

chẳng phải đến từ bên ngoài. Hiện tại nhờ chư Phật Như Lai giáo huấn, tổ sư 

đại đức chỉ dạy: 



      Kim giả đản thị bổn tánh quang minh hiển phát nhĩ. 

今者但是本性光明顯發耳。 

(Nay chỉ là quang minh của bổn tánh tỏ lộ mà thôi). 



Tín  -  Hạnh  -  Nguyện  là  quang  minh  của  bổn  tánh,  vốn  sẵn  đầy  đủ  nơi 

bản tánh. Vấn đề  hiện thời  là  gì? Phật,  Bồ Tát giáo  huấn, tổ sư đại đức chỉ 

dạy, chúng ta nghe thấy, có giác ngộ hay chăng? Thực sự giác ngộ chính là 

quang  minh  nơi  tánh  hiển  phát.  Tín  phóng  quang,  Nguyện  phóng  quang, 

Hạnh phóng quang, con người hiện tại gọi quang ấy là “từ trường”, phát xuất 

rõ ràng, tức là phá mê khai ngộ! Quý ở chỗ “đương tri nhất niệm hiện tiền” 

(hãy  nên  biết  một  niệm  hiện  tiền),  quý  ở  chỗ  “đương  tri”  (nên  biết),  “biết” 

chính là thực sự giác ngộ. Nếu quý vị không biết thì vẫn là  mê hoặc, vẫn  y 

như  cũ  “mê  chứ  không  giác,  tà  chứ  không  chánh,  nhiễm  chứ  không  tịnh”. 

Chúng đều liên quan với nhau, hễ có một cái thì toàn bộ đều có, một mê thì 

hết thảy mê, một nhiễm thì hết thảy nhiễm, một tịnh thì hết thảy tịnh. Vì thế, 

quý  vị  nghe  xong,  phải  thực  sự  quay  đầu,  phải  giác  ngộ.  Tiếp  đó  là  phần 

cuối cùng lúc kết thúc một thời Phật sự này, ta tán Phật: 



---o0o--- 

18. Tán Phật Tổng Kết 



A Di Đà Phật, 

Vô thượng y vương, 

Nguy nguy kim tướng phóng hào quang, 

Khổ hải tác từ hàng, 

Cửu phẩm liên bang, 

Đồng nguyện vãng Tây Phương. 

阿彌陀佛。 

無上醫王。 

巍巍金相放毫光。 

苦海作慈航。 

九品蓮邦。 

同願往西方。 

(A Di Đà Phật, 

Vô thượng y vương, 

Thân vàng vòi vọi phóng hào quang, 

Biển khổ thả thuyền từ, 

Cõi sen chín phẩm, 

Cùng nguyện về Tây Phương). 



Tán  tụng:  Phối  hợp  với  âm  nhạc,  dùng  tiết  tấu  ưu  nhã  xướng  tụng  lên, 

biểu  thị  chính  mình  đối  với  Phật  - Pháp  -  Tăng  Tam  Bảo,  đối  với  hết  thảy 

chúng sanh lễ kính tán thán, cũng là cúng dường. Vì thế, nội dung của những 

kệ  tán  này  hết  sức  phong  phú.  Từ  xưa,  các  tổ  sư  đại  đức  nói:  Trong  hành 

pháp thì lễ kính, tán thán, sám hối, phát nguyện, không gì chẳng đầy đủ. 

“A  Di  Đà  Phật,  vô  thượng  y  vương”,  trị  được  hết  thảy  bệnh  khổ  của 

chúng sanh. Hết thảy chúng sanh có bệnh khổ gì? Luận theo lục đạo chúng 

sanh thì bệnh khổ là tham - sân - si - mạn. Tham - sân - si gọi là Tam Độc 

phiền não, không có gì độc địa hơn chúng. Trong thế gian này (tức là trong 

lục  đạo),  gốc  rễ  của  tất  cả  hết  thảy  độc  hại  là  tham  -  sân  -  si.  Vì  thế,  nếu 

chuyển biến tham - sân - si thì cội rễ độc hại trong lục đạo sẽ bị diệt sạch. Bồ 

Tát cũng có bệnh, Bồ Tát bệnh gì vậy? Giải đãi! Vì thế, thiện căn duy nhất 

của Bồ Tát là Tinh Tấn. Nếu không biết tinh tấn thì là giải đãi. Chúng sanh 

trong  chín  pháp  giới  đều  có  bệnh,  phải  nhờ  đến  A  Di  Đà  Phật  là  một  vị  y 

vương  vô  thượng  chẩn  đoán,  trị  liệu,  giúp  cho  mọi  người  khôi  phục  sức 

khỏe. 

“Nguy nguy kim tướng phóng hào quang”: Câu này tán thán công 

đức  tự  hành  của  A  Di  Đà  Phật.  Trong  kinh  giáo,  đức  Thế  Tôn  thường  dạy 

chúng ta: Vì  người khác diễn  nói. Câu kệ  này chính  là  diễn,  A  Di Đà Phật 

đang biểu diễn. Chúng sanh trong chín pháp giới đều có bệnh, A Di Đà Phật 

biểu  diễn  sự  khỏe  mạnh.  “Phóng  hào  quang”  là  tướng  bạch  hào  phóng 

quang. Chúng ta thường niệm bài kệ Tán Phật: “Bạch hào uyển chuyển ngũ 

Tu Di, cám mục trừng thanh tứ đại hải. Quang trung hóa Phật vô số ức, hóa 

Bồ  Tát chúng  diệc  vô  biên”.  “Nguy  nguy  kim  tướng  phóng  hào  quang”  có 

nghĩa là như vậy đó. 

“Khổ  hải tác từ hàng”; từ đây trở xuống  là A Di Đà Phật phổ độ chúng 

sanh, thực hiện nguyện “chúng sanh vô biên thệ nguyện độ”. Vì thế, ba câu 

kệ  cuối  nói  về  công  của  Phật,  tức  công  đức  và  quả  đức.  “Khổ  hải  tác  từ 

hàng”  (làm  chiếc  thuyền  Từ  trong  biển  khổ)  là  công  đức,  “cửu  phẩm  liên 

bang,  đồng  nguyện  vãng  Tây  Phương”  là  quả  đức:  Cửu  phẩm  liên  bang  là 

quả đức, “đồng  nguyện  vãng Tây Phương” là trong ấy có  nguyện  vọng của 

chính mình. Nay chúng ta cũng phát ra bốn mươi tám nguyện, nay chúng ta 

thực sự tin tưởng có Tây Phương Cực Lạc thế giới, có chuyện A Di Đà Phật 

tiếp  dẫn  chúng  sanh,  tin  rằng  mình  y  chiếu  kinh  giáo,  nghiêm  túc  nỗ  lực 

phụng hành, ta sẽ nhất định được vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, 

có cùng một thệ nguyện vãng sanh Tây Phương. Lời lẽ không nhiều, chỉ có 

mấy câu, nhưng nội dung hết sức phong phú. Sau đây lại quy mạng Liên Trì 

Hội Bồ Tát để tổng kết: 



      Nam mô Liên Trì Hội Bồ Tát Ma Ha Tát. 

      南無蓮池會菩薩摩訶薩。 



Nam  Mô  nghĩa  là  quy  y,  quy  mạng.  Chính  mình  bằng  lòng  quy  mạng 

Liên Trì Hội Bồ Tát Ma Ha Tát, ta cũng thành một người trong số các vị Bồ 

Tát Ma Ha Tát thuộc Liên Trì Hội. Thời thứ nhất đến đây là viên mãn. 



---o0o--- 

ĐỆ NHỊ THỜI 



Trong  thời  thứ  hai,  kinh  A  Di  Đà,  Vãng  Sanh  Chú  đều  là  lập  lại,  nên 

chúng tôi khỏi cần giảng lại, nói một lần được rồi. Mở đầu thời thứ hai, nghi 

thức mở đầu nhất định cần phải có lễ kính xưng tán. 



Nam mô Liên Trì Hải Hội Phật Bồ Tát. 

南無蓮池海會佛菩薩。 



Ý  nghĩa  câu  này  trong  phần  trên  đã  nói  rồi,  đây  chính  là  lễ  kính,  xưng 

tán.  Tiếp  đó  là  niệm  Phật  Thuyết  A  Di  Đà  Kinh,  Bạt  Nhất  Thiết  Nghiệp 

Chướng Căn Bản Đắc Sanh Tịnh Độ Đà La Ni Chú. Đoạn này chính là tụng 

kinh,  niệm  chú.  Sau  mỗi  một  đoạn,  đều  lễ  kính  xưng  tán  Liên  Trì  Hội  Bồ 

Tát. Liên Trì Hội và Liên Trì Hải Hội có khác biệt, nói Liên Trì Hội là nói 

về thế giới Cực Lạc, Liên Trì Hải Hội bao gồm cả mười phương thế giới, tất 

cả đều tính gộp. Giống như nay chúng ta phát tâm, thậm chí chưa phát tâm, 

nghe nói đến danh hiệu A Di Đà Phật, trông thấy tượng A Di Đà Phật, in dấu 

vào A Lại Da Thức, đều được tính là Liên Trì Hải Hội. Bởi thế, Liên Trì Hải 

Hội  rất lớn, trọn pháp giới,  hư không  giới. Niệm kinh chú  xong,  lại  lễ kính 

xưng tán: 



Nam mô Liên Trì Hội Bồ Tát Ma Ha Tát. 

      南無蓮池會菩薩摩訶薩。 



---o0o--- 

19. Khai Thị 



Tiếp theo là phần khai thị, theo thông lệ, trước phần khai thị có một bài 

kệ. Chúng ta hãy xem bài kệ ấy trước: 



Tiện tựu kim triêu thành Phật khứ, 

Lạc bang hóa chủ dĩ hiềm trì, 

Na kham cánh dục chi hồ giả, 

Quản thủ luân hồi một liễu thời. 

便就今朝成佛去。 

樂邦化主已嫌遲。 

那堪更欲之乎者。 

管取輪迴沒了時。 

(Dẫu về thành Phật bữa nay, 

Lạc bang hóa chủ chê bai trễ rồi! 

Muốn còn bàn luận khơi khơi, 

Luân hồi giữ mãi biết đời nào ra!) 



Đây là thiền sư Trung Phong giáng cho chúng ta một gậy, hy vọng 

cú đập ấy đánh thức chúng ta. Nếu còn không tỉnh sẽ thường xuyên bị Ngài 

đánh. Nếu  quý  vị thực sự  minh bạch, thực sự  giác  ngộ, quý  vị sẽ trở thành 

như thế nào? Sẽ đúng như đường chủ Niệm Phật Đường đã nói: “Buông thân 

tâm thế giới xuống”, tức là tất cả pháp thế gian và xuất thế gian đều buông 

xuống hết. 

Hình như có ai đó từng hỏi tôi, viết thư hỏi tôi mấy vấn đề. Ông ta hỏi: “Nếu 

chúng ta buông hết thảy xuống thì có phải là công việc cũng không cần làm 

hay  không?  Cũng  chẳng  cần  chiếu  cố  người  khác,  đem  tiền  đi  bố  thí  hết, 

chúng ta sống trong ngày mai bằng cách nào đây?” ông ta nêu ra câu hỏi đó. 

Nói thật ra, nêu ra những câu hỏi ấy tức là ông ta thực sự không hiểu ý nghĩa 

kinh Phật, đã hiểu lầm rồi. Tôi giảng ở đây mà quý vị còn hiểu lầm ý nghĩa. 

Nói  khó  lắm!  Tôi  giảng  quý  vị  nghe  còn  hiểu  sai,  vậy  thì  lời  Phật  giảng  lẽ 

nào chẳng hiểu sai? 

Quý  vị  thấy  trong  “Tịnh  nghiệp  tam  phước”,  câu  đầu  tiên,  đức  Phật 

dạy chúng ta hiếu dưỡng phụ mẫu. Chúng ta buông bỏ hết thảy, đối với cha 

mẹ là bất hiếu. Trong hiếu dưỡng phụ mẫu bao gồm cả chuyện chăm sóc gia 

đình,  làm thế  nào để có thể (giống  như kinh Phật đã giảng) chiếu cố cả hai 

mặt?  Phải  học  tập  như  thế  nào  mới  đúng  pháp?  Tôi  tin  rằng  có  không  ít 

người  nghi  hoặc  như  thế.  Trên  thực  tế,  trong  những  buổi  giảng  chúng  tôi 

thường  nói:  “Buông  xuống  không  phải  là  buông  xuống  trên  mặt  Sự,  phải 

buông  xuống  nơi  tâm”. Quý  vị cần phải  hiểu:  Buông  xuống  nơi tâm không 

phải  là  chuyện  gì  cũng  không  quan  tâm.  Quý  vị  nghĩ  chư  Phật  Như  Lai, 

Pháp Thân Bồ Tát, các Ngài minh tâm kiến tánh, các Ngài buông xuống như 

thế nào? Quý vị chỉ nghĩ đến đức Phật thường dạy chúng ta thọ trì, đọc tụng 

vì người khác diễn nói. Thực sự buông xuống, triệt để buông xuống, nhưng 

buông  xuống  rồi  thì  sao?  Vì  người  khác  biểu  diễn  chính  là  quý  vị  thực  sự 

buông  xuống.  Hiện  tại  là  như thế  nào?  Hiện  tại  quý  vị  đang  diễn  kịch  trên 

sân khấu, quý vị phải diễn cho thật giống, vậy  mới là đúng. Có như vậy thì 

Lý và Sự mới viên dung. 

Trong  tâm  không  dính  mảy  may  dơ  bẩn  nào,  các  đại  đức  nhà  Thiền 

thường nói: “Bách hoa tùng trung quá, phiến diệp bất triêm thân” (Qua rừng 

trăm  hoa  nở,  mẩu  lá  chẳng  dính  thân).  Đi  qua  rừng  trăm  hoa  là  tùy  duyên, 

Phật pháp tại thế gian, chẳng lìa pháp thế gian. Phật pháp tại thế gian, chẳng 

hoại thế  gian pháp,  mọi pháp thế  gian thứ gì cũng đều  làm đúng  như pháp. 

Hiếu dưỡng phụ mẫu, tôn kính sư trưởng, yêu mến anh em, luân lý đạo đức 

điều  gì  cũng  thực  hiện  cho  thật  tốt,  cho  thật  viên  mãn,  trong  tâm  thực  sự 

không vướng mắc  mảy  may. Đấy chính là Phật, Bồ Tát. Trong tâm có điều 

gì thì quý  vị  là phàm phu. Như vậy, Sự thì có, nhưng  Lý  thì không, Tướng 

có,  Tánh  không,  Tánh  -  Tướng  vô  ngại,  Lý  -  Sự  như  một,  như  vậy  mới  là 

thực sự hiểu. Do vậy, càng thực sự hiểu sẽ càng thực sự buông xuống được, 

càng thực hiện tốt hơn. 

Đối với phụ mẫu, tôn trưởng phải chăm sóc hết sức viên mãn chu đáo, 

vì sao? Nêu tấm gương tốt cho đại chúng xã hội. Đó gọi là “Phật pháp tại thế 

gian,  chẳng  lìa  pháp  thế  gian”,  nêu  gương  tốt  nhất  cho  thế  gian.  Ngũ  luân, 

bát  đức136  thảy  đều  phải  làm,  dẫu  một  chút  cũng  chẳng  được  lơ  mơ,  lạng 

quạng; nhưng tâm địa thanh tịnh, quyết định không tiêm nhiễm mảy may, đó 

là  Phật  pháp.  Phật  pháp  và  thế  gian  pháp  là  một  pháp,  không  phải  là  hai 

pháp. Quý vị giác ngộ thì Phật pháp là thế gian pháp, thế gian pháp là Phật 

pháp.  Không  giác  ngộ  thì  Phật  pháp  cũng  trở  thành  thế  gian  pháp.  Vì  sao? 

Tâm quý vị không thanh tịnh, quý vị nhiễm ô, quý vị sanh phiền não, không 

sanh trí huệ. Phật pháp tại thế gian, sanh trí huệ, không sanh phiền não, khác 

nhau! 

Mặt nào cũng  làm  hết sức chu đáo, diễn tuồng, đức Phật  gọi  là “diễn  nói”, 

quý  vị  phải  nêu  gương  giác  ngộ,  nêu  gương  làm  Phật,  nêu  gương  làm  Bồ 

Tát. Nếu quý vị vẫn chưa hiểu lời nói này, hãy xem năm mươi ba lần tham 

học của Thiện Tài đồng tử: Năm mươi ba vị thiện tri thức ấy đều là chư Phật 

Như Lai, họ thị hiện các nghề nghiệp, trai, gái, già, trẻ. Quý vị tìm vị nào có 

thân phận, có hạnh nghiệp liên quan đến mình, thấy vị ấy làm như thế nào, 

nghĩa  là  thấy  vị  ấy  biểu  diễn  như thế  nào  bèn  học  theo,  sẽ  giải  quyết  được 

vấn  đề  của  chính  mình.  Ở  đây,  đại  sư  vì  lũ  người  mê  hoặc  điên  đảo,  lưu 

luyến  thế  gian  chúng  ta  vẫn  không  chịu  nghiêm  túc  nỗ  lực  học  Phật  mà 

giáng ngay cho một gậy vào đầu! 

“Tiện  tựu  kim  triêu  thành  Phật  khứ”  (dẫu  trở  về  thành  Phật  ngay  trong 

ngày  hôm  nay) “thành  Phật  khứ”  (đi  thành  Phật) chính  là  vãng  sanh.  Vãng 

sanh chính là thành Phật, thật đấy, không giả đâu! Chúng ta sanh về thế giới 

Cực  Lạc  là  ra  đi  trong  khi  còn  sống,  không  chết,  đang  sống  mà  đi,  chứ 

không phải chết rồi mới đi! Ta còn sống, chưa tắt hơi, sáng suốt, minh mẫn, 

Phật đến tiếp dẫn, ta theo Phật ra đi! Đó là “đi”, đang còn sống mà theo Phật 

ra đi, thân thể không cần đến nữa, bỏ đi! 

Vì thế, vãng sanh là ra đi trong khi còn sống, chứ không phải chết rồi 

mới đi. Vì vậy, chúng tôi bảo pháp môn này “không già, không bệnh, không 

chết”,  đó  gọi  là  gì  vậy?  Là  đại  sự!  Phật  vì  một  đại  sự  nhân  duyên  mà  xuất 

hiện trong thế gian, đại sự gì vậy? Chính là đại sự này. Quý vị hãy nghĩ xem: 

Há còn có sự nào lớn lao hơn chuyện này hay chăng? Ngài thực sự dạy cho 

chúng ta cách không  già, không bệnh, không chết. Nếu quý  vị không chiếu 

theo  phương  pháp  này  mà  thực  hành  thì  không  còn  có  cách  nào  nữa.  Đức 

Phật  là  thầy,  thầy  chẳng  thể  ép  buộc  học  trò,  học  trò  học  được  thì  thành 

công, nhất định phải nhờ vào ý chí tự phát khởi và tự lực, thầy có giúp cũng 

không được. Nếu chính quý vị chẳng thể tự động, tự phát, nỗ lực tự cường, 

quý vị làm sao có thể thành tựu cho được? 

Do  vậy,  ở  đây,  đại  sư  giảng:  Dẫu  cho  chúng  ta  vãng  sanh  ngay  trong 

hiện tại, thì “Lạc Bang hóa chủ” – Lạc Bang là thế giới Cực Lạc, “hóa chủ” 

là A Di Đà Phật – A Di Đà Phật vẫn chê quý vị trở về quá chậm, vì sao giờ 

này quý vị  mới đến? A Di Đà Phật ở trong thế giới Cực Lạc đã mười kiếp, 

sao  bây  giờ  quý  vị  mới  đến?  Vãng  sanh  ngay  trong  hiện  tại,  mà  A  Di  Đà 

Phật còn chê là chậm trễ. “Na kham cánh dục chi hồ giả” (há có nên muốn 

bàn luận xuông nữa ư): Câu này cũng là giáng cho chúng ta một gậy, chẳng 

được  làm  những chuyện “chi  hồ  giả dã”  nữa! “Chi  hồ  giả dã”137 là  gì  vậy? 

Chính là đọc kinh, nghiên cứu giáo pháp, vẫn lưu luyến chốn này, vẫn chưa 

buông xuống được, vẫn không muốn ra đi ngay lập tức. 

Nếu  vẫn  còn  lưu  luyến  kinh  giáo,  “quản  thủ  luân  hồi  một  liễu  thời” 

(vẫn giữ lấy luân hồi không lúc nào xong), quý vị vẫn tiếp tục muốn luân hồi 

trong  lục  đạo, chẳng thể  xong được. Đúng là phải  hiểu  rõ, phải thông suốt, 

phải  giống  như  Liên  Trì  đại  sư:  “Tam  Tạng  thập  nhị  bộ,  nhượng  cấp  biệt 

nhân ngộ” (Tam Tạng mười hai bộ kinh nhường cho người khác ngộ). Muốn 

học  Tam  Tạng  mười  hai bộ  kinh chính  là  làm chuyện “chi  hồ  giả  dã”. Nếu 

thực sự thấu hiểu sẽ không làm chuyện đó nữa, nhường cho người khác ngộ. 

“Bát  vạn  tứ  thiên  hạnh,  nhiêu  dữ tha  nhân  hành”  (tám  vạn  bốn  ngàn  hạnh, 

nhường  cho  người  khác  hành).  Tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn,  quý  vị  thích 

pháp nào thì hành pháp đó, tôi không hành, tôi đã quay đầu lại rồi. 

Vì  thế,  các  đại  đức  tổ  sư  đến  cuối  cùng,  một  bộ  A  Di  Đà  Kinh,  một  câu 

Nam-mô  A  Di  Đà  Phật  bèn  thành  công,  bèn  viên  mãn.  Chúng  ta  vẫn  phải 

nghiên cứu kinh giáo là vì sao? Vì chưa chết sạch lòng mong ngóng, khiêm 

hư sát đất tin tưởng, vẫn chưa chịu chết sạch lòng mong ngóng, khiêm hư sát 

đất  buông  xuống.  Mục  đích  của  kinh  giáo  là  khiến  cho  quý  vị  triệt  để  giác 

ngộ,  hễ  giác  ngộ  rồi  thì  phải  buông  hết  mọi  thứ  xuống.  Ngộ  là  thấy  thấu 

suốt, sau khi thấy thấu suốt rồi bèn buông xuống, thâm nhập một  môn, một 

câu  A  Di  Đà  Phật  niệm  đến  cùng  cực  bèn  thành  công,  không  còn  luân  hồi 

trong  lục đạo  nữa.  Bài kệ  này rất quan trọng,  hiện thời có được  mấy  người 

giác ngộ quay lại? Mấy người thực sự buông xuống? A! Bây giờ hết giờ rồi. 



---o0o--- 

 Tập 48 



Chư vị đồng học! 

Xin hãy xem tiếp phần khai thị trong thời thứ hai: 



Nguyên phù biến thập phương thị Cực Lạc thế giới. Sơn quang thủy 

sắc,  tự  không  hợp  không.  Tận  đại  địa  thị  Thanh  Thái  cố  hương,  hoa 

tiếu, điểu đề, như kính chiếu kính. 

      

原夫遍十方是極樂世界。山光水色。似空合空。盡大地是清泰故鄉。

華笑鳥啼。如鏡照鏡。 

(Vốn  trọn  khắp  mười  phương  là  thế  giới  Cực  Lạc.  Ánh  núi,  sắc  nước, 

dường hư không hòa hợp hư không. Khắp cõi đất là quê cũ Thanh Thái. Hoa 

cười, chim hót, như gương soi gương). 



Trước hết chúng ta xem tiểu đoạn này. “Nguyên phù”, “phù” (夫) là trợ 

ngữ từ, nói theo cách bây giờ thì “nguyên phù” nghĩa là vốn là, nguyên lai. 

Vốn  là  thật,  là  sự  thật,  “biến  thập  phương”  (trọn  khắp  mười  phương)  vô 

lượng vô biên thế giới đều là thế giới Cực Lạc. Vì sao chỗ chúng ta đây lại 

trở  thành  khác  hẳn  thế  giới  Cực  Lạc?  Đạo  lý  này,  chân  tướng  sự  thật  này 

phải  hiểu  rõ.  Thế  giới  vốn  là  Nhất  Chân,  thế  giới  Cực  Lạc  là  Nhất  Chân 

pháp  giới. Vì sao thế  giới  này biến đổi? Nguyên  nhân  là do chúng sanh cư 

trụ trong thế giới này đúng như kinh Đại Thừa đã nói: “Nhất niệm bất giác, 

nhi hữu vô minh” (một niệm bất giác bèn có vô minh), bèn dấy lên vô minh. 

Vô minh là Hoặc, mê hoặc, mê rồi bèn vọng động, tạo nghiệp, khiến cho thế 

giới vốn là Nhất Chân pháp giới bị bóp méo. 

Chúng tôi lại dùng nước làm tỷ dụ để diễn tả: Cả thế giới này giống như 

nước.  Nước  vốn  là  bình  tịnh,  nó  vốn  không  nhiễm  trước.  Trong  phần  sau, 

đại  sư  cũng  nêu  tỷ  dụ:  “Như  kính  chiếu  kính”  (như  gương  rọi  gương). 

Gương  vốn  không  nhiễm  trước,  tâm  địa  của  hết  thảy  chúng  sanh  đều  tịch 

tịnh, trạm tịch linh minh, tướng được hiện chính là thế giới Cực Lạc. Vốn là 

như  thế  đó,  tiếc  thay  quý  vị  mê  hoặc,  bèn  vọng  động.  Do  vọng  động  nên 

khởi tâm động niệm, phân biệt, chấp trước. Vì vậy, Nhất Chân, Cực Lạc bèn 

bị bóp méo. 

Mỗi  một  cá  nhân  tạo  nghiệp  mê  hoặc  khác  nhau.  Vì  vậy,  thế  giới  của 

mỗi cá nhân khác  nhau. Nói thật  ra, chẳng thể tìm được hai cá  nhân có thế 

giới  giống  nhau.  Đến  lúc  nào  mới  hoàn  toàn  tương  đồng?  Khi  thành  Phật, 

như thường nói: “Phật Phật đạo đồng!” [Thế giới của mỗi vị] Đẳng Giác Bồ 

Tát đều khác nhau, vẫn còn có sai biệt cực nhỏ nhiệm; đạt đến quả địa Như 

Lai  mới  hoàn  toàn  tương  đồng.  Vì  sao?  Vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước 

thảy  đều  đoạn  hết,  khôi  phục  diện  mục  vốn  có,  giống  như  nước  trong  ao, 

một mảy nhiễm ô cũng không có, một mảy sóng gợn cũng không có, giống 

như một tấm gương. Tác dụng của nó là soi rõ ràng, minh bạch những thứ ở 

bên  ngoài.  Chỉ  cần  có  chút  nhiễm  ô,  một  mảy  sóng  gợn  bèn  có  sai  biệt, 

huống chi gió to, sóng lớn. 

Tâm của bọn phàm phu lục đạo chúng ta là gió to, sóng lớn, mừng, giận, 

buồn, vui, yêu, ghét, muốn, thất tình, ngũ dục là gió to sóng lớn. Diện mục 

vốn  có  (tức  Cực  Lạc)  không  thấy  được  mảy  may  nào.  Bảo  quý  vị  rằng  có 

Cực Lạc, quý vị vẫn chẳng tin. Đối với sự không tin ấy, chúng ta có thể suy 

tưởng được: Từ trước đến nay, [người ấy] chưa từng nghe nói đến, từ trước 

đến  nay  chưa  từng  thấy  qua,  thậm  chí  nghe  người  khác  nói,  [liền  tự  nhủ]: 

“Có lẽ  là chuyện  lý  tưởng, sợ  rằng không  phải  là sự thật,  lẽ  nào có sự  thật 

ấy!” Nói chung không tránh khỏi  ngờ  vực!  Bởi thế, phải  hiểu thế  giới Cực 

Lạc vốn trọn khắp mười phương, vô lượng vô biên hết thảy cõi nước đều là 

thế giới Cực Lạc. Đạo lý này đến bây giờ chúng ta mới hiểu, mới tin tưởng 

được chân tướng sự thật này, chúng ta không hoài nghi. Tiếp theo đó là cách 

nói hình dung. 

“Sơn quang, thủy sắc, tự không  hợp không” (Ánh  núi, sắc nước, dường 

như  hư  không  hòa  hợp  với  hư  không):  Giống  như  nước  trong  hồ  đầm,  ao 

chuôm  vậy, dáng  núi  in bóng  xuống  mặt  nước,  nước thanh tịnh,  nước  bình 

tịnh,  không  nhiễm  ô,  không  có  sóng  gợn,  giống  như  một  tấm  gương,  “tự 

không hợp không” (dường như hư không hòa hợp hư không). Nếu như tâm 

chúng  ta  thanh  tịnh  thì  như  thế  nào?  Hoàn  cảnh  bên  ngoài  sẽ  chuyển  theo 

tâm: Tâm thanh tịnh, hoàn cảnh bên ngoài thanh tịnh. Tâm bình đẳng, hoàn 

cảnh bên ngoài bèn bình đẳng. Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác là đức hiệu của 

A Di Đà Phật, mà cũng là đức hiệu của tự tánh chúng ta. Tự tánh của chúng 

ta  vốn  là  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  giác.  Nay  vì  sao  không  thanh  tịnh,  không 

bình  đẳng,  không  giác?  Chuyện  này  phải  tự trách  mình,  không  thể  trách  ai 

khác! Đấy là cảnh giới thanh tịnh bình đẳng giác. 

“Tận  đại  địa  thị  Thanh  Thái  cố  hương”  (trọn  cõi  đất  là  quê  cũ  Thanh 

Thái). Thanh Thái chính là thế giới Cực Lạc. Thế giới Cực Lạc còn có tên là 

Thanh Thái: Thanh tịnh, Thái (泰) là hòa bình an lạc, hoàn toàn tương phản 

với thế giới này của chúng ta. Thế giới của chúng ta là thế giới ngũ trược ác 

thế,  Tây  Phương  Cực  Lạc  là  “ngũ  thanh  an  thái”  (năm  điều  thanh  tịnh,  an 

vui, hòa bình) không trược, chẳng ác. Đủ thấy rằng sự thật này đúng như đức 

Thế  Tôn  thường  giảng  trong  kinh  Đại  Thừa:  “Nhất  thiết  pháp  tùng  tâm 

tưởng sanh” (Hết thảy các pháp sanh từ tâm tưởng). Vì thế, ngày nay chúng 

ta tu hành là tu cái gì? Trong kinh A Di Đà, đức Thế Tôn đã dạy chúng ta: 

“Nhất tâm bất loạn”, “tâm không điên đảo”, hai câu như vậy đó. 

Nếu  tu  đến  mức  niệm  niệm  đều  là  nhất  tâm  bất  loạn  thì  cảnh  giới  thảy 

đều chuyển. Tôi thường nói: Trước nhất là tướng mạo chuyển biến, tiếp đến 

là thể chất chuyển biến, rồi đến  hoàn cảnh cư trụ cũng chuyển biến. Giống 

như một ngọn đèn, lúc đốt sáng lên, trước hết soi sáng chính mình, mà cũng 

chiếu  trọn  khắp  mười  phương  xung  quanh  quý  vị.  Độ  sáng  càng  mạnh  thì 

chiếu càng xa. Độ sáng yếu thì chiếu rất gần. Độ sáng yếu hay mạnh là công 

phu của quý vị cạn hay sâu. Chiếu tan tối tăm, chiếu tan trược ác, Cực Lạc 

hiện tiền, Thanh Thái hiện tiền. “Thanh Thái cố hương”, chữ “cố hương”  ý 

vị rất  nồng  nàn! Vốn sẵn  là như thế, nay  mê  hoặc đã quá  lâu, giống  như lữ 

hành bên  ngoài, rời quê cũ quá  lâu, quê cũ  như thế  nào  gần  như quên  mất. 

Mê luyến trong hoàn cảnh khổ nạn bên ngoài, chẳng biết vốn sẵn là an lạc. 

“Hoa  tiếu,  điểu  đề,  như  kính  chiếu  kính”  (Hoa  cười,  chim  hót,  như 

gương soi gương): Hai câu sau cùng này đều là tỷ dụ nhằm hình dung, nghĩa 

lý rất sâu, chúng ta phải chú tâm thể hội. “Như gương chiếu gương”, gương 

rọi sáng lẫn nhau, cảnh giới được hiện trùng trùng vô tận. Quả thật tỷ dụ này 

có thể dùng để sánh ví thế giới trùng trùng vô tận được  một chút, mảy trần 

chẳng nhiễm, trạm tịch linh minh. “Hoa cười, chim hót” nhằm hình dung sự 

sung sướng. Tiếp theo, thiền sư Trung Phong lại vì chúng ta nói: 



      Tự thị bất quy, quy tiện đắc. Ngũ hồ yên cảnh hữu thùy tranh? 

      自是不歸歸便得。五湖煙景有誰爭。 

(Tự mình không về, chứ về liền được. Cảnh mây khói nơi năm hồ nào ai 

tranh?) 



Chúng ta  mê  mất tự tánh, không biết quay đầu. “Tự thị bất quy” (chính 

mình không  về) nghĩa  là không biết quay đầu! Nếu quý  vị quay đầu thì [tự 

tánh] sẽ  hiện tiền. Sao  gọi  là “quay đầu”? Dứt sạch  vọng tưởng, phân biệt, 

chấp  trước  là  “quay  đầu”;  do  vì  trong  tự  tánh  không  có  vọng  tưởng,  phân 

biệt,  chấp  trước.  Kinh  điển  nhà  Phật  gọi  cảnh  giới  được  hiện  bởi  tự  tánh 

trạm  nhiên  tịch  diệt  bằng  danh  từ  Cực  Lạc,  Hoa  Tạng,  hoặc  là  Nhất  Chân, 

đấy đều là tự tánh duy tâm sở hiện, không phải do duy thức sở biến. Thức là 

gì? Thức là vọng tưởng, phân biệt, chấp trước; vừa khởi lên những thứ này 

thì thế  giới  liền  bị  biến  đổi  ngay  lập  tức,  tùy  theo  thức  tâm  của  quý  vị  mà 

sanh ra những biến hóa, biến thành  mười pháp giới. Trong mười pháp giới, 

quý vị chú tâm quan sát sẽ thấy trong mười pháp giới lại có mười pháp giới, 

Thiên Thai đại sư gọi là “bách giới thiên như”. Nếu lại chú tâm quan sát, sẽ 

là  vô  lượng  vô  biên  pháp  giới,  đấy  chính  là  những  chiều  không  gian  khác 

nhau được phát hiện bởi các nhà khoa học hiện đại. 

Những  chiều  không  gian  khác  nhau  là  do  đâu  mà  có?  Từ  vọng  tưởng, 

phân biệt, chấp trước  hiện ra. Chỉ cần buông  xuống  vọng  tưởng, phân biệt, 

chấp trước thì gọi là Thiền Định, hoặc là tam-muội. Để đột phá những chiều 

không  gian  khác  nhau,  quý  vị  buông  xuống  nhiều  sẽ  đột  phá  nhiều  chiều 

không gian; buông xuống ít thì đột phá các chiều không gian cũng ít. Người 

thế gian thường gọi chuyện này là [người tu hành] có thần thông nhiều hay ít 

khác nhau; thần thông nhiều hay ít là như thế đó: Quý vị buông xuống được 

nhiều hay ít. Càng buông được nhiều, thần thông càng lớn. A La Hán buông 

chấp trước (tức Kiến Tư phiền não) xuống, siêu thoát sáu nẻo. Bồ Tát lại tiến 

xa  hơn  nữa,  buông  Trần  Sa  phiền  não  xuống,  không  còn  phân  biệt;  vì  thế, 

các  Ngài  có  thể  vượt  thoát  mười  pháp  giới.  Pháp  Thân  Bồ  Tát  lại  còn  tiến 

cao hơn nữa, vọng tưởng cũng buông xuống luôn nên trở về Nhất Chân pháp 

giới, đạt đến địa vị ấy thì  gọi  là trở  về quê cũ Thanh Thái  nơi thế  giới Cực 

Lạc. 

Phá  một phẩm  vô  minh, chứng  một phần Pháp Thân, sẽ  nhập cảnh  giới 

này. Đây không phải là chuyện dễ, nay chúng ta không có cách gì cả. Vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước (tức  là phiền  não tập  khí) buông  xuống không 

được, chỉ có cách nhờ vào A Di Đà Phật giúp đỡ chúng ta, tiếp dẫn chúng ta 

sanh  về Tây Phương Cực  Lạc thế giới, đến  nơi ấy sẽ dần dần buông  xuống 

được.  Qua  kinh  điển  Tịnh  Tông,  đức  Thế  Tôn  đã  giới  thiệu  cho  chúng  ta, 

đức Phật giảng rất rõ ràng, rất minh bạch: Phàm phu nghiệp chướng, tập khí 

sâu  nặng,  trừ  một  môn  này  ra,  các  pháp  môn  khác  dẫu  hay,  tuy  pháp  môn 

bình đẳng không cao - thấp, nhưng hết thảy chúng sanh căn tánh không bình 

đẳng, mê - ngộ không bình đẳng, nghiệp chướng không bình đẳng, cho nên 

phải chọn lấy một pháp môn khế cơ thì mới có thể thọ dụng được. Pháp môn 

Niệm Phật Trì Danh của  Tịnh  Tông thích  hợp  nhất đối  với căn cơ của  mọi 

chúng  sanh.  Chỉ  cần  quý  vị  có  thể  tin,  có  thể  nguyện,  có  thể  chấp  trì  danh 

hiệu,  như  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  đã  nói:  “Đô  nhiếp  lục  căn,  tịnh  niệm  tương 

kế”  (Nhiếp  trọn  sáu  căn,  tịnh  niệm  tiếp  nối)  thì  quý  vị  sẽ  thành  công.  Do 

vậy, quý vị phải nghĩ đến chuyện quay đầu, quay đầu là được, “quy tiện đắc” 

(về được liền). 

“Ngũ hồ yên cảnh” (cảnh sắc năm hồ phủ trong mây khói) chính là tỷ dụ. 

Trước kia giao thông bất tiện, địa cầu bị núi sông cách trở. Mỗi một khu vực 

khá  cô  lập,  đây  kia  chẳng  qua  lại  với  nhau.  Mọi  người  thường  gọi  chung 

những khu vực của Trung Quốc là “ngũ hồ tứ hải”. Nói “ngũ hồ tứ hải” cũng 

như nói đến toàn bộ Trung Quốc. Tứ hải chính là bốn biển Bột Hải, Hoàng 

Hải,  Đông  Hải,  Nam  Hải138  ở  phía  Đông  Trung  Quốc.  Trong  nội  địa  có 

Động  Đình  Hồ,  Bà  Dương  Hồ,  Sào  Hồ,  Thái  Hồ,  Hồng  Trạch  Hồ139  đều  ở 

hai bên bờ Trường Giang, phong cảnh hết sức đẹp. Hiện tại rất nhiều khách 

du  lịch  đến  Trung  Quốc  ngoạn  cảnh,  đại  khái  những  nơi  ấy  đều  thuộc  khu 

vực  du  lịch  trọng  điểm.  Phong  cảnh  những  nơi  đó  mặc  tình  nhìn  ngắm, 

thưởng  thức,  chẳng  có  ai  tranh,  nên  thiền  sư  dùng  những  cảnh  ấy  để  tỷ  dụ 

người  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  tiêu  dao  tự  tại.  Giữa  người  với  người 

không  có  tranh  chấp,  không  có  chiếm  hữu;  do  vậy  không  có  được  mất, 

chẳng giống như thế gian chúng ta lo được, lo mất! 

Nói thật ra, toàn bộ thiên nhiên vốn không có giới tuyến; nơi hoàn cảnh 

cư trụ của chúng hiện nay đã biến thành [tình trạng] như thế này: Đất đai nhà 

của quý  vị có giới tuyến phân định  nhà  mình  với  nhà  hàng  xóm. Chúng  tôi 

đọc cuốn Âm Thanh Hoang Dã, thấy những thổ dân châu Úc nghĩ bọn người 

chúng ta (họ gọi chúng ta là “hạng người biến giống”) không phải là người 

nguyên  gốc.  Người  nguyên  gốc  không  có  những  quan  niệm  giới  hạn  như 

vậy. Nếu nay vạch ra một khoảnh đất rồi cho là của mình, không cho người 

khác xâm phạm, quả thật đúng là biến giống, bởi nguyên khởi vốn không hề 

có chuyện như vậy. Nguyên lai, bất luận cuộc sống tinh thần hay cuộc sống 

vật chất đều hợp thành  một với thiên nhiên. Tối thiểu là chúng ta sống trên 

quả địa cầu này, toàn bộ địa cầu chính là không gian hoạt động của ta, không 

câu  thúc,  không  có  mảy  may  chướng  ngại  nào.  Con  người  hiện  tại  bày  ra 

chướng  ngại  khắp  nơi,  tự  mình  hạn  chế  mình,  đấy  là  do  con  người  làm  ra, 

chứ tự nhiên không như thế. 

Như  vậy,  chúng  ta  thấy  thiền  sư  bảo  “hoa  cười,  chim  hót”  nhằm  hình 

dung  cuộc  sống  tự  nhiên,  cuộc  sống  không  trói  buộc,  tuyệt  đối  không  nói 

đến  chuyện  chiếm  hữu,  đối  lập,  những  ý  niệm  ấy  đều  không  có,  không  có 

những  quan  niệm  ấy.  Niệm  niệm  tương  ứng  cùng  Pháp  Tánh,  niệm  niệm 

tương  ứng  cùng  thiên  nhiên.  Câu  này  hình  dung  chúng  ta  trở  về  với  đại  tự 

nhiên,  trở  về  thế  giới  Cực  Lạc  chính  là  về  với  đại  tự  nhiên,  ở  đây  thiền  sư 

Trung Phong khuyên dạy chúng ta như thế. Tiếp theo là: 



Hoàng kim tý trú dạ thường thùy. 

      黃金臂晝夜常垂。 

(Tay vàng ròng đêm ngày thường rủ). 



Đây chính là A Di Đà Phật xòe tay tiếp dẫn, từ trước đến nay, ngày đêm 

không gián đoạn, hy vọng chúng ta quay đầu. 



      Duy hứa hành nhân độc ủy. 

惟許行人獨委。 

(Chỉ đợi mình hành nhân nương nhờ). 



Ủy  (委)  là  gởi  thân,  quy  mạng.  Trong  câu  “duy  hứa  hành  nhân”  thì 

“hành nhân” cũng mang ý nghĩa kép: 

1) Hành nhân là người tu hành nhất tâm quy mạng A Di Đà Phật, A Di Đà 

Phật tiếp dẫn người ấy. 

2) Ngoài ra, “hành nhân” còn có nghĩa là người đang lữ hành bên ngoài, xa 

rời quê nhà. Ở bên ngoài đã lâu lắm rồi, quên mất cả quê nhà. 

Câu nói mang hai nghĩa như vậy. Nếu chúng ta giác ngộ, thực sự quay đầu, 

nói thông tục là hết thảy đều gởi gắm A Di Đà Phật chiếu cố. A Di Đà Phật 

thực sự chiếu cố quý vị, không giả chút nào hết! Vấn đề là quý vị có thực sự 

chịu  ủy  thác  cho  Ngài  hay  không?  Nếu  thực  sự  ủy  thác,  Phật  sẽ  thực  sự 

chiếu cố quý vị. 



      Bạch ngọc hào cổ kim bất muội. 

      白玉毫古今不昧。 

(Bạch ngọc hào quang xưa nay chẳng tối). 



“Bạch  ngọc  hào”  chính  là  A  Di  Đà  Phật  phóng  quang  từ  tướng  Bạch 

Hào,  Phật  quang  chiếu  đến  quý  vị.  Trong  nhà  Phật  chúng  ta  gọi  là  Phật 

quang,  nay  người  Tây  Phương  gọi  là  “từ  trường”.  Từ  trường  của  A  Di  Đà 

Phật đặc biệt mạnh mẽ, đúng là vượt trỗi các đức Phật khác. Từ trường của 

Ngài  trọn  khắp  pháp  giới,  hư  không  giới,  trọn  khắp  hết  thảy  những  chiều 

không  gian  bất  đồng.  Trong  kinh  Hoa  Nghiêm,  chúng  ta  thấy  là  trọn  khắp 

trùng trùng vô tận thế giới, vì sao? Vì A Di Đà Phật biểu thị tánh đức rốt ráo 

viên  mãn,  trọn  khắp  pháp  giới  hư không  giới,  trọn  khắp  trùng  trùng  vô  tận 

thế giới, pháp vốn là như thế, vốn sẵn là như vậy. Hiện tại: 



      Toàn bằng nguyện giả thừa đương. 

      全憑願者承當。 

(Hoàn toàn nhờ vào tín - hạnh - nguyện gánh vác). 



“Thừa đương” là trực tiếp gánh vác. Chúng ta được Phật quang soi chiếu 

lợi ích, thường gọi là công đức. Thế nào là “nguyện giả”? Có Tín, có Hạnh, 

có  Nguyện.  So  với  câu  “duy  hứa  hành  nhân  độc  ủy”  (chỉ  đợi  mình  hành 

nhân nương nhờ) ở trên thì câu này lại sâu hơn một tầng nữa. “Chỉ đợi mình 

hành nhân nương nhờ” là có Tín, có Nguyện, nhưng không thấy có Hạnh. Ở 

đây, “nguyện giả thừa đương” là đầy đủ ba tư lương Tín - Nguyện - Hạnh. 



      Sở  dĩ đạo:  Vạn  pháp thị tâm  quang,  chư  duyên  duy  tánh  hiểu,  bản 

vô mê ngộ nhân, chỉ yếu kim nhật liễu. 

      所以道。萬法是心光。諸緣惟性曉。本無迷悟人。只要今日了。 

(Vì thế  mới  nói: Muôn  pháp  là tâm quang, các duyên chỉ do tánh chiếu 

rạng, vốn không có kẻ mê, người ngộ, chỉ cần ngày hôm nay liễu giải). 



Bốn câu này nói rất hay. “Vạn pháp” bao gồm hư không, pháp giới, cõi 

nước,  chúng  sanh,  chúng  là  gì  vậy?  Đúng  là  chân  tâm,  là  những  ánh  sáng, 

cảnh  sắc  do  tự  tánh  rung  động  (ba  động,  dao  động,  fluctuations).  Các  nhà 

khoa học hiện tại cũng nói như thế. Các nhà khoa học công nhận trong vũ trụ 

vật  chất  không  tồn  tại,  vật  chất  là  gì?  Là  những  tướng  hiện  ra  bởi  những 

rung động, cách nói như vậy dần dần tương ứng với Đại Thừa giáo. Vì vậy, 

khoa  học  tiến  bộ  giúp  cho  Phật  giáo  rất  nhiều.  Chúng  ta  đọc  kinh  Phật,  lại 

nghe những điều khoa học nói, tín tâm kiên định, nghi hoặc đều đoạn sạch. 

Hết thảy vạn pháp trong vũ trụ quả thật là những tướng được hiện do những 

rung động từ tâm quang. 

“Chư  duyên  duy  tánh  hiểu”  (Các  duyên  chỉ  do  tánh  tỏ  rạng):  Tánh  là 

chân  tánh,  các  duyên  là  hết  thảy  vạn  pháp,  vạn  sự,  vạn  pháp.  Vạn  pháp  và 

“các duyên” ở đây có cùng ý nghĩa. Pháp do đâu mà có? Pháp là duyên sanh. 

Duyên là gì? Là huyễn giác do tập khí nhiễm ô nơi chân tánh, là Thức. Nếu 

dùng “duy tâm sở hiện, duy thức sở biến” để giải thích bốn câu của thiền sư 

Trung  Phong  sẽ  dễ  dàng  hiểu  rõ.  “Vạn  pháp  thị  tâm  quang”  (Vạn  pháp  là 

tâm quang) nghĩa là duy tâm sở hiện; “chư duyên duy tánh hiểu” (các duyên 

chỉ do tánh tỏ rạng) là duy thức sở biến. 

“Bổn vô mê ngộ nhân” (vốn không có người mê hay kẻ ngộ). Con người 

quả  thật  không  có  mê  và  ngộ,  mê  và  ngộ  là  gì?  Là  nhận  biết  sai  lầm.  Con 

người  là  vật  chất,  quả  thật  không  mê  hay  ngộ.  Phật  tánh  không  có  mê  hay 

ngộ, Pháp Tánh không có mê hay ngộ. Mê - ngộ là duyên, đến phần khai thị 

trong  đoạn  sau,  thiền  sư  Trung  Phong  sẽ  giảng  thật  rõ.  Ngài  giảng  tâm  có 

nhiều thứ, mê - ngộ là gì? Mê - ngộ là Duyên Lự tâm, là tám thức, năm mươi 

mốt  Tâm  Sở,  ở  trong  những  thứ  ấy  có  thể  nói  đến  mê,  nhắc  đến  ngộ,  chứ 

trong tự tánh không có mê hay ngộ, trong Pháp Tánh không có mê hay ngộ, 

trong pháp giới không có mê hay ngộ. 

Vì thế, “chỉ  yếu kim  nhật  liễu”  (chỉ cần  ngày  nay  liễu  giải),  ngày  hôm  nay 

đột nhiên giác ngộ, vấn đề bèn được giải quyết. Nói trên mặt lý luận, phàm 

phu  thành  Phật  chỉ  trong  một  niệm,  lẽ  đâu  phải  mất  cả  một  ngày  để  giác 

ngộ? Nào phải mất cả ngày để quay đầu? Hy vọng quý vị hiện tại giác ngộ, 

hiện  tại quay đầu, buông  vọng tưởng, phân biệt, chấp  trước  xuống chính  là 

quay  đầu.  Chúng  tôi  thường  khuyến  khích  các  đồng  học,  phải  chú  trọng 

buông tự tư tự lợi xuống, phải buông danh văn, lợi dưỡng xuống, phải buông 

sự  hưởng  thụ  ngũ  dục  lục  trần  xuống,  phải  buông  tham  -  sân  -  si  -  mạn 

xuống. Từ vô thỉ kiếp đến nay, những thứ này đã hại chúng ta phải đời đời 

kiếp  luân  hồi  trong  lục  đạo,  đau  khổ  đã  nếm  đủ  quá  rồi,  hãy  nên  giác  ngộ, 

hãy nên quay đầu lại, hãy nên buông xuống. Buông xuống chính là quay đầu 

về với bản lai diện mục của chúng ta, thế giới Cực Lạc, quê cũ Thanh Thái. 

Hãy xem tiếp đoạn khai thị tiếp theo: 



      Tức kim hiện tiền chúng đẳng, hệ niệm đệ nhị thời Phật sự. 

      即今現前眾等。繫念第二時佛事。 

(Vậy nay đại chúng hiện tiền, Phật sự Hệ Niệm thời thứ hai). 



Vốn  là  có  ba  thời  hệ  niệm,  đây  là  thời  thứ  hai.  Đại  chúng  hiện  đang  ở 

trong thời thứ hai. 



Thả liễu chi nhất cú, như hà cử dương? 

      且了之一句。如何舉揚。 

(Vậy thì liễu giải rồi, một câu phải diễn nói như thế nào đây?) 



“Liễu  chi”  (liễu  giải  rồi)  do  đâu  mà  có?  Từ  phần  khai  thị  trên  đã  nói: 

“Bổn vô mê ngộ nhân, chỉ yếu kim nhật liễu” (Vốn không có người mê hay 

kẻ  ngộ,  chỉ  cần  ngày  nay  liễu  giải).  Hiện  tiền  đại  chúng  chúng  ta,  mau  đã 

liễu  giải  một câu rồi  thì phải  diễn  nói  như thế  nào  đây? Ở đây, đại sư  lại  y 

như cũ, trao cho chúng ta thiền ý. Chúng ta có tham thấu mới hòng thụ dụng. 

Tham không thấu cũng không sao, cứ chất phác niệm Phật cũng được. Ngài 

nói hai câu: 



Lưu ly trì thượng huyền minh nguyệt, 

Hạm đạm hoa gian hý thủy cầm. 

琉璃池上懸明月。 

菡萏華間戲水禽。 

(Ao lưu ly trăng sáng vắt ngang, 

Quanh sen búp, thủy cầm đùa bỡn). 



Đây  là  nói  hiện  tiền  đại  chúng  chúng  ta  nên  liễu  giải  như thế  nào.  Câu 

thứ nhất giảng về minh tâm kiến tánh, tâm tánh vốn sẵn sáng suốt, nay như 

thế nào? Nay không trong sáng, vì sao không sáng? Vì có những thứ đã nói 

trên  đây  chướng  ngại,  những  thứ  gì  vậy?  Phiền  não  tập  khí,  Phiền  Não 

Chướng, Sở Tri Chướng, hai thứ chướng ấy ngăn lấp tánh. Tâm tánh vốn là 

“lưu  ly  trì  thượng  huyền  minh  nguyệt”  (vầng  trăng  sáng  treo  ngang  ao  lưu 

ly);  nay  ao  lưu  ly  biến  thành  nước  đục,  không  thấy  được  vầng  trăng  sáng 

nữa. 

Làm  thế  nào  để khôi phục tự tánh của chính  mình?  Buông  vọng tưởng, 

phân  biệt,  chấp  trước  xuống.  Tổ  sư  đại  đức  dạy  cho  hàng  sơ  học  phương 

pháp rất tốt, nhưng tự chúng ta quá lơ đãng, không nghe hiểu, không biết y 

giáo  phụng  hành.  Các  Ngài  dạy  chúng  ta  phương  pháp:  Trong  cuộc  sống 

thường  ngày  khởi  tâm  động  niệm,  ngôn  ngữ,  hành  vi  chớ  tùy  thuận  phiền 

não tập khí của chính mình, phải tùy thuận giáo huấn của Phật, Bồ Tát, phải 

tùy  thuận  tánh  đức.  Nếu  thực  sự  làm  được  như  thế,  nghiêm  túc  làm,  đêm 

ngày đều không rời thì nói chung là từ ba đến năm năm bèn có hiệu quả hết 

sức  tốt  đẹp.  Hiệu  quả  thù  thắng  nhất  có  thể  là  đại  triệt  đại  ngộ,  minh  tâm 

kiến  tánh;  kém  hơn  thì  tuy  chưa  thể  triệt  ngộ,  nhưng  khẳng  định  là  có  đại 

ngộ. Trong vòng ba đến năm năm, thời thời khắc khắc có tiểu ngộ, tích tiểu 

ngộ thành đại ngộ, tích đại ngộ thành triệt ngộ; vấn đề là phải nghiêm túc tu 

tập, phải khắc phục phiền não tập khí của chính mình. Câu tiếp theo nói đến 

du hý thần thông. 

“Hạm đạm hoa gian hý thủy cầm” (loài thủy cầm đùa giỡn giữa các búp 

sen). “Hạm đạm” là [búp] hoa sen, hoa sen trong ao, loài thủy cầm140 cũng ở 

trong ao hoa sen, rất tự tại, rất tiêu dao. Câu này là hình dung nhằm làm cho 

quý vị đối với cảnh giới ấy phải chú tâm lãnh hội. Lãnh hội không được thì 

cứ niệm Phật, chuyên tu pháp môn Trì Danh này. Tiếp đó là bài kệ tán Phật, 

chúng ta đọc qua một lượt là được rồi, trước kia đã giảng rồi: 



---o0o--- 

20. Tán Phật Kệ 

  

A Di Đà Phật thân kim sắc, 

Tướng hảo quang minh vô đẳng luân. 

Bạch hào uyển chuyển ngũ Tu Di, 

Cám mục trừng thanh tứ đại hải. 

Quang trung hóa Phật vô số ức, 

Hóa Bồ Tát chúng diệc vô biên. 

Tứ thập bát nguyện độ chúng sanh, 

Cửu phẩm hàm linh đăng bỉ ngạn. 

Nam mô Tây Phương Cực Lạc thế giới đại từ đại bi A Di Đà Phật. 

阿彌陀佛身金色。 

相好光明無等倫。 

白毫宛轉五須彌。 

紺目澄清四大海。 

光中化佛無數億。 

化菩薩眾亦無邊。 

四十八願度眾生。 

九品咸令登彼岸。 

南無西方極樂世界。大慈大悲。阿彌陀佛。 



Đoạn văn này hết sức quan trọng, là trung tâm của pháp sự Hệ Niệm. Tất 

cả những chuyện niệm kinh, niệm chú, khai thị đều là trợ duyên, trung tâm 

của pháp sự này là niệm Phật. Vì thế, ở đây thiền sư dặn dò chúng ta: Phật 

hiệu  niệm  càng  nhiều  càng  tốt.  Thông  thường,  đơn  giản  nhất  là  niệm  một 

trăm tiếng, nếu thực sự niệm thì nên niệm một ngàn tiếng, trong tâm quý vị 

mới định lại được, mới hòng thọ dụng. Một trăm tiếng là mới hơi định thôi, 

sau đấy không còn định nữa, rất khó có hiệu quả. Tiếp đến là tán Phật: 



Đệ nhất đại nguyện, 

Quán tưởng Di Đà, 

Tứ thập bát nguyện độ Sa Bà, 

Cửu phẩm dũng kim ba, 

Bảo võng giao la, 

Độ vong linh xuất ái hà. 

Nam mô Liên Trì Hội Bồ Tát Ma Ha Tát. 

第一大願。 

觀想彌陀。 

四十八願度娑婆。 

九品湧金波。 

寶網交羅。 

度亡靈出愛河。 

南無蓮池會菩薩摩訶薩。 



Đoạn  này  bảo  chúng  ta  tu  hành,  chúng  ta  là  hạng  căn  tánh  như  vậy  thì 

phải tu hành như thế mới thực sự đạt được lợi ích. 



---o0o--- 

21. Khai Thị 



Dưới đây lại là phần khai thị lần thứ hai, mở đầu cũng là bốn câu kệ: 



Thị tâm thị Phật tương tâm niệm, 

Niệm đáo tâm không, Phật diệc vong, 

Tán thủ quy lai trùng kiểm điểm, 

Hoa khai xích bạch dữ thanh hoàng. 

是心是佛將心念。 

念到心空佛亦忘。 

撒手歸來重檢點。 

華開赤白與青黃。 

(Tâm này là Phật đem tâm niệm, 

Niệm đến tâm không, Phật cũng không, 

Thõng tay quay về kiểm điểm lại, 

Hoa chen trắng đỏ lẫn xanh vàng). 



“Thị tâm thị Phật” (tâm này là Phật), trong phần trên đã nói qua, “tương tâm 

niệm” (hãy đem tâm niệm) là đúng quá rồi! “Đem tâm niệm” chính là “tâm 

này làm Phật”, hoàn toàn tương đồng, hoàn toàn ứng với lời đức Thế Tôn đã 

giảng  trong  kinh  Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật.  Quán  kinh  dạy:  “Thị  tâm  thị 

Phật, thị tâm  tác Phật”  (tâm  này  là Phật, tâm  này  làm  Phật).  Làm Phật  như 

thế nào? Niệm Phật chính là làm Phật, cái tâm của quý vị vốn là Phật, nay lại 

niệm Phật,  sao không thành Phật cho được! A! Bây giờ đã hết giờ rồi! 



* 



Chư vị đồng học! 

Xin xem tiếp bài kệ trong phần khai thị lần thứ hai: 



Thị tâm thị Phật tương tâm niệm, 

Niệm đáo tâm không, Phật diệc vong. 

是心是佛將心念。 

念到心空佛亦忘。 

(Tâm này là Phật, đem tâm niệm, 

Niệm đến tâm không, Phật cũng không). 



Đây là nói đến lúc công phu thành thục, tam-muội hiện tiền, bầu trời tâm 

tánh  hoàn  toàn  hiện  bày.  Trong  pháp  môn  Niệm  Phật,  cảnh  giới  này  được 

gọi  là  nhất  tâm  bất  loạn,  cùng  một  cảnh  giới  “đại  triệt,  đại  ngộ,  minh  tâm, 

kiến  tánh”  của  Thiền  Tông.  Cũng  có  thể  nói  là:  Đã  đoạn  phân  biệt,  chấp 

trước, đối với hết thảy pháp thế gian và xuất thế gian không phân biệt, không 

chấp trước, vọng tưởng cũng phá được một phần, tối thiểu là phá được một 

phẩm [vô  minh], vượt thoát  mười pháp giới. Lúc ấy sẽ trụ trong Nhất Chân 

pháp  giới,  pháp  Đại  Thừa  gọi  [người  như  vậy]  là  Pháp  Thân  Bồ  Tát  hay 

Pháp Thân đại sĩ. Hai câu kệ tiếp theo nói đến cảnh giới của bậc Pháp Thân 

đại sĩ. Nếu chúng ta dùng nhân quả để luận thì hai câu kệ ấy nói lên quả báo 

của bậc Pháp Thân Bồ Tát. Chúng ta hãy xét quả báo của các Ngài: 

 

Tán thủ quy lai, trùng kiểm điểm. 

撒手歸來重檢點。 



(Thõng tay quay về kiểm điểm lại). 



“Tán  thủ”  (thõng  tay)  là  buông  xuống,  thân  tâm,  thế  giới  hết  thảy  đều 

buông xuống. “Quy lai” (quay về) là hồi quy Tự Tánh, như Lục Tổ đại sư đã 

nói trong Đàn Kinh: “Bổn lai vô nhất vật, hà xứ nhạ trần ai” (vốn không có 

một vật, chỗ nào nhuốm bụi trần). Chỗ nào nhuốm bụi trần là câu trả lời của 

Ngài dành cho thiền sư Thần Tú, quan trọng nhất là “vốn không có một vật”. 

Tất  cả  hết  thảy  hiện  tượng  là  “duy  tâm  sở  hiện”,  trong  ấy  không  có  Thức 

biến.  Nói  theo  cách  của  chúng  ta  [thường  nói]  thì  là  hoàn  toàn  tự  nhiên, 

trong ấy không có mảy may nào do sức người tạo tác, hoàn toàn thuộc về đại 

tự nhiên. 

  

Hoa khai xích bạch dữ thanh hoàng. 

華開赤白與青黃。 

(Hoa chen trắng đỏ lẫn xanh vàng). 



Pháp  vốn  là  như  vậy,  là  cảnh  sắc  sẵn  có  trong  tự  nhiên.  Ngài  Trung 

Phong dùng hoa sen bốn màu trong ao bảy báu để mượn chuyện này diễn tả 

chuyện  kia,  vẽ  mây  để  gợi  trăng141,  khiến  cho  chúng  ta  từ  đây  hiểu  được 

cuộc  sống  của  bậc  Pháp  Thân  Bồ  Tát:  Tùy  thuận  Pháp  Tánh,  tùy  thuận  tự 

nhiên, trong ấy chẳng thêm vào mảy may ý tưởng nào, đấy mới là trọn vẹn. 

Những  vị  Pháp  Thân  Bồ  Tát ấy  sống  ở  đâu?  Ở  đâu  cũng  được,  trọn  chẳng 

chướng  ngại gì. Trong thế  gian của chúng  ta đây có Pháp Thân Bồ Tát hay 

chăng? Có! Khẳng định là có. Chư Phật Như Lai và các Pháp Thân Bồ Tát 

ứng hóa trong thế gian này của chúng ta, mang thân phận bất định, chúng ta 

thực sự không thể biết được. 

Trong kinh, đức Phật dạy: Những người ứng hóa trong thế gian, trai, gái, 

già, trẻ, đủ mọi ngành nghề, nên dùng thân phận nào để độ bèn hiện thân ấy, 

giống như ba mươi hai ứng thân của Quán Thế Âm Bồ Tát, hoặc [năm mươi 

ba vị thiện tri thức trong] năm mươi ba lần tham học của Thiện Tài đồng tử 

trong kinh Hoa Nghiêm, không hiện thân nhất định nào, chúng ta nhìn không 

ra.  Họ  đúng  là  niệm  niệm  hạnh  hạnh  đều  tương  ứng  với  Pháp  Tánh,  tương 

ứng với pháp giới. Câu thứ nhất nói về Lý, câu thứ hai nói về công phu, câu 

ba và câu bốn luận về cảnh giới. Chư Phật, Bồ Tát, và thiền sư Trung Phong 

đều hy vọng chúng ta có thể niệm Phật có được một chút thành tựu, mà cũng 

có thể nhập vào cảnh giới này. Hãy xem phần khai thị tiếp theo: 



Giáo trung đạo: 

      教中道。 

(Trong giáo pháp đã dạy). 



Đức Thế Tôn trong khi dạy dỗ đã có nói mấy câu như sau: 



Duy tâm Phật diệc nhĩ, duy Phật chúng sanh nhiên. Tâm, Phật, cập 

chúng sanh, thị tam vô sai biệt. 

惟心佛亦爾。惟佛眾生然。心佛及眾生。是三無差別。 

(Luận  về  tâm,  Phật  cũng  thế;  luận  về  Phật,  chúng  sanh  cũng  thế.  Tâm, 

Phật và chúng sanh là ba thứ không sai biệt). 



Bài kệ đầu tiên rất quan trọng, giảng: Tâm, Phật và chúng sanh là một 

nhưng  mà  ba,  tuy  ba  nhưng  là  một.  Chúng  ta  thường  thấy  cổ  đại  đức  dẫn 

dụng “tâm, Phật, chúng sanh, ba điều này không sai biệt”, nguyên văn giống 

như ở đây. Tâm  là Thể. “Duy tâm  Phật diệc nhĩ”: Tâm  là Thể, Phật  là  giác 

tướng. Quý vị đối với tâm bèn giác chứ không mê thì gọi là Phật. “Duy Phật 

chúng sanh  nhiên”: Chúng sanh  mê  nơi  tướng, Phật  là  giác, quý  vị  mê chứ 

không giác, nên gọi là chúng sanh. Chứ trên thực tế, “tâm, Phật, cập chúng 

sanh, thị tam vô sai biệt” (tâm, Phật và chúng sanh là ba thứ không sai biệt). 

Vì  sao?  Cái  Thể  của  giác  hay  mê  trọn  chẳng  thể  được,  giác  hay  mê  là  từ 

duyên sanh. Phàm những pháp nào là duyên sanh thì đều không có Tự Thể, 

duyên sanh vô tánh. Tánh ấy chính là Tự Thể. 

Vì  thế,  mê  thì  gọi  là  vọng,  chẳng  gọi  là  chân.  Chân  là  như  thế  nào? 

Chân phải có Thể, có Tự Thể. Không có Tự Thể thì là vọng, hư vọng, không 

phải  là  chân  thật.  Vì  thế,  trong  kinh  Kim  Cang  giảng  về  thế  giới  như  sau: 

“Nhất thiết hữu vi pháp, như mộng, huyễn, bào, ảnh” (hết thảy pháp hữu vi, 

như mộng, huyễn, bọt, bóng). Kinh lại còn giảng minh bạch: “Phàm sở hữu 

tướng, giai thị hư vọng” (Phàm những gì có hình tướng đều là hư vọng). Vì 

sao? Duyên sanh mà! Kinh Đại Thừa thường nói: “Duyên khởi tánh Không”, 

tánh  Không  là  chẳng  có  tự tánh,  cho  nên  không  sai  biệt,  là  một.  Chỉ  là  mê 

hay ngộ sai khác, ngoại trừ mê hay ngộ ra, về căn bản không có sai biệt. Ở 

đây quan trọng nhất là tâm, “nhược nhân thức đắc tâm, đại địa vô thốn thổ” 

(nếu ai biết được tâm, đại địa không tấc đất). Tâm là gì? Tâm rất quan trọng. 

Dưới đây, thiền sư Trung Phong khai thị cho chúng ta: 



Sở vị tâm giả, tâm hữu đa chủng, viết: Nhục đoàn tâm, nãi hiện tại thân 

trung, phụ mẫu huyết khí sở sanh giả thị. 

所謂心者。心有多種。曰肉團心。乃現在身中。父母血氣所生者是。 

(Nói đến tâm  thì tâm có  nhiều thứ,  như:  Nhục đoàn  tâm  (quả  tim  thịt) [tức 

quả tim] hiện đang ở trong cái thân do huyết khí cha mẹ sanh ra chính là cái 

tâm ấy). 



Đây là cái tâm như mọi người chúng ta thường nói. Cái tâm mà chúng ta 

thường nhắc đến là gì vậy? Chính là  một khí quan (cơ quan) trong thân thể 

chúng ta tức tâm tạng (tim). Quý vị thấy người thế gian nói đến tâm thường 

vỗ ngực: Tâm ta đây! Cái tâm ấy không có công dụng chi cả! Phật pháp nói 

đến tâm thì cái tâm ấy phải linh minh giác tri. Loại thứ hai là: 



      Viết  Duyên  Lự  Tâm,  tức  hiện  kim  thiện  ác  thuận  nghịch  cảnh  giới 

thượng chủng chủng phân biệt giả thị. 

      曰緣慮心。即現今善惡順逆境界上種種分別者是。 

(Hoặc Duyên Lự Tâm, tức cái tâm nay đang phân biệt mọi thứ cảnh giới 

thiện - ác, thuận - nghịch vậy). 



Chúng ta chú tâm quan sát phàm phu trong thế gian, ai chẳng nghĩ thân mình 

chính là Ngã? Ấy là mê rất nặng, đúng là phàm phu. Hạng người thông minh 

bậc nhất biết thân không phải là Ngã. Triết học gia Tây phương bảo: “Tôi tư 

duy  nên tôi tồn tại”142. Ngã  là  gì? Ngã  là cái có thể suy  nghĩ, có thể tưởng 

tượng, có thể phân biệt đúng - sai, thiện - ác, cho đó là Ngã, cho đó là tâm ta. 

Trong hội Lăng Nghiêm, tôn giả A Nan cũng cho đó là tâm. Thích Ca Mâu 

Ni Phật hết sức cao minh, hỏi vặn: “Ông nói ông có cái tâm, không cần biết 

là  chân  tâm  hay  vọng  tâm,  cái  tâm  ấy  ở  chỗ  nào?”  Ngài  A  Nan  cũng  thật 

thông  minh,  nói  ra  bảy  chỗ.  Chúng  ta  không  thể  tìm  ra  bảy  chỗ,  Ngài  tìm 

được  bảy  chỗ,  Ngài  cao  minh  hơn  chúng  ta  nhiều  lắm!  Bảy  chỗ  ấy  đều  bị 

đức Thế Tôn bác hết! 

Nói  thật  ra,  những  cái  tâm  mà  ngài  A  Nan  đã  nói  đều  là  Duyên  Lự 

Tâm. Duyên Lự Tâm là vọng tâm, tức là tám thức, năm mươi  mốt Tâm Sở. 

Duyên Lự Tâm, nói thật ra, cũng tìm không được. Nó ở chỗ nào? Giống hệt 

chân tâm, chân tâm bị mê thì gọi là Duyên Lự Tâm. Giác ngộ thì gọi là Linh 

Tri Tâm. Linh Tri Tâm là Phật, Duyên Lự Tâm là phàm phu, là chúng sanh. 

Chúng sanh  và  Phật sai khác ở chỗ  này:  Một đằng  giác,  một đằng  mê. Tác 

dụng của  mê cũng  rất  lớn, cũng chẳng thể nghĩ bàn. Quý  vị thấy  mê rồi sẽ 

biến thành gì? Biến thành mười pháp giới. Y báo và chánh báo trang nghiêm 

trong mười pháp giới do mê biến hiện. Hoàn toàn mê rồi, không giác ngộ, sẽ 

biến  thành  lục  đạo.  Trong  mê  bắt  đầu  giác  ngộ  bèn  thành  bốn  thánh  pháp 

giới  Thanh  Văn,  Duyên  Giác,  Bồ  Tát,  Phật.  [Nói  tới]  Thanh  Văn,  Duyên 

Giác,  Bồ  Tát,  Phật  thì  Phật  ấy  chính  là  Phật  trong  mười  pháp  giới.  Thiên 

Thai đại sư gọi [địa vị trong mười pháp giới ấy] là Tương Tự Tức Phật, vẫn 

chưa phải thực sự là Phật, chỉ gần giống Phật. Chúng ta chẳng thể không biết 

điều này. 

Tâm không có xứ sở, quý vị nói tâm ở trong thân, ở ngoài thân, nói ở 

chỗ  nào  cũng  chẳng  thể  thành  lập.  Kinh  Lăng  Nghiêm  giảng  rất  nhiều,  nói 

thật ra cũng chẳng dễ hiểu gì. Chúng tôi dùng tỷ dụ để diễn tả: Hiện thời mọi 

người đối với cái màn huỳnh quang, bất luận là màn hình của máy computer 

hay là màn hình TV [rất quen thuộc], tâm là gì? Tâm chính là màn hình. Nó 

có thể hiện, có thể biến (năng hiện năng biến), còn những cái được biến, (sở 

hiện  sở  biến)  được  hiện  là  những  sắc  tướng.  Quý  vị  hãy  nghĩ  thử  xem: 

Những  sắc  tướng  ấy  có  sắc  tướng  nào  rời  khỏi  cái  màn  huỳnh  quang  hay 

không?  Màn  huỳnh  quang  chính  là  cái  tâm  có  thể  hiện,  có  thể  biến,  không 

thể tách rời được! Vì thế, quý vị chẳng thể nói là nó ở bên trong, cũng chẳng 

thể nói là ở bên ngoài, vì sao? Không chỗ nào chẳng tồn tại. Vì thế, nếu quý 

vị  hiểu  được,  triệt  để  thấu  hiểu  thì  quý  vị  nói  là  bên  trong,  hay  nói  là  bên 

ngoài, nói sao cũng đúng, đều không sai. Còn nếu quý vị không biết thì suy 

lường ở đâu cũng trật, suy xét như thế nào cũng đều sai. 

Bởi  vậy, đối  với  người  giác  ngộ, chỗ  nào cũng đúng, còn  người chưa  giác 

ngộ, chỗ nào cũng trật, đều là hiện tượng được sanh ra. Phật khác với Bồ Tát 

ở chỗ  này. Đối  với  hết thảy chân  tướng sự thật  này: Cái có thể  hiện có thể 

biến  và  những  cái  được  hiện  được  biến,  Phật  đều  hiểu  rõ  ràng  thấu  suốt, 

không  mê hoặc chút xíu nào. Phàm phu chúng ta đối với cái có thể hiện có 

thể biến và cái được hiện được biến hoàn toàn không biết. Đây chính là chỗ 

sai khác giữa mê và ngộ. Nơi tướng được hiện không có sai biệt! Giống như 

chúng ta nhìn vào những sắc tướng hiện ra nơi màn huỳnh quang, ảnh tượng 

được hiện không có sai biệt, nhưng lúc mỗi một cá nhân chúng ta nhìn vào 

mỗi người sẽ cảm nhận sai khác. 

Trưa  hôm  qua,  dùng  cơm  xong,  cư  sĩ  Chung  Mậu  Sâm  lại  yêu  cầu  tôi 

giảng mấy câu. Nói thật ra, tôi đã từng giảng quá nhiều rồi, mỗi ngày giảng 

bốn giờ. Ông ta yêu cầu ba lượt, tôi chẳng thể không giảng mấy câu, quý vị 

thấy  tôi  nói  mấy  câu,  ông  ta  cảm  động  ứa  nước  mắt,  mọi  người  đều  trông 

thấy. Bao nhiêu người cùng nghe tôi nói những lời ấy, có người nghe xong 

không cảm thấy gì hết, có người nghe xong cảm động ứa nước mắt. Mỗi một 

người nghe thấy cảm xúc khác nhau, là vì nguyên nhân gì vậy? Mê hay ngộ 

khác nhau. Có người mê quá sâu, có người mê rất cạn, có người ngộ rất sâu, 

có người ngộ rất cạn. Vì thế, sáu căn của chúng ta tiếp xúc với cảnh giới sáu 

trần bên ngoài, mỗi người cảm nhận hoàn toàn khác nhau. 

Trong phần trên, thiền sư Trung Phong đã nói một bài kệ, chính là niệm 

Phật  đến  nơi  đến  chốn,  niệm  Phật  đạt  đến  cảnh  giới  Lý  nhất  tâm  bất  loạn. 

Chúng ta đọc bài kệ ấy, chẳng biết Ngài nói gì! Vì sao? Chẳng phải là cảnh 

giới  của  chúng  ta!  Nếu  chúng  ta  niệm  Phật  có  công  phu  kha  khá,  gần  với 

cảnh  giới  của  Ngài,  sẽ  có  cảm  thọ  khác  hẳn.  Như  vậy,  đây  là  Duyên  Lự 

Tâm, đây là vọng tâm, chỉ do Thức biến. Tiếp theo đó, Ngài lại giảng: 



      Viết Linh Tri Tâm. 

      曰靈知心。 

(Là Linh Tri Tâm). 



Linh Tri Tâm là chân tâm. Chân tâm có thể hiện, cái được chân tâm hiện 

chính  là  Nhất  Chân  pháp  giới,  thế  giới  Cực  Lạc,  thế  giới  Hoa  Tạng.  Ấy 

chính  là  “phong  cảnh  sẵn  có  chẳng  bị  biến  dạng  mảy  may”,  chẳng  bị  biến 

đổi tí ti nào, cảnh sắc sẵn có tốt đẹp đến cùng cực. Vì sao biến thành mười 

pháp  giới? Vì sao biến thành Sa  Bà,  ngũ trược ác thế? Đó  là do  Duyên  Lự 

Tâm biến. Trong Duyên Lự Tâm có thiện - ác, có thuận - nghịch. 

Nếu Duyên Lự Tâm (vọng tâm) của chúng ta chỉ có thiện, không có ác, 

chỉ tùy thuận Pháp Tánh, tuyệt đối chẳng trái nghịch Pháp Tánh thì cảnh giới 

được  hiện sẽ  là cảnh  giới  nào?  Là cảnh  giới  nhân thiên, chẳng  phải  là Dục 

Giới thiên, mà là Sắc Giới thiên, Vô Sắc Giới thiên, tứ thánh pháp giới, hiện 

ra  những  cảnh  giới  ấy.  Nếu  thiện  ác  xen  tạp,  trong  thuận  có  nghịch,  trong 

nghịch có thuận, chẳng thuần túy thuận mà cũng chẳng hoàn toàn nghịch thì 

là  cảnh  giới  phàm  phu.  Nếu  như  ác  nhiều  thiện  ít,  nghịch  nhiều  thiện  ít 

(thuận  là  tùy  thuận  Pháp  Tánh,  tùy  thuận  sự  giáo  huấn  của  Phật,  Bồ  Tát), 

quý  vị  không  chịu  tùy  thuận  sự  giáo  huấn  của  Phật,  Bồ  Tát,  mà  tùy  thuận 

phiền  não  tập  khí  của  chính  mình,  ác  nhiều,  thiện  ít,  sẽ  hiện  ra  cảnh  giới 

nào? Địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh, cảnh giới tam đồ! 

Như vậy, quý vị phải hiểu: Tam đồ lục đạo đều do Duyên Lự Tâm biến 

hiện,  thế  nhưng  tướng  được  hiện  là  do  Linh  Tri  Tâm  biến  hiện.  Duyên  Lự 

Tâm bóp méo những tướng được hiện ấy, biến hoại những tướng ấy. Vì thế, 

quý vị đừng nên dùng Duyên Lự Tâm nữa! Ai có thể không dùng tâm này? 

Chư Phật Như Lai không dùng tâm này, Pháp Thân Bồ Tát cũng chẳng dùng 

tâm  này.  Pháp  Thân  Bồ  Tát  chuyển  tám  Thức  thành  bốn  Trí,  không  dùng 

tâm này nữa. Do đó, họ trở về với bản lai diện mục, cái thiện vốn sẵn có sẽ 

hiện  tiền.  Nho  gia  nói  “nhân  chi  sơ,  tánh  bổn  thiện”  (con  người  thoạt  đầu 

tánh vốn lành), bổn thiện sẽ hiện tiền. Bổn thiện là gì vậy? Bổn thiện là Nhất 

Chân  pháp  giới,  bổn  thiện  là  thế  giới  Cực  Lạc,  bổn  thiện  là  thế  giới  Hoa 

Tạng. 

Linh  Tri  Tâm  là công  năng của chân tâm, là  năng  lực sẵn có của  nó, 

nó  bất  sanh,  bất  diệt,  không  đến,  không  đi,  không  thường,  không  đoạn, 

không phải có, chẳng phải không. Nó ở đâu? Trọn khắp pháp giới, hư không 

giới, ngay cả hư không cũng do nó sanh ra, đều là duy tâm sở hiện, do tâm 

Linh Tri hiện. Bởi vậy, Thể của hết thảy vạn sự vạn vật (có thể hiện, có thể 

sanh)  là  Linh  Tri  Tâm.  Những  vật  được  hiện  bởi  nó  quyết  định  chẳng  mất 

tánh năng, chẳng bị mất đi. Cổ nhân nêu tỷ dụ: “Dĩ kim tác khí, khí khí giai 

kim” (dùng vàng làm đồ vật, món nào cũng là vàng). Chúng ta lấy vàng ròng 

làm  đồ  vật, nếu  nay quý  vị đến  viếng  những tiệm  bán châu báu, coi  những 

đồ châu báu được sản xuất bởi những công ty lớn, họ có phòng Triển Lãm, 

chúng tôi từng đến xem  một lần, quy  mô kể ra không nhỏ. Hai ba vạn loại, 

mỗi một loại đều khác nhau, đúng là lóng lánh chóa mắt, đẹp không thể diễn 

tả được. Xem khắp hết cả xong, nói thật ra, chỉ có một chữ mà thôi: “Vàng”! 

Toàn là đồ do vàng ròng chế thành, không một món nào mất đi bản chất của 

vàng ròng. 

Chúng ta hiểu hư không, pháp giới, cõi nước, chúng sanh đều do Linh 

Tri Tâm biến hiện ra, Linh Tri Tâm giống như vàng ròng. Vạn sự vạn pháp 

trong thế gian giống như những thành phẩm chế từ vàng ròng, chẳng mất đi 

tánh  năng  của  vàng.  Tánh  năng  của  nó  là  gì?  Linh  tri!  Cư  sĩ  Giang  Bổn 

Thắng làm thí nghiệm nước kết tinh, đã nhận thấy nước biết nghe, biết thấy, 

lạ lùng quá! Lạ lùng ở chỗ nào? Chẳng lạ lùng tí xíu nào! Thể tánh của nước 

là linh tri. Trong các kinh Đại Thừa, đức Phật thường gọi Linh Tri là “thấy - 

nghe - hay - biết”, thấy - nghe - hay - biết là tánh năng của Chân Như Bản 

Tánh. Tánh năng ấy vốn sẵn có, không phải từ bên ngoài mà có, thấy - nghe 

- hay - biết là tánh năng của Chân Như Bản Tánh. Tánh năng ấy vốn sẵn có, 

chẳng  do  từ  bên  ngoài  mà  có,  cho  nên  tất  cả  hết  thảy  vạn  sự  vạn  vật  được 

biến  hiện  đều  có  thể  thấy  -  nghe  -  hay  -  biết.  Nhờ  nước,  tức  là  qua  thí 

nghiệm kết tinh nước, ta đã thấy được điều ấy, rồi lại mở rộng ra, dùng cơm, 

cũng đem cơm  làm thí  nghiệm. Quả thật  nó có thể thấy - nghe - hay - biết. 

Tại Đài Loan, các học sinh tiểu học lấy bánh mạn đầu làm thí nghiệm, cũng 

nhận  thấy  mạn  đầu  cũng  có  khả  năng  thấy  -  nghe  -  hay  -  biết.  Chúng  nó 

dùng táo, dùng chuối, dùng trái cây hay ăn thường ngày, rồi lại dùng những 

loại cây Bồn Tài (Bonsai), những thực vật nhỏ, gởi đến chúng những thông 

điệp, chúng đều thấy - nghe - hay - biết, [những người làm thí nghiệm] cảm 

thấy thật chẳng thể nghĩ bàn. Thật ra trong kinh Phật từ ba ngàn năm trước 

đã nói rõ ràng những chuyện ấy rồi. 

Vì  thế, chúng tôi  mong  mỏi  những thí  nghiệm ấy được  mở rộng  hơn 

nữa,  thí  nghiệm  trên  khoáng  vật.  Nước  vốn  là  khoáng  vật,  ta  sẽ  lại  thí 

nghiệm  trên  cát,  bùn.  Do  vì  kinh  Phật  đã  nói,  lớn  như thế  giới,  nhỏ  như  vi 

trần,  “nhất  thiết  nhân  quả,  thế  giới,  vi  trần,  nhân  tâm  thành  Thể”  (hết  thảy 

nhân quả, thế  giới,  vi trần, do tâm  mà thành  Thể). Tâm ấy  là tâm  Linh Tri, 

Thể đã là linh tri thì hết thảy hiện tượng được hiện, ngay cả vi trần cũng đều 

có đủ công năng thấy - nghe - hay - biết. Rất hy hữu, những điều ấy đã được 

các  nhà  khoa  học  dùng  máy  móc  phát  hiện,  thực  sự  dò  tìm  được.  Đối  với 

những người học Đại Thừa chúng ta mà nói, những thí nghiệm ấy khiến cho 

tín tâm [của chúng ta] tăng thêm gấp bội! 

Những  lời đức Phật dạy  rất tuyệt  vời, thời ấy chưa có  những thiết bị 

khoa  học, đấy  là cảnh  giới do chính đức Phật tự chứng, Ngài  dùng phương 

pháp nào? Dùng Thiền Định rất sâu! Thấy thấu suốt chân tướng vũ trụ, trong 

kinh  Phật  thường  gọi  [chân  tướng  ấy]  là  “Thật  Tướng  của  các  pháp”.  đức 

Phật giảng rất thấu triệt, những điều đã được khoa học phát hiện trong hiện 

thời đúng là “một giọt nước của biển cả”. Thế nhưng  một giọt ấy đáng quý 

lắm,  vì  đủ  để  chứng  minh  câu  nào  do  đức  Phật  nói  ra  cũng  đều  chân  thật, 

đáng  để  chúng  ta  đích  thân  chứng  nghiệm!  Không  phải  là  nghiên  cứu  đâu 

nhé! Nghiên cứu không  ra đâu!  Phải  là tự chứng. Dùng  phương pháp  gì  để 

chứng?  Nhất  định  phải  chiếu  theo  những  phương  pháp  do  đức  Phật  đã  dạy 

chúng  ta:  Giới  - Định  -  Huệ  chính  là  tổng  cương  lãnh  của  phương  pháp  tự 

chứng.  Chúng  ta  không  nghiêm  túc  học  sẽ  không  có  cách  gì  chứng  được 

Thật  Tướng  của  các  pháp,  Thật  Tướng  ấy  chính  là  bản  lai  diện  mục  của 

chúng ta, chính là trí huệ đức tướng mà chúng ta sẵn có. 

Vừa khế  nhập được đôi chút, quý  vị bèn có thể đạt được  một  vài  lợi 

ích, những lợi ích ấy là gì vậy? Những điều người đời mong cầu như thông 

minh, trí huệ, mạnh khỏe, trường thọ, ngay cả giàu có, những điều người đời 

mong cầu ấy thảy đều đạt được. Trong cửa Phật có cầu ắt ứng. Đấy chính là 

những  lợi  ích  nhỏ  nhoi  nhất,  chúng  ta  học  Phật  mà  ngay  cả  lợi  ích  nhỏ  bé 

nhất này cũng không đạt được thì nói đến đại lợi ích làm chi nữa? Lợi ích to 

lớn nhất là vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, đi làm Phật. Không có 

bất  cứ  lợi  ích  nào  khác  có  thể  sánh  bằng  lợi  ích  ấy.  Nhà  Phật  coi  toàn  bộ 

phước  báo,  giàu  có,  thông  minh,  trí  huệ,  khỏe  mạnh,  trường  thọ  trong  thế 

gian  như lông  gà,  vỏ củ tỏi, chẳng  đáng  nhắc đến, thế nhưng  người đời coi 

chúng  rất  quan  trọng,  tâm  lượng  hẹp  hòi  quá!  Người  học  Phật  chúng  ta 

chẳng nên lưu ý những thứ này, người học Phật chúng ta nên lưu ý điều gì? 

Đoạn phiền não, mở mang trí huệ, cầu vãng sanh, thành Phật đạo. Trong tầm 

mắt của chúng ta, hãy nên đặt mục tiêu nơi những điều này Chân tâm này có 

thể hiện, quyết định là có. Không có nó thì vạn vật do đâu mà có? Ở đây, đại 

sư hình dung Linh Tri Tâm như thế này: 



Thị hỗn thiên sai nhi bất loạn, lịch tam tế dĩ mị thiên. 

是混千差而不亂。歷三際以靡遷。 

(Chứa  đựng  ngàn  thứ  sai  khác  nhưng  chẳng  loạn,  trải  khắp  ba  đời  nhưng 

chẳng đổi dời). 



“Hỗn” (混) nghĩa là gì? Là dung hợp, chứa đựng lẫn nhau. Quý vị thấy y báo 

và  chánh  báo  trang  nghiêm  trong  mười  pháp  giới  và  hết  thảy  chúng  sanh 

(đặc biệt là lục đạo chúng sanh, chúng sanh trong tam đồ) dồn lại  một chỗ, 

nhưng không loạn. Chẳng bị nhiễu loạn tí xíu nào, vẫn là linh minh giác tri, 

vẫn là có thấy - nghe - hay - biết, có thể thấy, có thể nghe, có thể cảm nhận, 

có thể biết, chẳng cảm thấy bị trở ngại mảy may gì! 

Vì  thế,  nói  đến  cảnh  chuyển  theo  tâm  thì  cách  chuyển  ra  sao?  Không  cần 

nghĩ đến chuyển, chỉ cứ tu thiện tâm: Tâm thiện, hạnh thiện, chúng tôi gọi là 

“tư tưởng thiện, hành vi thiện”, tất cả hết thảy cảnh giới tự nhiên sẽ chuyển. 

Chúng  ta  ngày  ngày  mong  tướng  mạo  của  mình  tốt  đẹp  hơn  một  chút,  sẽ 

không  đẹp  hơn  được,  quý  vị  đang  dấy  vọng  tưởng,  hễ  vọng  tưởng  thì  làm 

sao  chuyển  biến  tướng  mạo  thành  tốt  hơn  cho  được!  Tướng  chuyển  theo 

tâm,  tâm  thiện,  tướng  mạo  sẽ  tốt  lành.  Tâm  ác  tướng  mạo  ác.  Tâm  từ  bi 

tướng mạo bèn từ bi. Tâm có trí huệ, bèn có tướng thông minh, trí huệ, đạo 

lý  là  như  thế  đó!  Vì  thế,  không  cần  quan  tâm  đến  tướng  mạo,  không  cần 

quan tâm đến thân thể của chúng ta, cần quan tâm nhất là gì? Khởi tâm động 

niệm.  Tâm  phải  thiện,  tư  tưởng  phải  thiện,  hành  vi  phải  thiện,  niệm  niệm 

nghĩ lợi ích chúng sanh, lợi ích xã hội, quyết định chẳng được tự tư tự lợi. 

Nghĩ đến tự tư tự lợi là bất thiện; tướng mạo, thể chất, hoàn cảnh sống 

của quý vị sẽ biến đổi càng tệ hơn, do quý vị nghĩ sai mất rồi. Vì sao? Nghĩ 

đến tự tư tự lợi chính là bất thiện; hoàn toàn đừng nghĩ đến mình, nhất tâm 

nhất  ý,  chúng  ta  là  người  học  Phật,  phải  mong  cầu  chánh  pháp  tồn  tại  lâu 

dài,  giác  ngộ  chúng  sanh,  lợi  lạc  hữu  tình,  mong  cho  hết  thảy  chúng  sanh 

đều  có  thể  quay  đầu,  đều  có  thể  tiếp  nhận  giáo  huấn  của  thánh  hiền,  quyết 

định  chẳng  tiêm  nhiễm  danh  văn,  lợi  dưỡng,  quyết  định  chẳng  mong  cầu 

hưởng  thụ  vật  chất,  hết  thảy  tùy  duyên,  tùy  duyên  tự  tại,  quyết  định  chẳng 

phan  duyên.  Đây  là  nói  “Linh  Tri  tâm  chính  là  Pháp  Tánh”.  Vạn  pháp  do 

duyên  sanh,  Pháp  Tánh  chẳng  sanh  cùng  các  duyên,  cũng  chẳng  cùng  các 

duyên diệt. Đấy chính là “hỗn thiên sai nhi bất loạn, lịch tam tế nhi mị thiên” 

(dung  chứa  ngàn  thứ  sai  khác  nhưng  không  loạn,  trải  khắp  ba  đời  nhưng 

chẳng đổi dời). “Mị thiên” là không biến đổi. 



Bỉnh nhiên độc chiếu. 

炳然獨照。 

(Riêng chiếu rạng ngời). 



“Bỉnh”  (炳) có  nghĩa  là  quang  minh  rạng  rỡ,  công  năng  của  Linh  Tri  Tâm 

“độc chiếu”. 

  

Trác nhĩ bất quần. 

卓爾不群。 

(Đứng riêng không hòa lẫn). 



“Trác” (卓) là đứng riêng biệt, khác với Duyên. Duyên có sanh, có 

diệt,  Linh  Tri  Tâm  không sanh, không diệt. Duyên có  mê, có ngộ,  Linh  Tri 

Tâm không mê, không ngộ. 



Tại thánh bất tăng, tại phàm bất giảm. 

在聖不增。在凡不減。 

(Nơi thánh chẳng tăng, nơi phàm không giảm). 



Hai  câu  này  quan  trọng  lắm.  “Thánh”  là  chư  Phật  Như  Lai;  Linh  Tri  Tâm 

của chư Phật Như Lai chẳng nhiều hơn chúng ta, chẳng lớn hơn tâm chúng 

ta.  Chúng  ta  là  phàm  phu,  cái  tâm  Linh  Tri  tức  chân  tâm  của  phàm  phu 

chúng  ta  quyết  chẳng  ít  hơn  Phật  chút  nào,  cũng  chẳng  khác  với  Phật  chút 

nào,  hoàn  toàn  tương  đồng,  là  một  tâm,  chẳng  phải  là  hai  tâm.  Trong  kinh 

Đại Thừa, đức Phật thường nói: “Thập phương tam thế Phật, cộng đồng nhất 

Pháp  Thân,  nhất  tâm,  nhất  trí  huệ,  lực  vô  úy  diệc  nhiên”  (mười  phương  ba 

đời Phật cùng chung  một Pháp  Thân;  một  tâm  một trí  huệ, lực, vô  úy cũng 

thế). “Lực” ở đây là  mười lực thuộc quả địa Như Lai, Tứ Vô Úy hoàn toàn 

tương  đồng.  Hết  thảy  chúng  sanh  chúng  ta,  hiện  đang  là  phàm  phu,  phàm 

phu  là  vị  lai  Phật,  mười  phương  ba  đời  Phật,  tất  cả  hết  thảy  phàm  phu  đều 

gộp vào đây. Chúng ta và Phật có cùng một tâm, tâm gì vậy? Tâm Linh Tri 

tương đồng. 

Trong  kinh  điển,  Linh  Tri  Tâm  còn  gọi  là  chân  tâm,  hoặc  còn  gọi  là 

Chân Như, hoặc lại gọi là bổn tánh, hoặc là Phật Tánh, lại gọi là Pháp Tánh, 

lại còn gọi là Đệ Nhất Nghĩa, tên gọi rất nhiều. Đức Phật nói nhiều danh từ 

như thế đó là có dụng ý, khiến cho chúng ta không chấp vào tướng của danh 

từ, liễu giải ý nghĩa này: Đừng chấp trước vào tướng của danh từ, phá chấp 

trước, phá phân biệt! Cốt sao nói đến một việc [ý nghĩa giống nhau là được 

rồi],  còn  cách  nói  thì  như thế  nào  cũng  được,  cớ  gì  cứ  phải  nhất  định  nắm 

giữ chặt [phải nói đúng theo một cách thức nhất định]? Nhất định phải nắm 

giữ  chặt  sẽ  rớt  vào  phân  biệt,  chấp  trước.  Do  đức  Phật  lập  ra  đủ  mọi  cách 

dạy dỗ nên gọi là “thiện xảo phương tiện”, đều nhằm giúp cho chúng ta giác 

ngộ. 



Xử sanh tử lưu, ly châu độc diệu vu thương hải. 

處生死流。驪珠獨耀于滄海。 

(Ở trong dòng sanh tử, ly châu riêng chiếu trong biển xanh). 



Đây là tỷ dụ. Hiện tại, Linh Tri Tâm của chúng ta tùy thuận lục đạo luân hồi, 

tùy  thuận  lục  đạo  phàm  phu  luân  hồi  trong  lục  đạo,  nó  như  thế  nào?  “Ly 

châu  độc  chiếu  vu  thương  hải”  (Ly  châu  chiếu  sáng  một  mình  trong  biển 

xanh), chúng ta đắm chìm trong lục đạo, từ trước đến nay chưa hề rời khỏi, 

thế nhưng tâm ấy chẳng bị tiêm nhiễm mảy may. Giống như viên Ly Châu, 

Ly  (驪)  là  con  rồng  đen,  cổ  nhân  đã  nói  “thám  long  đắc  châu”  (tìm  rồng 

được châu),  Ly Châu  là  viên châu quý do  con  rồng đen  nhả ra. “Độc chiếu 

vu  thương  hải”,  thương  hải  (biển  xanh)  tỷ  dụ  biển  khổ  lục  đạo.  Nói  cách 

khác, Duyên  Lự  Tâm  trong  lục  đạo bị  mê  hoặc, bỏ thân  thọ sanh,  Linh  Tri 

Tâm  như  như bất  động,  không  bị  khuấy  nhiễu  mảy  may.  Đấy  chính  là  “tại 

phàm chẳng giảm”. Tiếp đó là câu: 



Cư Niết Bàn ngạn, quế luân cô lãng vu trung thiên. 

居涅槃岸。桂輪孤朗于中天。 

(Ở bờ Niết Bàn, vầng quế rạng ngời một mình giữa trời). 



Đây chính là “tại thánh chẳng tăng”. “Cư Niết Bàn ngạn” (ở bờ Niết Bàn) là 

ai vậy? Chính là Pháp Thân Bồ Tát, Niết Bàn của các Ngài chứng đắc gọi là 

Vô Trụ Niết  Bàn, đây chính  là  loại Niết  Bàn thù  thắng  nhất, không trụ  vào 

sanh  tử,  không  trụ  vào  Niết  Bàn,  nên  gọi  là  Vô  Trụ  Niết  Bàn.  Sanh  tử  lẫn 

Niết Bàn cả hai bên đều không trụ, cao minh! “Quế luân” (vầng quế), vầng 

quế chính là trăng tròn Trung Thu tháng Tám, trời Thu cao thẳm, khí trong 

lành, trăng rạng, sao thưa, trong tháng ấy trăng sáng đặc biệt, dùng hình ảnh 

này để tỷ dụ tâm Linh Tri. “Quế luân cô lãng vu trung thiên” (Vầng quế một 

mình  rạng  ngời  giữa  trời)  vì  ánh  trăng  sáng  ngời,  khuất  lấp  ánh  sáng  các 

ngôi sao, trăng rạng, sao thưa, cũng chẳng bị khuấy nhiễu, “tại thánh không 

tăng, tại phàm chẳng giảm”. 

  

Chư Phật ngộ chi, giả danh duy tâm. 

諸佛悟之。假名惟心。 

(Chư Phật ngộ rồi, giả gọi là duy tâm) 



Ngộ gì? Ngộ bản tánh, ngộ Chân Tâm, ngộ cái có thể hiện ra vạn pháp, ngộ 

những  điều  ấy.  Có  một  thứ  vĩnh  viễn  bất  biến,  ở  đâu  vậy?  Trong  hội  Lăng 

Nghiêm, đức Phật dạy chúng ta: “Lục căn môn đầu, phóng quang động địa” 

(từ sáu căn phóng quang lay động cõi đất). Mắt chúng ta có thể thấy, tai có 

thể nghe, mũi, lưỡi, thân có thể cảm nhận, ý có thể biết, thấy - nghe - hay - 

biết chính là Linh Tri Tâm. Cái tâm này bất sanh bất diệt, chúng ta luân hồi 

trong lục đạo thế nào đi nữa, Linh Tri Tâm vĩnh viễn bất biến, không bị ảnh 

hưởng  mảy  may. Cái  nào chịu ảnh  hưởng? Duyên  Lự Tâm, vì trong Duyên 

Lự Tâm có đúng - sai, có thiện - ác, có khổ - sướng. Thưa cùng quý vị: Linh 

Tri  Tâm  không  có  đúng  -  sai,  không  có  thiện  -  ác,  không  có  sướng  -  khổ. 

Đức Phật dạy chúng ta: Linh Tri Tâm ở ngay trong sáu căn. 

Trong sáu căn là điều thường được nói, cổ đức thường bảo: “Niệm thứ 

nhất là Chân Tâm”. Ta mở mắt ra nhìn cảnh giới bên ngoài, đó chính là tánh 

Thấy thấy được Sắc tánh, vì sao? Quý vị còn chưa khởi tâm động niệm. Thế 

nhưng cái niệm thứ hai là phiền toái rồi. Cái niệm thứ hai là khởi tâm động 

niệm,  khởi  tâm  động  niệm  là  mê  hoặc,  là  vọng  tưởng.  Thuận  theo  vọng 

tưởng  bèn  có  phân  biệt,  bèn  có  chấp  trước,  bèn  tạo  nghiệp.  Tạo  nghiệp 

đương  nhiên  có  quả  báo.  Công  phu  của  chư  Phật  Bồ  Tát  ở  chỗ  nào?  Các 

Ngài vĩnh viễn giữ được cái niệm thứ nhất. 

Vì  thế,  chúng  ta  thường  nói,  tôi  cũng  thường  nói,  nhưng  chính  mình 

chưa  thể  làm  được!  Tôi  biết,  tôi  tận  sức  nỗ  lực  học  tập:  Mắt  thấy  sắc,  tai 

nghe tiếng, chẳng khởi tâm, không động niệm, không phân biệt, không chấp 

trước.  Đấy  là  tánh  Thấy  nhìn,  tánh  Thấy  nghe,  tánh  Thấy  cảm  nhận,  tánh 

Thấy  biết,  sử  dụng  Linh  Tri  Tâm,  chuyển  Duyên  Lự  Tâm  thành  Linh  Tri 

Tâm, chuyển tám thức thành bốn trí. Vọng tưởng là thức thứ tám, phân biệt 

là  thức  thứ  sáu,  chấp  trước  là  thức  thứ  bảy.  Không  khởi  tâm,  không  động 

niệm  là  chuyển  thức  thứ  tám  thành  Đại  Viên  Kính  Trí;  không  phân  biệt  là 

chuyển  thức  thứ sáu  thành  Diệu  Quán  Sát  Trí,  không  chấp  trước  là  chuyển 

thức thứ bảy thành Bình Đẳng Tánh Trí. Phật, Bồ Tát khác với phàm phu ở 

chỗ này, ở ngay chính chỗ này vậy! 

“Chư Phật ngộ chi” (chư Phật đã ngộ): Ngộ là ngộ được chuyện này, 

ngộ là thấy - nghe - hay - biết, sáu căn đối với cảnh giới sáu trần không khởi 

tâm, không động  niệm, không phân biệt, không chấp trước, đó là Ngộ.  Lúc 

Ngộ bèn gọi là “duy tâm”, “giả danh duy tâm” (giả gọi là duy tâm). Đặt cho 

nó cái tên  như thế, chứ trên thực tế, quý  vị phải  hiểu: “Danh khả danh, phi 

thường danh; đạo khả đạo phi thường đạo” (cái tên mà có thể gọi ra được thì 

không phải là cái tên thường hằng, cái đạo mà có thể diễn tả được thì chẳng 

phải là đạo thường hằng). Cảnh giới thực sự chẳng thể nghĩ bàn, bất đắc dĩ 

phải  đặt  tên  cho  dễ  nói,  ngõ  hầu  thuận  tiện  trao  đổi  ý  kiến.  Dùng  nó  làm 

phương pháp, dùng thủ đoạn này, chứ không phải là mục đích, không phải là 

chân thật, chỉ là giả vờ đặt ra 



Chúng sanh mê chi, tiện thành vọng thức. 

眾生迷之。便成妄識。 

(Chúng sanh mê nên thành vọng thức). 



Chúng sanh đối với việc này không biết gì cả, mê như thế nào? Sáu căn tiếp 

xúc  cảnh  giới  sáu  trần  bèn  khởi  tâm  động  niệm,  bèn  phân  biệt  chấp  trước, 

mê  rồi!  Sáu  căn  tiếp  xúc  cảnh  giới  sáu  trần,  không  khởi  tâm,  không  động 

niệm, không phân biệt, không chấp trước, đó là Giác. Trong cảnh giới giác, 

sự sự vô ngại. Kinh Hoa Nghiêm nói đến Lý Sự vô ngại, Sự Sự vô ngại. Lúc 

mê thì quý vị bèn khởi tâm động niệm, phân biệt, chấp trước, đâu đâu cũng 

bị  chướng  ngại,  chỗ  nào  cũng  thành  chướng  ngại.  Chướng  ngại  do  đâu  mà 

có? Chướng do mê mà có, từ khởi tâm động niệm, do phân biệt, chấp trước, 

nên mới có những chướng ngại đó, nó gọi là “vọng thức”. Thế nhưng quý vị 

phải hiểu: Tâm và Thức là một, không hai, Thức là gì vậy? Tâm bị mê gọi là 

Thức, nếu Thức mà ngộ thì gọi là Tâm, là một, không phải hai! 



Thị  dĩ  Phật  tức  chúng  sanh,  chúng  sanh  tức  Phật,  thả  tâm  ngoại  vô 

Phật, diệc vô chúng sanh. 

是以佛即眾生。眾生即佛。且心外無佛。亦無眾生。 

(Do  vậy,  Phật  chính  là  chúng  sanh,  chúng  sanh  chính  là  Phật,  nhưng  ngoài 

tâm không Phật, cũng không có chúng sanh). 



Đây chính  là duy tâm sở  hiện, duy thức sở biến, lìa khỏi tâm,  lìa khỏi thức 

thì  cái  gì  cũng  không  có!  Đúng  là  không  Phật,  không  chúng  sanh,  cũng 

chẳng có  hư không, cũng chẳng có thế  giới.  A!  Hôm  nay  hết  giờ rồi,  giảng 

đến đây thôi! 



Trung Phong Tam Thời Hệ Niệm 

Pháp Sự Toàn Tập Giảng Ký, 

Phần 16 hết 



---o0o--- 

Phần 17 

 Tập 49 

Chư vị đồng học! 

Xin  xem  tiếp  phần  khai  thị  của  thiền  sư  Trung  Phong.  Ngày  hôm  qua 

giảng  đến  “tâm,  Phật,  chúng  sanh”.  Về  Tâm,  giảng  đến  Duyên  Lự  Tâm  và 

Linh Tri Tâm. Những danh từ này rất quan trọng, chúng ta phải hiểu ý nghĩa 

của những danh từ ấy. Vũ trụ vạn hữu, những hiện tượng ấy do đâu mà có? 

Hư  không  do  đâu  mà  có?  Pháp  giới  do  đâu  mà  có?  Sát-độ  (ksetra),  nay 

chúng ta gọi là rất nhiều “tinh cầu” trong không gian (trong kinh Phật gọi vô 

lượng vô biên tinh cầu và tinh hệ ấy là “sát-độ”) do đâu mà có? Chúng sanh 

do  đâu  mà  có?  Hữu  tình  chúng  sanh  và  vô  tình  chúng  sanh  do  đâu  mà  có? 

Chúng ta gọi cái có thể sanh ra vạn vật, hư không, sát-độ và hết thảy chúng 

sanh là Tâm. 

Vì thế, Tâm ấy chẳng phải là tâm tạng (quả tim) trong thân thể chúng ta, 

tâm  tạng  chẳng  thể  sanh  ra  trời  đất  vạn  vật  được.  Kinh  Phật  gọi  “có  thể 

sanh” (năng sanh) là “có thể hiện” (năng hiện), không gọi là Sanh mà gọi là 

Hiện.  Nói  Hiện  có  ý  nghĩa  hay  hơn  Sanh,  bởi  lẽ,  chúng  ta  đều  lầm  tưởng 

Hữu  Sanh  Hữu  Diệt  là  thật;  Năng  Hiện  là  hư  huyễn.  Giống  như  chúng  ta 

xem phim, cái màn bạc có thể hiện ra tướng, gọi là “hiện tướng”, chứ không 

gọi là “sanh”. Vì thế, “hiện” có ý nghĩa hay hơn. Năng Hiện, hoặc như ta gọi 

là  Năng  Sanh,  những  danh  từ  ấy  đều  có  thể  gọi  là  Tánh.  Lại  còn  có  Năng 

Biến,  hiện  tượng  thiên  biến  vạn  hóa,  Năng  Biến  là  gì  vậy?  Chúng  ta  gọi 

Năng Biến là Thức. 

Thức  và  Tâm  là  một  chuyện.  Tâm  không  đèo  thêm  vọng  tưởng,  phân 

biệt, chấp  trước thì  gọi  là  Tâm;  nếu  kèm thêm  vọng tưởng, phân  biệt, chấp 

trước  thì  gọi  là  Thức.  Trong  Phật  pháp  cũng  thường  nói  đến  chân  tâm  và 

vọng  tâm.  Chân  tâm  không  kèm  thêm  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước; 

còn  thức  tâm  xen  tạp  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước,  nên  gọi  là  vọng 

thức. Phải hiểu rành rẽ, rõ ràng sự việc này thì mới biết được chân tướng sự 

thật  của  vũ  trụ  và  các  pháp,  kinh  gọi  sự  thật  ấy  là  “chư pháp  Thật  Tướng” 

(Thật  Tướng  của  các  pháp),  tức  chân  tướng  của  vũ  trụ  vạn  hữu,  chúng  ta 

phải hiểu rõ ràng. Vì thế, ở đây thiền sư nêu lên 

một tổng kết: 



Thị dĩ Phật tức chúng sanh, chúng sanh tức Phật. 

      是以佛即眾生。眾生即佛。 

(Do vậy, Phật chính là chúng sanh, chúng sanh chính là Phật). 



Nói như vậy nghĩa là sao? Tâm chính là Thức, Thức chính là Tâm. Thức 

và  Tâm  là  một, không phải  hai,  lúc  mê  gọi  là  Thức, lúc  ngộ  gọi  là Tâm.  Ở 

đây chỉ có mê và ngộ, ngoại trừ mê và ngộ ra, cái gì cũng không có. Vì thế, 

ở  đây  mới  nói:  “Chư  Phật  ngộ  chi,  giả  danh  duy  tâm,  chúng  sanh  mê  chi, 

tiện thành vọng thức. Thị dĩ Phật tức chúng sanh, chúng sanh tức Phật” (Chư 

Phật  ngộ  nên  giả  gọi  là  duy  tâm;  chúng  sanh  mê  bèn  thành  vọng  thức.  Do 

vậy, Phật chính là chúng sanh; chúng sanh chính là Phật). Chữ “chúng sanh” 

ở đây chỉ hữu tình chúng sanh, nhưng sau đó lại nói: 



      Thả tâm ngoại vô Phật, diệc vô chúng sanh. 

      且心外無佛。亦無眾生。 

(Nhưng ngoài tâm không có Phật, cũng không có chúng sanh). 



Phạm  vi của “chúng sanh” rất rộng. Chữ “chúng sanh”  này bao quát tất 

cả  hết  thảy  những  hiện  tượng  do  các  duyên  hòa  hợp  mà  sanh  khởi,  những 

hiện  tượng  ấy  đều  được  gọi  là  “chúng  sanh”.  Ngay  cả  hư  không  cũng  là 

chúng sanh. Phạm vi của các hiện tượng do các duyên hòa hợp mà sanh khởi 

rất lớn. Vì thế, chúng ta phải hiểu cách sử dụng danh từ này: Tên gọi tương 

đồng, danh từ tương đồng, nhưng tùy mỗi chỗ lại giải thích khác nhau, phạm 

vi bao quát của danh từ ở mỗi chỗ khác nhau. 



      Duy mê ngộ chi hữu gián. 

      唯迷悟之有間。 

(Chỉ do mê hay ngộ mà có sai biệt). 



“Gián”  (間)  là  sai  biệt,  gián  cách  (間隔)  là  sai  biệt.  Nói  thật  ra,  do  mê 

hay ngộ mà có sai biệt. 



      Cố phàm thánh nhi huýnh dị. 

      故凡聖而迥異。 

(Vì thế, phàm - thánh sai khác vời vợi). 



Do vậy mới nói đến phàm và thánh. Mê là phàm, ngộ là thánh. Phàm và 

thánh  là  một,  không  hai,  vẫn  chỉ  là  một  người  mà  thôi.  Nay  chúng  ta  vẫn 

chưa ngộ thì gọi là phàm; ngày nào đó mình giác ngộ thì gọi là thánh. Ngộ là 

người nào thì mê cũng là người ấy. Vì vậy, trong hết thảy cảnh duyên không 

có  mê  hay  ngộ. Mê hay  ngộ  là do con  người, con  người có  mê - ngộ, cảnh 

giới  bên  ngoài  chẳng  có  mê  lẫn  ngộ.  Nếu  nói  thân  thiết  hơn  một  chút  (ý 

nghĩa  này  lại  càng  sâu  hơn,  nói  thật  ra  không  dễ  hiểu  gì),  mê  hay  ngộ  tại 

mình, chẳng do người khác, chỉ do mỗi một mình ta mà thôi. Cảnh giới bên 

ngoài  chẳng  những  vô  tình  chúng  sanh  không  có  mê  hay  ngộ,  mà  ngay  cả 

hữu tình chúng sanh đối  với ta  mà  nói thì  cũng chẳng  mê  hay  ngộ. Mê hay 

ngộ  là chuyện của  người  ta, đối  với chúng ta  mà  nói thì cũng chẳng có  mê 

hay ngộ. Đạo lý này rất sâu. Đó là chân tướng sự thật, hãy chú tâm quan sát, 

mong rằng quý vị sẽ hiểu thấu suốt chân tướng sự thật này. 



      Khởi tri tâm, Phật, chúng sanh, tam vô sai biệt. 

豈知心佛眾生。三無差別。 

(Há biết tâm, Phật, chúng sanh, ba thứ không sai biệt). 



Câu này nêu rõ quan hệ giữa tâm, Phật và chúng sanh. Quan hệ gì vậy? 

Một  mà  ba,  ba  nhưng  một.  Tâm  có  thể  hiện,  có  thể  biến  (năng  hiện,  năng 

biến), chúng sanh và Phật là cái được hiện, cái được biến (sở hiện, sở biến). 

Năng và Sở là một, không hai. Trong Năng Hiện không có mê hay ngộ, phải 

biết điều này. Trong Năng Hiện đã không có mê hay ngộ thì trong Sở Hiện 

cũng  không  có  mê  hay  ngộ;  nhưng  Năng  Biến,  Sở  Biến  lại  có  mê  và  ngộ. 

Năng  Biến,  Sở  Biến  là  vọng  tâm,  vọng  cảnh.  Năng  Hiện,  Sở  Hiện  là  Nhất 

Chân pháp giới. Phải hiểu rõ điều này thì sau đấy chúng ta tu hành mới biết 

phải  nên  tu  những  gì? Xa  lìa Năng  Biến  và Sở  Biến  như thế  nào?  Làm thế 

nào để gìn giữ Năng Hiện và Sở Hiện? Công phu là ở chỗ này. 

Thực sự khế nhập cảnh giới rồi thì Năng - Sở không hai, Năng Hiện - Sở 

Hiện không hai, Năng Biến - Sở Biến không hai, Năng Hiện - Năng Biến bất 

nhị,  Sở  Hiện  - Sở  Biến  bất  nhị.  Chúc  mừng  quý  vị  đã  nhập  pháp  môn  Bất 

Nhị,  đây  là  cảnh  giới  của  Pháp  Thân  Bồ  Tát,  là  cảnh  giới  Hoa  Nghiêm,  là 

cảnh giới vô chướng ngại chẳng thể nghĩ bàn, Lý vô ngại, Sự vô ngại, Lý Sự 

vô ngại, Sự Sự vô ngại. Vì sao Sự vô ngại? Sự là hư huyễn, không thật, hết 

thảy  pháp  hữu  vi  như  mộng,  huyễn,  bọt,  bóng;  bởi  thế,  không  có  chướng 

ngại. Kết luận cuối cùng cho chúng ta là: “Tâm, Phật, chúng sanh, tam vô sai 

biệt” (Tâm, Phật, chúng sanh, ba thứ không sai biệt). Đây là tánh bình đẳng 

hiện tiền, cảnh giới không chướng ngại hiện tiền. 



      Vĩnh Gia vân: 

      永嘉云。 

(Ngài Vĩnh Gia nói). 



Trong Chứng Đạo Ca của thiền sư Vĩnh Gia có hai câu: 



Mộng lý minh minh hữu lục thú, 

Giác hậu không không vô đại thiên. 

夢裡明明有六趣。 

覺後空空無大千。 

(Trong mộng rành rành bày sáu nẻo, 

Giác rồi ba cõi rỗng toang hoang). 



Lúc mê thì Duy Thức Sở Biến, giống như cảnh mộng; giác rồi bèn hiểu 

rõ,  hoảng  nhiên  đại  ngộ,  giống  như  tỉnh  giấc  mộng.  Tỉnh  giấc  rồi,  những 

cảnh  giới  trong  mộng  không  còn  nữa.  Nếu  đã  tỉnh  rồi  thì  chẳng  những  sáu 

nẻo không còn  nữa,  mà  mười pháp  giới cũng không còn!  Lục đạo  và  mười 

pháp giới đều là cảnh mộng, không thật, do vọng thức biến ra, Thể của nó là 

Nhất Chân pháp giới, Thể của nó là nhất tâm bất loạn. Vì thế, Tịnh Độ Tông 

(tức Tịnh Độ Giáo) nói: “Nhất tâm bất loạn là giác ngộ, tam tâm nhị ý là mê 

hoặc”. Thật Tướng của các pháp rốt cục là như thế đó, nói đại lược như vậy. 

Dẫu  nói  không  nhiều,  nhưng  giảng  rất  rõ  ràng,  rất  minh  bạch,  chúng  ta 

không dễ gì thấu hiểu, ý nghĩa sâu xa quá! 

Chẳng  thể  thấu  hiểu  cũng  không  sao,  ngày  ngày  đọc,  ngày  ngày  có  cơ 

hội nghe đến, một thời gian lâu sau, tâm quý vị định lại. Quan trọng nhất là 

tâm  định  thì  trí  huệ  sẽ  khai  phát,  sẽ  nghe  hiểu.  Tâm  chao  động  thì  nghe 

chẳng  hiểu.  Tâm phải thanh tịnh thì  mới có thể  nghe  hiểu,  mới có thể thấu 

hiểu: Tịnh có thể sanh ra Huệ. Cổ nhân nêu tỷ dụ ngọn đèn: Nếu ngọn đèn bị 

lay động thì chiếu  vật  gì cũng không rõ ràng; nước nếu không có sóng  gợn 

sẽ soi bóng cảnh giới bên ngoài chi li, tường tận. Vì 

thế, chữ Tịnh hết sức quan trọng! 

Làm  thế  nào  để  giữ  cho  lục  căn  của  chính  mình  như  như  bất  động  đối 

với  cảnh  giới  lục  trần?  Như  như  bất  động  là  sử  dụng  chân  tâm.  Điều  này 

phải rèn luyện, rèn luyện chính là tu hành, phải thực sự thực hiện! Cách thực 

hiện  như thế  nào?  Luyện  sáu  căn  nơi  cảnh  giới  sáu  trần,  luyện  chẳng  khởi 

tâm,  không  động  niệm,  không  phân  biệt,  không  chấp  trước.  Pháp  Tướng 

Tông  gọi  phương  pháp  này  là  “chuyển  tám  Thức  thành  bốn  Trí”.  Chuyển 

bằng cách ấy,  học sao cho không khởi tâm,  không động  niệm.  Không khởi 

tâm,  không  động  niệm  là  không  dùng  thức  thứ  tám;  không  phân  biệt  là 

không dùng thức thứ sáu; không chấp trước là không dùng thức thứ bảy. Chỉ 

cần quý vị không dùng đến chúng thì rõ ràng là ngay lập tức chân tâm được 

sử dụng. 

A Lại Da Thức biến thành Đại Viên Kính Trí, trí huệ chân thật, rõ ràng, 

rành rẽ, hiểu thấu suốt. Thức thứ bảy biến thành Bình Đẳng Tánh Trí, không 

chấp trước, vạn pháp bình đẳng. Thức thứ sáu biến thành Diệu Quan Sát Trí, 

[các thức] bị chuyển đổi đi, cách chuyển như thế đó! Hễ khởi tâm động niệm 

là xong, lại rớt vào hai ba (tam tâm, nhị ý), lại biến thành chúng sanh. Phật 

và chúng sanh khác nhau ở chỗ này. Phật và Pháp Thân Bồ Tát có năng lực 

ấy, chắc chắn chẳng  rớt  vào  hai  hay ba.  Không rớt  vào  hai  hay ba thì chắc 

chắn  sẽ  chẳng  khởi  tâm  động  niệm,  phân  biệt,  chấp  trước.  Khởi  tâm  động 

niệm thuộc về vọng tưởng. 



Ký  nhiên  như  thị,  tắc  kinh  vân:  “Tùng  thị  Tây  Phương,  quá  thập 

vạn ức Phật độ, hữu thế giới danh viết Cực Lạc. Kỳ độ hữu Phật, hiệu A 

Di Đà, kim hiện tại thuyết pháp”. 

      

既然如是。則經云。從是西方。過十萬億佛土。有世界名曰極樂。其

土有佛號阿彌陀。今現在說法。 

(Đã  là  như  vậy  thì  như  kinh  nói:  “Từ  đây  đi  về  phương  Tây  qua  khỏi 

mười vạn ức cõi nước, có một thế giới tên là Cực Lạc. Cõi ấy có Phật, hiệu 

là A Di Đà nay đang thuyết pháp”). 



Đây chính  là  những  điều kinh Phật đã  nói. Đoạn  kinh  này  giảng  về Sự. 

Sự  và  Lý  nhất định phải tương  ứng, Sự chẳng trái  nghịch  Lý,  Lý nhất định 

không  trở  ngại  Sự.  Lý  -  Sự  bất  nhị.  Có  Lý  đương  nhiên  có  Sự,  có  Tánh 

đương nhiên có Tướng. Quý vị hiểu rõ ràng điều này rồi thì mới hiểu được 

những tướng được hiện ấy. 

 

      Tổng bất xuất duy tâm Tịnh Độ, bản tánh Di Đà dã. 

      總不出唯心淨土。本性彌陀也。 

(Nói chung, chẳng ngoài duy tâm Tịnh Độ, bản tánh Di Đà). 



“Bản tánh” chính là tự tánh. Như vậy, Tây Phương Cực Lạc là Tịnh Độ, 

là do chân tâm của chúng ta hiện ra. A Di Đà Phật ở thế giới Cực Lạc là do 

tự tánh của chúng ta  hiện ra. Cõi  nước được hiện bởi tự tánh, đức Như Lai 

được  hiện  bởi  tự tánh,  lẽ  nào  chúng  ta  không  thể  thân  cận  được,  chúng  có 

quan  hệ  quá  mật  thiết  đối  với  chúng  ta.  Vì  thế,  quý  vị  nhất  định  phải  tin 

tưởng  ta  có  phần  vãng  sanh.  Ở  phần  trên,  đại  sư  đã  bảo  chúng  ta  hãy  tin 

tưởng: Tin thực sự có Tây Phương Cực Lạc thế giới. Thứ hai, phải tin trong 

Tây Phương Cực Lạc thế giới quả thật có A Di Đà Phật phát nguyện tiếp dẫn 

chúng  sanh  hữu  duyên  trong  mười  phương.  Thế  nào  là  hữu  duyên?  Có  thể 

tin, có thể nguyện, có thể chấp trì danh hiệu, đó là hữu duyên. Nay chúng ta 

tin, ta có thể tin, ta phát nguyện, ta suốt ngày từ sáng đến tối niệm A Di Đà 

Phật tức là ta hữu duyên, khẳng định ta phải có phần vãng sanh Tây Phương 

Cực Lạc thế giới. 



      Do thị nhi tri, tức kim hiện tiền. 

       由是而知。即今現前。 

(Do vậy biết rằng: Ngay trong hiện tiền đây). 



Dựa trên những đạo lý ấy, chúng ta nên hiểu rõ: 



Vong  linh,  kỳ  sanh  dã liên  hoa đóa  đóa,  kỳ  một dã  hàng thụ  trùng 

trùng. 

      亡靈，其生也蓮華朵朵。其歿也行樹重重。 

(Vong linh sống thì hoa sen đóa đóa, thác thì hàng cây tầng tầng). 



Hai câu này nghĩa là sao? Sống lẫn chết đều chẳng lìa thế giới Cực Lạc, 

thực  sự  không  tách  lìa.  Vấn  đề  là  ở  chỗ  nào?  Vấn  đề  là  giác  hay  mê.  Nếu 

quý vị giác là được, ngay nơi này chính là Cực Lạc. Nếu mê thì Tây Phương 

Cực Lạc thế giới tìm không ra. Ngộ thì ngay nơi này chính là Cực Lạc. 



Vô nhất thời bất đạt liên bang, vô nhất niệm bất y từ phụ. 

      無一時不達蓮邦。無一念不依慈父。 

(Không lúc nào chẳng đến cõi sen, không niệm nào chẳng nương từ 

phụ). 



“Liên  bang”  là  thế  giới  Cực  Lạc,  “từ  phụ”  là  A  Di  Đà  Phật.  Chúng  ta 


ngày  nay  khẩn  thiết  cầu  mong,  tức  là  cầu  mong  sanh  về  Tây  Phương  Cực 

Lạc thế giới, thân cận A Di Đà Phật. Xưa kia, thiền sư Tử Tâm tức ngài Triệt 

Ngộ,  những  đồng  học  tu  Tịnh  Độ  chắc  không  ít  vị  đã  đọc  cuốn  Triệt  Ngộ 

Thiền Sư Ngữ Lục, tôi đang nói đến vị này. Ngài đại triệt đại ngộ nơi Thiền 

Tông  xong, khuyên  những ai  học  Thiền  phải  niệm  A Di Đà  Phật. Ngài  nói 

người tham  Thiền  tốt nhất  nên  niệm  Phật, vì  nguyên  nhân  nào? Sợ  rằng cả 

một đời  này không có cách  gì đại triệt đại ngộ được. Nếu Thiền không đại 

triệt  đại  ngộ,  sẽ  không  ra  khỏi  lục  đạo,  vẫn  phải  sanh  tử  luân  hồi,  là  hỏng 

rồi! Vì thế phải nương vào nguyện lực của A Di Đà Phật tiếp dẫn vãng sanh. 

Ngài nói nếu chịu niệm Phật, có thể tin, có thể nguyện, có thể niệm Phật 

mà nếu chẳng sanh về Tịnh Độ thì “lão tăng đương đọa Bạt Thiệt địa ngục” 

(lão tăng sẽ đọa  vào  địa  ngục bị quỷ sứ  kéo  lưỡi tội  nhân ra cho trâu cày). 

Ngài bảo đảm như vậy, pháp môn này đúng là “vạn người tu, vạn người về”. 

Hiện  tại,  vì  sao  người  niệm  Phật  rất  đông,  người  vãng  sanh  lại  ít?  Vì  họ 

niệm  không  đúng  như  pháp!  Căn  bản  là  họ  không  hiểu  được  đạo  lý  và 

phương  pháp  niệm  Phật.  Họ  không  hiểu,  cho  nên  miệng  có,  tâm  không, 

chẳng tương ứng. Nếu đối với những đạo lý, cảnh giới ấy quý vị đều hiểu rõ, 

đều thấu suốt, đúng lý, đúng pháp, chẳng để sót một điều gì thì đúng là vạn 

người  tu,  vạn  người  vãng  sanh.  Đến  đây  cũng  là  hết  một  đoạn  khai  thị, 

chúng ta xem tiếp phần sau, ngài Trung Phong lại tổng kết: 



      Thẩm như thị, thả đạo: Ly thử tâm Phật chúng sanh ngoại, biệt hữu 

thương lượng xứ dã vô. 

      審如是。且道。離此心佛眾生外。別有商量處也無。 

(Xét  như  thế,  nên  nói:  Lìa  tâm,  Phật,  chúng  sanh  này  ra,  còn  có  chỗ 

thương lượng nào khác hay không?) 



“Thẩm”  (審)  là  thẩm  sát  (xem  xét,  suy  xét)  kỹ  càng,  cũng  có  nghĩa  là 

quan sát. Những Sự - Lý vừa nói trên đây, nếu quý vị đều hiểu rõ, đều thấu 

suốt, thì nay phải hỏi: “Thả đạo: Ly thử tâm Phật chúng sanh ngoại, biệt hữu 

thương lượng xứ dã vô” (Nên nói: Lìa tâm, Phật, chúng sanh này ra, còn có 

chỗ thương lượng nào khác hay không?): Lìa ngoài tâm, Phật, chúng sanh ra, 

còn có  gì  hay không? Một câu  này đã  nói hết sạch.  Tâm, Phật, chúng sanh 

bao quát hết thảy vạn sự vạn pháp trong toàn bộ vũ trụ. Ở đây thiền sư dùng 

phương cách trong Thiền Tông để hỏi: “Ngươi hiểu chưa?” Một phen giảng 

cho  các  ngươi  đại  đạo  lý  này,  các  ngươi  nghe  rồi  đã  hiểu  hay  chưa?  Các 

ngươi có hiểu thấu hay chăng? Các ngươi thực sự rõ thấu hay chưa? Tiếp đó, 

thiền sư lại nói một bài kệ: 



Đại viên kính lý tuyệt tiêm ai. 

      大圓鏡裡絕纖埃。 

(Nơi gương tròn lớn sạch tinh khôi). 



“Đại viên kính” là tâm tánh. Trong tâm tánh không có vật gì. Trong Đàn 

Kinh, Lục Tổ đã nói rất hay: “Bổn lai vô nhất vật” (vốn không có một vật). 

Đại viên kính là chân tâm, trong chân tánh vốn chẳng có một vật nào. “Ai” 

(埃) là trần ai (塵埃: bụi bặm), “tiêm” (纖) là rất nhỏ. Một mảy trần ai cũng 

không có, chân tâm  mà! Câu  này  giảng  về Thể, về  Lý, chân tâm, bản tánh. 

Câu  tiếp  theo  luận  về  Sự,  tức  những  tướng  được  hiện.  Hễ  có  Lý  nhất  định 

phải có Sự. Có Tánh nhất định có hiện tướng. Hiện những tướng nào? 



Bích ngẫu hoa trung hữu thánh thai. 

      碧藕華中有聖胎。 

(Xanh biếc giò sen nẩy thánh thai). 



Câu này nói về ao sen bảy báu nơi thế giới Tây Phương. Bốn câu kệ này 

nhằm dạy chúng ta; trong hai năm gần đây, chúng tôi đặc biệt đề cao “thuần 

tịnh,  thuần  thiện”.  Tâm  chúng  ta  phải  thuần  tịnh,  hạnh  của  chúng  ta  phải 

thuần  thiện.  “Thuần  tịnh,  thuần  thiện”  tương  ứng  với  tánh  đức,  tương  ứng 

với Di Đà, tương ứng Tịnh Độ. Câu kệ này nói đến ao sen bảy báu nơi Tây 

Phương Cực  Lạc thế  giới, “bích  ngẫu  hoa  trung  hữu  thánh thai”  (trong đóa 

sen biếc có thánh thai). Ở đây, chúng ta vừa phát tâm, trong ao bảy báu mọc 

lên một búp sen, trên hoa ghi tên họ của chúng ta. Chúng ta niệm Phật công 

phu càng siêng năng, hoa sen ngày càng to. Khi nào tâm quý vị lui sụt, hoặc 

đổi sang tu pháp môn khác, hoa ấy bèn khô héo, không còn nữa! 

Trong Tây Phương Cực Lạc thế giới, hết thảy các pháp đều bất sanh bất 

diệt, chỉ riêng hoa sen trong ao bảy báu có hiện tượng sanh diệt. Quý vị thấy 

hoa sen liền biết có một người phát tâm chân chánh, muốn sanh về thế giới 

Cực  Lạc.  Mấy  bữa  sau,  thấy  hoa  sen  không  còn  nữa,  biết  người  ấy  đã  ngã 

lòng, thay đổi ý niệm. Lúc nào phát tâm, lúc ấy đóa sen bèn trổ. Câu kệ này 

đúng  như  kinh  đã  nói:  “Tịnh  cực  quang  thông”  (Tịnh  đến  cùng  cực  thì  sẽ 

chiếu sáng thông suốt), tướng báu thanh tịnh được hiện ra. Thật đấy! Chính 

chúng  ta  có  thể  làm  được  điều  này,  chớ  bỏ  mất.  Chuyện  gì  trong  thế  gian 

này cũng đều là giả, chỉ có mình chuyện này là thật. Vì thế, quý vị phải biết 

buông cái giả xuống, phải biết buông bỏ. Riêng chuyện này là thật. 



      Dao vọng kim sa trì chiểu ngoại. 

      遙望金沙池沼外。 

(Cát vàng ao báu ngoài xa ngắm). 



Tây Phương Cực Lạc thế giới cách chúng ta mười vạn ức cõi Phật. Nay 

chúng ta là phàm phu chưa đạt đến cảnh giới ấy; vì thế, không gian vẫn còn 

xa - gần, đạt đến cảnh giới nào thì sẽ không còn xa - gần nữa? Khi kiến tánh 

thì sẽ  không  còn  nữa,  khi  minh  tâm  kiến  tánh  thì  xa  -  gần  không  còn  nữa. 

Chúng  ta  chưa  đạt  đến  cảnh  giới  ấy,  “dao  vọng  kim  sa  trì  chiểu  ngoại”  là 

phía ngoài ao sen bảy báu. Trong ao bảy báu ấy, có nước tám công đức, có 

hoa sen. 



Bảo quang thường chiếu ngọc lâu đài. 

寶光常照玉樓臺。 

(Bảo quang chiếu mãi ngọc lâu đài). 



Phía  ngoài  ao  bảy  báu  là  nơi  hoạt  động  của  những  người  sanh  về  Tây 

Phương  Cực  Lạc  thế  giới  hoa  nở  thấy  Phật,  họ  tự  hành,  hóa  tha,  thân  cận 

Như Lai, rộng độ chúng sanh. Thiền sư dùng từ ngữ “ngọc lâu đài” để hình 

dung.  Phần  sau  là  nói  đến  chuyện  Chánh  Tu.  Đoạn  khai  thị  này  nhằm  lay 

tỉnh  mọi  người  đang  mê  chấp  hãy  thực  sự  tỉnh  ngộ,  hết  thảy  vọng  tưởng, 

phân biệt, chấp trước tự nhiên buông xuống. Buông xuống rồi thì công phu 

của  chúng  ta  mới  đắc  lực.  Một  tiếng  Phật  hiệu,  một  tiếng  lòng,  một  niệm 

tương  ứng  một  niệm Phật, phải  niệm  Phật liên tục. Nay chúng  ta quen thói 

lúc  nhiễu  Phật  bèn  vừa  đi  nhiễu  vừa  niệm  Phật  một  ngàn  câu,  đấy  là  Chân 

Tu. 



Nam mô Tây Phương Cực Lạc thế giới đại từ đại bi A Di Đà Phật. 

      南無西方極樂世界。大慈大悲。阿彌陀佛。 



Niệm một ngàn tiếng là chánh xác, tiêu chuẩn đấy! Tiếp đó, niệm ba lần 

“Nam-mô  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  nam-mô  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát,  nam-mô 

Thanh Tịnh Đại Hải Chúng Bồ Tát”, mỗi danh hiệu ba lần. Phật sự ấy hoàn 

tất,  tức  niệm  Phật  xong  xuôi,  tiếp  đó  lại  khai  thị  lần  thứ  hai,  đúng  là  rát 

miệng  xót  lòng.  Pháp  Sự  này  có  Sự,  có  Lý,  hỗ  trợ  nhau,  hoàn  thành  cho 

nhau, niệm Phật thành tựu tam-muội, khai thị nhằm khải phát trí huệ. Vì thế, 

pháp sự này là học Định lẫn Huệ một cách quân bình, phước huệ song tu, hết 

sức thù thắng, nhất định phải thành tâm thành ý tu tập. Xin xem phần Khai 

Thị tiếp theo, cũng là phần phát nguyện, khai thị bằng cách phát nguyện. 



---o0o--- 

22. Phát Nguyện 



Thập phương tam thế Phật, 

A Di Đà đệ nhất. 

十方三世佛。 

阿彌陀第一。 

(Mười phương tam thế Phật, 

A Di Đà bậc nhất). 



Từ kinh Vô Lượng Thọ chúng ta có thể thấy được điều này. Trong kinh 

Vô Lượng Thọ, đức Thế Tôn khen ngợi A Di Đà Phật, khen A Di Đà Phật là 

“quang  trung  cực  tôn,  Phật  trung  chi  vương”  (ánh  sáng  tôn  quý  nhất,  vua 

trong  chư  Phật).  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  xưng  tán  A  Di  Đà  Phật  như  vậy, 

mười  phương  ba  đời  hết  thảy  chư  Phật  Như  Lai  cũng  giống  hệt  như Thích 

Ca  Mâu  Ni  Phật.  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  thay  mặt  cho  hết  thảy  chư  Phật, 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  tán  thán  như  thế  chính  là  mười  phương  ba  đời  hết 

thảy chư Phật tán thán. Chúng ta nhất định khẳng định được điều này. 

“Thập phương  tam thế Phật, A  Di Đà  Phật đệ  nhất” (mười  phương tam 

thế  Phật,  A  Di  Đà  bậc  nhất):  Lời  này  nào  phải  tùy  tiện  nói!  Không  phải  là 

chúng  ta  tu  Tịnh  Độ  rồi  cố  ý  tán  thán  Tịnh  Độ.  Không  phải  vậy,  mà  là  sự 

thật đấy nhé! Vì sao phải tán thán như thế? Trong những bộ kinh to luận lớn 

cũng tán thán rất nhiều. Trong Yếu Giải, Ngẫu Ích đại sư cũng nói hết sức rõ 

ràng: Cõi thù thắng nhất của A Di Đà Phật không phải là cõi Thật Báo, cũng 

không phải cõi Phương Tiện, mà là Phàm Thánh Đồng Cư độ. Ngài thiết lập 

cõi  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  độ  quá  khéo,  khiến  cho  hết  thảy  những  chúng 

sanh nghiệp chướng sâu nặng đều có thể đới nghiệp vãng sanh. Sanh về Tây 

Phương Cực Lạc thế giới, được bốn mươi tám nguyện và oai thần của A Di 

Đà Phật gia trì, khiến những người ấy được thọ dụng hoàn cảnh tu học bằng 

với  hàng Thất Địa  Bồ  Tát. Vì thế,  họ  đều  là  A  Duy Việt  Trí  Bồ  Tát. Mười 

phương hết thảy các cõi Phật đều chẳng có được điều này, chỉ riêng thế giới 

Cực Lạc là có, nên hết thảy chư Phật đều xưng tán Ngài. 

Trong  hết  thảy  các  cõi  Phật  đều  có  lục  đạo  chúng  sanh,  lục  đạo  chúng 

sanh  chẳng  dễ  gì  được  thành  tựu.  Vì  thế,  hết  thảy  chư  Phật  Như  Lai  đều 

giảng Tịnh Độ tam kinh, đều khuyên lục đạo chúng sanh trong những cõi ấy 

hãy niệm Phật cầu sanh về thế giới Cực Lạc, thân cận A Di Đà Phật. Vì vậy, 

thế giới Cực Lạc giống như một đại học Phật giáo do hết thảy chư Phật cùng 

lập  ra, chư  Phật  gởi các đệ tử của chính  mình đến  trường đó  học, A  Di Đà 

Phật  là  hiệu trưởng của trường ấy. Vị  hiệu trưởng ấy  giỏi  giang, khéo dạy, 

nên  tất cả  hết  thảy chư Phật đều tôn kính  Ngài, đều bội phục Ngài. Quý  vị 

hãy  từ  tỷ dụ  này  mà  thấu  hiểu,  mới biết  lời  xưng tán  này  không  phải  là  hư 

giả. 



Cửu phẩm độ chúng sanh, 

Oai đức vô cùng tận. 

九品度眾生。 

威德無窮盡。 

(Chín phẩm độ chúng sanh, 

Oai đức không cùng tận). 



Trước kia, có kẻ nói Tây Phương Cực Lạc thế giới không thể đới nghiệp, 

chỉ  có  thể  tiêu  nghiệp  vãng  sanh,  chứ  không  thể  đới  nghiệp  vãng  sanh. 

Những lời lẽ ấy gần như khiến cho toàn bộ những người niệm Phật trên thế 

giới  bị  chấn  động,  gây  ra  một  phen  hoang  mang,  không  biết  phải  làm  sao: 

“Không  đới  nghiệp  thì  biết  làm  sao  đây?  Chúng  ta  tu  pháp  môn  này  cũng 

như không!” Nói thật ra, trong thời Mạt Pháp hiện tại, nếu không đới nghiệp 

vãng  sanh,  bất  luận  tu  học  pháp  môn  nào  cũng  không  ai  có  thể  thành  tựu 

được.  Vì  sao?  Vì  không  tiêu  được  nghiệp  chướng  tập  khí,  trong  ức  vạn 

người khó có được một ai. Vì vậy, không đới nghiệp vãng sanh sẽ chẳng thể 

phổ độ chúng sanh. Quý  vị thấy “cửu phẩm độ chúng sanh” (chín phẩm độ 

chúng sanh) thì là đới nghiệp hay là không? Nếu không đới nghiệp thì chín 

phẩm do đâu mà có? Chín phẩm há chẳng phải là do đới nghiệp nhiều hay ít 

khác  nhau  hay  sao?  Cho  dù  chưa  đoạn  được  một  phẩm  phiền  não  nào  mà 

niệm Phật vẫn được vãng sanh, sanh vào Phàm Thánh Đồng Cư độ. 

Vì thế, đem so thế  giới  Tây Phương  với  hết thảy các cõi  Phật thì Phàm 

Thánh Đồng Cư độ của Cực Lạc thù thắng khôn sánh, qua kinh luận chúng 

ta  đã  đọc  thấy  rất  nhiều.  Tây  Phương  Tịnh  Độ  sanh  về  một  là  sanh  về  hết 

thảy,  ở  trong  Phàm  Thánh  Đồng  Cư độ,  quý  vị  có  thể  thân  cận  Quán  Âm, 

Thế  Chí,  Văn  Thù,  Phổ  Hiền,  những  bậc  Pháp  Thân  đại  sĩ  như  thế.  Trong 

những  Tịnh  Độ  các  phương  khác,  những  vị  đại  sĩ  đó  trụ  trong  Thật  Báo 

Trang  Nghiêm  độ,  quý  vị  không  tiến  vào  Thật  Báo  Trang  Nghiêm  độ  sẽ 

không thể gặp những vị ấy. Thế nhưng tại Phàm Thánh Đồng Cư độ của Tây 

Phương  Cực  Lạc  thế  giới  vẫn  có  thể  suốt  ngày  từ sáng  đến  tối  ở  cùng  một 

chỗ với các Ngài, thù thắng khôn sánh! “Cửu phẩm độ chúng sanh, oai đức 

vô  cùng  tận”  (chín  phẩm  độ  chúng  sanh,  oai  đức  không  cùng  tận).  Sự  thù 

thắng ấy do oai đức từ bốn mươi tám nguyện của A Di Đà Phật gia trì. 



Ngã kim đại quy y, 

Sám hối tam nghiệp tội. 

我今大歸依。 

懺悔三業罪。 

(Con nay đại quy y, 

Sám hối tội tam nghiệp). 



Nay  chúng  ta  gặp  được  duyên  này,  kinh  Di  Đà  dạy:  “Bất  khả  dĩ  thiểu 

thiện căn, phước đức, nhân duyên, đắc sanh bỉ quốc” (Chẳng thể dùng chút 

thiện  căn,  phước  đức,  nhân  duyên  để  được  sanh  về  cõi  ấy).  Chúng  ta  ngày 

nay  gặp  được  duyên  này,  thiện  căn  là  gì?  Có  thể  tin,  có  thể  phát  nguyện, 

mong cầu vãng sanh, đấy là thiện căn. Phước đức là gì? Phước đức là niệm 

Phật, nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối. Đấy là phước đức. Vậy thì chúc 

mừng  quý  vị,  quý  vị  thoát  ly  lục  đạo  luân  hồi,  thoát  ly  mười  pháp  giới,  về 

Tây Phương Cực Lạc thế giới làm Phật. Đối với chúng sanh trong chín pháp 

giới,  chẳng  những  pháp  môn  này  độ  được  người,  mà  còn  độ  được  cả  súc 

sanh đạo. Quý vị thấy trong Tịnh Tông có cuốn sách Vật Do Như Thử (loài 

vật còn như thế)143 chuyên ghi chép những chuyện súc sanh niệm Phật vãng 

sanh, ngạ quỷ niệm Phật vãng sanh, thậm chí còn có chuyện địa ngục niệm 

Phật  vãng sanh. Đúng  là phổ độ chúng sanh. Nay chúng ta  gặp được [pháp 

môn Tịnh Độ], đã gặp thì phải nên phát tâm, “đại quy y”. 

“Sám hối tam nghiệp tội” giống như trong bài kệ Sám Hối của Phổ Hiền 

Bồ  Tát đã  nói  trong  phần  trên.  Sám  hối  phải  phát  xuất  từ  nội  tâm,  thực  sự 

sám  hối.  Trong  tam  nghiệp  tội  thì  tội  gì  nặng  nhất?  Thưa  cùng  quý  vị: 

Không phải là sát sanh, trộm cắp, hay dâm dục, không phải những tội đó, tội 

lớn  nhất  là  không  tin  vào  Tịnh  Độ.  Vì  sao?  Vì  chẳng  thể  vãng  sanh,  bỏ  lỡ 

mất cơ hội này. Quý vị nên biết: Qua kinh luận, đức Phật dạy chúng ta, Ngũ 

Nghịch  Thập  Ác  tội  nặng  đến  đâu?  Giết  cha  mẹ,  giết  A  La  Hán,  làm  thân 

Phật  chảy  máu,  phá  hòa  hợp  Tăng,  những  tội  nặng  nề!  Nếu  như  sám  hối, 

quay  đầu  niệm  Phật  thì  đều  được  vãng  sanh.  Như  vậy,  tội  lỗi  nặng  nhất 

khiến cho quý vị chắc chắn chẳng thể vãng sanh chính là vì quý vị hoài nghi, 

không  tin  tưởng,  tội  lỗi  ấy  quá  nặng.  Ngày  nay  chúng  ta  “sám  hối  tam 

nghiệp  tội”  phải  chú  trọng  điều  này,  không  chịu  niệm  Phật,  không  tin  vào 

niệm  Phật.  Hiện  tại  chúng  ta  có  cái  tội  này  hay  không?  Mỗi  người  hãy  tự 

phản tỉnh! 

Chúng tôi thường nghĩ đến lời giáo huấn của Giác Minh Diệu Hạnh Bồ 

Tát,  những  lời  dạy  ấy  được  ghi  trong  tập  sách  nhỏ  [mang  tựa  đề]  Tây 

Phương Xác Chỉ. Ngài dạy chúng ta niệm Phật “không hoài nghi, không xen 

tạp,  không  gián  đoạn”.  Chúng  ta  không  làm  được  những  điều  ấy  là  có  tội! 

Những tội nghiệp ấy khiến cho chúng ta trong  một đời này chẳng thể thành 

tựu. Khi sám hối tam nghiệp tội, chúng ta phải đặt chuyện này lên đầu. Thực 

sự  không  hoài  nghi,  không  xen  tạp,  không  gián  đoạn.  Chúng  ta  niệm  Phật, 

câu niệm Phật nơi miệng có thể gián đoạn, nhưng niệm Phật nơi tâm không 

được gián đoạn. Miệng niệm thì phải coi mình đang ở nơi đâu, có những chỗ 

không thuận tiện niệm [ra tiếng], nhưng Phật hiệu trong tâm chưa hề bị gián 

đoạn. 

Trong đời  này, tôi đã thấy  một  người từ trước đến  nay chưa  hề thấy có 

lúc  gián đoạn,  gây ấn tượng rất sâu cho tôi,  người ấy chính  là Chương Gia 

đại sư. Lão nhân gia không niệm Phật mà trì chú, Ngài trì chú theo cách Kim 

Cang  Trì.  Trong  bất  cứ  hoàn  cảnh  nào,  chẳng  trở  ngại  người  khác,  miệng 

Ngài động, tay lần xâu chuỗi; tay động, miệng động nhưng không phát ra âm 

thanh.  Chúng  tôi  đến  gặp  lão  nhân  gia,  Ngài  cùng  tôi  trò chuyện,  lúc  đang 

trò chuyện, chúng tôi  thấy rõ tay  lần chuỗi không động, tay cầm  xâu chuỗi 

không động. Ngài nói chuyện với quý vị, nói xong, ngay lập tức lại lần chuỗi 

tiếp. Từ trước đến nay chưa hề thấy Ngài thay đổi cách ấy, đúng là đã thành 

thói quen, tâm Ngài định, tâm thanh tịnh. 

Thầy Lý từng thân cận đại sư, lúc tôi đến Đài Trung thân cận thầy Lý, nhắc 

đến chuyện ấy, [tôi thưa với thầy Lý là] trong quá khứ tôi chỉ có một vị thầy 

là Chương Gia đại sư dạy tôi ba  năm.  Thầy  Lý đối  với Chương Gia đại sư 

rất khâm phục, thầy nói chúng ta là phàm phu không thể suy lường nổi cảnh 

giới của Chương Gia đại sư. Thầy nói nhìn vào cách hành trì của đại sư, bất 

luận quan sát bất cứ khi nào, đại sư luôn đang ở trong Định. Thầy nói không 

biết  đại  sư  đã  khai  ngộ  hay  chưa,  nhưng  đại  sư  đã  đắc  tam-muội,  thật  đấy, 

không  giả  đâu!  Quả  thật  đại  sư  đi,  đứng,  nằm,  ngồi  đều  trong  Định.  Công 

phu của đại sư (chúng tôi không biết Ngài ngủ như thế nào), bất luận trong 

trường hợp nào mỗi khi quý vị quan sát đại sư, quý vị quan sát kỹ thấy đại 

sư  công  phu  không  gián  đoạn,  chẳng  bị  khuấy  nhiễu.  Bất  luận  trong  hoàn 

cảnh  nào,  dù  là  thiện  duyên  hay  ác  duyên,  nghịch  cảnh  hay  thuận  cảnh, 

chẳng mảy may liên can đến Ngài. Ngài lần chuỗi, niệm chú không ra tiếng. 

Đấy là sám hối chân thật. 

Sám hối phải thể hiện bằng hành động. Không phải là đối trước Phật, Bồ 

Tát cầu xin, van vái, nói: “Con sám hối, cầu Phật Bồ Tát tha tội!” Không hề 

mang  ý  nghĩa ấy,  làm  như vậy sẽ chẳng sám  hối được, nhất định phải  hiểu 

lý!  Chương  Gia  đại  sư  chỉ  cho  chúng  ta  cách  tu  sám  hối,  cách  tu  như  thế 

nào? Sau này không làm nữa, đó mới thực sự là sám hối. Niệm Phật là sám 

hối  rốt  ráo.  Trong  mười  hai  thời,  từ  nay  trở  đi  Phật  hiệu  trong  tâm  không 

gián đoạn. Quý vị chẳng có vọng tưởng thì khuất phục được phiền não. Phật 

hiệu vừa đoạn thì vọng niệm bèn khởi. Vọng niệm là tội nghiệp, quý vị tạo 

nghiệp  nơi ý. Ý tạo nghiệp, thân khẩu tự  nhiên sẽ tạo nghiệp theo. Do vậy, 

pháp sám hối rốt ráo chính là “đô nhiếp lục căn, tịnh niệm tương kế” (nhiếp 

trọn sáu căn, tịnh niệm nối tiếp). Đấy mới là cách sám hối rốt ráo. A! Nay đã 

đến giờ rồi. 



* 

Chư vị đồng học! 

Chúng ta lại xem  tiếp phần  Khai Thị của  thiền sư  Trung Phong. 

Trong buổi trước, chúng ta đã đọc đến: 



Ngã kim đại quy y, 

Sám hối tam nghiệp tội. 

我今大歸依。 

懺悔三業罪。 

(Con nay đại quy y, 

Sám hối tội tam nghiệp). 



Đối  với  người  niệm  Phật  mà  nói  thì  câu  này  là  xưng  niệm  sáu  chữ 

hồng danh Nam Mô A Di Đà Phật. Nam Mô là Quy Y, A Di Đà Phật là chân 

chánh sám hối diệt tội. Trong quá khứ, Phật môn đặc biệt là Tịnh Độ Tông 

yêu  cầu  học  nhân  trong  từng  niệm  tâm  phải  luôn  có  A  Di  Đà  Phật,  phải 

dưỡng thành thói quen. Bình thường tiếp xúc người khác, thậm chí người ta 

gọi tên  mình, phải trả lời như thế nào? Đều trả lời: “A Di Đà Phật”. Dưỡng 

thành thói quen đó, trong tâm chỉ có A Di Đà Phật, ngoại trừ A Di Đà Phật 

ra, cái gì cũng không có, gần như biến thành một loại quy củ trong nhà Phật. 

Người  có  tâm  cầu  vãng  sanh  niệm  một  câu  A  Di  Đà  Phật,  phước  huệ  tăng 

trưởng.  Không  có  ý  nghĩ  mong  vãng  sanh,  thậm  chí  không  muốn  học  Phật 

pháp thì niệm một câu A Di Đà Phật sanh phước báo, diệt tội sanh phước, vô 

lượng vô biên công đức. Vô cùng đáng tiếc, người ấy không hiểu,  mà cũng 

không biết, cho nên trong cuộc sống thường ngày không biết tu. Vì nguyên 

nhân nào vậy? Vì mê hoặc, vì mê mất. A Di Đà Phật là đức hiệu của tự tánh, 

là  tên  gốc  của  Chân  Như  Bản  Tánh,  trong  những  phần  trên  chúng  tôi  đã 

giảng  rồi,  A  Di  Đà  Phật  là  tên  gốc  của  hết  thảy  chư  Phật,  chẳng  thể  nghĩ 

bàn! 

Ngay trong số những  người tu Tịnh Độ chúng ta, số người biết [điều 

này] cũng không nhiều. Nếu thực sự biết, sẽ quý trọng  một câu [danh hiệu] 

này, sẽ coi một câu danh hiệu này là vô thượng trân bảo, không có một pháp 

thế  gian  hay  xuất  thế  gian  nào  có  thể  sánh  bằng!  Quý  vị  chỉ  cần  một  mực 

niệm,  đúng  như Chương  Gia  đại  sư  đã  nói  trước  đây:  “Phật  thị  môn  trung, 

hữu  cầu  tất  ứng”  (Trong  cửa  nhà  Phật,  có  cầu  ắt  ứng).  Quý  vị  muốn  cầu 

vãng sanh, muốn cầu thành Phật, đều dễ dàng đạt được, huống chi tất cả hết 

thảy  những  pháp  thế  gian?  Thực  sự  là  “hữu  cầu  tất  ứng”.  Vấn  đề  là  phải 

niệm đến  mức độ  nào? Phải  niệm  đến khi không  hoài  nghi, không  xen  tạp, 

không gián đoạn. Trong một đời này (thế giới hiện tại đúng là quá nhiều tai 

nạn), gặp hung hóa cát, gặp nạn thành lành, chuyện gì cũng xứng tâm như ý. 

Mỗi câu tôi  vừa  nói đều  là  lời chân thật,  hiện tại quý  vị được  hết thảy chư 

Phật  hộ  niệm,  hết  thảy  các  thiện  thần  ủng  hộ.  Hai  câu  trên  đây  lợi  ích  vô 

biên,  sâu  rộng  không  ngằn  mé,  nhưng  những  người  học  Phật  thường  coi 

thường,  thuận  tiện  như  thế  mà  bỏ  qua,  đúng  là  vì  nghiệp  chướng  sâu  nặng 

mà thành ra như vậy. Tiếp đó nói: 



Phàm hữu chư phước thiện, 

Chí tâm dụng hồi hướng. 

凡有諸福善。 

至心用回向。 

(Bao phước thiện đã có, 

Chí tâm đem hồi hướng). 



Trong  cuộc  sống  thường  nhật,  làm  được  những  “phước  thiện”,  khởi  thiện 

tâm, thiện niệm, thiện hạnh, vì xã hội, vì đại chúng tu phước. Tuy vậy, phải 

nhớ  rõ: Chớ tự mình  hưởng  thọ phước báo, tự  mình sống khổ sở  một chút. 

Tốt ở chỗ nào? Đối với thế gian này không có tâm lưu luyến, thường có tâm 

xuất ly, chẳng khởi tham ái đối với thế gian này. Vì thế, có phước báo phải 

chia  cho  chúng  sanh  hưởng,  phải  giúp  đỡ  chúng  sanh  khổ  nạn.  Trong  khi 

giúp  đỡ  thì  quan  trọng  nhất  là  giúp  chúng  sanh  phá  mê  khai  ngộ,  điều  này 

quan trọng hơn bất cứ gì khác. Bởi lẽ, phá mê khai ngộ thì người ta mới có 

thể  đoạn  ác  tu  thiện,  mới  có  thể  thoát  sanh  tử,  xuất  tam  giới,  triệt  để  vượt 

thoát  hết  thảy  khổ  nạn,  các  phương  pháp  khác  làm  không  được.  Đó  gọi  là 

Phật sự. Phật sự là việc của bậc đại trí đại giác, không phải là chuyện nhỏ! 

Nếu  có  phước  báo  mà  tự  mình  hưởng  thụ,  rất  dễ  bị  mê  hoặc.  Một  người 

hưởng phước bèn  mê, bèn điên đảo, bèn  tạo ác  nghiệp, bèn  đọa  lạc;  phước 

báo  nên  dành  cho  mọi  người  hưởng.  Tự  mình  mỗi  ngày  ăn  không  cầu  no, 

chớ  ăn  quá  no.  Ăn  quá  no  sẽ  hôn  trầm,  trọn  chẳng  tham  cầu  ăn  uống.  Ăn 

uống nhằm bù đắp thể lực, bù đắp năng lượng cho thân thể của chính mình, 

vừa  đủ  là  tốt  rồi,  cũng  đừng  quá  phận,  hết  thảy  tùy  duyên.  Nghĩ  đến  đức 

Thích Ca Mâu Ni Phật khi còn tại thế ôm bát đi khất thực, người ta cho thứ 

gì  ăn  thứ  nấy;  có  thứ  gì  vui  thích  hay  không  vui  thích  chăng?  Không  có! 

Trong tâm vẫn là một câu A Di Đà Phật. Ăn ngon, A Di Đà Phật; khó nuốt 

cũng  là  A  Di  Đà  Phật.  Như  vậy  mới  tốt!  Tiêu  nghiệp  chướng,  tăng  phước 

huệ. 

“Chí tâm dụng hồi hướng”: “Chí tâm” là tâm chân thành, thành tâm thành ý 

hồi hướng. Trong phần giảng về mười nguyện Phổ Hiền trước đây, chúng tôi 

đã  nhắc  đến  hồi  hướng  Bồ  Đề,  hồi  hướng  chúng  sanh,  hồi  hướng  Thật  Tế. 

Nay  chúng  ta  hồi  hướng  chúng  sanh,  hồi  hướng  thế  giới  Cực  Lạc,  nguyện 

đem  công  đức  này  trang  nghiêm  Tịnh  Độ  Phật,  niệm  niệm  chẳng  quên  cầu 

sanh Tây Phương Tịnh Độ, niệm niệm chẳng quên thân cận A Di Đà Phật. 



Nguyện đồng niệm Phật nhân, 

Cảm ứng tùy thời hiện. 

願同念佛人。 

感應隨時現。 

(Nguyện người cùng niệm Phật, 

Cảm ứng tùy thời hiện). 



Chỉ cần chân thành, thầy Lý truyền cho tôi bốn chữ “chí thành cảm thông”. 

Chân  thành  đến  cùng  cực,  đó  là  Năng  Cảm,  chư  Phật,  Bồ  Tát  bèn  Ứng. 

“Cảm ứng tùy thời hiện”, thế tục thường gọi chuyện này là “Phật, Bồ Tát gia 

trì, Phật, Bồ Tát bảo hựu144”. “Tùy thời hiện”: Trong hết thảy thời, hết thảy 

nơi  chẳng  lìa  Phật,  Bồ  Tát,  trong  tâm  chúng  ta  chỉ  có  A  Di  Đà  Phật,  trong 

hết  thảy  thời,  hết  thảy  xứ,  chẳng  tách  lìa,  trong  hết  thảy  thời,  hết  thảy  xứ, 

Phật, Bồ Tát thường chiếu cố. 



Lâm chung Tây Phương cảnh, 

Phân minh tại mục tiền. 

臨終西方境。 

分明在目前。 

(Lâm chung cảnh Tây Phương, 

Hiện rõ ràng trước mắt). 



Ở Trung Quốc, người đầu tiên đề xướng niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ là 

Huệ Viễn đại sư thuộc thời đại Đông Tấn. Ngài dựng Niệm Phật Đường tại 

Lô  Sơn,  tập  hợp  một  trăm  hai  mươi  ba  người  chí  đồng  đạo  hợp,  không 

xuống núi, lấy Hổ Khê làm giới hạn, chí đồng đạo hợp niệm Phật cầu sanh 

Tịnh Độ. Trong suốt một đời Ngài, ba lần thấy thế giới Cực Lạc, thấy trong 

Định,  nhưng  từ  trước  đến  nay  chưa  hề  kể  với  người  khác,  giấu  kín  không 

nói. Ngài thấy tình trạng trong Tây Phương Cực Lạc thế giới giống hệt như 

kinh  Vô  Lượng  Thọ  đã  nói.  Trước  khi  vãng  sanh  bảy  ngày,  A  Di  Đà  Phật 

hiện  ra trước  mặt, bảo Ngài: “Tịnh  nghiệp của ông đã chín  muồi, bảy  ngày 

nữa  ông  sẽ  vãng  sanh  thế  giới  Cực  Lạc”.  A  Di  Đà  Phật  đến  tiếp  dẫn  Ngài. 

Đến  ngày thứ bảy, quả  nhiên  A Di Đà  Phật đến  tiếp dẫn. Ngoài  Quán  Âm, 

Thế  Chí,  lại  còn  có  mấy  người  thuộc  liên  xã  đã  vãng  sanh  trước  Sư  cũng 

đứng gần bên A Di Đà Phật. Ngài Huệ Viễn bảo với mọi người như thế; nói 

xong, Ngài ngồi ngay nơi đó, viên tịch, không sanh bệnh. 

Một  trăm  hai  mươi  ba  người  thuộc  Liên  Xã  khi  ấy  gần  như  đều  vãng 

sanh hết, chẳng thể nghĩ bàn! Là vì mọi người lúc sơ phát tâm không giống 

nhau, Viễn Công từ nhỏ đã thông minh tuyệt đỉnh. Truyện ký chép lúc Ngài 

còn  bé,  sáu  kinh145  của  Nho  Gia  đọc  rất  nhuần,  không  những  đọc  nhuần 

nhuyễn  còn  hiểu  được  ý  nghĩa.  Năm  mười  mấy  tuổi,  dường  như  là  năm 

mười  ba  tuổi,  nghe  biết  Phật  pháp,  thân  cận  vị  thầy  đương  thời  là  pháp  sư 

Đạo  An146,  nghe  pháp  sư  Đạo  An  giảng  kinh  Bát  Nhã  bèn  khai  ngộ.  Khai 

ngộ  rồi  bèn  phát  tâm  xuất  gia.  Về  sau,  Ngài  lập  đạo  tràng  tại  Lô  Sơn,  trở 

thành tổ đời  thứ  nhất của  Tịnh tông,  thành khai sơn  tổ sư. Bốn câu kệ trên 

nếu áp dụng vào Niệm Phật Đường ở Lô Sơn quả thật hoàn toàn tương ứng. 

“Nguyện  đồng  niệm  Phật  nhân,  cảm  ứng  tùy  thời  hiện,  lâm  chung  Tây 

Phương cảnh, phân minh tại mục tiền” (Nguyện người cùng niệm Phật, cảm 

ứng tùy thời hiện, lâm chung cảnh Tây Phương, hiện phân minh trước mắt). 

Từ xưa những vị đại đức, đặc biệt là các tổ sư đại đức của Tịnh Độ tông 

cho đến những bậc đại đức trong hàng cư sĩ tại gia, đã nêu những tấm gương 

vô  cùng  tốt  đẹp.  Chúng  ta  thấy  trong  Tịnh  Độ  Thánh  Hiền  Lục  hay  Vãng 

Sanh Truyện, chỉ cần là người thực sự niệm Phật, thực sự thực hiện được hai 

câu kệ ở phần trên: “Ngã kim đại quy  y, sám  hối tam  nghiệp tội”  (con  nay 

đại quy y, sám hối tội tam nghiệp), một câu A Di Đà Phật chết lòng147 niệm, 

quyết định chẳng còn xen tạp những pháp môn nào khác, nhất tâm niệm thì 

không ai chẳng được vãng sanh. 

Nay  Ấn  Quang  đại  sư  dạy  chúng  ta,  Ngài  nói  rất  hay:  Dựng  đạo  tràng 

trong  thời  hiện  tại,  đạo  tràng  dù  nhỏ  vẫn  là  đạo  tràng  thập  phương.  Nếu  ai 

không có tâm  riêng  tư,  nếu không tự tư, tự lợi, bất  luận  từ địa phương  nào 

đến,  cốt  sao  chí  đồng  đạo  hợp,  thực  sự  tu  Tịnh  Độ  thì  chúng  ta  đều  hoan 

nghênh  dự  vào  đạo  tràng  chuyên  tu  Tịnh  nghiệp.  Chúng  thường  trụ  trong 

đạo  tràng  không  được  vượt  quá  hai  mươi  người,  đạo  tràng  ấy  không  hóa 

duyên148,  không  làm  pháp  hội,  không  truyền  pháp,  không  thâu  đồ  chúng, 

không  truyền  giới,  không  làm  những  Phật  sự  kinh  sám  thù  tạc,  mà  chuyên 

nhất niệm Phật, công khóa mỗi ngày giống như Phật thất phổ biến vậy. 

Nay  chúng  tôi  đề  xướng,  Ấn  Quang  đại  sư  dạy  không  giảng  kinh,  nay 

chúng  tôi  lại  đề  xướng  phải  nghe  kinh,  vì  sao?  Là  vì  con  người  hiện  thời 

không hiểu Lý. Giảng kinh hạn cuộc trong năm kinh một luận Tịnh Độ, trừ 

những thứ ấy ra thì không giảng. Có thể giảng năm kinh một luận của Tịnh 

Độ, hoặc ngữ lục của những tổ sư Tịnh Độ tông, đặc biệt là ngữ lục của Liên 

Trì  đại  sư,  Ngẫu  Ích  đại  sư,  Ấn  Quang  đại  sư,  chúng  ta  rút  gọn  lại  trong 

phạm  vi  nhỏ  như vậy. Mọi  người  hiểu  lý  minh bạch, rành rẽ phương pháp, 

chất phác niệm, chắc chắn thành tựu. Vì thế, đạo tràng tốt nhất phải có giảng 

đường,  có  Niệm  Phật  Đường.  Giảng  đường  để  nghe  kinh,  không  hạn  chế. 

Quý  vị  thích  nghe  thì  nghe,  quý  vị  không  thích  nghe  thì  đi  niệm  Phật.  Lấy 

Niệm  Phật  Đường  làm  chủ,  dùng  giảng  đường  để  phụ  trợ,  giải  hạnh  tương 

ứng, Định lẫn Huệ được học cân bằng, đó là đạo tràng đúng pháp. Chúng ta 

lại xem đoạn văn tiếp theo: 



Kiến văn giai tinh tấn, 

Đồng sanh Cực Lạc quốc. 

見聞皆精進。 

同生極樂國。 

(Thấy, nghe đều tinh tấn, 

Cùng sanh cõi Cực Lạc). 



Đây là đoạn văn mở đầu phần hồi hướng, phát nguyện. 



Kiến Phật liễu sanh tử, 

Như Phật độ nhất thiết. 

見佛了生死。 

如佛度一切。 

(Thấy Phật hết sanh tử, 

Độ hết thảy như Phật). 



Đây là nguyện vọng duy nhất của chúng ta: Chúng ta nhất định phải thấy 

A Di Đà Phật, tu hành trong thế giới Cực Lạc, đoạn xong hai thứ Biến Dịch 

và Phần Đoạn sanh tử. Quyết định phải chứng được Phật quả rốt ráo thì mới 

có thể phổ độ chúng sanh trong mười phương pháp giới. Tiếp theo: 



      Vô biên phiền não đoạn. 

      無邊煩惱斷。 

      

Đây chính là “phiền não vô biên thệ nguyện đoạn”. 



Vô lượng pháp môn tu. 

       無量法門修。 



Đoạn phiền não, thành tựu đức năng cho chính mình, bèn học pháp môn 

để thành tựu học vấn của chính mình, sau đấy mới có thể thực hiện ý nguyện 

độ chúng sanh. 

  

      Thệ nguyện độ chúng sanh. 

      誓願度眾生。 



Câu tiếp theo sau câu này có phạm vi rất lớn, nguyện cho hết thảy chúng 

sanh đều thành Phật đạo. 



      Tổng nguyện thành Phật đạo. 

      總願成佛道。 

(Nguyện cùng thành Phật đạo). 



So với Tứ Hoằng Thệ Nguyện, cảnh giới của nguyện này càng rộng hơn 

nữa. “Phật đạo vô thượng thệ nguyện thành” của Tứ Hoằng Thệ Nguyện chỉ 

nói  về  chính  mình,  còn  ở  đây  nói  đến  tất  cả  hết  thảy  chúng  sanh,  “tổng 

nguyện thành Phật đạo” (nguyện đều thành Phật đạo). 



Hư không hữu tận, 

Ngã nguyện vô cùng. 

虛空有盡。 

我願無窮。 

(Hư không có thể tận, 

Nguyện của tôi khôn cùng). 



Phải phát đại nguyện lớn lao như thế mới tương ứng với nguyện của Như 

Lai,  không  có  mảy  may  tự  tư,  tự  lợi  nào.  Ta  đoạn  phiền  não  là  vì  chúng 

sanh,  ta  học  pháp  môn  cũng  là  vì  chúng  sanh.  Ta  thành  Phật  đạo  vẫn  là  vì 

chúng  sanh.  Vì  chúng  sanh  mới  chính  là  thực  sự  vì  mình,  vì  riêng  mình 

chính là tự hại mình. Phải hiểu đạo lý này! Chúng ta có phước trao cho hết 

thảy chúng sanh hưởng thì quý vị thực sự có phước, phước vĩnh viễn chẳng 

hưởng hết. Nếu phước báo để chính mình hưởng, dẫu là phước báo tích tập 

nhiều  đời  nhiều kiếp, thường chỉ  hưởng trong  một đời,  hai ba  mươi  năm  là 

hết. Sự tình này nếu quý vị chú tâm quan sát những đế vương trong lịch sử 

[sẽ thấy]: Kẻ làm vua chúa, phước báo không phải do tu được trong một đời, 

hai đời, mà là do tu tập tích tụ phước đức từ nhiều đời, sanh vào nhân gian 

hưởng phước, nên mới được làm đế vương. Họ hưởng được bao nhiêu năm? 

Trong số đế  vương các  đời,  người có thể  sống  đến tuổi sáu  mươi  rất  hiếm. 

Chúng ta chú tâm quan sát lịch sử, có rất nhiều vua chúa mới ba, bốn mươi 

tuổi đã mạng chung. Dẫu cho họ sanh trưởng trong nhà đế vương, từ nhỏ đã 

hưởng thụ phú quý,  về sau kế thừa  ngôi  vua; ba bốn  mươi  tuổi đã chết rồi. 

Quý vị nghĩ xem nhiều đời nhiều kiếp tu tập, tích tụ phước đức cũng không 

quá ba, bốn mươi năm là hết, kể cả thời gian làm vương tử. Thực sự làm đế 

vương thì có rất  nhiều kẻ làm  vua chưa đầy  mười năm! Có  vậy quý  vị  mới 

hiểu phước đức mình tích tụ để cho chính mình hưởng sẽ bị hết đi rất nhanh. 

Nếu  cấp  cho  mọi  người  hưởng,  phước  báo  ấy  sẽ  cuồn  cuộn  đưa  tới,  vĩnh 

viễn không gián đoạn, đấy mới là tốt, đúng là đại phước báo. Vì thế, nguyện 

của chúng ta phải lớn, phải giống với chư Phật, Bồ Tát, “hư không hữu tận, 

ngã  nguyện  vô cùng”  (hư không dẫu có tận,  nguyện của tôi  vô cùng). Tiếp 

theo đây  là bài kệ  Hồi  Hướng, cũng  là bài kệ Hồi  Hướng của  những  người 

chuyên tu Tịnh Độ chúng ta: 



---o0o--- 

23. Hồi Hướng 



Nguyện sanh Tây Phương Tịnh Độ trung, 

Thượng phẩm liên hoa vi phụ mẫu. 

願生西方淨土中。 

上品蓮華為父母。 

(Nguyện sanh trong Tây Phương Tịnh Độ, 

Hoa sen thượng phẩm là cha mẹ). 



Thế  giới  Cực  Lạc  không  có  cha  mẹ,  chẳng  có  thai  sanh  mà  là  liên  hoa 

hóa  sanh,  nên  ví  hoa  sen  như  cha  mẹ,  chứ  không  phải  là  cha  mẹ  thật. 

“Thượng phẩm liên hoa” là Thượng Phẩm Thượng Sanh. Con người phải có 

chí khí, chúng ta đã tu Tịnh Tông, sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới, vì 

sao không cầu Thượng Phẩm Thượng Sanh? Vì sao Hạ Hạ Phẩm là đã mãn 

nguyện  rồi?  Những  thứ  khác  đều  buông  xuống,  chỉ  yêu  cầu  mỗi  một  điều 

sau đây. Cầu điều gì? Cầu sớm thành Phật đạo, thành sớm một ngày sẽ giúp 

chúng sanh khổ nạn, vẫn là vì chúng sanh, chứ không vì chính mình. Nếu vì 

chính mình chứ không vì chúng sanh thì nói thật ra, quý vị không thể vãng 

sanh  được  đâu!  Vì  sao?  Nguyện  ấy  khác  với  nguyện  của  A  Di  Đà  Phật, 

không giống với nguyện của tất cả các thượng thiện nhân trong Tây Phương 

Cực Lạc thế giới, trái nghịch với họ, nên không vãng sanh được. Hết thảy vì 

chúng  sanh,  đoạn  phiền  não  vì  chúng  sanh,  thành  Phật  đạo  vì  chúng  sanh, 

cầu Thượng Phẩm Thượng Sanh vẫn là vì chúng sanh. 

 

Hoa khai kiến Phật ngộ Vô Sanh, 

Bất thoái Bồ Tát vi bạn lữ. 

華開見佛悟無生。 

不退菩薩為伴侶。 

(Hoa nở thấy Phật ngộ Vô Sanh, 

Bất thoái Bồ Tát là bè bạn). 



Sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới, liên hoa hóa sanh, thượng phẩm 

thượng  sanh,  đến  nơi  ấy  hoa  nở  rất  nhanh. “Hoa  nở”  tượng  trưng  cho  điều 

gì? Tượng trưng cho chính mình, không phải do A Di Đà Phật gia trì, mà do 

công phu tu hành của chính mình đã đạt đến Lý nhất tâm bất loạn. Chúng ta 

vãng sanh đại đa số là công phu thành phiến, sanh về Tây Phương Cực Lạc 

thế giới ở trong hoa sen, hoa sen chưa nở. Đến lúc nào hoa mới nở? Đến khi 

nào chứng được Lý nhất tâm bất loạn, cũng tức là đã đại triệt đại ngộ, minh 

tâm kiến tánh. Do vì quý vị ở trong hoa sen, Phật đến dạy quý vị, chư Phật, 

Như  Lai  đến  giảng  kinh  thuyết  pháp  cho  quý  vị,  quý  vị  thích  tu  pháp  môn 

nào đều có thể học pháp môn ấy. 

“Bất Thoái Bồ Tát”: Các vị Bồ Tát viên chứng ba thứ Bất Thoái từ Thất 

Địa trở lên là đồng tham đạo hữu của quý vị, là đồng học của quý vị, là bằng 

hữu ở cùng một chỗ với quý vị. Nhiều đồng tham đạo hữu tốt lành đến như 

thế,  lại có chư Phật Như Lai tới dạy dỗ, quý  vị  nghĩ thử xem:  Khai  ngộ rất 

nhanh chóng! Đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, hoa sen bèn nở. Vì thế, 

hoa  sen  vừa  nở  thì  đó  là  cảnh  giới  nào?  Là  Thật  Báo  Trang  Nghiêm  Độ! 

Trong  hoa  sen  là  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  Độ,  là  Phương  Tiện  Hữu  Dư  Độ. 

Hoa nở rồi là Thật Báo Trang Nghiêm Độ. Đấy là cảnh giới quý vị đích thân 

chứng được. 

Tất cả hết thảy khai thị, tán tụng, phát nguyện, không gì chẳng nhằm 

hiển thị y báo và chánh báo trang nghiêm của Tây Phương Cực Lạc thế giới 

thù thắng  khôn sánh. Chúng ta  nghe  xong, thấy  xong,  hãy  nên phát  nguyện 

vãng  sanh  cõi  Phật.  Duyên  ấy  đúng  là  “bách  thiên  vạn  kiếp  nan  tao  ngộ” 

(trăm  ngàn  vạn  kiếp  khó  gặp  gỡ).  Cư  sĩ  Bành  Tế  Thanh  nói  rất  hay:  “Vô 

lượng  kiếp  lai,  hy  hữu  nan phùng chi  nhất  nhật” ([ngày được  gặp  gỡ,  nghe 

nói pháp môn Tịnh Độ] là một ngày hiếm có, khó gặp từ vô lượng kiếp đến 

nay).  Ngày  hôm  nay  chúng  ta  đã  gặp.  Tiếp  đến  là  phần  tán  thán  Pháp  Bảo 

trong phần tán thán Tam Bảo. Ở trên, chúng ta đã đọc qua về phần tán thán 

Phật Bảo. Ở đây là tán thán Pháp Bảo trong thời thứ hai: 



---o0o--- 

24. Tam Bảo Tán – Tán Thán Pháp Bảo 



Pháp Bảo thực nan lượng. 

法寶實難量。 

(Pháp Bảo thật khó lường). 



“Lượng”  (量)  là  đo  lường,  suy  lường.  Nói  cách  khác,  “Pháp  Bảo  thực 

nan lượng” nghĩa là Pháp Bảo quả thật chẳng thể nghĩ bàn. Không cần phải 

xem  kinh  luận  nào  khác,  nay  chúng  ta  chỉ  đọc  mình  Tam  Thời  Hệ  Niệm 

Pháp Sự này thôi, quý vị thấy kinh Di Đà, chú Vãng Sanh, lại còn tán Phật, 

phát  nguyện,  khai  thị,  nhìn  vào  một  chút  nhỏ  nhặt  dường  này  mà  đã  [thấy 

Pháp  Bảo]  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  huống  chi  cả  một  Đại  Tạng  Giáo,  quả  thật 

khó nghĩ khó bàn, chẳng thể nghĩ bàn! 



Như Lai kim khẩu tuyên dương. 

      如來金口宣揚。 



Chữ “kim khẩu” (miệng vàng) hàm ý xưng tán. Nhìn từ mặt Sự, Phật là 

kim sắc thân, [nghĩa là] thân Phật  màu vàng ròng, bởi thế chúng ta nói mặt 

Phật là “kim diện” (mặt vàng), gọi miệng Phật là “kim khẩu”. Nếu luận theo 

Lý thì trong bảy báu, vì sao vàng được mọi người coi trọng đến thế? Vì vàng 

chẳng  biến  đổi,  những  thứ khác  như bạc  chẳng  hạn  có  thể  bị  “dưỡng  hóa” 

(oxidize:  ốc-xít  hóa),  biến  thành  màu  đen.  Riêng  màu  vàng  của  vàng  trong 

bất cứ tình huống nào cũng vẫn giữ được bản sắc, nên trong những thứ kim 

loại, mọi người đều quý vàng. Chữ “kim khẩu” ý nói những lời Như Lai nói 

đều là vĩnh hằng bất biến, chữ Kim có ý nghĩa như vậy, biểu thị ý nghĩa này. 

Hết thảy pháp do từ miệng vàng của đức Như Lai tuyên dương. 



      Long cung hải tạng tán thiên hương. 

      龍宮海藏散天香。 

(Cất tại cung rồng trong biển cả, rải hương trời) 



Lúc đức Thế Tôn thuyết pháp, nói xong, Đại Long Bồ Tát thâu thập lại, 

cất giữ trong thư viện của mình, cất giữ trong cung rồng. Câu này chỉ kinh gì 

vậy? Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh. Lúc đức Thích Ca Mâu Ni 

Phật thị hiện mới thành Phật, ở dưới cội Bồ Đề, đức Phật nói kinh này trong 

Định,  thời  gian  không  dài,  trong  hai  tuần,  có  chỗ  nói  là  ba  tuần.  Nói  cách 

khác,  tính  là  ba  tuần  thì  mới  là  hai  mươi  mốt  ngày,  đức  Phật  giảng  kinh 

trong  Định.  Phàm  phu  chẳng  có  phần,  chẳng  thể  tham  dự  pháp  hội  trong 

Định của Như Lai, bởi lẽ, đại chúng tham dự pháp hội là bốn mươi mốt địa 

vị Pháp Thân đại sĩ. Chúng tôi thường nói: “Phá một phẩm vô minh, chứng 

một phần Chân Tánh”. Người như vậy mới đủ tư cách tham dự pháp hội Hoa 

Nghiêm, nghe đức Phật giảng kinh Hoa Nghiêm, đi vào trong Định của Như 

Lai. Cũng có nghĩa là người trong mười pháp giới chẳng có phần. 

Trong  kinh  Hoa  Nghiêm,  chúng  ta  thấy  có  rất  nhiều  thiên  chúng,  thần 

chúng, vì sao họ cũng tham dự được? Phải biết: Những loại chúng quỷ thần 

ấy  đều  là  chư  Phật  hay  Pháp  Thân  Bồ  Tát  thị  hiện  trong  chín  pháp  giới, 

không  thực  sự  là  phàm  phu.  Nếu  thực  sự  là  phàm  phu,  họ  làm  sao  có  thể 

tham dự pháp hội ấy được? Vì thế, trong số các quỷ thần cũng có chư Phật, 

Bồ Tát ứng  hóa, họ  là ứng  hóa  nên có thể tham  gia. Họ tham  gia cũng  như 

đại diện cho một loài chúng sanh, chứ không phải là phàm nhân, mà toàn là 

Pháp Thân Bồ Tát. 

Trong thời gian ngắn ngủi như thế, đức Phật giảng bao nhiêu? Giảng quá 

ư là nhiều! Đức Phật diệt độ sáu trăm năm, Long Thọ Bồ Tát sanh ra. Ngài 

Long Thọ là Sơ Địa Bồ Tát, đi vào long cung, thấy Đại Phương Quảng Phật 

Hoa Nghiêm kinh lớn đến chừng nào? Ngài nói: “Mười đại thiên thế giới vi 

trần kệ, một tứ thiên hạ vi trần phẩm”. Trong thế gian này không có ai có thể 

đọc  hết  nổi!  Lại  xem  có  bản  nào  đơn  giản  hơn  hay  không?  À!  Lại  coi  đến 

Trung  Bổn,  người  thế  gian  chúng  ta  vẫn  không  thể  lãnh  thọ  được  nổi,  vì 

phân lượng quá lớn. Cuối cùng, còn có thứ nào đơn giản hơn hay chăng? Đại 

Long Bồ Tát liền đưa phần mục lục đề yếu của Đại Phương Quảng Phật Hoa 

Nghiêm  Kinh  cho  ngài  Long  Thọ  xem.  Giống  như  Tứ  Khố  Toàn  Thư  của 

chúng ta vậy. Quý vị thấy bộ Tứ Khố Toàn Thư ở giảng đường chúng ta, nay 

là bản in chữ rút nhỏ lại, tổng cộng một ngàn năm trăm tập. Bộ sách này có 

bản Mục Lục Đề Yếu đơn giản nhất, in thành năm tập; phần này do Kỷ Hiểu 

Lam biên soạn: Mỗi  một cuốn sách, tựa đề, tác giả, sáng tác trong  niên đại 

nào,  nội  dung  nói  những  gì,  đều  được  giới  thiệu  đơn  giản.  Những  thứ  này 

trước đây được soạn cho vua Càn Long xem. Hoàng đế Càn Long không có 

thời gian xem nhiều sách đến thế, do vua muốn hiểu nội dung mỗi cuốn sách 

như thế nào, nên [Kỷ Hiểu Lam] đặc biệt soạn tóm tắt cho vua xem. 

Ngày  nay  chúng  ta  đọc  kinh  Hoa  Nghiêm,  chính  là  mục  lục  đề  yếu 

của  kinh  Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm  kinh.  Quý  vị  mới  hiểu  đức 

Thế Tôn nhập Định, quý vị phải biết là thời gian trong Định đem so với thời 

gian hiện tại của chúng ta phải có sai biệt. Kinh Đại Thừa thường nói: “Một 

niệm  có  thể  mở  rộng  thành  vô  lượng  kiếp,  vô  lượng  kiếp  có  thể  rút  gọn 

thành  một  niệm”.  Niệm  và  kiếp  viên  dung.  Vì  thế,  đức  Phật  có  thể  trong 

khoảng  một  niệm  giảng  vô  lượng  vô  biên  Phật  pháp,  biến  thành  vô  lượng 

kiếp.  Đấy  chính  là  ý  nghĩa  của  câu  “long  cung  hải  tạng  tán  thiên  hương”. 

Đại  Long  Bồ  Tát  thâu  cất  trong  cung  rồng.  Bản  Đại  Phương  Quảng  Phật 

Hoa Nghiêm Kinh do Long Thọ Bồ Tát truyền ra gồm  mười vạn kệ149, bốn 

mươi phẩm, đều là phần mục lục đề yếu. 



Giác giả tụng lang hàm. 

      覺者誦琅函。 

(Bậc giác ngộ đọc kinh văn). 



Chỉ có người thực sự giác ngộ mới hiếu học, mới thích thú, thích thọ trì, 

đọc  tụng.  Từ  ngữ  “lang  hàm”  (琅函)  ngày  nay  cũng  ít  người  hiểu.  Lang 

Hàm là gì vậy? Lang Hàm là cái hộp chứa đựng sách thời cổ. Như nay quý 

vị  thấy  những  cuốn  sách  in  theo  lối  cổ,  bên  ngoài  có  một  cái  hộp  đựng  để 

bảo vệ. Câu này có ý nghĩa là đọc quyển kinh, nói theo cách bây giờ là đọc 

bản kinh. 

      Ngọc trục, hà điều, kim tả tự. 

      玉軸霞條金寫字。 

(Trục ngọc, lụa màu ráng trời, viết chữ vàng). 



Những  bản  kinh  xưa  kia,  những  bản  kinh  cổ  nhất  được  viết  trên  lụa, 

giống như thư họa hiện tại. Vì thế gọi là một Quyển (卷: cuộn lại). Quyển ấy 

viết  xong,  cuộn  lại,  gắn  trục,  trục  được  làm  bằng  ngọc.  Dùng  lụa  loại  tốt 

nhất  nhằm tôn trọng kinh điển, coi kinh điển  như của báu  vô thượng.  Kinh 

quyển thời cổ như thế – nói theo cách bây giờ là “trang hoàng” – dùng cách 

trang  hoàng  kinh điển đẹp đẽ, quý trọng  nhất, chữ viết bằng  vàng.  Hiện tại 

quý vị có thể thấy những quyển kinh như thế trong những viện bảo tàng, có 

loại  viết  chữ  vàng,  có  loại  viết  chữ bạc;  dùng  [bột]  vàng  hay  bạc  [hòa  vào 

mực hay chất son] để viết. 



Tự bài thu nhạn thành hàng. 

似排秋雁成行。 

(Như chim nhạn bay thành hàng trong mùa Thu). 



Câu này có ý chỉ Phạn văn, cũng có thể hiểu là thư pháp viết hết sức đẹp 

đẽ,  thư  pháp  tinh  xảo,  tề  chỉnh.  Phạn  văn  được  viết  theo  hàng  ngang,  còn 

Hán văn viết theo hàng dọc. Văn tự Tây Tạng là biến thể trực tiếp của văn tự 

tiếng Phạn,  giống  như văn tự Nhật  Bản do  học từ Trung Quốc rồi biến đổi 

đi,  có  quan  hệ  hết  sức  mật  thiết.  Nay  chúng  tôi  đến  Nhật  Bản,  nói  thật  ra, 

không khác  gì ở Trung  Quốc cả, dẫu  ngôn ngữ không thông,  nhưng  văn tự 

xem đến liền hiểu được. Chúng tôi đọc tên mỗi đường phố đều hiểu, dù âm 

đọc khác nhau, nhưng nhận biết được  mặt chữ, hiểu được ý nghĩa. Câu này 

chúng  ta  có  thể  giải  thích  là  văn  tự  chỉnh  tề,  lối  chữ  khéo  léo,  ngay  ngắn, 

chỉnh tề, đều hàm ý tôn trọng Pháp Bảo. 



Tích nhân tam tạng thủ lai Đường. 

      昔因三藏取來唐。 

(Xưa nhờ Tam Tạng đem qua Trung Hoa). 



Mọi người vừa đọc đến câu này, thấy từ ngữ “Tam Tạng” bèn nghĩ ngay 

đến  pháp  sư  Huyền  Trang,  tức  Đường  Tam  Tạng.  Trên  thực  tế,  câu  này 

mang ý nghĩa rất rộng. Thời cổ, rất nhiều pháp sư từ Trung Quốc qua Ấn Độ 

thỉnh  kinh,  học  tập.  Cao  tăng  đại  đức  Ấn  Độ  mang  theo  tượng  Phật,  kinh 

sách đến Trung Quốc cũng không ít. Vào thời đó, những pháp sư phiên dịch 

kinh điển đều gọi là “Tam Tạng pháp sư”. Kinh Phật [dịch sang tiếng Hán] 

bắt đầu  từ thời  Hán,  vào  đời  Hậu  Hán150 kinh  Phật được chánh  thức truyền 

sang Trung Quốc, truyền sang rồi mới bắt đầu phiên dịch, nhưng kinh được 

phiên dịch nhiều nhất là vào đời Đường. Vì thế, vào đời Đường, mười tông 

phái Đại Thừa và Tiểu Thừa151 của Phật giáo Trung Quốc được thành lập, có 

thể nói là Phật pháp Ấn Độ đã di thực152 hoàn toàn đến Trung Quốc. Vào đời 

Đường có thể nói là [Phật giáo] đã di thực hết sức viên mãn, biến thành một 

bộ phận của văn hóa Trung Quốc, ảnh hưởng hết sức rộng lớn. Có rất nhiều 

thuật ngữ trong cuộc sống thường ngày của chúng ta phát xuất từ Phật giáo. 

Vì vậy, lão cư sĩ Triệu Phác Sơ từng nói rất hay; cụ nói: “Nếu chúng ta vứt 

bỏ  Phật  giáo  sẽ  không  thể  nói  năng  gì  được  nữa!”  Cụ  nói  như vậy  là  đúng 

đấy, nhưng người hiểu được câu nói ấy không nhiều. Trong những thuật ngữ 

thường dùng hằng ngày của chúng ta có rất nhiều từ ngữ lấy từ kinh Phật. 



Vạn cổ vị phu dương. 

      萬古為敷揚。 

(Phô diễn đến muôn đời). 



Tức là đời  đời truyền  tụng, lưu thông  muôn đời, lợi ích  rộng rãi 

chúng sanh. Đây là đại ý của bài tán Pháp Bảo. 

Trong  Phật  sự  có  xướng  niệm,  do  vậy  thời  gian  làm  Phật  sự  phải  dài. 

Nếu  rất  nghiêm  túc,  rất  chân  thành  làm  Phật  sự  thì  một  buổi  Phật  sự  phải 

mất  ba  tiếng.  Ba  tiếng  đồng  hồ,  sức  lực  ai  nấy  đều  kém  đi  một  chút,  cảm 

thấy  mỏi  mệt. Bởi thế, trong Phật sự phải  có âm  nhạc, phải có xướng tụng, 

có  nhiễu  Phật,  có  hoạt  động.  Phối  hợp  rất  nhiều  phương  tiện  thiện  xảo  lại, 

khiến chúng ta cảm thấy nhẹ nhàng, rất nhanh chóng, không biết là thời gian 

kéo  dài,  cũng  không  cảm  thấy  nhọc  nhằn.  Tâm  chân  thành  thực  hiện  được 

một buổi Phật sự viên mãn, cõi âm lẫn cõi dương cùng được lợi. Nói thật ra, 

người làm Phật sự chúng ta được lợi ích lớn nhất. Kinh Địa Tạng dạy không 

sai,  bảy  phần  công  đức  thì  bản  thân  chúng  ta  được  hưởng  sáu  phần,  vong 

linh, quỷ thần được hưởng một phần bảy. 

Thế  nhưng  Phật  sự  ấy  có  lợi  ích  rất  thù  thắng  đối  với  vong  linh.  Do 

nguyên  nhân  nào?  Người  làm  pháp  sự  rất  đông,  chẳng  phải  chỉ  là  mấy  vị 

pháp sư  làm, không phải thế,  mà  là đại chúng đều có thể tham  dự. Vì  vậy, 

nay  chúng  ta  thường  làm  Phật  sự  Tam  Thời  Hệ  Niệm;  tại  Đài  Loan,  tại 

Trung Quốc, có đến hơn cả trăm người tham dự, thậm chí có khi đến hơn ba 

trăm người, quý vị nói xem công đức ấy lớn đến đâu! Lợi ích ấy rất lớn. Từ 

báo  cáo  nước  kết  tinh,  chúng  ta  có  thể  hiểu  được  đạo  lý  này:  Tập  hợp  sức 

mạnh của đại chúng, công đức thù thắng! Nhất là tập hợp những người thực 

sự có tu  hành,  những  người tâm địa thanh tịnh, tâm địa thiện  lương,  những 

người ấy tâm ít nhiều tương ứng cùng kinh giáo. Trong khi làm Phật sự, họ 

có thể buông xuống vạn duyên, tối thiểu là trong lúc làm pháp hội, trong thời 

gian ngắn ngủi, buông xuống hết thảy tạp niệm, chuyên tâm thực hiện buổi 

công  khóa  ấy.  Người  [tham  dự]  lại  đông  ngần  ấy,  có  pháp  sư  dẫn  đầu;  do 

vậy, Phật sự như vậy thù thắng  hơn những Phật sự khác quá  nhiều! Ví  như 

nói  Lương  Hoàng  Sám,  người  tham  dự  không  đông  được  như  thế;  thực  sự 

làm  pháp  sự  chỉ  có  vài  vị  pháp  sư,  chứ  đại  chúng  không  thực  sự  tham  dự; 

nhưng Tam Thời Hệ Niệm là thực sự tham dự, khác hẳn. A! Bây giờ đã hết 

giờ rồi. 



---o0o--- 

 Tập 50 



25. Khai Thị 



Chư vị đồng học! 

Xin  xem  tiếp  phần  khai  thị  lần  thứ ba  trong  thời  thứ  hai,  tiếp  ngay  sau 

phần tán thán Pháp Bảo. Chúng tôi đọc lời khai thị một lượt: 

      Cái  văn:  Hư  nhi  hữu  minh đáp  chi  thanh,  tịch  nhi  vô  hình ảnh chi 

tướng. Nhiên cốc  hưởng tự  nhiên, phi  hô chi  nhi bất đáp. Phật thân vô 

tác, phi khấu chi nhi bất chương. 

      

蓋聞虛而有鳴答之聲。寂而無形影之相。然谷響自然。非呼之而不答

。佛身無作。非扣之而不彰。 

(Từng  nghe:  Trống  rỗng  mà  có  tiếng  đáp  ứng,  tịch  nhưng  không  có 

tướng hình ảnh. Thế nhưng, hang dội tiếng vọng là tự nhiên, không bao giờ 

kêu mà chẳng đáp. Phật thân vô tác, không bao giờ gõ mà chẳng hiển bày). 



Chúng  ta xem  tiểu đoạn  này trước. Đoạn này  giảng  về đạo  lý cảm  ứng đạo 

giao. “Cái văn” (từng nghe) – “văn” (聞) là nghe – từng nghe đức Thế Tôn 

khi giảng kinh, thuyết pháp thường nói đến. “Hư nhi hữu”: Hư (虛) là hư vô, 

con người hiện nay gọi “hư nhi hữu” là “từ trong Không sanh ra Có”. Trước 

kia  thường  tưởng  chuyện  trong  Không  sanh  ra  Có  không  thể  nào  xảy  ra 

được. Các nhà khoa học cận đại đã chứng thực: Quả thật, Hữu từ Vô sanh ra, 

đúng  là  trong  Không  sanh  ra  Có.  “Hư  nhi  hữu  minh  đáp  chi  thanh”  (trống 

rỗng  mà  có  tiếng  đáp  vọng),  “minh  đáp  chi  thanh”  (tiếng  đáp  vọng  lại)  là 

cách nói hình tượng, ở phần sau thiền sư sẽ nói cụ thể cho chúng ta hiểu, dẫn 

sự tướng làm chứng. “Tịch nhi vô hình ảnh chi tướng” (tịch nhưng không có 

tướng  hình  ảnh),  trong  thanh  tịnh  tịch  diệt  không  có  tướng  hình  ảnh,  pháp 

vốn là như thế. Hình tướng do đâu mà có? Nói chung không ngoài cảm ứng. 

Tiếp  đó,  dùng  sự thật  để  nói.  Hai  câu  đầu  giảng  về  Lý Thể,  Thể  của  Pháp 

Tánh vốn là như vậy, thanh tịnh tịch diệt! 

“Nhiên  cốc  hưởng  tự  nhiên,  phi  hô  chi  nhi  bất  đáp”  (nhưng  hang  dội 

tiếng vọng là tự nhiên, không bao giờ kêu mà chẳng đáp). Đây là nêu thí dụ 

minh  họa  ý  đầu  tiên  “hư  nhi  hữu  minh  đáp  chi  thanh”  (trống  rỗng  mà  có 

tiếng đáp vọng). Hang núi quả thật không có âm thanh, nhưng nếu quý vị hú 

dài một tiếng sẽ có tiếng vọng; bởi thế, “phi hô chi nhi bất đáp” (không bao 

giờ kêu  mà chẳng đáp). Nếu quý  vị không hú dài  một tiếng,  hang  núi cũng 

không  vọng  lại  tiếng.  Đấy  chính  là  “trống  rỗng  mà  có  tiếng  đáp  vọng”. 

Tiếng đáp vọng ấy phải do chính quý vị dẫn khởi; hang núi có khả năng ứng 

tiếng, nhưng quý vị phải cảm, cảm ứng mà, tướng được hiện bèn hiện tiền. 

Trong  câu  kế  đó,  “Phật  thân  vô  tác”  chính  là  “tịch  nhi  vô  hình  ảnh  chi 

tướng”  (tịch  nhưng  không  có  tướng  hình  ảnh).  Quả  thật  chư  Phật  Như  Lai 

không  có  hình  tướng,  nhưng  nếu  quý  vị  đánh  động,  chư  Phật  liền  hiện  ra. 

Khấu (扣: gõ, đánh động) là Cảm, Chương (彰) là hiển hiện rất rõ rệt, tức là 

Ứng. Chúng sanh có Cảm, Phật bèn có Ứng. Cảm khác  nhau, thiên sai  vạn 

biệt (muôn vàn sai khác) nên Ứng cũng khác nhau, cũng là thiên sai vạn biệt. 

Người cảm  có  lúc  hữu  ý, có  lúc  vô  ý,  hoặc có thể  nói  là chúng ta  hữu tâm 

hay vô tâm, nhưng Ứng luôn luôn là vô tâm. Vô tâm, vô ý, tùy quý vị cảm 

như  thế  nào  sẽ  ứng  như  thế  đó,  cảm  ứng  đạo  giao,  hiển  hiện  vô  lượng  vô 

biên sắc tướng. Sự cảm ứng ấy đều là duy thức sở biến, nó có thể hiện thì là 

duy tâm sở hiện, tâm hiện, thức biến. Thức do tâm hiện, biến thành vô lượng 

vô biên sắc tướng, trong Phật pháp gọi là “vô lượng vô biên pháp giới”. Vốn 

là  Nhất  Chân,  kết  quả  Nhất  Chân  biến  thành  vô  lượng  vô  biên  pháp  giới, 

trong ấy có khổ  hay  vui khác  nhau.  Tiểu  đoạn  này  nói không  nhiều,  nhưng 

nghĩa lý sâu rộng vô tận, người học Phật chẳng thể không biết. 

Tin Phật thì dựa vào đâu để tin? Dựa vào đạo lý  mà tin, nhờ vào những 

sự thật mà tin tưởng. Phá mê khai ngộ, phản vọng quy chân (bỏ vọng trở về 

chân)  là  nhờ  vào  đâu?  Cũng  nhờ  vào  đạo  lý  này.  Nếu  quý  vị  thực  sự  hiểu 

được đạo lý này sẽ có thể thay đổi được vận mạng hiện tiền. Ta muốn được 

vận mạng tốt, ta hy vọng suốt đời gặp may, không khó đâu, chỉ cần quý vị có 

Cảm tốt, tự nhiên sẽ có Ứng tốt. Cổ đức đã nói: “Chủng thiện nhân đắc thiện 

quả”  (Trồng  thiện  nhân  được  thiện  quả).  Trong  kinh  Thập  Thiện  Nghiệp 

Đạo, đức Thế Tôn đã dạy chúng ta: “Thường niệm thiện pháp, tư duy thiện 

pháp,  quán  sát  thiện  pháp,  bất  dung  hào  phân  bất  thiện  hiệp  tạp”  (Thường 

nghĩ đến  thiện  pháp, tư duy  thiện  pháp, quán sát thiện  pháp, chẳng để  mảy 

may  bất  thiện  xen  tạp),  quý  vị  sẽ  được  hạnh  phúc  vĩnh  hằng,  rốt  ráo,  viên 

mãn, “năng  ly  nhất thiết thế  gian khổ”  (lìa được  hết  thảy  nỗi khổ trong thế 

gian). Đó là cảm ứng! Lý cảm ứng pháp vốn là như thế, là đức năng của tánh 

đức. Tự tánh vốn sẵn có, vốn có năng lực, vốn có đức tướng. Nay chúng ta 

thành ra nông nỗi này thì không có chi khác cả, chỉ do mê mất mà thôi! Đã 

mê mất nên khởi tâm động niệm đều là bất thiện, nếu cảm là bất thiện thì sự 

hồi đáp làm sao thiện cho được? Không có đạo lý ấy đâu! 

Người thế gian cầu tài, hiện tượng này phổ biến nhất, tài ở nơi đâu? Tài 

ở ngay trong  mạng của quý vị. Trong  mạng quý vị không có của thì quý vị 

cầu nơi đâu? Dẫu của cải ngập đất quý vị cũng không dùng được! Nếu quý 

vị cố làm cho được thì họa hại xảy ra liền. Vì sao? Không có số để hưởng. 

Trong  mạng không có tiền của, phải  tu! Chẳng phải  là cầu không được, có 

thể cầu, hãy tu đi! Tu gì? Đức Phật dạy chúng ta tu Tài Bố Thí. Càng không 

có tiền của, càng keo kiệt, đúng là sai lầm, phải cùng quẫn suốt đời. Nếu quý 

vị  thấy  ai  cùng  khổ,  đúng  là  người  ấy  không  có  chút  phước  báo  nào.  Nếu 

quý vị thấy họ là người rất rộng rãi, dẫu không có, vẫn bỏ ra một chút, cũng 

chịu  bố  thí,  chúng  ta  biết  người  ấy  sau  này  nhất  định  sẽ  khá  giả.  Vì  sao? 

Hiện  tại  người  ấy  gieo  nhân,  trong  mạng  dẫu  không  có  tiền  của,  nhưng 

người ấy có thể dần dần chất đầy cái kho tiền tài trong số mạng. 

Tài Bố Thí được  giàu có, Pháp Bố Thí được thông  minh, trí  huệ, Vô 

Úy  Bố  Thí  được  khỏe  mạnh,  sống  lâu.  Đức  Thế  Tôn  thường  nói  như  vậy 

trong các kinh luận Đại, Tiểu Thừa. Trong những buổi giảng, chúng tôi cũng 

không ngừng lặp lại, quý vị nghe có hiểu hay chăng? Quý vị có nghe lọt tai 

hay  không?  Quý  vị  có  y  giáo  phụng  hành  hay  chăng?  Chỉ  cần  quý  vị  chịu 

làm, đừng lo lắng, năm năm, mười năm, hai mươi năm sau, quả báo sẽ hiện 

tiền. Không phải ta bố thí hôm nay, ngày mai sẽ được phát tài liền, không có 

đạo  lý  như  vậy  đâu!  Chỉ  thành  tâm  thành  ý  mà  làm,  ngạn  ngữ  thường  nói: 

“Chỉ  vấn  canh  vân,  mạc  vấn  thâu  hoạch”  (chỉ  hỏi  cấy  cày,  chớ  hỏi  thâu 

hoạch).  Chỉ  cần  [quan  tâm]  ta  phải  trồng  nhân  lành,  ta  phải  tu  Tài  Bố  Thí, 

Pháp Bố Thí, Vô Úy Bố Thí, đừng hỏi đến quả báo. Nhân duyên chín muồi, 

quả  báo  sẽ  tự  nhiên  hiện  tiền.  Như  vậy  rồi  quý  vị  mới  thực  sự  hiểu  rõ  lời 

Phật nói là thật, không giả! Cảm và Ứng thực sự hiện tiền. Hiện tiền rồi, quý 

vị phải có trí huệ, quả báo hiện tiền nhưng chính mình không hưởng thụ, lại 

phải bố thí cho hết thảy chúng sanh hưởng thụ, như vậy mới là tốt! 

Những vị lão đồng học, quý vị theo tôi đã lâu, bao nhiêu năm rồi, quý vị 

đã thấy, đều thấy cả rồi. Lúc tôi mới học, tôi là người có phước hay không, 

nhìn tướng mạo là biết liền. Quý vị thấy tướng mạo tôi lúc mới xuất gia, quý 

vị biết ngay: Một tí phước báo cũng không có! Nếu quý vị chú tâm quan sát 

thêm, lại còn là tướng đoản mạng. Lúc tôi xuất gia là đã học Phật bảy năm 

rồi. Nói cách khác, lúc ấy đã có chút chuyển biến nhỏ nhoi. Lúc vừa mới học 

Phật, tướng mạo lúc ấy đúng là bất hảo. Vì thế, chính tôi cũng chẳng biết nói 

làm  sao! Vì  lẽ  nào thầy  lại chiếu cố đến tôi? Đây không phải  là chuyện dễ 

dàng!  Người  ta  thường  chiếu  cố  ai  đó  đều  là  vì  thấy  kẻ  ấy  có  tương  lai, 

người  ấy  có  thể  dạy  được.  Thấy  kẻ  nào  vừa  không  có  phước  lại  vừa  đoản 

mạng, trong cái nhìn và ý nghĩ của mọi người, ắt họ kính nhi viễn chi kẻ đó, 

buông bỏ kẻ đó. Những vị thầy của tôi quả thật chẳng phải là phàm nhân! 

Đại  khái  trong  đời  quá  khứ,  tôi  không  tu  Tài  Bố  Thí,  coi  thường,  mà 

cũng  chẳng  tu  Vô  Úy  Bố  Thí.  Đời  này  khi  trẻ  tôi  còn  đi  săn,  đi  săn  cả  ba 

năm,  hằng  ngày  sát  sanh,  không  ngày  nào  chẳng  sát  sanh.  Sát  nghiệp  rất 

nặng. May là trong đời quá khứ tu được chút Pháp Bố Thí, có được một chút 

trí huệ. Lúc nhỏ (thời gian không dài, đại khái chỉ chừng hai ba năm, lúc còn 

rất  nhỏ),  đại  khái  khoảng  năm  sáu  hay  bảy  tuổi,  trong  khoảng  thời  gian  ấy 

được  cha  mẹ  dạy  dỗ.  Lúc  ấy  tuy  chưa  lớn,  nhưng  đã  bén  rễ  khiến  cho  tôi 

hiếu  học,  biết  hiếu  thuận  cha  mẹ,  tôn  sư  trọng  đạo,  nền  tảng  rất  sâu  dầy. 

Trông thấy miếu Thành Hoàng bị quân đội phá hủy, Thành Hoàng phải dọn 

nhà; ba ngày trước khi miếu bị phá hủy, tôi giúp Thành Hoàng dọn nhà, bởi 

thế tôi kết duyên rất tốt với Thành Hoàng. Vị Thành Hoàng ấy thường thân 

cận bên tôi. 

Được thầy quan tâm chiếu cố, cuối cùng tôi hiểu rõ, giác ngộ, quay đầu, 

đoạn ác, tu thiện, tự mình nhận thấy trước đây mình sát nghiệp rất nặng, khi 

hiểu ra, tôi bèn ăn chay trường, phóng sanh! Dẫu thâu nhập hết sức ít ỏi, tôi 

bằng  lòng  bỏ  hết  tiền  để  phóng  sanh.  Học  xong,  xuất  gia,  xuất  gia  năm  ba 

mươi ba tuổi, bắt đầu nhận lời người khác mời giảng kinh, giảng kinh được 

cúng dường. Tôi có tiền bèn phóng sanh, có tiền để bố thí thuốc men, có tiền 

bèn  in  kinh.  Có  lúc  in  kinh,  chúng  tôi  không  có  tiền  để  in  kinh  một  mình, 

xưởng in kinh in kèm thêm153, gởi trước một ít tiền thôi. Kinh sách in xong, 

họ gởi cho tôi mấy bản. Tôi làm chuyện như vậy, làm như vậy suốt đời. Đến 

khi  ngoài  bốn  mươi  tuổi,  cúng  dường  dần  dần  nhiều  hơn,  tôi  có  khả  năng 

đứng  ra  in  kinh  một  mình,  chính  mình  muốn  in  bao  nhiêu  cũng  được,  suốt 

đời làm chuyện này, cuộc sống hết sức đơn giản. 

Gần đây nhất, khoảng chừng hơn ba mươi năm, tôi không dùng đến tiền. 

Ở Mỹ, ngân hàng Mỹ Quốc cấp cho tôi thẻ tín dụng, tôi có khá nhiều thẻ tín 

dụng loại vàng (gold credit card), từ đó đến nay chưa dùng tới lần nào. Hình 

như họ cấp cho đôi ba  lượt, về sau không  cấp nữa, chưa  hề dùng  đến. Như 

vậy  phước  báo  như  quý  vị  hiện  đang  thấy  đó  hình  như  là  càng  ngày  càng 

nhiều, đúng là tâm tưởng sự thành. Chúng tôi không có ý niệm ác, không có 

ý  niệm  hưởng  thụ,  toàn  là  tất  yếu  “có  cảm  ắt  có  ứng”.  Vì  thế,  chính  mình 

chẳng  nên  thụ  hưởng  phước  báo,  nhường  cho  hết  thảy  chúng  sanh  hưởng, 

đặc biệt là chúng sanh khổ nạn. 

Sau khi hiểu rõ đạo lý này, quý vị mới thực sự làm, thực sự có cảm ứng. 

Quý vị càng làm càng hoan hỷ, vì sao? Có thể giúp cho rất nhiều chúng sanh 

khổ  nạn.  Giúp  đỡ  quan  trọng  nhất  vẫn  là  Pháp  Bố  Thí.  Hiện  tại,  chúng  ta 

thực  hiện  Pháp  Bố  Thí,  ngoại  trừ công  khai  giảng  diễn  ra,  có  không  ít bản 

giảng ký được lưu thông. Rốt cuộc số lượng là bao nhiêu? Chúng tôi không 

biết, không phải do tôi in. Thậm chí rất nhiều bản giảng ký không do tôi viết. 

Tôi giảng xong, có người chép lại từ băng thâu hình hay băng thâu âm, soạn 

thành sách để lưu thông. Rất nhiều thứ ghi chép tôi chưa từng xem đến, tôi 

cũng  không  muốn  xem.  Vì  sao?  Nói  xong  thì  thôi.  Cớ  gì  phải  lưu  lại  vết 

tích? Ai thích làm thì tùy duyên, quý vị thích làm thì cứ làm! 

Hiện thời còn lợi dụng kỹ thuật cao, chúng ta có Internet, có vệ tinh. 

Internet hay vệ tinh cũng không do tôi làm, ai làm tôi đều hoan hỷ, tôi cũng 

chẳng  chướng  ngại  người  ấy,  mà  cũng  chẳng  tán  trợ  người  ấy.  Nếu  tôi  tán 

trợ quý vị, tôi phải đi hóa duyên, tôi phải đi kêu gọi quyên góp, suốt đời tôi 

không  làm  chuyện  ấy.  Có  không  ít người  hảo  tâm  làm  chuyện  đó,  làm  khá 

thành công, đều là chuyện tốt. Bản thân chúng tôi suốt đời không nhọc lòng, 

không phan duyên. Không nhọc lòng thì chuyện gì cũng tốt, như vậy mới tự 

tại,  tâm  mới  thanh  tịnh.  Tâm  thanh  tịnh  sanh  trí  huệ,  trí  huệ  mở  mang  rồi 

mới có thể hiểu kinh giáo, mới có thể lãnh hội. Vì thế, tâm phải thuần thiện 

thuần tịnh, chẳng những tiếp xúc với kinh luận của Phật, Bồ Tát, trí huệ của 

quý vị mở mang mà ngay cả những pháp thế gian, sáu căn tiếp xúc cảnh giới 

sáu trần bên ngoài thảy đều mở mang trí huệ. Đấy chính là năm mươi ba lần 

tham học của Thiện Tài. 

Từ kinh  giáo  mở  mang Căn  Bản  Trí, từ cuộc sống thường  ngày khai 

phát  Hậu  Đắc  Trí.  Suốt  một  đời  chúng  ta  có  thể  sống  trong  trí  huệ,  không 

sống trong phiền  não,  không sống trong ưu  lự,  quý  vị  nói  xem:  Hạnh phúc 

nào sánh bằng?  Hạnh phúc ấy do Phật,  Bồ Tát, thầy, thiện  tri thức ban cho 

chúng ta, ân đức ấy niệm niệm chẳng quên, tri ân báo ân, báo ân bằng cách 

nào?  Vì  người  khác  diễn  nói.  Trong  kinh,  đức  Phật  dạy  chúng  ta:  Thọ  trì, 

đọc  tụng,  vì  người  khác  diễn  nói  thì  mới  là  báo  ân  Phật,  mới  hòng  báo  ân 

thầy, mới hòng báo ân thiện tri thức, mới hòng báo ân hết thảy chúng sanh. 

Xin xem tiếp đoạn văn kế đó: 



Thượng lai khải kiến đệ nhị thời Hệ Niệm Phật Sự dĩ viên. 

上來啟建第二時繫念佛事已圓。 

(Từ trên tới đây tạo tác Hệ Niệm Phật Sự thời thứ hai đã viên mãn). 



Hệ Niệm Phật Sự thời thứ hai tới đây đã viên mãn. 



Như thượng thù huân, đầu nhập Như Lai đại nguyện hải trung, 

xuất sanh công đức. 

如上殊勳。投入如來大願海中。出生功德。 

(Công huân thù thắng như thế, gieo vào trong biển đại nguyện của Như Lai, 

sanh ra công đức). 



[Ý nghĩa] hoàn toàn giống như trong thời thứ nhất. 



      Chuyên vị vong linh tẩy trừ nghiệp cấu. 

      耑為亡靈洗除業垢。 

(Chuyên vì vong linh rửa trừ nghiệp cấu). 



Phần  trên  là  thời  thứ  nhất,  đây  là  thời  thứ  hai.  Có  nhiều  người  như thế 

cùng hợp lại tu pháp sự này, nhằm để làm gì? “Chuyên vì vong linh”, cũng 

vì hết thảy quỷ thần, “rửa trừ nghiệp cấu”. 



Tăng trưởng thiện căn, xả thử báo duyên, vãng sanh Tịnh Độ. 

      增長善根。捨此報緣。往生淨土。 

(Tăng trưởng thiện căn, bỏ báo duyên này, sanh về Tịnh Độ). 



Chúng ta tu pháp sự này nhằm vào mục đích này đây. Lợi người, đương 

nhiên cũng là tự lợi. Chúng ta nhất định phải hiểu rõ “tự - tha không hai”. Vì 

sao? Trên kia đã nói: “Tâm, Phật, chúng sanh, ba thứ không sai biệt”. Tâm, 

Phật, chúng sanh nguyên là một thể. Vì thế, lợi tha mới là thực sự tự lợi, tự 

lợi  nhất  định  phải  lợi  tha.  Nếu  tự  lợi,  chẳng  lợi  tha  thì  chẳng  phải  là  tự lợi 

mà  là  “tự  mình  hại  mình”!  Phần  khai  thị  tiếp  theo  đây  đối  với  chúng  ta  có 

tánh chất khải phát rất mạnh. 



Đản niệm tự tùng vô thỉ, ngật chí kim sanh. 

      但念自從無始。迄至今生。 

(Nhưng nghĩ từ vô thỉ cho đến đời này). 



“Đản niệm” là chúng ta hồi tưởng, phản tỉnh, từ vô thỉ kiếp cho đến ngày 

nay. 



Âu sanh cự hải, trục thức lãng dĩ cao đê. 

      漚生巨海。逐識浪以高低。 

(Bọt nước sanh trong biển cả, theo sóng thức lên cao xuống thấp). 

Đây là nói tỷ dụ. Trong kinh Lăng Nghiêm, đức Thế Tôn từng nhắc đến 

tỷ  dụ  này.  Trong  kinh  Lăng  Nghiêm  có  tỷ  dụ  như  sau:  Đức  Phật  ví  Chân 

Tâm, Tâm  Tánh, Pháp Tánh  như biển cả, ở phần trên  gọi  là  Linh  Tri  Tâm, 

tâm  Linh  Tri  như  biển  cả.  Tâm  phân  biệt,  tức  là  Duyên  Lự  Tâm,  là  gì? 

Duyên  Lự  Tâm  là  một  cái  bọt  nước  sanh  từ  nước  biển.  “Âu”  (漚) chính  là 

bọt nước. Đấy chính là ý nghĩa của câu “âu sanh cự hải”. Thức sanh từ Pháp 

Tánh, mê mất tự tánh, do mê mất tự tánh bèn sanh ra vọng tâm, vọng tâm là 

A Lại Da Thức. Từ A Lại Da Thức biến ra [các thức khác] (nó có thể biến), 

biến thành thức thứ bảy, thức thứ sáu, và năm thức đầu, lại biến thành Tâm 

Sở, lại biến thành Sắc pháp, thảy đều biến hiện ra, [những thức, tâm sở, sắc 

pháp này so với chân tâm chỉ là] “âu sanh cự hải”. 

“Trục  Thức  lãng  dĩ  cao  đê”  (theo  sóng  Thức  mà  lên  cao  xuống  thấp). 

“Sóng Thức” là gì? Sóng là động, không tịnh. Tâm tánh chúng ta tịnh, trạm 

tịch linh minh, trong Phật pháp thường dùng bốn chữ [“trạm tịch linh minh”] 

này để hình dung. Thức (vọng tâm) không như vậy; vọng tâm là động, vọng 

tâm  là  sóng  mòi.  Sóng  mòi  có  cao  hay  thấp,  gió  lớn  sóng  to,  gió  nhỏ  sóng 

bé.  Gió  to  sóng  lớn  là  lục  đạo  tam  đồ.  Gió  nhẹ  sóng  bé  là  Tứ  Thánh  Pháp 

Giới. Trong lục đạo, gió to sóng lớn là ba ác đạo; gió nhẹ sóng bé là ba thiện 

đạo, lục đạo luân hồi. Câu này giảng vì sao có lục đạo luân hồi. Tiếp theo lại 

là một tỷ dụ: 



      Vân điểm thái thanh, nhậm tình phong nhi nhân ngã. 

      雲點太清。任情風而人我。 

(Mây điểm hư không, mặc tình nổi gió ta - người). 



“Thái  thanh”  là  hư  không,  dùng  hư  không  sánh  ví  tâm  tánh.  Một  áng 

mây  trong  hư không  ví  cho  mê  hoặc.  Áng  mây  trong  hư không  bị  gió  đùa, 

gió  Đông  thổi  bạt  sang  phía  Tây,  gió  Tây  đánh  dạt  về  phía  Đông,  tự  mình 

hoàn toàn chẳng tự chủ được. Câu này hình dung điều gì? Hình dung sự lưu 

chuyển theo nghiệp lực, tự mình chẳng thể làm chủ. “Nhậm tình phong nhi 

nhân ngã” (mặc tình nổi gió nhân ngã). Đây là giảng về Lý, câu kế giảng về 

Sự. 

 

      Ư  thị  tuần  hoàn  chư  thú,  lưu  chuyển  tứ  sanh,  nghiệp  hải  mang 

mang, tội sơn ngập ngập. 

      於是循環諸趣。流轉四生。業海茫茫。罪山岌岌。 

(Do vậy xoay vần các nẻo, trôi lăn tứ sanh, biển nghiệp mênh mông, 

núi tội chót vót). 



A! Quả báo hiện tiền, luận trên mặt Sự. “Tuần hoàn chư thú”: “Chư thú” 

chính là lục đạo, quý vị xoay vần trong lục đạo. Gió nhẹ sóng bé, vượt lên ba 

thiện  đạo;  gió  to  sóng  lớn  bèn  chìm  xuống,  vào  trong  ba  ác  đạo.  “Lưu 

chuyển tứ sanh”: Chữ “tứ sanh” chỉ những cách để sanh thành trong lục đạo, 

tức  Noãn,  Thai,  Thấp,  Hóa.  Loài  người  chúng  ta  là  Thai  Sanh,  trong  súc 

sanh đạo có cả bốn loại sanh. Có thai sanh, có noãn sanh. Loài chim là noãn 

sanh (sanh bằng trứng), loài cá trong biển quá nửa là loài noãn sanh. Có loài 

thấp sanh (sanh nơi ẩm ướt), có loài hóa sanh. Loài côn trùng hóa sanh, thấp 

sanh  khá  nhiều.  Kinh  Phật  nói  trong  loài  ngạ  quỷ  cả  bốn  loại  sanh  đều  có. 

Trong  địa  ngục  đạo  chỉ  có  một  loại  là  hóa  sanh.  Thiên  đạo  phước  báo  rất 

lớn, quá nửa là hóa sanh. Đấy là luận về cách thức sanh ra. 

“Nghiệp  hải  mang  mang, tội sơn  ngập  ngập”  (Biển  nghiệp  mênh  mông, 

núi tội chót vót): “Ngập ngập” là cao lớn, giống như một hòn núi lớn, tội lớn 

đến  như thế,  nặng  đến  như  thế.  Đoạn  này  thuyết  minh  đạo  lý  luân  hồi,  mà 

cũng  chỉ  ra  chân  tướng  sự  thật  của  luân  hồi.  Nói  xong,  phải  làm  sao?  Làm 

thế nào để tiêu tội nghiệp, thoát luân hồi? 



      Phỉ bằng phát lộ. 

      匪憑發露。 

(Không nhờ bày tỏ). 



Nếu không  nhờ  vào phát  lộ sám  hối,  thế  nào  là “phát  lộ”?  Làm  chuyện 

sai trái, tự mình đã tạo tội nghiệp, chớ có giấu diếm, phải nên tuyên bố cùng 

đại  chúng:  “Tôi  đã  làm  chuyện  chi  chi  đó!”  Mạnh  bạo  nhận  sai,  thừa  nhận 

lỗi lầm của chính  mình. Mọi người đều biết, người ta trừng  mắt nhìn mình, 

phê bình mấy câu. Thôi! Báo hết rồi. Đó nghĩa là gì? Tội nặng báo nhẹ, báo 

trả hết rồi. Chớ nên  giấu diếm tội  nghiệp của chính  mình,  giấu diếm không 

xong đâu. Vì sao? Tội ấy càng tích lại càng nặng thêm, tương lai quả báo to 

lớn đáng sợ lắm. 

Vì thế, đức Phật dạy chúng ta làm chuyện sai trái thì phải phát lộ, làm 

chuyện tốt phải  giấu  diếm.  Làm chuyện  tốt chẳng cần phải cho  người khác 

biết,  vì sao? Đức càng ẩn càng  dầy, quả báo tốt đẹp. Sự tình tốt chẳng cần 

phải phô trương, tích âm đức mà! Ngạn ngữ Trung Quốc thường nói: “Quả 

báo  của  âm  đức  lớn  nhất,  báo  rất  dầy”.  Nếu  quý  vị  làm  chuyện  tốt,  ai  nấy 

đều  biết,  người  ta  đến  biểu  dương,  khen  ngợi,  vỗ  tay,  tặng  bằng  tưởng 

thưởng cho mình, thế là báo xong rồi, chuyện tốt của mình đã xong, báo hết 

sạch rồi! Chuyện tốt chớ để cho người khác biết; làm chuyện bất thiện, làm 

chuyện tội lỗi thì mong mỏi mọi người đều biết, dù người ta chửi mình, chán 

ghét  mình  đi  nữa  thì  báo  cũng  xong  rồi.  Nếu  quý  vị  hiểu  rõ  đạo  lý  này  thì 

mới thực sự biết: Người hủy báng, lăng nhục, hãm hại chúng ta, đều là tiêu 

nghiệp  chướng  cho  mình,  ta  phải  cảm  ơn  họ.  Nếu  không  như  thế,  nghiệp 

chướng làm sao tiêu được! 

Người  hủy  báng  càng  nhiều,  nghiệp  chướng  càng  tiêu  nhiều.  Trong  hai 

năm  qua,  tại  Đài  Loan,  tại  Trung  Quốc  và  ngay  cả  những  nơi  khác,  không 

những  người  ta  chửi  tôi  rất  nhiều,  mà  ngay  trên  báo  chí,  trên  tạp  chí  còn 

đăng nhiều bài viết gọi đích danh tôi ra chửi, nói tôi đề cao bản hội tập của 

cụ Hạ Liên Cư là lỗi lầm không gì lớn hơn nữa. Thoạt đầu, pháp sư Ngộ Đạo 

không  nén  được  giận,  thầy  ấy  muốn  hợp  mấy  người  lại,  mọi  người  cùng 

nghiên cứu,  viết bài công kích  họ. Thầy còn đem  những tài  liệu ấy  gởi cho 

tôi,  cũng  như  gởi  cả  những  báo  chí,  tạp  chí  ấy  cho  tôi,  tôi  đều  đem  chúng 

quăng vô sọt rác hết. Tôi gọi điện thoại cho Ngộ Đạo: “Đừng quan tâm đến, 

quyết định chẳng được làm như thế. Làm như vậy giống như chửi lộn, người 

ta  chửi  mình,  mình không  nhịn  được,  chửi  lại  là  xong  rồi.  Coi  như đã  giải 

quyết  xong  chuyện  đó”.  Chẳng  nên  chửi  qua  chửi  lại,  không  lúc  nào  xong, 

lầm lạc quá đỗi! 

Người ta đến chửi  mình,  hủy báng  mình,  chính  mình phải phản tỉnh, 

có lỗi thì sửa, không có lỗi thì càng thêm gắng sức, như vậy mới là tốt! Nếu 

đúng là mình có lầm lỗi thì ngay lập tức phải sửa lỗi, tự đổi mới, sao lại có 

thể  biện  bác,  tranh  cãi  cho  được?  Mình  biết  mình  không  có  lỗi  lầm  ấy  thì 

mình được tiêu túc nghiệp, trong đời quá khứ mình tạo tội quá nhiều, họ đến 

thay mình tiêu nghiệp chướng, mình càng phải cảm kích người ta. 

Còn chuyện phản đối bản hội tập dù hữu ý hay vô ý, thôi đừng bàn luận! 

Có rất nhiều bản hội tập, cớ sao lại phản đối bản hội tập này mà không phản 

đối  những  bản  khác?  Đấy  có  phải  là  có  dụng  ý  riêng  hay  chăng,  chúng  tôi 

không  biết  được!  Họ  đem  tựa  đề  kinh  ra  công  kích.  Tôi  đã  từng  có  nói: 

“Người trên cả thế giới đều phản đối bản hội tập này, tôi vẫn cứ chiếu theo 

bản hội tập này mà học tập”. Vì sao? Do quan hệ thầy trò! Pháp môn này do 

thầy truyền cho tôi. Nếu tôi nghe theo những lời đó, chẳng dám đọc bản này, 

vậy  thì  tội  của  tôi  nặng  quá.  Mắc  cái  tội  gì?  Nghịch  thầy  phản  đạo;  quý  vị 

nghĩ xem tôi có gánh nổi tội danh ấy hay không? Bọn họ phản đối cách nào, 

tôi  vẫn  cứ tu  như  vậy,  tôi  tôn  sư  trọng  đạo,  báo  Phật  ân,  báo  tổ  ân,  báo  ân 

thầy! 

Tôi tin tưởng thầy tôi có tu trì, có đức hạnh, có trí huệ. Quý vị phản đối 

thầy vì quý vị không phải là học trò của thầy, không có quan hệ gì với thầy 

hết.  Tôi  với  thầy  có  quan  hệ,  tôi  chẳng  thể  phản  đối,  đó  là  đại  nghĩa.  Con 

người nếu không có đạo nghĩa thì làm người sao được? Vì thế, mặc kệ người 

ta  hủy  báng,  lăng  nhục  thế  nào,  một  câu  tôi  cũng  không  đáp,  tối  thiểu  tôi 

tuân thủ đại nghĩa, tối thiểu là trong tương lai có ai đó phê bình: “Người như 

vậy  vẫn  còn  tôn  sư  trọng  đạo,  biết  ân,  báo  ân!”  Bởi  thế,  tôi  chẳng  thể  tin 

nghe  theo  mấy  câu  của  người  ta  rồi  chẳng  dám  đọc  kinh  này  nữa,  như  thế 

mới là được! Học trò của thầy rất đông, vì sao thầy không đem chuyện này 

phó thác cho họ, mà lại phó thác cho tôi? Thầy nhìn tôi chẳng lầm, thầy biết 

tôi chẳng thể nghịch thầy phản đạo, tôi chẳng thể vong ân phụ nghĩa. 

Vì thế, có lầm lỗi phải phát lộ sám hối. Người khác hủy báng, nhục mạ, 

thì  chính  mình  phải  nghiêm  túc  phản  tỉnh,  có  thì  sửa,  không  thì  càng  cố 

gắng. Vĩnh viễn dùng cái tâm báo ân để đối đãi hết thảy chúng sanh. Đấy là 

nói  về  phát  lộ  sám  hối.  “Phỉ  bằng  phát  lộ”  (nếu  không  nhờ  vào  phát  lộ)  là 

như vậy! 



      Hạt toại tiêu trừ, sám-ma dĩ vãng, phát nguyện đương lai. 

      曷遂消除。懺摩已往。發願當來。 

(Sao tiêu trừ được! Sám hối cho quá khứ, phát nguyện cho tương lai). 



Hai câu  này  nói  lên cách thực  hiện  như thế  nào. Thực  hiện phát  lộ sám 

hối bằng cách nào? Phải “sám-ma”, tức là sám hối, quá khứ đã làm bậy phải 

biết  sám  hối,  phải  biết  sửa  lỗi.  “Phát  nguyện  đương  lai”  (phát  nguyện  cho 

tương lai), nguyện sẽ phát ấy phải nương theo bốn  mươi tám nguyện của A 

Di Đà Phật, phải nương theo Tứ Hoằng Thệ Nguyện của chư Phật, nhất định 

phải phát nguyện cầu sanh Tịnh Độ. Có vậy mới là không sai. 



      Tái lao pháp chúng, chí tâm sám hối phát nguyện. 

      再勞法眾。至心懺悔發願。 

(Lại phiền pháp chúng chí tâm sám hối phát nguyện). 



---o0o--- 

26. Sám Hối Phát Nguyện 

Thời  thứ  nhất  có  sám  hối  phát  nguyện,  thời  thứ  hai  cũng  có  sám  hối  phát 

nguyện.  Hình  thức  sám  hối  phát  nguyện  không  khác  gì  với  lần  trước,  sám 

hối dùng  mười đại nguyện vương, Sám Hối Kệ, tức bài kệ sám hối của Phổ 

Hiền Bồ Tát. Phát nguyện thì vẫn là Tứ Hoằng Thệ Nguyện y như cũ. Chúng 

tôi đọc bài kệ này một lượt, hơi khác với phần trên một chút. 



Vãng tích sở tạo chư ác nghiệp, 

Giai do vô thỉ tham - sân - si, 

Tùng thân - ngữ - ý chi sở sanh. 

往昔所造諸惡業。 

皆由無始貪瞋痴。 

從身語意之所生。 

(Xưa kia trót tạo các ác nghiệp, 

Đều do vô thỉ tham - sân - si, 

Từ thân - miệng - ý phát sanh ra). 



Phần này giống hệt phần trước, khác biệt ở chỗ nào ư? Ở chỗ này đây: 



Nhất thiết tội chướng giai sám hối. 

一切罪障皆懺悔。 

(Hết thảy tội chướng đều sám hối). 



Đây là chỗ khác biệt. Không phải là cầu  mà là “đều sám hối”. Cầu sám 

hối cũng được. Ở phần trước trong thời thứ nhất câu  này  là “ kim  đối Phật 

tiền  cầu  sám  hối”  (nay  đối  trước  Phật  cầu  sám  hối).  Trong  thời  thứ  hai  là 

“nhất thiết tội chướng giai sám hối” (hết thảy tội chướng đều sám hối), khác 

biệt ở chỗ này. Cứ mỗi lần sám hối càng triệt để hơn, vì sao? So với thời thứ 

nhất, thời thứ hai có chỗ ngộ rồi, có tiến bộ rồi, từ bài kệ sám hối này cũng 

có thể thấy được quý vị có tiến bộ. Phát nguyện vẫn giống hệt như trước: 



Chúng sanh vô biên thệ nguyện độ, 

Phiền não vô tận thệ nguyện đoạn, 

Pháp môn vô lượng thệ nguyện học, 

Phật đạo vô thượng thệ nguyện thành. 

眾生無邊誓願度。 

煩惱無盡誓願斷。 

法門無量誓願學。 

佛道無上誓願成。 



Sám  hối  phát  nguyện  phải  nương  theo  Phổ  Hiền  Bồ  Tát.  Phổ  Hiền  Bồ 

Tát, trong phần trên tôi đã giới thiệu cùng quý vị rồi, Phổ Hiền Bồ Tát tượng 

trưng  cho  lý  luận  và  phương  pháp  tu  nhân  chứng  quả  của  hết  thảy  Bồ  Tát. 

Phổ Hiền Bồ Tát đại diện cho những điều ấy. Nếu nói gộp cả hai vị lại, tức 

là  gộp  cả  Văn  Thù  vào  thì  Phổ  Hiền  tượng  trưng  cho  tam-muội,  Văn  Thù 

tượng trưng cho Bát Nhã. Nếu nói một mình Ngài thì Ngài hoàn toàn tượng 

trưng  cho  cả  hai  điều  đó.  Lại  xem  đoạn  khai  thị  cuối  cùng.  Đoạn  khai  thị 

cuối cùng là: 



---o0o--- 

27. Khai Thị 

 

      Thượng lai sám hối phát nguyện dĩ cánh, cụ hành do nhân cụ nhãn 

mục, nguyện như nhật, nguyệt, đăng quang minh. 

      上來懺悔發願已竟。具行猶人具眼目。願如日月燈光明。 

(Từ  trên  tới  đây  sám  hối  phát  nguyện  đã  xong,  Hành  đầy  đủ  thì  giống 

như  người  đầy  đủ  mắt,  Nguyện  như  ánh  sáng  của  mặt  trời,  mặt  trăng,  đèn 

đóm). 



“Cụ hành”, hành ở đây là hành động. Câu này có nghĩa là quý vị đều có 

thể đem những đạo lý, phương pháp mình đã học tập áp dụng vào cuộc sống 

thường  nhật. Ở đây quan trọng  nhất  là trì  danh  niệm Phật,  hạnh quan trọng 

nhất là hạnh này. Đây chính là như phẩm Tam Bối Vãng Sanh (Ba Bậc Vãng 

Sanh)  trong  kinh  Vô  Lượng  Thọ  đã  nói:  “Phát  Bồ  Đề  tâm,  nhất  hướng 

chuyên  niệm” (phát Bồ Đề tâm,  một bề chuyên  niệm). Chữ “hạnh”  này chỉ 

việc  niệm  Phật, chứ không  nhằm  vào  những  hạnh khác.  Bây giờ đã hết  giờ 

rồi. 



* 



Chư vị đồng học! 

Xin xem tiếp đoạn khai thị cuối cùng trong thời thứ hai: 



      Thượng lai sám hối phát nguyện dĩ cánh. 

      上來懺悔發願已竟。 

(Từ trên tới đây, sám hối phát nguyện đã xong) 



Câu này là lời tổng kết, tổng kết những phần trên. 



      Cụ  hành  do  nhân  cụ  nhãn  mục,  nguyện  như  nhật,  nguyệt,  đăng 

quang  minh.  Y  quang  chiếu  chúc  kiến  phân  minh,  hành  giả  phương 

năng đạt tiền cảnh. 

      

具行猶人具眼目。願如日月燈光明。依光照燭見分明。行者方能達前

境。 

(Hạnh đầy đủ như người đủ đôi mắt, nguyện như ánh sáng mặt trời, mặt 

trăng, đèn đóm. Nương theo ánh sáng chiếu tỏ mà thấy phân minh, hành giả 

mới hòng thấu hiểu tiền cảnh154). 



Câu này là nói chung, chứ không nhất định chỉ là pháp môn Niệm Phật. 

Có  thể  nói  là  trong  Phật  pháp,  bất  luận  kinh  Đại  Thừa  hay  Tiểu  Thừa,  bất 

luận tông phái nào, bất luận pháp môn nào, những điều nói ở đây là nguyên 

tắc,  là  nguyên  lý,  nguyên  tắc  chung,  chẳng  những  chung  cho  hết  thảy  Phật 

pháp, mà còn đúng cho mọi pháp thế gian. Hết thảy pháp thế gian chẳng thể 

vượt ra ngoài những điều này được. 

Chúng ta phải thấu hiểu những câu nói này. “Cụ hành”: Hành (行) là tu 

hành. Tu hành là sửa đổi cho đúng những hành vi lầm lạc thì gọi là tu hành. 

Những  hành  vi sai quấy rất  nhiều, đúng  là “nhân phi thánh  hiền, thục  năng 

vô quá” (con người không phải là thánh hiền, ai có thể không có lỗi?) Thánh 

hiền là chư Phật Như Lai, Pháp Thân Bồ Tát. Dưới Pháp Thân Bồ Tát, như 

là Thanh Văn, Duyên Giác, Quyền Giáo Bồ Tát, Phật trong mười pháp giới, 

không ai có thể nói mình không có lầm lỗi được! Thánh hiền thế gian càng 

chẳng thể  nói  như vậy được!  Theo  những  gì  ghi chép trong  những thư tịch 

cổ  Trung  Quốc,  bậc  thánh  hiền  thế  gian  như Nghiêu,  Thuấn  vẫn  chẳng  thể 

đảm bảo chính mình không có lỗi lầm, huống gì những người khác? 

Vì  vậy,  tu  hành  là  một  khoa  mục  quan  trọng  nhất,  việc  này  phải  được 

thực hiện trong cuộc sống thường nhật, khởi tâm động niệm, nói năng, hành 

vi, phải hiểu chi ly từng chút một, thời thời khắc khắc phải cảnh giác cao độ, 

nhận biết ý niệm của chính mình vừa khởi lên, biết ngay ý niệm ấy là thiện 

niệm hay ác niệm, biết ý niệm ấy có nên khởi lên hay không. Nếu không cần 

thiết,  dẫu  là  thiện  niệm,  thì  tốt  nhất  ý  niệm  thứ  hai  là  “Nam-mô  A  Di  Đà 

Phật”, vậy là tốt! Sao cho trong  mười hai thời trong tâm có Phật, trong  mỗi 

niệm có Phật, hình ảnh đều là Phật; tâm mình là tâm Phật, hành động là Phật 

hạnh, thân là thân Phật. Như vậy mới là tốt, mới thật nên làm. 

Đầy  đủ  hạnh,  ở  đây  được  ví  như  người  có  đủ  cả  hai  mắt,  có  được  cặp 

mắt  sáng.  Dù  có  được  cặp  mắt  sáng  nhưng  trong  chỗ  tối  tăm  không  thấy 

được, giữa ban ngày có mặt trời, dương quang (ánh sáng của  mặt trời); ban 

đêm  có  ánh  trăng,  có  ánh  đèn,  quý  vị  mới  không  lạc  mất  phương  hướng. 

“Quang” rất giống như Nguyện, vì thế Hạnh chẳng thể tách rời Nguyện. Nếu 

Hạnh  lìa  Nguyện  thì  chính  là  mắt  đui.  Nói  cách  khác:  Không  biết  phương 

hướng,  chẳng  biết  mục  tiêu.  Dẫu  quý  vị  rất  tinh  tấn,  rất  nỗ  lực  tiến  lên, 

nhưng rốt cuộc đi về đâu? Không biết được! 

Vì thế nói: “Nguyện như nhật nguyệt đăng quang minh” (Nguyện như 

ánh sáng của mặt trời, mặt trăng, đèn đóm). Câu này chỉ rõ Hạnh và Nguyện 

chẳng  thể  tách  rời  nhau.  Đúng  như  Ngẫu  Ích  đại  sư  đã  nói: Có  được  vãng 

sanh  Tịnh  Độ  hay  không  hoàn  toàn  nhờ  vào  tín  nguyện  có  hay  không.  Có 

Hạnh mà không có Nguyện, hoặc có Nguyện mà không có Hạnh đều chẳng 

thể vãng sanh! Trong các pháp môn khác, có Hạnh không có Nguyện hoặc là 

có Nguyện không có Hạnh cũng đều chẳng thể thành tựu, uổng phí một đời 

này! Nhiều  lắm  là gieo được  một chủng tử thiện căn trong  A  Lại Da Thức, 

trong  đời  này,  [chủng  tử  ấy] chắc  chắn  không  khởi  tác  dụng.  Đấy  chính  là 

như thầy Lý thường nói khi xưa: “Nên sanh tử như thế nào thì vẫn cứ sanh 

tử như thế đó”. Quý vị vẫn cứ bị nghiệp lực xoay chuyển như cũ, không làm 

chủ  được.  Vì  thế  mới  nói:  “Y  quang  chiếu  chúc  kiến  phân  minh”  (Nương 

theo ánh sáng chiếu tỏ mà thấy phân minh); quý vị phải có Nguyện, Nguyện 

là quang minh, Nguyện để dẫn Hạnh thì quý vị mới có thành tựu, mới có thể 

đạt đến  mục tiêu và quả đức mà chính mình hy vọng. Phải hiểu đạo lý này, 

người niệm Phật cũng không ngoại lệ. 



Thị dĩ niệm Phật chi nhân, nhược bất phát nguyện vãng sanh, túng hữu 

công hạnh, diệc thành hư thiết, dĩ bất thuận Phật cố. 

是以念佛之人。若不發願往生。縱有功行。亦成虛設。以不順佛故。 

(Do  vậy,  người  niệm  Phật  nếu  không  phát  nguyện  vãng  sanh,  dẫu  có  công 

hạnh cũng trở thành đặt bày hư huyễn, vì không thuận theo Phật vậy). 



Quý  vị  phát  tâm  niệm  Phật,  tốt  lắm!  Niệm  Phật  nhất  định  phải  phát 

nguyện cầu sanh Tây Phương Tịnh Độ. Vì sao? Nếu không phát nguyện cầu 

sanh Tây Phương Tịnh Độ, dẫu quý vị công phu niệm Phật rất sâu vẫn như 

không. Vì sao vẫn như không? Vẫn bị lưu chuyển theo nghiệp, vẫn không ra 

khỏi  lục đạo  luân  hồi được! Niệm  Phật  là  thiện  nghiệp, thiện  nghiệp thì có 

sanh vào ba thiện đạo được hay không? Không nhất định! Nếu quý vị chỉ là 

khẩu  thiện  (chỉ  tốt  lành  nơi  cửa  miệng),  tâm  hạnh  bất  thiện,  sẽ  chẳng  sanh 

vào  ba đường  lành.  Thế  nhưng không cần biết quý  vị sanh  vào đường  nào, 

quý  vị  vẫn  có  một  chút  phước  báo.  Nếu  tội  nghiệp  rất  nặng,  đọa  trong  địa 

ngục đạo, phước báo ấy vẫn tồn tại. Lúc nào quý vị thoát khỏi địa ngục, lúc 

sanh vào các đường khác, phước báo ấy lại hiện tiền, biến thành phước báo 

hữu lậu thế gian. 

Tuy thiền sư Trung Phong là bậc đại triệt đại ngộ của Thiền Tông, Ngài 

lại niệm Phật vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới; vì thế, Ngài khuyên 

lơn chúng ta, tự Ngài thực sự  làm được.  Vì sao? Vì quý  vị “bất thuận  Phật 

cố” (chẳng thuận theo Phật). Quý vị trái với nguyện của Phật, ý nguyện của 

Phật là mong chúng ta sanh về thế giới Cực Lạc. Quý vị cũng trái nghịch lời 

Phật dạy. Đúng là nghịch thầy phản đạo! Tu pháp môn này, đúng như Phật 

nguyện,  đúng  như  lời  Phật  dạy  thì  mới  là  tôn  sư  trọng  đạo.  Trên  thực  tế, 

thiền sư nói những câu này là nói với chúng ta đấy! 



      Kim nhĩ vong linh đương tri thử ý. 

      今爾亡靈。當知此意。 

(Nay các vong linh hãy biết ý này). 



Trên hình thức là nói với vong linh, nói với quỷ thần, chứ trên thực tế là 

bảo  cùng  chúng  ta.  Vong  linh  còn  phát  nguyện  vãng  sanh,  mà  chúng  ta 

không thể phát nguyện vãng sanh; nói thật ra, còn thua cả quỷ! Ngay cả quỷ 

mà còn thua thì còn xứng đáng là người nữa ư? Lời ẩn trong lời, quý vị phải 

nghe  hiểu  những  ý  nghĩa  ẩn  trong  ý  nghĩa,  ý  tại  ngôn  ngoại  (ý  nằm  ngoài 

lời). Quý vị phải hiểu được âm thanh ngoài dây đàn thì mới có chỗ ngộ, mới 

hòng  có  thụ  dụng,  nhất  định  phải  thực  sự  thực  hiện.  Tiếp  đó  là  bài  kệ  tán 

Phật để tổng kết một thời: 



---o0o--- 

28. Tán Phật Tổng Kết 

  

A Di Đà Phật, 

Vô thượng y vương, 

Nguy nguy kim tướng phóng hào quang, 

Khổ hải tác từ hàng, 

Cửu phẩm liên bang, 

Đồng nguyện vãng Tây Phương. 

阿彌陀佛。 

無上醫王。 

巍巍金相放毫光。 

苦海作慈航。 

九品蓮邦。 

同願往西方。 

(A Di Đà Phật, 

Vô thượng y vương, 

Tướng vàng vòi vọi phóng hào quang, 

Biển khổ thả thuyền từ, 

Chín phẩm liên bang, 

Đồng nguyện về Tây Phương). 



Nội dung bài tán này hết sức khẩn thiết. 

 

Nam mô Liên Trì hội Bồ Tát Ma Ha Tát. 

南無蓮池會菩薩摩訶薩。 



---o0o--- 

ĐỆ TAM THỜI 



Tiếp  theo,  chúng  ta  xem  đến  thời  thứ  ba.  Thời  thứ  ba,  tụng  kinh,  niệm 

chú hoàn toàn giống với thời thứ nhất, đều là hồi hướng Liên Trì Hội Bồ Tát 

Ma Ha Tát. Nay chúng ta xem từ phần Khai Thị, xem đoạn khai thị lần thứ 

nhất trong thời thứ ba. 



---o0o--- 

29. Khai Thị 



Thập vạn dư trình bất cách trần, 

Hưu tương mê ngộ tự sơ thân, 

Sát-na niệm tận Hằng sa Phật, 

Tiện thị liên hoa quốc lý nhân. 

十萬餘程不隔塵。 

休將迷悟自疏親。 

剎那念盡恆沙佛。 

便是蓮華國裡人。 

(Đường hơn mười vạn cõi, 

Chẳng xa cách mảy trần, 

Thôi đừng đem mê ngộ, 

Để tính kể sơ thân, 

Sát-na niệm chư Phật, 

Số nhiều đến Hằng sa. 

Liền thành người đã ở 

Trong cõi nước hoa sen). 



Trong  bài  kệ  này,  thiền  sư  Trung  Phong  chân  thành  khôn  sánh,  khẩn 

thiết  khuyên  dạy  chúng  ta,  cũng  như phó  chúc  chúng  ta:  Cơ  duyên  này  rất 

khó được, là cơ hội khó gặp gỡ hiếm có từ vô lượng kiếp đến nay, hôm nay 

chúng  ta  được  gặp,  chớ  có  bỏ  lỡ.  Bỏ  lỡ  thì  đúng  là  chẳng  xứng  với  lời 

khuyên dạy khẩn thiết dường ấy của thiền sư Trung Phong. 

“Thập  vạn  dư trình”  (đường  xa  hơn  mười  vạn) chính  là  như  kinh  A  Di 

Đà đã nói, từ thế giới Sa Bà qua khỏi mười vạn ức cõi Phật có một thế giới 

gọi là thế giới Cực Lạc. Nay thiền sư nói “thập vạn dư trình” (đường xa hơn 

mười  vạn  cõi),  khoảng  cách  lớn  như  thế,  “bất  cách  trần”  (không  cách  biệt 

mảy  trần).  Trần  là  nhỏ  nhất,  tức  vi  trần,  xa  bao  nhiêu?  Giữa  các  vi  trần 

không có kẽ hở, nói lên điều gì? Nói lên xa và gần không hai, không gian bị 

phá mất, không còn xa hay gần. Tây Phương Cực Lạc thế giới ở đâu vậy? Ở 

chính ngay nơi đây, không hề cách biệt mảy trần. Chúng ta nói đến khoảng 

cách thì vẫn còn có đường xa một dặm, đường xa nửa dặm, thậm chí vẫn còn 

có  khoảng  cách  một  mét,  hoặc  một  centimetre,  còn  “bất  cách  trần”  (không 

cách biệt một mảy trần) nghĩa là một centimetre cũng không có! Câu kệ tiếp 

theo nói rất hay. 

“Hưu  tương  mê  ngộ  tự  sơ  thân”  (thôi  đừng  để  mê  hay  ngộ  khiến  cho 

[Cực  Lạc]  đối  với  mình  trở  thành  sơ  hay  thân).  Mấu  chốt  ở  chỗ  nào?  Giác 

ngộ! Chuyển  mê thành  ngộ. Ở trên, thiền  sư đã nói  rất  hay: “A Di Đà Phật 

thị ngã tâm, ngã tâm thị A Di Đà Phật” (A Di Đà Phật là tâm ta, tâm ta chính 

là  A  Di  Đà  Phật).  Thế  giới  Cực  Lạc  là  phương  này,  “Tịnh  Độ  tức  thử 

phương,  thử phương  tức  Tịnh  Độ”  (Tịnh  Độ  chính  là  phương  này,  phương 

này chính là Tịnh Độ). Đường xa mười vạn không cách biệt mảy trần, quý vị 

thấy trước và sau tương ứng, mấu chốt là mê hay ngộ. Mê thì [cách xa] mười 

vạn  ức  cõi  Phật,  ngộ  thì  ở  ngay  trước  mặt.  Phật  có  vọng  ngữ  hay  không? 

Không! Mê thì quả thật có không gian, không gian có xa và gần. Lúc ngộ thì 

không  gian chẳng còn. Chuyện  này rất  hiếm có, chúng tôi cảm tạ các khoa 

học gia hiện đại đã chứng tỏ trong một điều kiện nào đó, không gian sẽ bằng 

zéro. 

Khoảng  cách  ư?  Trong  một  điều  kiện  nào  đó,  mọi  khoảng  cách  đều 

bằng  zéro.  Điều  kiện  gì  vậy?  Ngộ!  Các  khoa  học  gia  không  biết  điều  kiện, 

chỉ  nói  “trong  một  điều  kiện  nào  đó”,  đức  Phật  bảo  chúng  ta  “ngộ!”  Điều 

kiện chính là Ngộ. Mê thì có khoảng cách, có xa hay gần; ngộ bèn không có. 

Ngộ thì không gian bằng với zéro. Tin tức ấy của các nhà khoa học tốt lắm, 

chúng tôi dùng ngay điều này, bởi nếu không có tin tức này, cảnh giới ấy rất 

khó thể diễn tả rõ ràng. Trong khoa học còn có công thức, công thức ấy lần 

sau tôi sẽ  ghi  lại. Nói thật ra, chỉ  là  mê  hay  ngộ, “hưu tương  mê  ngộ tự sơ 

thân” (thôi đừng vì mê hay ngộ khiến cho [Cực Lạc] đối với  mình thành ra 

sơ hay thân), ngàn muôn phần chớ bỏ lỡ cơ duyên hy hữu khó gặp này! Thân 

hay sơ chỉ trong một niệm, sơ là mê, thân là giác ngộ, ngộ thì chính nơi đây 

là Cực Lạc, mê thì cách xa mười vạn ức cõi. 

“Sát-na  niệm  tận  Hằng  sa  Phật,  tiện  thị  liên  hoa  quốc  lý  nhân”  (Trong 

sát-na  niệm  hết  Hằng  sa  Phật,  bèn  là  người  trong  cõi  hoa  sen).  Hai  câu  kệ 

đầu giảng về Lý, hai câu sau luận về Sự. Đối với Lý, chúng ta không thể ngộ 

nhập cảnh giới vẫn không sao cả, quý vị chỉ cần biết tín nguyện trì danh, cầu 

sanh  về Tịnh Độ  là  được  rồi.  Ấn Quang đại sư suốt đời  dạy  người, tôi còn 

cho khắc một con ấn: Ấn Quang Đại Sư Truyền Pháp Ấn. Pháp Ấn của Ngài 

là gì vậy? Suốt đời Ngài nói nhiều nhất, viết nhiều nhất – thật đấy, tự hành, 

hóa  tha  –  là  bốn  câu,  mười  sáu  chữ sau  đây:  “Đôn  luân,  tận  phận,  nhàn  tà, 

tồn thành, tín nguyện niệm Phật, cầu sanh Tịnh Độ” (Giữ trọn luân thường, 

tận  hết  trách  nhiệm,  ngăn  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  tín  nguyện  niệm  Phật). 

Lão  pháp  sư  cả  một  đời  thực  sự  thực  hiện  cũng  như  dạy  người  khác  điều 

này. Mười sáu chữ ấy theo cái nhìn của tôi, chính là “truyền tâm pháp ấn” tự 

hành,  hóa  tha  của  Ấn  Quang  đại  sư.  Đây  là  nguyên  tắc  chỉ  đạo  tối  cao,  tôi 

khẳng định trong chín ngàn năm thuộc đời Mạt Pháp của đức Thế Tôn chẳng 

thể biến đổi [nguyên tắc này]. Nếu nhất định tuân thủ nguyên tắc chỉ đạo này 

thì trong một đời này chúng ta nhất định sanh về Tịnh Độ. 

Hai câu đầu (tức “đôn luân tận phận, nhàn tà tồn thành”) nói về pháp thế 

gian. Phật pháp kiến lập trên cơ sở thế gian pháp, không làm người tốt trong 

thế  gian  thì  làm  sao  có  thể  vãng  sanh  thế  giới  Cực  Lạc  cho  được?  Quý  vị 

muốn  vãng sanh thế  giới Cực  Lạc thì quý  vị  nhất định  phải  làm  một  người 

tốt trong  thế  gian. Tiêu chuẩn của  một  người tốt là  như hai câu  nói của  Ấn 

Quang  đại  sư:  “Đôn  luân,  tận  phận,  nhàn  tà,  tồn  thành”.  Đây  là  tiêu  chuẩn 

của  một  người tốt trong thế  gian  như trong Phật pháp  gọi  là “thiện  nam tử, 

thiện nữ nhân”. Trước hết, quý vị phải đạt tiêu chuẩn thiện nam tử, thiện nữ 

nhân, sau đó niệm Phật, tín nguyện niệm Phật thì mới được vãng sanh. 

Chữ “sát-na” (ksana) chỉ một thời gian rất ngắn, chỉ điều gì? Chỉ một 

câu  Phật  hiệu  A  Di  Đà  Phật.  Quý  vị  thấy  nhiều  nhất  là  trong  khoảng  một 

giây, người tầm thường chúng ta niệm được một câu A Di Đà Phật, một giây 

thôi, trong  một  giây ấy  niệm  hết  Hằng sa  Phật. Đến bây  giờ chúng tôi  mới 

lãnh  hội  được  đôi  chút  ý  nghĩa  này.  Trong  Sớ  Sao,  Liên  Trì  đại  sư  nói: 

“Niệm  một  đức  Phật  (một  đức  Phật  ở  đây  là  A  Di  Đà  Phật)  không  khác  gì 

niệm  hết  thảy  chư  Phật”.  Niệm  một  câu  A  Di  Đà  Phật  chính  là  niệm  hết 

mười  phương  ba  đời  chư  Phật,  chẳng  sót  một  vị  Phật  nào.  Niệm  một  đức 

Phật  chính  là  niệm  hết  thảy  chư  Phật.  Ý  nghĩa  này  hay  lắm,  là  thật  đấy, 

không  giả  đâu.  Vì  sao  biết  là  thật?  Qua  kinh  A  Di  Đà,  chúng  ta  thấy  sáu 

phương Hằng hà sa số chư Phật tán thán A Di Đà Phật. Những lời tán thán 

ấy chính  là  niệm  A Di Đà Phật,  hết thảy chư Phật đều  niệm  A Di Đà Phật. 

Vậy  thì chúng ta  niệm  A Di Đà Phật chẳng  phải  là  niệm  hết thảy chư Phật 

hay sao? Bởi vậy, niệm một câu A Di Đà Phật, mười phương ba đời hết thảy 

chư  Phật đều sanh tâm  hoan  hỷ,  hết thảy  chư  Phật đều  hộ  niệm, có thể  lấy 

kinh  A Di Đà  làm chứng. Sáu phương chư Phật  là chứng  minh, chứ còn  gì 

nữa! Pháp môn nào có thể sánh bằng được? Thực sự là tìm chẳng ra! 

Vì thế, chỉ cần quý vị làm được mười sáu chữ của pháp sư Ấn Quang 

thì  quý  vị  đã  thực  hiện  được  bài  kệ  này  của  thiền  sư  Trung  Phong,  quý  vị 

“tiện  thị  liên  hoa quốc  lý  nhân”  (liền thành  người  thuộc cõi  nước  hoa sen). 

Dẫu  hiện  thời  quý  vị  chưa  sang  [Tây  Phương  Cực  Lạc],  nhưng  chắc  chắn 

được  sang,  không  hoài  nghi  chút  nào  hết;  giống  như  nói  quý  vị  đã  ghi  tên 

vào sổ bộ ở Tây Phương Cực Lạc thế giới rồi. Giống như nay chúng ta muốn 

di  trú, quý  vị đã cầm được sổ thông  hành, cầm được  giấy  phép cư  trú  vĩnh 

viễn,  chắc  chắn  sẽ  đi  được,  muốn  đi  lúc  nào  cũng  được.  Cầm  được  giấy 

thông  hành  thì  quý  vị  là  người  của  thế  giới  Cực  Lạc.  Bài  kệ  này  hay  lắm, 

phải thực hiện cho thật tốt. Lại xem tiếp phần Khai Thị. 



Hiệp trần bối giác, tài kinh cức ư thất bảo viên lâm. Xả vọng quy chân, 

liệt châu võng ư tứ sanh môn hộ. 

合塵背覺。栽荊棘於七寶園林。捨妄歸真。列珠網於四生門戶。 

(Xuôi  trần  nghịch  giác,  trồng  gai  góc  nơi  vườn  rừng  bảy  báu.  Bỏ  vọng  về 

chân, giăng lưới châu nơi cửa ngõ tứ sanh). 



Chúng ta hãy xem câu này trước. “Hiệp trần bối giác” là bọn phàm phu lục 

đạo chúng ta. Tâm chúng ta là vọng tâm, vọng tưởng, phân biệt, hiệp với gì? 

Hiệp  với  ngũ  dục  lục  trần,  niệm  niệm  đều  là  ngũ  dục,  lục  trần.  Giống  như 

thế nào? Giống như “tài kinh cức ư thất bảo viên lâm” (trồng gai góc trong 

vườn rừng bảy báu). “Thất bảo viên lâm” chính là Chân Như Bản Tánh của 

chúng ta. Nơi Chân Như Bản Tánh của chúng ta nay đang trồng kín gai góc. 

“Gai góc” là khởi Hoặc, tạo nghiệp, khổ báo. Gai góc là tỷ dụ Hoặc nghiệp 

khổ,  tam  chướng.  Tam  chướng  sanh  khởi  trong  Chân  Như  Bản  Tánh  của 

chúng  ta  vì  chúng  ta  trái  nghịch  Tự  Tánh  Giác,  không  giác  ngộ,  mê  hoặc, 

điên đảo,  niệm  niệm đều  là ngũ  dục, lục trần. Câu  này có ý  nghĩa như vậy. 

Lục đạo phàm phu ai nấy đều như thế cả! 

Lại thưa rõ cùng mọi người, nói rõ ràng hơn chút nữa, rừng vườn bảy 

báu chính là căn tánh nơi sáu căn của chúng ta, nơi mắt gọi là tánh Thấy, nơi 

tai gọi là tánh Nghe, nơi mũi, nơi lưỡi, nơi thân gọi là tánh Cảm Nhận, nơi ý 

gọi là tánh Biết. Thấy - nghe - hay - biết là vườn rừng bảy báu, là tánh đức, 

tánh  năng,  nhưng  mê rồi. Mê  rồi  bèn biến thành sáu thức,  nơi  mắt  là Nhãn 

Thức, nơi tai là Nhĩ Thức, nơi ý gọi là Ý Thức. Quý vị thấy đó, tánh đức vừa 

mê bèn chuyển thành tám thức, đó gọi là “hiệp trần bối giác”, chính là hiện 

tượng hiện tiền của chúng ta. 

Quay đầu lại là tốt, vừa quay đầu lại chính là “xả vọng, quy chân”. Xả 

vọng,  quy  chân  là  chuyển  Thức  thành  Trí,  buông  vọng  tưởng,  phân  biệt, 

chấp  trước  xuống,  bỏ  đi,  khôi  phục  thấy  -  nghe  -  hay  -  biết,  vĩnh  viễn  giữ 

được  thấy  -  nghe  -  hay  -  biết,  trọn  chẳng  rớt  vào  ý  thức,  cũng  quyết  định 

chẳng  để  sáu  căn  khởi  tâm  động  niệm,  phân  biệt,  chấp  trước  nơi  sáu  cảnh. 

Khởi tâm động niệm, phân biệt, chấp trước là hỏng rồi, là mê rồi. Thấy sắc, 

nghe tiếng, không khởi tâm, không động niệm, không phân biệt, không chấp 

trước,  đấy  chính  là  “xả  vọng,  quy  chân”.  Mọi  người  nhất  định  phải  hiểu: 

Khởi tâm động niệm, phân biệt, chấp trước là vọng, quý vị phải bỏ chúng đi. 

Trong  Tánh  (tánh  đức)  quyết  định  chẳng  có  khởi  tâm  động  niệm, 

quyết  định  chẳng  phân  biệt,  chấp  trước,  giống  như  là  “liệt  châu  võng  ư  tứ 

sanh  môn  hộ”  (giăng  lưới  châu  nơi  cửa  ngõ  tứ  sanh).  “Tứ  sanh  môn  hộ” 

chính là lục đạo luân hồi. Trong lục đạo luân hồi, trong đời ác năm trược, có 

lưới  mành bảo châu, tức  y báo trang  nghiêm  nơi Cực  Lạc thế  giới, do tánh 

đức  hiển  hiện.  Tánh  đức  ở  chỗ  nào?  Tánh  đức  ở  ngay  trong  đời  ác  năm 

trược! 



Tung hoành vạn pháp, viên khỏa nhất tâm. 

縱橫萬法。圓裹一心。   

(Dọc ngang vạn pháp, nhất tâm bao trọn). 



Đến  đây  là  một  đoạn.  Hai  câu  này  để  tổng  kết.  “Tung”  (縱:  chiều  dọc) chỉ 

thời gian, “hoành” (橫:chiều ngang) chỉ không gian. Trong nhà Phật thường 

nói:  “Hoành  biến  thập  phương,  thụ  cùng  tam  thế”  (Theo  chiều  ngang  trọn 

khắp  mười  phương,  theo  chiều  dọc  khắp  cùng  ba  đời),  Tung  chính  là  Thụ 

(竪).  Ở  đây,  “tung  hoành”  chỉ  cho  thời  gian  và  không  gian.  Trong  không 

gian và thời gian có tất cả hết thảy vạn pháp. Hết thảy vạn pháp chẳng tách 

lìa  không  gian  và  thời  gian,  đều  thuộc  trong  không  gian  và  thời  gian.  Vạn 

pháp trong không gian và thời gian, “viên khỏa nhất tâm”, Khỏa (裹) là bao 

trùm, “viên khỏa” (圓裹) là bao bọc trọn vẹn, ai bao trùm? Nhất tâm, không 

thoát khỏi nhất tâm, chẳng lìa nhất tâm. Vậy thì chúng ta niệm Phật, chúng 

ta niệm Phật chuyên môn cầu nhất tâm, quý vị thấy đó: Cao minh đến cùng 

cực!  Mục  tiêu  công  phu  của  chúng  ta  là  nhất  tâm  bất  loạn,  nhất  tâm  tung 


hoành vạn pháp, bao trọn hết thảy. Đoạn này giảng về Lý, hễ có Lý thì nhất 

định có Sự. Đoạn tiếp theo giảng về Sự Tướng. Chúng ta xem đoạn kế tiếp: 

  

Phi tư lượng xứ, A Di Đà Phật. Tọa đoạn lục căn, vô tạo tác thời. Thanh 

Thái cố hương, hoành thôn bát cực, phá quần hôn như cảo nhật lệ thiên, 

liệu chúng bệnh như Thiện Kiến thần dược. 

非思量處。阿彌陀佛。坐斷六根。無造作時。清泰故鄉 

。橫吞八極。破群昏如杲日麗天。療眾病如善見神藥。 

(A  Di  Đà  Phật  không  chỗ  nghĩ  lường.  Nhằm  lúc  khuất  phục  sáu  căn, 

không  tạo  tác,  quê  cũ  Thanh  Thái  nuốt  trọn  khắp  tám  phương,  phá  các  tối 

tăm như mặt trời chói rực giữa trời, trị các bệnh như thuốc thần Thiện Kiến). 



Đây là một đoạn, thuộc về sự tướng. Trong đoạn này quan trọng nhất là 

“phi tư lượng xứ” (không chỗ nghĩ lường), “vô tạo tác thời” (lúc không tạo 

tác). Giác và mê khác biệt ở chỗ này! Lúc mê, vọng niệm tơi bời, chúng tôi 

thường bảo là suy nghĩ loạn xị (hồ tư loạn tưởng). Tư tưởng của kẻ ấy chưa 

từng ngưng nghỉ, đêm ngủ vẫn suy tưởng nên mới có mộng cảnh. Nếu không 

suy tưởng, sẽ không nằm mộng. Mộng do nguyên nhân nào? Chính là do A 

Lại  Da  Thức  của  quý  vị  hoạt  động  không  ngừng,  chẳng  ngưng  lặng  trong 

mỗi  sát-na.  Phàm  phu  chúng  ta  biết  được  những  ý  niệm  thô,  biết  được  nó 

sanh diệt, nhưng không biết những ý niệm vi tế. Những ý niệm cực kỳ vi tế, 

những chủng  tử  trong  A  Lại Da Thức thì  kinh Phật  nói phải  là  Bát Địa  Bồ 

Tát  trở  lên  mới  biết  được  sự  sanh  diệt  của  chúng.  Bát  Địa  Bồ  Tát  là  Bất 

Động Địa, kinh Nhân Vương gọi là Vô Sanh Pháp Nhẫn. Bát Địa Bồ Tát là 

Trung Phẩm Vô Sanh Pháp Nhẫn, Thất Địa là Hạ Phẩm. Hạ Phẩm Vô Sanh 

Pháp Nhẫn còn chưa thấy được [sự sanh diệt của ý niệm vi tế], Trung Phẩm 

Vô  Sanh  thấy  được.  Phải  thấy  mới  đoạn  được,  quý  vị  không  thấy  thì  đoạn 

chỗ nào? Vì thế, kiến đạo rồi mới có thể tu đạo, đạo không thấy, quý vị tu ở 

chỗ nào? Chúng ta phải học điểm này. “Phi tư lượng xứ”, quý vị thấy A Di 

Đà Phật đã đạt được cảnh giới ấy. 

Như  vậy,  “tọa  đoạn  lục  căn”  (khuất  phục  sáu  căn)  tức  là  nói  sáu  căn 

không  còn  khởi  tác  dụng  nữa155.  Nói  “lục  căn”  hàm  ý  những  Thức  nơi  sáu 

căn, những Thức ấy vĩnh viễn không khởi tác dụng. Người ấy khởi tác dụng 

nào?  Khởi  những  đức  năng  sẵn  có  (bản  năng)  trong  Pháp  Tánh;  bản  năng 

của Pháp Tánh là thấy - nghe - hay - biết. Thấy - nghe - hay - biết trọn khắp 

pháp  giới,  hư  không  giới.  Các  nhà  khoa  học  ngày  nay  dùng  phương  pháp 

khoa  học  để  thí  nghiệm,  chứng  minh  thực  vật  và  khoáng  vật  có  khả  năng 

thấy - nghe - hay - biết, đấy chính là bản năng của Pháp Tánh. Thực vật và 

khoáng  vật  mê  hay  không  mê?  Cũng  là  mê.  Vì  thế,  sự  thấy  -  nghe  -  hay  - 

biết  của  chúng  chẳng  thể  trọn  khắp  pháp  giới,  hư  không  giới.  Quý  vị  xem 

nhé:  Viết chữ Ái  (yêu) cho  nước thấy, để  xa quá  không được, phải dán  lên 

bình  đựng  nước  cho  gần,  đại  khái  phải  mất  một  tiếng  đồng  hồ  nước  mới 

phản  ứng. Nó cũng  mê, so với con người  nó còn  mê tệ hại  hơn. Con  người 

chúng ta vừa trông thấy chữ ấy từ xa đã có phản ứng; còn nước phải dán cho 

gần,  vẫn  phải  tốn  một  thời  gian  dài,  điều  này  chứng  tỏ  thực  vật  và  khoáng 

vật mê nặng hơn chúng ta, khoáng vật so ra mê còn nặng hơn thực vật. 

Kinh  Lăng  Nghiêm  nói  thuần tình thành  thực  vật  hay  khoáng  vật.  Kinh 

Lăng Nghiêm nói đến tình và tưởng; thuần tưởng thì bay lên, thuần tình thì 

đọa  xuống.  “Thuần  tình”  là  gì?  Chấp  trước!  Chấp  trước  quá  mức,  nhưng 

tánh  năng  chẳng  bị  vùi  mất.  Chấp  trước  nghiêm  trọng  hơn,  chẳng  hạn  như 

khoáng  vật sẽ rất khó chuyển biến. Trong  khoáng  vật thì  nước có thể  nhận 

được  những tin tức từ chúng ta, sau  một tiếng đồng  hồ  nó sẽ có phản  ứng. 

Đại khái, quý vị gởi đến bùn, cát, đá những thông điệp, rất có thể cần đến cả 

mười  tiếng,  hai  mươi  tiếng,  thậm  chí  ba  mươi  tiếng,  chúng  mới  phản  ứng. 

Quý vị thấy đó: Chúng phản ứng. Đương nhiên phản ứng cực kỳ vi tế, chúng 

ta không thấy được. Vì thế, bọn họ dùng trái cây, dùng cơm, dùng mạn đầu 

làm  thí  nghiệm,  trong  hai  tuần  phản  ứng  hết  sức  rõ  ràng.  Đó  là  nói  về 

khoáng vật, không phải là thực vật. Thực vật là hoa, cỏ, cây cối, chúng cảm 

ứng  cũng  khá  linh  mẫn,  quả  thật  có  thấy  -  nghe  -  hay  - biết.  Bản  năng  nơi 

Pháp Tánh, những đức sẵn có nơi Pháp Tánh không hề bị  mất đi, mà bị mê 

tình che lấp. Dẫu che lấp vẫn có tác dụng, vẫn khá rõ ràng. 

Ở đây, chúng ta phải thực sự hiểu rõ: Tận sức bớt suy lường, cũng có 

thể  hiểu  là tận sức  ít khởi  vọng tưởng. Vọng  tưởng càng  ít càng tốt,  nhưng 

như thế  nào?  Vọng  tưởng  không  ngừng  được,  vấn  đề  ở  chỗ  này!  Chúng  ta 

muốn  ngừng  dứt,  bởi  không  vọng  tưởng  sẽ  thành  Phật;  nhưng  có  những 

chuyện ta muốn buông xuống, lại không buông xuống được, ta muốn bỏ đi, 

chẳng những bỏ không được, càng muốn bỏ đi lại càng nhiều. Làm thế nào 

đây? Đức Phật dạy cho chúng ta một phương pháp hay: Niệm A Di Đà Phật. 

Ý niệm vừa dấy lên, cấp tốc A Di Đà Phật, A Di Đà Phật, giữ gìn một niệm 

này. Quý  vị  muốn đoạn  một  niệm  này, đoạn không được,  vậy thì  nay  dùng 

một  niệm  thay  thế  hết  thảy  niệm,  cách  này  hay  lắm!  Một  niệm  ấy  không 

đoạn nên gọi là “đới nghiệp vãng sanh”. Đến Tây Phương Cực Lạc thế giới 

tu hành  một khoảng thời gian, niệm ấy không còn nữa, bèn thành công, đạt 

đến Lý nhất tâm bất loạn. 

Niệm ấy không còn nữa thì minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. 

Thành Phật rồi còn niệm A Di Đà Phật nữa hay không? Vẫn niệm. Niệm 

lúc đó và niệm lúc này hoàn toàn khác nhau. Niệm ấy là gì? Vì người khác 

diễn  nói,  làm  gương  cho  hết  thảy  chúng  sanh  khổ  nạn:  Các  ngươi  muốn 

thành tựu thì phải  làm  giống  như ta đây!  Trong kinh Di Đà, Thích Ca Mâu 

Ni  Phật  đã  thị  hiện,  Ngài  niệm  Phật  chứng  vô  thượng  Bồ  Đề;  bởi  thế,  đấy 

chính  là  làm  gương  cho  người  khác  xem,  là  lợi  tha  đấy!  Hiện  tại,  chúng  ta 

chưa  đạt  đến  Lý  nhất  tâm  bất  loạn  thì  tự  lợi,  tự  lợi  cũng  là  lợi  tha,  lợi  tha 

cũng  là  tự  lợi,  tự  -  tha  bất  nhị.  Vì  thế,  để  đạt  đến  chỗ  không  suy  lường, 

chúng ta dùng một câu Phật hiệu, trong mười hai thời, suốt ngày từ sáng đến 

tối, trong mỗi niệm, tâm chỉ có một câu A Di Đà Phật, trừ A Di Đà Phật ra, 

niệm gì cũng chẳng có. 

Nếu quý vị hỏi: Việc này phiền quá, trong cuộc sống thường ngày nhiều 

chuyện mình không biết, niệm xuông một câu Phật hiệu thì lo liệu mọi việc 

ra  sao  đây?  Giải  quyết  như  thế  nào?  Đúng  là  ý  niệm  quy  về  một  câu  Phật 

hiệu thì trí huệ bèn mở mang, bất luận chuyện gì cũng không cần phải biết, 

quý vị vừa tiếp xúc bèn hiểu rõ, tự nhiên sẽ có phương pháp ổn thỏa tốt lành 

để  giải  quyết,  chẳng  cần  phải  suy  nghĩ,  tìm  tòi,  chẳng  cần  phải  biết  trước. 

Biết trước, suy nghĩ cặn kẽ như thế nào đi nữa, nhưng đến lúc đụng chuyện 

vẫn  làm  sai.  Đó  là  phàm  phu.  Chư  Phật,  Bồ  Tát  giải  quyết  hết  thảy  mọi 

chuyện  vặt  vãnh,  tạp  nhạp  của  đại  chúng,  Phật,  Bồ  Tát  có  làm  sai  chuyện 

nào hay không? Không! Từ trước đến nay chưa từng làm chuyện gì sai quấy, 

do  nguyên  nhân  nào?  Trí  huệ!  Tâm  các  Ngài  thanh  tịnh,  không  nhiễm  ô, 

không  có  tạp  niệm,  “tọa  đoạn  sáu  căn”.  “Tọa  đoạn”  là  chữ  dùng  để  hình 

dung, không thực sự đoạn, ở đây có nghĩa sáu thức nơi sáu căn không khởi 

tác dụng. 

Lúc không tạo tác, “Thanh Thái cố hương, hoành thốn bát cực” (quê cũ 

Thanh  Thái  nuốt  trọn  tám  phương):  Thanh  Thái  là  thế  giới  Cực  Lạc  ,  “bát 

cực”  là  tám  phương.  Người  Hoa  thường  nói  “tứ  phương,  tứ  duy”  (bốn 

phương  chánh,  bốn  phương  bàng156),  thêm  vào  thượng,  hạ  thành  mười 

phương.  “Hoành  thôn”  (nuốt  ngang)  là  bao  quát  toàn  bộ,  hoàn  toàn  bao 

trùm.  Thế  giới  Cực  Lạc  được  hình  thành  như  thế  nào?  Thế  giới  Cực  Lạc 

không do con người tạo tác, cũng có thể nói là không phân biệt, không chấp 

trước,  “phi  tư  lượng  xứ”,  không  có  vọng  tưởng.  Nói  gộp  lại  là  “không  có 

phân biệt, không chấp trước”. Người trong thế  giới Cực  Lạc không chỉ  học 

với A Di Đà Phật, dù là những người thuộc Hạ Hạ Phẩm – chúng ta đọc thấy 

trong  kinh,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  đã  giới  thiệu  –  bọn  họ  mỗi  ngày  nghe 

kinh, nghe pháp, mỗi ngày đi tham phỏng mười vạn ức Phật. Thật ra, “mười 

vạn ức” không phải là con số mà là mười phương thế giới hết thảy đạo tràng 

của  chư  Phật,  Bồ  Tát,  họ  đều  đến  tham  phỏng,  đến  cúng  Phật,  nghe  Phật 

thuyết pháp, cúng Tăng, giúp đỡ Phật giáo hóa chúng sanh. Bận bịu như thế 

cũng chẳng vui ư? 

Vì sao gọi là “vô tạo tác thời” (lúc không tạo tác)? Quả thật, họ bận rộn 

cũng chẳng vui ư? Họ không có ý niệm ấy, cũng không khởi tâm động niệm, 

không  phân  biệt,  chấp  trước.  Chúng  sanh  có  Cảm,  họ  bèn  Ứng.  Cảm  ứng 

hoàn toàn tự nhiên, quả thật chẳng khởi tâm, chẳng động niệm, chẳng chấp 

trước, nên mới có Ứng. Chúng ta nay không có cách nào làm như vậy được. 

Do nguyên  nhân  nào?  Bản  năng ấy của chúng  ta bị chướng  ngại, bị  nghiệp 

chướng chướng  ngại. Nghiệp chướng  là  gì? Nghiệp chướng  là  vọng tưởng, 

phân  biệt,  chấp  trước,  chúng  ta  không  buông  những  thứ  ấy  xuống  được. 

Những  thứ  ấy  chướng  ngại  tánh  đức,  tánh  năng  của  chúng  ta.  Người  vãng 

sanh  Hạ  Hạ  Phẩm trong  Tây  Phương Cực  Lạc thế  giới, dẫu chưa phá được 

một  phẩm  vô  minh,  nhưng  họ  được  bổn  nguyện  và  oai  thần  của  A  Di  Đà 

Phật gia trì, đức năng nơi tự tánh của họ không bị chướng ngại nên khởi tác 

dụng; vì thế, họ có thể tự do tự tại thị hiện trong mười phương thế giới, thật 

chẳng thể nghĩ bàn. 

Nếu  chúng  ta  học  theo  họ  sẽ  học  không  được,  làm  cách  nào  đây?  Thật 

thà niệm Phật, cầu sanh Tịnh Độ. Đến thế giới Cực Lạc, cảnh giới ấy sẽ hiện 

tiền. Vì thế, nay chúng ta đọc đoạn kinh này, phải áp dụng vào hiện tại như 

thế nào? Tùy duyên, đừng phan duyên! Trọn đừng nghĩ mình phải làm điều 

này,  điều  nọ,  hết  thảy  mọi  việc  cứ  để  “nước  chảy  thành  suối!”  Có  cơ  hội, 

biết là chuyện tốt, mình có khả năng có thể làm được thì hãy toàn tâm toàn 

lực  mà  làm;  không  đủ  sức  thì  chẳng  cần  phải  khởi  vọng  tưởng,  chẳng  cần 

khởi ý niệm nào. Có khả năng nhưng việc ấy đã có người làm, mình không 

bắt buộc phải làm, cũng chẳng cần phải bận tâm nữa. Việc tốt, đúng là việc 

tốt, lại không có ai làm, mình có sức làm thì mình tùy hỷ. Tốt! Tự tại lắm! 

Như  vậy,  trong  cuộc  sống  hiện  thời,  học  tùy  duyên  đừng  phan  duyên, 

quý  vị được đại tự tại. Thấy thấu suốt, buông  xuống, tự tại, tùy duyên, đấy 

chính là những gì thầy truyền cho tôi, trong bao nhiêu năm qua, tôi tùy tâm 

sử dụng, rất tự tại! Càng  làm, lòng tin càng trọn đủ, càng  làm, càng cảm tạ 

thầy dạy dỗ. A! Bây giờ đã hết giờ rồi! 



---o0o--- 

 Tập 51 

Chư vị đồng học! 

Xin xem phần khai thị thứ nhất trong thời thứ ba của Hệ Niệm Pháp Sự. 

Buổi học trước chúng tôi đã giảng đến đây: 



Phi  tư  lượng  xứ  A  Di  Đà  Phật,  tọa  đoạn  lục  căn,  vô  tạo  tác  thời, 

Thanh Thái cố hương, hoành thôn bát cực. 

      

非思量處。阿彌陀佛。坐斷六根。無造作時。清泰故鄉。橫吞八極。 

(A  Di  Đà  Phật  không  chỗ  nghĩ  lường.  Nhằm  lúc  khuất  phục  sáu  căn, 

không tạo tác, quê cũ Thanh Thái nuốt trọn khắp tám phương). 



Trong hai câu này, quan trọng nhất là “phi tư lượng xứ” (chỗ không suy 

lường) và “vô tạo tác thời” (lúc không tạo tác), thánh - phàm sai biệt cũng ở 

chỗ này. Thánh nhân (chúng ta gọi là “bậc giác ngộ”), bậc giác ngộ tâm địa 

thanh tịnh không có  vọng  niệm. Phàm phu không  giác  ngộ,  mê  hoặc,  vọng 

niệm chẳng đoạn. Phàm - thánh sai biệt, nói thật ra, chính  là ở chỗ  này. Vì 

thế,  thời  cổ  thánh  nhân  dạy  người  “khắc  niệm  tác  thánh”  (chế  ngự  được  ý 

niệm thì thành thánh), quý vị thấy bốn chữ này rất thú vị! Phàm ai có thể chế 

ngự được ý niệm sẽ thành thánh, ai không khắc phục được ý niệm của chính 

mình thì là phàm phu. Chư Phật, Bồ Tát cũng không có gì khác, đoạn được 

vọng niệm mà thôi, đoạn sạch sẽ, mảy may cũng không còn, nên gọi là Phật 

Đà, là chư Phật Như Lai! Đoạn nhưng còn một chút, hãy còn một chút cực 

kỳ vi tế chưa đoạn thì là Đẳng Giác Bồ Tát. Do đây biết rằng: Tu hành nói 

đến  tổng  nguyên  tắc,  tổng  cương  lãnh  thì  không  có  gì  khác  cả,  khắc  phục 

vọng  niệm  mà  thôi!  Như  vậy,  A  Di  Đà  Phật  làm  được  điều  này.  “Phi  tư 

lượng  xứ”  A  Di  Đà  Phật  làm  được,  vì  thế,  lục  căn  của  Ngài  tịch  tĩnh.  Lục 

căn tịch tĩnh, phản bổn hoàn nguyên (trở về với nguồn cội), thành công! Câu 

này giảng về chuyện khắc phục vọng niệm. 

Câu  thứ  hai  giảng  về  tạo  tác.  Phật,  Bồ  Tát  hiện  vô  lượng  vô  biên  thân 

trong  mười  phương  pháp  giới,  độ  vô  lượng  vô  biên  người,  quý  vị  nói  thử 

xem: Các Ngài có tạo tác hay chăng? Không tạo tác! Vì sao bảo là không tạo 

tác? Rành rành là tạo tác, vì sao nói là không tạo tác? Giống như Thích Ca 

Mâu Ni  Phật, Thích Ca Mâu  Ni Phật  vì  mọi  người  giảng kinh,  thuyết pháp 

suốt  bốn  mươi  chín  năm,  hằng  ngày  giảng,  không  nghỉ  một  ngày  nào,  thế 

nhưng trong kinh Bát Nhã lại bảo “Phật không nói một câu nào, ai nói Phật 

thuyết pháp chính  là báng Phật!” Trong  giáo pháp Đại  Thừa chúng ta cũng 

đã từng nghe nói, có khi là: “Thuyết nhi vô thuyết, vô thuyết nhi thuyết” (nói 

mà  không  nói,  không  nói  mà  nói).  Phật,  Bồ  Tát  đến  hiện  thân  trong  chín 

pháp giới thuyết pháp chính là “hiện nhi vô hiện, vô hiện nhi hiện, thuyết nhi 

vô  thuyết,  vô  thuyết  nhi  thuyết”  (hiện  nhưng  không  hiện,  không  hiện  mà 

hiện, nói mà không nói, không nói nhưng nói). Những câu ấy khiến chúng ta 

như đang ở trong đám sương phủ  mù  mịt157, nghe  xong  mê  muội  luôn: Sao 

lại nói hiện nhưng không hiện, nói nhưng không nói? Trong những phần trên 

đã  nói  rất  nhiều  lần  về  hiện  thân  thuyết  pháp  rồi:  Ứng  theo  lòng  Cảm  của 

chúng sanh mà tự nhiên hiện, tự nhiên nói, không hề có ý nghĩ nào trong ấy 

cả. Không có một ý nghĩ nào là “không nói”, ứng theo lòng Cảm của chúng 

sanh là “có nói”. Vì thế, nói mà không nói, không nói mà nói; nghĩa là như 

vậy  đấy.  Đúng  là  nói  rất  nhiều,  nhưng  đức  Phật  tuyệt  đối  chẳng  khởi  tâm 

động niệm, tuyệt đối chẳng phân biệt, chấp trước. 

Chúng  ta  nghe  những  lời  này  chẳng  hiểu!  Rốt  cuộc,  chúng  có  nghĩa  là 

gì? Chúng tôi vẫn dùng cái màn huỳnh quang như trong phần trên để tỷ dụ. 

Màn  huỳnh  quang  của  TV,  hoặc  màn  huỳnh  quang  của  computer  sạch  sẽ 

chẳng nhiễm mảy trần! Đúng hay không? Quý vị gật đầu, đúng rồi! Nay quý 

vị  thâu  nhận  tín  hiệu,  màn  hình  bèn  hiện  tướng.  Nếu  chúng  ta  hỏi:  Màn 

huỳnh quang  hiện tướng rốt cuộc  là chuyện  gì  vậy? Chẳng phải  là  hiện  mà 

không  hiện  hay  sao?  Tướng  thì  hiện,  nhưng  màn  huỳnh  quang  quả  thật 

chẳng tiêm nhiễm mảy may, quý vị nghĩ xem có phải là “hiện nhưng không 

hiện,  không  hiện  mà  hiện”  đó  ư?  Những  hình  ảnh  được  hiện  ấy  cũng  là 

giảng kinh, cũng là thuyết pháp, chẳng phải là “nói nhưng không nói, không 

nói  mà  nói”  hay  sao?  Chư Phật  hiện  thân  thuyết  pháp  trong  chín pháp  giới 

cũng  giống  như  những  tướng  được  hiện  trên  màn  huỳnh  quang.  Đạo  lý 

thuyết pháp giống như vậy đó. 

Như  vậy,  trong  nhà  quý  vị  ai  cũng  có  TV,  mỗi  ngày  người  biết  tu 

hành xem TV đều là tu hành, nhờ vào đó mà đại triệt đại ngộ, nguyên lai là 

như thế  đó!  Màn  huỳnh  quang  tượng  trưng  cho  Pháp  Tánh,  tướng  hiện  nơi 

đó. Màn huỳnh quang có thể hiện (năng hiện), tướng ấy là cái được hiện (sở 

hiện),  Năng  Hiện  -  Sở  Hiện,  Năng  -  Sở  là  một,  tuyệt  đối  không  phải  hai. 

Năng Hiện quyết định bất biến, Sở Hiện bị biến, biến ra sao? Khởi tâm động 

niệm  bèn  biến;  không  khởi  tâm,  không  động  niệm  thì  chẳng  biến.  Không 

khởi  tâm,  không  động  niệm  gọi  là  Nhất  Chân  pháp  giới.  Nhất  Chân  pháp 

giới sống động, không chết cứng; “bất biến”  hàm  nghĩa không động,  giống 

như  màn  hình  vậy. Vì thế,  năng  hiện  - sở  hiện,  năng biến  - sở biến  là  một, 

không  hai.  Có  như  vậy  quý  vị  mới  thực  sự  hiểu  rõ,  thực  sự  thấu  hiểu  Thật 

Tướng của các pháp. 

Vì  thế,  “vô  tạo  tác  thời,  Thanh  Thái  cố  hương,  hoành  thôn  bát  cực” 

(lúc  không  tạo  tác,  quê  cũ  Thanh  Thái  nuốt  trọn  tám  phương):  Chúng  tôi 

dùng  cái  màn  huỳnh  quang  để  tỷ  dụ.  A  Di  Đà  Phật  và  quê  cũ  Thanh  Thái 

đều dùng cái màn huỳnh quang để làm tỷ dụ, “tọa đoạn lục căn” (khuất phục 

sáu  căn),  “hoành  thôn  bát  cực”  (nuốt  trọn  tám  phương),  chúng  tôi  dùng 

những hình ảnh hiện ra nơi màn hình để tỷ dụ. Tôi giảng như vậy chắc mọi 

người hiểu được, nhưng quý vị vẫn phải chú tâm quán sát, không chú tâm sẽ 

chẳng hiểu những thứ ấy đều ở ngay trước mặt. Lúc quý vị hiểu được thì trí 

huệ sẽ sanh khởi, đối  với  hết thảy  những tướng được  hiện quý  vị  mới thực 

sự  bội  phục.  Kinh  Kim  Cang  dạy:  “Phàm  sở  hữu  tướng,  giai  thị  hư  vọng” 

(Phàm  những  gì  có  tướng  đều  là  hư  vọng),  “nhất  thiết  hữu  vi  pháp,  như 

mộng, huyễn, bào, ảnh” (hết thảy pháp hữu vi, như mộng, huyễn, bọt, bóng). 

Đức Phật  nói  ra được  những  lời ấy quả thật là  phi phàm,  một  lời  vạch trần 

Thật  Tướng  của  các  pháp.  Hôm  nay  chúng  ta  lại  xem  tiếp,  xem  tiếp  đoạn 

văn sau đây: 



Phá quần hôn như cảo nhật lệ thiên. 

破群昏如杲日麗天。 

(Phá các tối tăm như mặt trời chói rực giữa trời). 



Trí  huệ  hiện  tiền!  Trí  huệ  hiện  tiền  có  thể  phá  mê  hoặc,  có  thể  phá 

chướng.  Trong  Tam  Chướng,  khó  phá  nhất  là  Hoặc  Chướng,  tức  là  Phiền 

Não  Chướng,  mê  hoặc  đấy!  Phá  được  mê  hoặc  thì  vấn  đề  nào  cũng  giải 

quyết được; chỉ cần phá được mê hoặc thì vọng tưởng, phân biệt, chấp trước 

tự nhiên bị khống chế, không thể sanh khởi được nữa, đấy chính là cảnh giới 

nơi quả địa Như Lai. “Phá quần  hôn”:  Hết thảy  mê  hoặc đều dùng  hai chữ 

“quần  hôn” (các thứ tối tăm) để  tượng  trưng. “Như cảo  nhật  lệ thiên” (như 

mặt trời chói rực giữa trời): “Cảo nhật” là mặt trời. Chữ “cảo” (杲) viết theo 

cách Hội Ý, nhằm làm cho quý vị nhìn vào tướng (tức mặt chữ) sẽ thấu hiểu 

được ý nghĩa. Mặt trời mọc lên, cao lắm, đã vượt lên đầu ngọn cây. Vì thế, 

chữ Cảo dưới là chữ Mộc (木), trên là chữ Nhật (日), ngụ ý Thái Dương nay 

đã vượt khỏi ngọn cây, rất cao rồi, hết sức sáng chói. Thái Dương quá xa, vì 

thế nó mang ý nghĩa cao xa, mang ý nghĩa sáng sủa. “Cảo nhật lệ thiên” biểu 

thị ý nghĩa gì? Biểu thị đại triệt đại ngộ, biểu thị thông đạt, hiểu rõ, khai ngộ 

rồi. Câu kế 

tiếp: 



Liệu chúng bệnh như Thiện Kiến thần dược. 

      療眾病如善見神藥。 

(Trị các bệnh như thuốc thần Thiện Kiến). 



“Chúng  bệnh”  (các  bệnh) chỉ  chúng  sanh  trong  chín  pháp  giới  vẫn  còn 

mê hoặc, vẫn còn tạo nghiệp, vẫn còn chịu báo, nhất là chúng sanh luân hồi 

trong lục đạo rất đáng thương, rất khổ! Phật, Bồ Tát thị hiện trong thế gian 

để  làm  gì?  Cứu  khổ,  cứu  nạn,  giúp  cho  những  kẻ  khổ  nạn  ấy,  đến  trị  bệnh 

cho  họ! Giống  như “Thiện  Kiến  thần dược” (thuốc thần  Thiện  Kiến) là  nói 

tỷ dụ. Trong kinh Phật có tỷ dụ một loại thuốc, loại thuốc này có thể trị hết 

thảy  các  bệnh,  loại  thuốc  ấy  có  tên  là  Thiện  Kiến.  Chữ  Kiến  (見)  này  nên 

đọc  là  Hiện  (現),  thời  cổ  chữ  Kiến  và  Hiện  có  cùng  một  âm,  cũng  mang 

cùng một ý nghĩa, nay thêm bộ Ngọc (玊) vào bên cạnh [chữ Kiến thành chữ 

Hiện]. Thần dược Thiện Kiến (Hiện): Chúng sanh trông thấy thuốc ấy, (theo 

cách nói bây giờ của chúng ta) tất cả hết thảy virus đều bị hóa giải, chúng ta 

nghĩ  xem  thuốc  ấy  là  thuốc  gì  vậy?  Thuốc  ấy  chẳng  phải  là  Tam  Bảo  như 

Phật  pháp  thường  nói  đó  chăng?  Tam  Bảo  là  gì?  Tự  Tánh  Giác,  Tự  Tánh 

Chánh, Tự Tánh Tịnh. Tự Tánh Giác - Chánh - Tịnh là đức hạnh vốn sẵn có 

trong tự tánh, đức Phật nói tới thần dược Thiện Kiến chính là nói điều này. 

Tự Tánh Giác - Chánh - Tịnh hiện tiền, virus nào cũng không còn nữa, đều 

bị  hóa  giải  hết.  Thiên  địa,  vạn  vật,  hết  thảy  chúng  sanh  đều  chuyển  biến 

thành Giác - Chánh - Tịnh, trong tự tánh há có virus! 

Như vậy, nay chúng ta chuyển tham - sân - si thành Giác - Chánh - Tịnh, 

chuyển  keo  tham  thành  thanh  tịnh  như  thế  nào?  Keo  tham  (keo  kiệt,  tham 

lam)  là  nhiễm  ô  nghiêm  trọng  nhất.  Chuyển  sân  khuể  thành  thuần  chánh. 

Chuyển  ngu  si  thành  thuần  giác.  Chuyển  được  thì  là  Phật,  Bồ  Tát;  chuyển 

không được thì là phàm phu. Chúng tôi muốn chuyển thì xin hãy dạy cho tôi 

phương  pháp  nào  để  chuyển?  Phương  pháp  rất  nhiều,  tám  vạn  bốn  ngàn 

pháp  môn,  tám  vạn  bốn  ngàn  loại  phương  pháp,  vô  lượng  pháp  môn,  vô 

lượng vô biên phương pháp đều có thể chuyển. Nhiều phương pháp như vậy, 

chúng  ta  phải  học  theo  phương  pháp  nào  mới  là  tốt  nhất?  Đức  Phật  dạy 

chúng  ta:  “Pháp  môn  bình  đẳng,  vô  hữu  cao  hạ”  (Pháp  môn  bình  đẳng, 

không  có  cao  hay  thấp).  Vì  sao?  Mỗi  phương  pháp  đều  có  thể  giúp  cho 

chúng  ta  chuyển  Mê  -  Tà  -  Nhiễm  thành  Giác  -  Chánh  -  Tịnh.  Mê  -  Tà  - 

Nhiễm  là  Tham  -  Sân  -  Si,  chuyển  thành  Giác  -  Chánh  -  Tịnh.  Bởi  vậy, 

“pháp môn bình đẳng, không có cao hay thấp”. 

Thế nhưng chúng ta là chúng sanh nghiệp chướng, tập khí, phiền não rối 

bời,  mỗi  người khác  nhau, sâu - cạn, dày -  mỏng  khác nhau. Người  lợi căn 

phiền não tập khí mỏng một chút, cạn  một chút, học pháp môn gì cũng đều 

dễ dàng. Người phiền  não tập khí  rất  nghiêm trọng, có rất  nhiều  pháp  môn 

người ấy không có cách gì học được. Vì thế gian này hiện thời quá khổ, tai 

nạn  quá  nhiều, chúng ta  nhất định phải tìm  lấy  một pháp  môn  nào dễ dàng 

nhất,  nhanh  chóng  nhất,  ổn  thỏa,  thích  đáng  nhất  để  nương  cậy.  Chư  Phật 

Như Lai dạy chúng ta: “Có! Có một pháp môn: Niệm A Di Đà Phật cầu sanh 

Tịnh Độ”. Pháp môn này là pháp môn lý tưởng. Chúng ta hãy xem đoạn văn 

tiếp theo: 



Sở dĩ vân: Nhất xưng A Di Đà Phật danh hiệu, năng diệt bát vạn ức 

kiếp sanh tử chúng khổ. 

      所以云。一稱阿彌陀佛名號。能滅八萬億劫生死眾苦。 

(Bởi thế nói: Vừa xưng danh hiệu A Di Đà Phật, diệt được các khổ trong 

tám vạn ức kiếp sanh tử). 



Đây  chính  là  lời  chư  Phật  Như  Lai  đã  nói!  Chúng  ta  có  tin  tưởng  hay 

không? Nếu quý  vị  tin, chứng tỏ quý  vị có thiện căn to  lớn. Trong đời quá 

khứ  đã  có  thiện  căn  rất  sâu  dầy,  trong  đời  này  mê  hoặc,  khi  nào  có  người 

cảnh tỉnh quý vị, vừa tỉnh thì thiện căn trong đời quá khứ liền phát khởi, quý 

vị bèn tin tưởng. Lúc nào thiện căn chín muồi, đúng đấy, nhất định phải có 

lúc đó, trong nhà Phật thường gọi là “thời tiết nhân duyên”. Thời chưa đến là 

chưa được. 

Tôi  thừa  nhận,  trong  đời  quá  khứ,  tôi  có  thiện  căn  sâu  dầy,  nhưng 

trước  khi  tôi  tròn  hai  mươi  tuổi,  chắc  chắn  tôi  không  thể  tiếp  nhận  Phật 

pháp. Ai đến giảng giải cho tôi cũng uổng công, tôi chẳng thể tiếp nhận. Hết 

sức  chấp  trước,  hết  sức  ngoan  cố,  tự  cho  mình  đúng,  tự  cậy  mình  thông 

minh. Năm hai mươi sáu tuổi thân cận tiên sinh Phương Đông Mỹ, Phương 

tiên  sinh  là  bậc  thiện  tri  thức  được  ngưỡng  mộ  trong  tâm  tôi,  là  vị  thầy  tôi 

kính  ngưỡng  nhất. Gặp được cụ, cụ  giới thiệu Phật  pháp cho  tôi, tôi không 

nói gì cả, tin tưởng ngay. Thầy chẳng lừa dối tôi, đối với tôi cụ hết sức tốt, 

hết sức yêu thương. Năm hai mươi sáu tuổi chính là lúc thời tiết nhân duyên 

chín muồi, gặp được bậc thiện tri thức như vậy. Thật đấy! Cụ là đại triết gia, 

chẳng những là vị giáo sư nổi tiếng tại Đài Loan mà còn là bậc thầy nổi danh 

trên thế giới. Tôi bị đạo đức, học vấn của cụ chiết phục, cụ nói: “Kinh Phật 

là triết  học cao sâu  nhất trong triết  học toàn thế  giới (tôi  học Triết  Học  với 

cụ), học Phật là sự hưởng thụ cao nhất trong đời người”. Tôi bị hai câu nói 

ấy của cụ dẫn vào cửa Phật. Nếu không phải là Phương tiên sinh mà là người 

khác  nói  hai câu ấy, tôi chẳng tin tưởng;  nhất định phải  từ  miệng cụ  nói ra 

tôi mới tin tưởng được. Ai độ người nào đều là có duyên phận. Duyên phận 

ấy chỉ có thể gặp chứ không thể cầu. Tôi được cụ tiếp dẫn vào cửa nhà Phật 

như thế đấy! 

Tiếp dẫn vào cửa Phật rất hy hữu! Chưa đầy một tháng sau tôi quen biết 

Chương  Gia  đại  sư,  tôi  có  người  để  thỉnh  giáo  về  những  chuyện  liên  quan 

đến Phật giáo. Tôi tự mình tìm kinh điển đọc, có ngờ vực gì, bèn hướng về 

Chương Gia đại sư thỉnh giáo. Chương Gia đại sư giúp tôi suốt ba năm, căn 

cơ Phật giáo của tôi được xây đắp vững vàng từ nơi lão nhân gia. Nói cách 

khác, năm hai mươi sáu tuổi, trước khi gặp Phương tiên sinh, bất cứ ai muốn 

giới  thiệu  Phật  giáo  cho  tôi  cũng  đều  không  thể  được.  Tôi  tranh  cãi  với 

người ấy, tôi có cả một đống lý luận vặn vẹo, quý vị không có cách gì đả phá 

lý luận vặn vẹo của tôi, nên tôi chẳng thể tin tưởng. 

Lúc còn trẻ, độ những người như tôi rất khó khăn. Lúc ấy tôi còn đang đi 

học,  còn  chưa  đến  hai  mươi  sáu  tuổi,  lúc  mười  mấy  tuổi,  thường  hay  thân 

cận Cơ Đốc giáo. Vì tôi có rất nhiều bạn học là tín đồ Cơ Đốc Giáo, thường 

đi nhà thờ, tôi theo họ đi nhà thờ, cũng đọc Kinh Thánh của họ, tôi đọc hết 

sức nghiêm túc, bọn họ đều kém tôi. Mục sư mấy lần rủ rê, hy vọng tôi chịu 

rửa tội. Tôi nói tôi có nghi vấn, đợi khi nào thấu hiểu những nghi vấn ấy tôi 

sẽ rửa tội, chứ hiện nay những nghi vấn ấy không có cách gì giải quyết được. 

Ông  ta  hỏi  những  nghi  vấn  nào?  Tôi  nhớ  hình  như  mình  nêu  lên  hơn  bảy 

mươi  điều,  ông  ta  không  trả  lời  được  một  điều  nào.  Ông  ta  nghe  xong,  lắc 

đầu: “Khó quá, không cách gì độ cậu được!” Thế trí biện thông mà! Nay học 

Phật mới biết, đời quá khứ tu Huệ không tu Phước; vì thế, có Thế Trí Biện 

Thông,  không  có  phước  báo,  cũng  không  có  thọ  mạng.  Học  Phật  rồi  mới 

biết, mới biết mình nên tu bổ cứu như thế nào, không có phước báo thì phải 

bổ  cứu.  Không  có  thọ  mạng  cũng  phải  bổ  cứu.  Nhất  là  Chương  Gia  đại  sư 

dạy tôi: “Phật thị môn trung, hữu cầu tất ứng” (trong cửa nhà Phật, có cầu ắt 

ứng).  Thật  ra,  tôi  trọn  chẳng  cầu  phước,  cũng  trọn  chẳng  cầu  trường  thọ, 

nhưng tôi cầu trí huệ là thật. Đại khái là đời đời kiếp kiếp trong quá khứ chú 

trọng nơi tu Huệ, nay còn mang theo tập khí nhiều đời nhiều kiếp trước, chú 

trọng tu Huệ; nhưng tu Huệ bao gồm cả Tài Bố Thí và Vô Úy Bố Thí trong 

ấy.  Thầy  Lý  khuyên  tôi  học  giảng  kinh:  “Học  giảng  kinh  thì  ba  thứ  bố  thí 

đồng  thời  đầy  đủ!”  Quý  vị  lên  giảng  đài  vì  đại  chúng,  đem  Phật  pháp  giới 

thiệu cho đại chúng, giảng giải cho đại chúng nghe, phải có thân thể, phải có 

sức khỏe. Thân thể và sức khỏe chính là Nội Tài Bố Thí, so ra còn thù thắng 

hơn Ngoại Tài. Ngoại Tài là những tài vật ngoài thân. Quý vị giúp cho người 

khác có phước báo, dùng thân thể và sức lực để giúp đỡ người khác, phước 

báo càng lớn. Phước báo của Nội Tài so với Ngoại Tài còn lớn hơn. Đấy là 

Tài Bố Thí! Những gì chúng ta giới thiệu chính là Phật pháp, thuộc về Pháp 

Bố  Thí.  Mọi  người  thực  sự  hiểu  rõ,  thông  suốt  Phật  pháp,  phá  trừ  nghi 

chướng, đấy là Vô Úy Bố Thí. Vì thế, làm một chuyện đạt được cả ba, thầy 

Lý dạy tôi như vậy. 

Trước khi gặp được thầy Lý, tôi chỉ biết chăm chú học Phật; Phương tiên 

sinh  giảng  cho  tôi.  Cho  đến  lúc  ấy  tôi  chẳng  hề  khởi  ý  niệm  lên  đài  giảng 

kinh,  chẳng  dám  khởi  ý  niệm  ấy.  Chính  là  thầy  Lý  dạy  dỗ,  dẫn  dụ  tôi  lên 

giảng đài. Lên giảng đài rồi vui sướng không mệt mỏi, nói thật ra là do thiện 

căn trong đời quá khứ dẫn khởi phát hiện. Vì thế, thầy Lý thường nói chúng 

ta lên đài giảng kinh không phải là một đời,  một kiếp, mà là trong quá khứ 

đời đời kiếp kiếp đều lên giảng đài. Bởi vậy, quý vị lên giảng đài mới được 

tùy lòng ứng đối, pháp nào cũng giảng được, không bị khó khăn. Thật đấy! 

Quả  thật  là  thiện  căn  trong  quá  khứ,  là  hạnh  nghiệp  trong  quá  khứ.  Trong 

quá khứ từng làm hạnh này, làm sự nghiệp này, nên trong một đời này có thể 

tiếp tục làm nữa, nguyên do là như vậy. 

Vậy  thì  “nhất  xưng  A  Di  Đà  Phật  danh  hiệu,  năng  diệt  bát  vạn  ức  kiếp 

sanh tử chúng khổ” (xưng danh hiệu A Di Đà Phật một tiếng, diệt được các 

khổ trong tám vạn ức kiếp sanh tử). Chư Phật nói như vậy, chúng ta phải tin. 

Chư Phật nói  mà không tin thì còn tin cái gì được nữa? Chuyện ấy nếu đợi 

chúng ta chứng minh được thì đâu phải là chuyện dễ dàng. Nếu quý vị muốn 

chứng  minh  chuyện  này  thì  phải  là  bậc  Bát  Địa  trở  lên  mới  có  thể  chứng 

minh chân tướng sự thật  này rõ ràng: “Nhất xưng  A Di Đà Phật danh  hiệu, 

năng diệt bát vạn ức kiếp sanh tử chúng khổ” (Niệm danh hiệu A Di Đà Phật 

một tiếng, diệt được các khổ trong tám vạn ức kiếp sanh tử). Rất đáng tiếc! 

Người thế gian không chịu niệm, không biết niệm. Người chịu niệm, hiện tại 

người niệm Phật chúng ta rất nhiều, mà có diệt được các khổ trong tám vạn 

ức kiếp sanh tử hay không? E rằng không được! Không được thì lời Phật hóa 

ra không đúng hay sao? Đức Phật chắc chắn chẳng nói dối, nhưng chữ “diệt” 

ở đây có  hai  loại:  Trong kinh Phật  thường dạy có  Đoạn Diệt  và  Phục Diệt. 

Hai thứ khác nhau! 

Nay  chúng  ta  niệm  Phật  diệt  được  các  khổ  trong  tám  vạn  ức  kiếp  sanh 

tử,  nói  thật  ra,  không  phải  là  đoạn  diệt,  không  đoạn  được!  Chúng  ta  niệm 

Phật  một  tiếng  sẽ  khuất  phục,  đè  nén  [được  các  nỗi  khổ].  Thế  nhưng  khi 

không  niệm, chúng  lại trỗi dậy,  như thế  là lấy đá đè cỏ, chứ chưa trừ  được 

rễ. Người biết  niệm  trừ được cả rễ. Nay chúng ta không biết  niệm, thế  nào 

mới  là  “biết  niệm”?  Trong  những  phần  trên  tôi  đã  giảng  rồi!  Nói  thật  đơn 

giản, thật minh bạch, thật rõ ràng thì không gì hơn lời Đại Thế Chí đã dạy: 

“Đô nhiếp  lục căn, tịnh  niệm  tương kế” (nhiếp trọn sáu căn, tịnh  niệm  tiếp 

nối).  Đó  là  biết  niệm.  Biết  niệm  thì  trước  hết  vẫn  là  chế  phục,  rồi  sau  mới 

đoạn.  Đấy  là  đạo  lý  nhất  định,  trước  chế  phục,  sau  đoạn  trừ.  Quý  vị  niệm 

Phật,  phải  tịnh  niệm,  tịnh  là  thanh  tịnh,  không  hoài  nghi,  không  xen  tạp. 

Hoài nghi: không thanh tịnh; xen tạp cũng chẳng phải là thanh tịnh, khó lắm! 

Trong khi quý  vị  niệm Phật  mà  vẫn còn  khởi  vọng  tưởng,  vẫn có tạp  niệm 

thì công phu chưa thuần, đó gọi là không thanh tịnh! 

Niệm Phật, có lúc niệm, có lúc gián đoạn, chẳng thể liên tục, lúc niệm thì 

khuất  phục  được  phiền  não,  lúc  gián  đoạn  thì  phiền  não  lại  hiện  hành.  Do 

vậy,  niệm  đã  lâu  như  thế  nào  đi  nữa,  vẫn  không  chế  phục  được.  Quý  vị 

không  khuất  phục  được  phiền  não  là  vì  có  gián  đoạn.  Một  ngày  hai  mươi 

bốn  tiếng  đồng  hồ,  thời  gian  niệm  Phật  ngắn  ngủi,  thời  gian  không  niệm 

Phật lại dài. Nói cách khác, mỗi ngày quý vị dùng đá đè cỏ, thời gian đè nén 

ngắn; lúc không chèn ép, cỏ lại tăng trưởng. Vì thế, quý vị hao sức niệm bao 

nhiêu năm dài lâu như thế, niệm mấy mươi năm, ngay cả tin tức cũng chẳng 

có gì hết, nghĩ lại vẫn không khác gì lúc chưa học Phật cho mấy, đấy chính 

là công phu không đắc lực! Công phu không đắc lực là vì quý vị không biết 

niệm, quý vị niệm Phật khi có, khi không, cổ nhân bảo là “lộ thủy đạo tâm” 

(đạo tâm như nước trong giọt sương đọng). Vì thế, dù quý vị niệm Phật chỉ 

là  gieo chủng tử vào  A  Lại Da  Thức, không  địch  lại  nổi tập khí phiền  não, 

không chế phục được. Vậy thì phải niệm ra sao? 

Chính là “đô nhiếp lục căn, tịnh niệm tương kế” (nhiếp trọn sáu căn, tịnh 

niệm tiếp nối), phải làm theo cách ấy. Làm theo cách như vậy, từ những ghi 

chép về sự tu hành chứng quả của cổ đức, chúng ta thấy: Nếu là bậc lợi căn 

thì ba tháng liền thấy hiệu quả, người căn tánh bậc trung phải mất sáu tháng, 

tức là trong  nửa  năm bèn thấy  hiệu quả. Hiệu quả  hiện  hữu  rồi, tín tâm  lớn 

bội phần. Thật đấy! Đúng là có lợi ích, vì sao? Phiền não ít đi, vọng niệm ít 

đi,  vọng  niệm  ít đi rồi  thì trí  huệ tăng trưởng. Chuyện  gì cũng  vậy, bắt đầu 

đều khó, quý vị muốn đè nén tập khí từ vô thỉ kiếp đến nay mà! Lúc tôi mới 

học Phật, thân cận Chương Gia đại sư, Chương Gia đại sư nói và làm khác 

nào  nêu  gương  cho  tôi,  tôi  hiểu  rõ:  “Phật  hiệu  quyết  định  chẳng  được  gián 

đoạn!” Đại sư trì chú, trì chú giống như niệm Phật, không gián đoạn! 

Mỗi Chủ Nhật tôi đến gặp Ngài, thời gian là hai tiếng đồng hồ. Trong hai 

tiếng đồng hồ ấy, Ngài trì chú không ngừng. Tôi hướng về Ngài thỉnh giáo, 

Ngài trả lời câu hỏi, đáp xong lại niệm chú. Ngài trì theo lối Kim Cang Trì, 

không phát ra tiếng, chỉ động môi, toàn thân ở trong Định. Ngài gởi cho tôi 

một bức ảnh, mọi người đã thấy rồi đó, bình thường Ngài luôn như vậy, chứ 

không  phải  lúc  chụp  hình  cố  ý  làm  ra  vẻ.  Bình  thường  Ngài  là  như  vậy,  ở 

trong  Định,  đi,  đứng,  nằm,  ngồi  đều  trong  Định.  Vì  vậy,  thầy  Lý  rất  bội 

phục, cả đời chúng tôi chưa thấy được một người thứ hai như thế. Động tác, 

hành động của Ngài hết sức từ tốn, nói năng cũng chậm rãi, không gấp gáp, 

lụp  chụp  tí  xíu  nào,  ôn  hòa.  Những  đức  tánh  “ôn,  lương,  cung,  kiệm, 

nhượng”  (ôn  hòa,  hiền  lành,  cung  kính,  tiết  kiệm,  khiêm  nhượng)  như 

Khổng phu tử đã nói trong Luận Ngữ đều thấy thể hiện nơi đại sư, thánh đức 

đấy!  Đó  là  Ngài  nêu  gương  cho  chúng  ta  thấy,  mãi  cho  đến  nay  chúng  tôi 

vẫn chưa học được. Ngài tịnh như thế, định như thế, ổn trọng như thế khiến 

ai thoạt nhìn đều tự nhiên sanh lòng cung kính, sức nhiếp thọ rất lớn. Vì thế, 

niệm Phật phải biết niệm, chúng ta phải tin vào lời Phật, đúng là trong  một 

câu Phật hiệu không xen tạp, không hoài nghi, không gián đoạn. 

Trước  kia,  lần  thứ  nhất  tôi  đến  hội  Phật  giáo  Cát  Long  Ba  (Kuala 

Lumpur) không phải để giảng kinh  mà là giảng diễn, hình như liên tục suốt 

năm ngày. Cuối cùng, tôi dạy mọi người pháp Thập Niệm. Pháp Thập Niệm 

ấy  như sau:  Một  ngày  chín  lần,  mỗi  lần  chỉ  niệm  mười  câu  A  Di  Đà  Phật, 

niệm  bốn  chữ  thôi:  A  Di  Đà  Phật,  A  Di  Đà  Phật,  A  Di  Đà  Phật,  A  Di  Đà 

Phật,  mười  câu  liên  tục  như  thế.  Trong  mười  câu  ấy  quả  thật  không  hoài 

nghi, không xen tạp. Niệm quá lâu sẽ xen tạp vọng niệm, niệm mười câu ấy 

chỉ  cần  một  phút,  một  phút  thì  chúng  ta  có  thể  làm  được:  Trong  một  phút 

quyết định không xen tạp, mười câu Phật hiệu, vả lại, mười câu ấy câu này 

tiếp  theo  câu  kia  là  liên  tục,  cũng  có  thể  phù  hợp  với  nguyên  tắc  như  Đại 

Thế  Chí  Bồ  Tát  đã  nói.  Quý  vị  nghiêm  túc  làm,  một  ngày  chín  lần,  ngày 

ngày  không  gián  đoạn.  Có  không  ít  đồng  học  nghe  như  vậy  bèn  làm  theo, 

làm một hai tháng rất có hiệu quả, gọi điện thoại cho tôi, viết thư cho tôi, nói 

phương pháp này tốt lắm. Vì thế, 

phương pháp ấy được truyền bá. 

Sau này ở Mỹ, Gia Nã Đại có nhiều đồng tu áp dụng phương pháp này. 

Dùng phương pháp này kể ra rất thích hợp đối với người hiện tại, công việc 

bề bộn, chẳng tốn thời gian. Sáng dậy rửa mặt xong, trong nhà có tượng Phật 

thì đối trước tượng Phật mà làm. Không có tượng Phật thì hướng về phương 

Tây, một phút là thực hiện xong công khóa. Đêm trước khi đi ngủ làm  một 

lần,  sáng  tối  hai  lần.  Trước  ba  bữa  ăn,  do  làm  vậy  nên  ba  bữa  ăn  chúng  ta 

không cần phải  niệm chú Cúng Dường, chúng ta  niệm  A Di Đà Phật,  niệm 

mười câu rồi mới ăn cơm, đó là ba lần. Vậy là năm lần, cộng hai lần sáng tối 

thành  năm  lần. Vô  làm  việc,  về  nghỉ, buổi sáng bắt đầu  vào  làm  việc,  nghỉ 

trưa; buổi chiều trở vào làm việc tiếp, ra về, trước lúc bắt đầu làm việc chắp 

tay niệm Phật hiệu mười tiếng rồi hãy làm việc. Lúc hết buổi, làm xong việc, 

xếp  gọn sổ sách, rồi  lại chắp tay  niệm Phật  mười tiếng. Một  ngày chín  lần, 

phù  hợp “tịnh  niệm tiếp  nối”. Rất có hiệu  quả đối  với  người công  việc bận 

rộn trong hiện tại. 

Nếu  về  hưu  thì  quý  vị  nên  học  theo  Chương  Gia  đại  sư,  suốt  ngày  từ 

sáng đến tối Phật hiệu không gián đoạn, không cần phát ra tiếng. Nếu niệm 

ra  tiếng  trong  một  thời  gian  dài  sẽ  rất  mệt,  thân  thể  không  kham  nổi.  Kim 

Cang Trì, hoặc là  mặc niệm,  mặc niệm là niệm không ra tiếng,  miệng cũng 

không động, Phật hiệu trong tâm câu này tiếp theo câu kia, vọng niệm không 

có, quý vị thực sự làm được! Vọng niệm không có, hoàn toàn bị khống chế, 

gọi là “công phu thành phiến”, đấy chính là Niệm Phật tam-muội [ở mức độ] 

nông cạn nhất, quý vị đã đắc Niệm Phật tam-muội. Cũng có thể nói là quý vị 

đã  hoàn  toàn  khống  chế  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước,  chẳng  trở  ngại 

công việc. Cứ làm lụng, thù tiếp như cũ. Không phải là dứt tuyệt mọi ngoại 

duyên; ngoại duyên tất yếu phải có, chẳng thể đoạn tuyệt được, nhưng không 

trở ngại chút nào. Chuyện không cần thiết thì hãy đoạn đi, nghĩa là: Những 

chuyện không quá cần thiết, cấp bách trong cuộc sống thường ngày thì đừng 

quan tâm đến nữa. 

Cổ nhân nói hai câu rất hay: “Thức nhân đa xứ thị phi đa; tri sự đa thời 

phiền  não  đa”  (Càng  biết  nhiều  người  càng  lắm  chuyện,  càng  biết  nhiều 

chuyện càng phiền não). Nếu không biết rất nhiều chuyện, không cần phải đi 

khắp  nơi  tìm  nghe.  Người  ta  đưa  tin  đến,  bảo  cho  mình  chuyện  gì,  chuyện 

nào không liên can đến mình ta không thèm nghe. Biết càng ít chuyện càng 

tốt,  quen  càng  ít  người  càng  hay,  không  cần  thiết!  Vĩnh  viễn  giữ  được  cái 

tâm  thanh  tịnh,  tâm  bình  đẳng,  tâm  chánh  giác,  tâm  từ  bi  của  chính  mình, 

bản  thân  chúng  ta  tu  học  như  thế  thì  mới  có  thể  ảnh  hưởng  người  khác. 

Người khác thấy quý vị tu học như thế, tu tốt lắm, người ta học theo quý vị. 

Người ta học bao nhiêu năm công phu không đắc lực, vì sao công phu không 

đắc lực? Nếu quý vị thực sự  muốn công phu đắc lực thì cách tu là như thế, 

duyên  nào  nên  buông  xuống  thì  nhất  định  phải  buông  xuống.  Quý  vị  phải 

nhớ kỹ, chuyện gì không nên buông xuống chớ nên buông xuống, không có 

trở ngại, Lý Sự vô ngại, Sự Sự vô ngại. 

Người trong  nhà  mình thì  mình phải  yêu thương, phải chiếu cố, chuyện 

này không thể buông xuống, không được nói là chẳng quan tâm đến gia đình 

nữa.  Học  Phật  như  vậy  sẽ  chẳng  thể  thành  tựu!  Hết  thảy  chư Phật  đều  dạy 

chúng  ta  phải  hiếu  dưỡng  cha  mẹ,  ngay  cả  cha  mẹ  mà  quý  vị  cũng  không 

màng thì làm sao có thể thành Phật đạo? Bởi vậy, chẳng được buông bỏ đạo 

đức luân thường thế gian, người học Phật sống trong thế gian phải thể hiện 

sự giáo hóa người đời như vậy. Ấn Quang đại sư giảng rất hay: “Đôn luân, 

tận  phận,  nhàn  tà,  tồn  thành”  (Giữ  trọn  luân  thường,  tận  hết  trách  nhiệm, 

ngăn  lòng tà,  giữ  lòng thành). Đôn  luân  tận phận  là  về  mặt Sự,  nhàn tà tồn 

thành là không ngăn ngại. Pháp thế gian chính là Phật pháp, giác rồi thì pháp 

nào chẳng phải là Phật pháp? Không giác thì có pháp nào là Phật pháp đâu 

nhỉ? Không giác thì thứ gì cũng chẳng phải, niệm Phật cũng chẳng phải! 

Trước kia, tôi từng nghe những vị lão hòa thượng bảo tôi: Tại nhiều nơi 

trong  nội  địa  có  những  bà  cụ  niệm  Phật,  hỏi  họ  vì  sao  phải  niệm  A  Di  Đà 

Phật? Họ nói niệm A Di Đà Phật để trữ tiền158. Tôi chết đi rồi, có rất nhiều 

tiền trữ sẵn để dùng. Niệm  Phật  như vậy  không phải  là Phật pháp, họ  hoàn 

toàn sai lầm. Họ muốn tương lai chết đi làm quỷ, làm một con quỷ giàu có, 

không làm  một con quỷ nghèo nàn. Ngày ngày niệm A Di Đà Phật để kiếm 

tiền,  quý  vị  nói  xem  có  phải  là  hoàn  toàn  sai  lầm  hay  không?  Như  vậy,  hễ 

mê rồi thì Phật pháp cũng trở thành pháp thế gian; ngộ thì hết thảy pháp thế 

gian  đều  là  Phật  pháp.  Thật  vậy!  Ở  đây  thiền  sư  Trung  Phong  giảng  rất 

nhiều,  giảng rất  hay, quan  hệ  giữa chúng sanh  và  Phật, phàm  và thánh  là ở 

chỗ này. Nhất định phải hiểu đạo lý này. Vì thế, đối với lời chư Phật đã nói: 

“Nhất  xưng  A  Di  Đà  Phật  danh  hiệu,  năng  diệt  bát  vạn  ức  kiếp  sanh  tử 

chúng  khổ”  (xưng  danh  hiệu  A  Di  Đà  Phật  một  tiếng,  diệt  được  các  khổ 

trong tám vạn ức kiếp sanh tử), chúng ta tin tưởng sâu xa không nghi. 





      Lợi ích như thị, khởi thí dụ ngôn thuyết chi khả cập hồ! 

      利益如是。豈譬喻言說之可及乎。 

(Lợi ích như thế, há có thí dụ, lời lẽ nào diễn tả trọn vẹn cho được!) 



Lợi  ích ấy quá  lớn.  Tất cả  lợi  ích thế  gian  hay  xuất  thế  gian  đều không 

thể  sánh  bằng  lợi  ích  do  niệm  Phật.  Của  cải  vạn  ức  trong  thế  gian  không 

bằng  chí  tâm  niệm  một  câu  A  Di  Đà  Phật.  Chí  tâm  là  thành  tâm  thành  ý, 

thành tâm thành ý chính là niệm niệm tiếp nối. “Đô nhiếp lục căn, tịnh niệm 

tương kế” (nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối), tương ứng với tiêu chuẩn 

ấy, niệm một tiếng A Di Đà Phật như thế thì của cải ức vạn chẳng thể sánh 

bằng. Ức ức vạn của cải cũng không thể sánh bằng. Vì sao? Dẫu nhiều của 

cải ngần ấy, quý vị vẫn không thể thoát khỏi luân hồi, chỉ có thể giải quyết 

cuộc sống vật chất giàu có, dư dả một chút, chứ ngoài điều này ra, chẳng thể 

giải quyết vấn đề nào khác cả! Một câu A Di Đà Phật phi thường, vấn đề nào 

cũng đều có thể giải quyết được hết, cuộc sống vật chất trước mắt quyết định 

chớ nên bận lòng, vì sao? Quý vị có phước mà! Người có phước há có thể bị 

lạnh, bị đói hay chăng? Không thể! Chịu khổ nạn một chút thì có, vì sao phải 

bị  khổ  nạn?  Do  nghiệp  chướng  trong  đời  đời  kiếp  kiếp  quá  khứ,  chịu  khổ 

nạn bèn tiêu nghiệp chướng, nghiệp chướng tiêu rồi sẽ thành Phật đạo. 

Vì thế, chúng ta thấy rất nhiều người chân chánh tu hành, cả một đời tu 

khổ hạnh, như trong cận đại ai nấy đều biết lão hòa thượng Hư Vân suốt đời 

tu  khổ  hạnh,  Ngài  có  phước  báo  rất  lớn.  Ở  Nam  Dương  (Indonesia)  có  rất 

nhiều quốc vương, đại thần đều tôn Ngài làm thầy, tín đồ đại phú quý, đồ đệ 

tại  gia  không  biết  là  bao  nhiêu,  cúng  dường  hết  sức  phong  phú,  lão  hòa 

thượng đúng là muốn gì có nấy, nhưng Ngài dùng trà thô, cơm nhạt, mặc áo 

vá chằng, vá đụp, suốt một đời không thay đổi, tiêu nghiệp chướng! Đối với 

phước báo, tất cả hết thảy cúng dường, lão nhân gia chuyên dùng để tu sửa 

chùa,  tu  bổ  chùa,  cất  chùa,  làm  những  chuyện  như thế.  Chùa  sửa  chữa  hay 

xây dựng xong, Ngài trọn chẳng làm trụ trì, mời người khác làm trụ trì, cúng 

dường cho chúng xuất gia tu hành, suốt đời làm như vậy. Ấn Quang đại sư 

suốt đời in kinh để bố thí, lão hòa thượng Hư Vân suốt đời dựng chùa, đều là 

nêu  gương  mẫu  cho  chúng  ta,  khiến  chúng  ta  tự  trông  thấy  phải  khéo  suy 

nghĩ  mình  nên  làm  như thế  nào! Phước đức ấy vô  lượng  vô biên, không có 

cách gì tỷ dụ được, không có cách chi diễn tả được. Nay đã hết giờ rồi! 



* 



Chư vị đồng học! 

Chúng  ta  lại  xem  tiếp  phần  Khai  Thị  trong  thời  thứ ba,  đoạn  văn  trong 

phần Khai Thị lần thứ nhất là như sau: 



   Chỉ như tức kim Hệ Niệm, đệ tam thời Phật sự. Thả đạo: Hiện tiền 

chúng đẳng, đồng thanh tương ứng nhất cú, như hà chỉ trần? 

      

只如即今繫念。第三時佛事。且道。現前眾等。同聲相應一句。如何

指陳。 

(Còn như nay Hệ Niệm Phật Sự, nhằm thời thứ ba. Vậy thì hiện tiền đại 

chúng, đồng thanh tương ứng một câu, chỉ bày như thế nào đây?) 



Mấy câu  này  gần  như là  một  loại  nghi thức  thuyết pháp trong  nhà Phật 

chúng ta; trong nhà Phật, có thể nói là chẳng phân biệt Tông Môn, Giáo Hạ, 

[mấy câu này] gần như là thông dụng, chúng ta phải nên biết. “Chỉ như tức 

kim”: Nay chúng ta đang làm “Hệ Niệm Tam Thời Phật Sự, vậy thì hiện tiền 

đại chúng” đại chúng đang cùng tham dự pháp hội này, chúng ta cùng nhau 

thành tâm thành ý đến điện đường này làm Phật sự, “đồng thanh tương ứng 

một câu” là gì? “Chỉ trần” (chỉ bày) như thế nào đây? “Chỉ” là “chỉ thị” (chỉ 

ra,  nêu  ra),  “trần”  là  “trần  thuyết”  (diễn  tả,  nói  phô  bày).  Như  nhà  Thiền 

thường  nói, tức  là  như tổ sư trong  Tông  Môn bảo: “Đạo  nhất cú  lai!”  (Hãy 

nói  một câu  xem!),  tức  là  hãy  nói  một câu nghe thử coi. “Như hà chỉ trần” 

mang ý nghĩa như vậy đó, hãy nói một câu xem, ý nói: Mọi người hiện đang 

cùng ở đây làm pháp sự, đồng thanh tương ứng. Rồi thiền sư bảo chúng ta: 

      

Nhất tùng Phật hướng thiệt căn niệm, 

Bất giác hoa tùy túc để sanh. 

一從佛向舌根念。 

不覺華隨足底生。 

(Nhất tâm theo Phật nguyện xưng niệm, 

Nào biết hoa sen dưới gót sanh). 



Ở  đây  thiền  sư  không  nói  “nhất  thanh  Phật  hiệu  thiệt  căn  niệm”  (một 

tiếng  Phật  hiệu  dùng  lưỡi  niệm),  nói  như  vậy  dễ  hiểu  rồi,  Ngài  không  nói 

như thế, Ngài  nói “Nhất tùng Phật  hướng  thiệt căn  niệm”. “Nhất tùng  Phật 

hướng” nghĩa là gì? “Nhất” là “nhất tâm”, mấu chốt là có khế nhập cảnh giới 

Phật  hay  không,  nhất  tâm  sẽ  có  thể  nhập  được.  Nhập  được  cảnh  giới  Phật, 

cảnh  giới  Phật  là  cái  bị  nhập  (sở  nhập),  Nhất  Chân  pháp  giới  là  sở  nhập, 

Nhất  Chân  là  năng  nhập.  Như  vậy,  pháp  môn  này  chẳng  tu  hành  điều  gì 

khác,  chỉ  là  tu  “nhất  tâm  bất  loạn”.  Pháp  môn  Niệm  Phật  không  niệm  gì 

khác,  mà  là  niệm  đến  nhất  tâm,  nhất  tâm  là  chân  tâm.  Hai  tâm,  ba  tâm  là 

vọng tâm, đưa vọng trở về chân tâm, pháp môn này là như vậy đó! 

Tây Phương Cực Lạc thế giới là Nhất Chân pháp giới, bởi thế, chúng ta 

phải “nhất tâm tùng Phật”, “tùng” (從) là thuận tùng, thuận tùng điều gì của 

Phật? Thuận tùng “Phật hướng”. Phật hướng (phương hướng của Phật) chính 

là Phật nguyện. Quý vị nghĩ coi có đúng hay không? Chính là Phật nguyện. 

Phương hướng của đức Phật là gì? Phương hướng của đức Phật là phổ độ hết 

thảy chúng sanh, mong hết thảy chúng sanh sớm thành Phật giống như Ngài. 

Đức  Phật  dạy  chúng  ta  phương  pháp  nào  để  thành  Phật?  Niệm  Phật  thành 

Phật. Niệm Phật  thành Phật  là phương  hướng của Phật. Nay chúng ta dùng 

“thiệt  căn  niệm”,  công  đức  của  thiệt  căn  chẳng  thể  nghĩ  bàn;  đặc  biệt  là 

trong thế giới Sa Bà, trong sáu căn thì công đức của thiệt căn rất lớn. Giảng 

kinh, thuyết pháp phải dùng thiệt căn, Thích Ca Mâu Ni Phật rộng độ chúng 

sanh,  vì  hết  thảy  chúng  sanh  giảng  kinh,  thuyết  pháp  phải  dùng  thiệt  căn. 

Chúng ta  muốn thành  tựu  thì  vẫn phải dùng thiệt căn để  niệm Phật. Đấy  là 

“nhất tùng hướng Phật thiệt căn niệm”. Vì thế, ngài Trung Phong không nói 

“nhất  thanh  Phật  hiệu  thiệt  căn  niệm”  (dùng  thiệt  căn  niệm  một  tiếng  Phật 

hiệu), một tiếng Phật hiệu ý nghĩa còn cạn, nói theo ý nghĩa trên đây sẽ sâu 

xa  hơn.  Niệm  Phật  như  thế  chính  là  “một  niệm  tương  ứng  một  niệm  Phật, 

niệm niệm tương ứng niệm niệm Phật”, thực sự tương ứng! Chính là những 

điều  thiền  sư  Trung  Phong  đã  nói  trong  những  lời  khai  thị  ở  những  phần 

trước đã được thực hiện ở đây: Thực hiện tương ứng niệm Phật, đầy đủ lòng 

tin chân thành, nguyện thiết tha, không hoài nghi, không xen tạp, không gián 

đoạn, đó là “chất phác niệm”. 

Niệm Phật như vậy hiệu quả thù thắng chẳng thể nghĩ bàn. Câu tiếp theo 

nói  đến  sự  việc  sau  đây:  “Bất  giác  hoa  tùy  túc  để  sanh”  (nào  biết  hoa  sen 

dưới gót sanh). Nơi ao sen bảy báu trong Tây Phương Cực Lạc thế giới, đóa 

hoa sen của quý vị đã mọc, mọc trong Tây Phương Cực Lạc thế giới. Giống 

như chư Phật,  Bồ  Tát; chúng  ta  nhìn  vào  Biến  Tướng  Đồ159:  Chư Phật,  Bồ 

Tát đều ngồi hay đứng trên hoa sen, dưới chân chúng ta cũng trổ hoa sen, hễ 

niệm bèn sanh. Nhớ kỹ: Không niệm bèn chẳng có, bị diệt mất. Vì thế, mỗi 

ngày quý  vị  niệm  Phật không  gián đoạn thì  hoa sen  trong ao bảy báu  ngày 

càng lớn, ánh sáng và màu sắc càng xinh đẹp thù thắng khôn sánh. Tương lai 

vãng sanh, A Di Đà Phật cầm hoa ấy, hoa do chính quý vị niệm, chính quý 

vị trồng, vẫn  là chính quý  vị thâu  lấy quả báo. Hoa sen trong ao sen không 

phải do A Di Đà Phật trồng, mầu nhiệm chẳng thể nói. 

Hết  thảy  pháp  thế  gian  và  xuất  thế  gian,  chỉ  có  mình  pháp  này  là  thật; 

những pháp khác “phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng” (phàm những gì có 

hình tướng đều  là  hư vọng). Danh  văn,  lợi dưỡng thế  gian, công danh,  phú 

quý,  ngũ  dục,  lục  trần,  sanh  ra  chẳng  mang  theo  đến,  chết  không  mang  đi, 

chớ  nên  tham  luyến!  Nói  thật  ra,  không  có  mảy  may  ý  nghĩa  nào!  Vì  thế, 

người giác ngộ tùy duyên, nhất định không phan duyên. Giúp đỡ chúng sanh 

thì chúng sanh phải có phước báo, chúng sanh không có phước báo thì Phật 

cũng  không  có  cách  gì  giúp  đỡ  được,  huống  chi  là  chúng  ta!  Thế  nào  là 

chúng  sanh  có  phước?  Chúng  sanh  có  thể  tin,  có  thể  nguyện,  có  thể  hành, 

chúng sanh nghe nói đến Phật pháp, trông thấy những sự thị hiện bèn có thể 

giác ngộ, có thể quay đầu, có thể đoạn ác tu thiện, phá mê khai ngộ, những 

chúng  sanh  ấy  có  phước.  Tai  nạn  dù  lớn  đến  mấy  đều  có  thể  hóa  giải,  dẫu 

chẳng  thể  hoàn  toàn  hóa  giải  thì  tai  nạn  cũng  giảm  nhẹ,  đó  là  điều  khẳng 

định! Đại chúng cùng nhau tu tập “đồng thanh tương ứng một câu”. Hai câu 

này của Ngài không sâu  xa  lắm, nếu chúng ta  lãnh  hội được thì quả thật sẽ 

rạng  rỡ  ngay  trong  hiện  tiền,  Tiếp  đến,  phải  nghiêm  cẩn  niệm  Phật,  bởi  lẽ, 

Hệ Niệm  Phật  Sự  lấy  niệm Phật  làm chủ.  Ngàn tiếng  niệm  Phật  này chẳng 

thể ơ hờ. Tiếp theo đây là bài kệ Tán Phật, tức kệ Tán Phật trong thời thứ ba, 

bắt đầu niệm Phật. 



---o0o--- 

30. Kệ Tán Phật 



A Di Đà Phật thân kim sắc, 

Tướng hảo quang minh vô đẳng luân, 

Bạch hào uyển chuyển ngũ Tu Di, 

Cám mục trừng thanh tứ đại hải, 

Quang trung hóa Phật vô số ức, 

Hóa Bồ Tát chúng diệc vô biên. 

Tứ thập bát nguyện độ chúng sanh, 

Cửu phẩm hàm linh đăng bỉ ngạn. 

Nam mô Tây Phương Cực Lạc thế giới đại từ đại bi A Di Đà Phật. 

阿彌陀佛身金色。 

相好光明無等倫。 

白毫宛轉五須彌。 

紺目澄清四大海。 

光中化佛無數億。 

化菩薩眾亦無邊。 

四十八願度眾生。 

九品咸令登彼岸。 

南無西方極樂世界。大慈大悲。阿彌陀佛。 



Lúc xướng kệ Tán Phật, quan trọng nhất là phải “tùy văn nhập quán” thì 

tự mình mới đạt được lợi ích. Nếu chỉ là miệng xướng, chẳng thể khế nhập 

nghĩa  lý  tám  câu  kệ  này  sẽ  chẳng  thể  khế  nhập  cảnh  giới  của  tám  câu  kệ, 

được lợi ích rất nhỏ. Nếu có thể khế nhập thì được lợi ích rất lớn. Không chỉ 

khi xướng kệ Tán Phật hoặc nghe kệ Tán Phật mà lúc bình thường đọc kinh 

hay nghe kinh cũng như vậy. Vì thế, cổ nhân thường nói và hết sức coi trọng 

chuyện “tùy  văn  nhập quán”. Cũng  vì  những đạo  lý ấy, nhân  lần  này có cơ 

hội, chúng tôi bèn giảng Hệ Niệm Pháp Sự tỉ mỉ một phen, mong mọi người 

trong tương lai khi làm Hệ Niệm Pháp Sự có thể tùy văn nhập quán, đều có 

thể hiểu rõ. Tốt nhất là trước khi làm Hệ Niệm Phật Sự, hãy nghe phần giảng 

diễn lần này một lượt, nghe từ đầu đến cuối rồi mới làm, sẽ khác hẳn, công 

đức  lợi  ích  khác  hẳn.  Tiếp  theo  là  niệm  Phật,  ở  đây  niệm  Phật  một  trăm 

tiếng,  rồi  lại  có  kệ  Tán  Phật.  Trong  ba  thời,  phần  Tán  Phật  này  hoàn  toàn 

tương đồng. 



---o0o--- 

31. Tổng Tán Di Đà 



Đệ nhất đại nguyện, 

Quán tưởng Di Đà, 

Tứ thập bát nguyện độ Sa Bà, 

Cửu phẩm dũng kim ba, 

Bảo võng giao la, 

Độ vong linh xuất ái hà. 

第一大願。 

觀想彌陀。 

四十八願度娑婆。 

九品湧金波。 

寶網交羅。 

度亡靈出愛河。 



Tiếp đó niệm: 



      Nam mô Liên Trì Hội Bồ Tát Ma Ha Tát. 

      南無蓮池會菩薩摩訶薩。 



---o0o--- 

32. Khai Thị 



Tiếp  theo  là  phần  Khai  Thị,  thuyết  pháp  lần  thứ  hai.  Trước  phần  Khai 

Thị thuyết pháp cũng có một bài kệ dẫn khởi. 



Đả phá hư không tiếu mãn tai, 

Linh lung bảo tạng khoát nhiên khai, 

Trực nhiêu không kiếp sanh tiền sự, 

Lục tự hồng danh tất cánh cai. 

打破虛空笑滿腮。 

玲瓏寶藏豁然開。 

直饒空劫生前事。 

六字洪名畢竟該。 

(Đả phá hư không cười toét miệng, 

Kho tàng lóng lánh mở toang ra, 

Thấu hiểu chuyện xưa bao kiếp trước, 

Hồng danh sáu chữ trọn thâu gồm). 



Ý  nghĩa  của  bốn  câu  kệ  này  rất  sâu!  Hai  câu  đầu  hình  dung  người  tu 

hành đại triệt đại ngộ. “Đả phá hư không”: Các nhà khoa học hiện thời biết 

thời  gian  và không  gian chẳng  thật, họ  nói dưới  một điều kiện  nào đó, thời 

gian  và  không  gian  bằng  zéro.  Không  gian  không  có  xa  -  gần,  thời  gian 

không có trước - sau. Các nhà khoa học nay đã phát hiện lý luận này, nhưng 

chưa  làm  được.  Nếu  họ  thực  hiện  được,  nhất  định  sẽ  “tiếu  mãn  tai”  (cười 

ngoác  tận  mang  tai).  Nay  chúng  ta  thường  nói  “tiếu  mãn  tai”  là  “pháp  hỷ 

sung mãn”, vui mừng vô lượng! Thật đấy, từ vô thỉ kiếp đến nay, luôn bị hạn 

cuộc  trong thời  gian  và  không  gian, không thể chuyển  động  được tí ti  nào! 

Người chưa giác ngộ, chưa đại triệt đại ngộ thì không gian có xa - gần, thời 

gian có trước - sau, ngày hôm trước, ngày hôm sau, đó là thời gian. Chúng ta 

nói ngày hôm qua, ngày  mai tức là thời gian đấy! Chúng ta chẳng thể quay 

lại  ngày  hôm qua, nay chúng  ta cũng  không có cách gì  tiến trước  vào ngày 

mai  được;  nhưng  đến  khi  quý  vị  công  phu  thành  tựu,  tức  là  quý  vị  đã  đạt 

được “điều kiện nào đó” như các nhà khoa học đã nói, quý vị bèn có thể trở 

về quá khứ, cũng có thể thấy được vị lai, xa - gần không có, đột phá những 

chiều không gian khác nhau, lúc ấy có phải là rất khoái lạc hay chăng? 

Phật  pháp  dùng  gì  để  đột  phá?  “Đả  phá  hư  không”.  Câu  “đả  phá  hư 

không”  chẳng  phải  là  giả  thiết,  mà  là  sự  thật,  các  nhà  khoa  học  hiện  tại  đã 

chứng minh cho chúng ta: Họ nói dưới một điều kiện nào đó, Phật pháp gọi 

điều  kiện  ấy  là  “đại  triệt  đại  ngộ,  minh  tâm  kiến  tánh”.  Trong  tâm  tánh 

không  có  xa  -  gần,  trong  tâm  tánh  không  có  trước  -  sau,  trong  tâm  tánh 

chẳng tìm được điều gì đối lập. Vì thế, trong tâm tánh không có chúng sanh 

và Phật (chúng sanh và Phật là đối lập), không Phật, không chúng sanh, nhất 

thể! Trong ấy lại không có chân - vọng, không có tà - chánh, không có đúng 

- sai, không có thiện - ác, vì thế, gọi là Nhất Chân pháp giới. Nhất Chân là 

nói  theo  mặt  Lý,  tức  là  tâm  tánh  thực  sự  đạt  đến  thanh  tịnh  tịch  diệt;  một 

niệm  chẳng  sanh,  chúng  tôi  thường  nói  là  “không  khởi  tâm,  không  động 

niệm”,  thật  vậy  đó!  Đã  không  khởi  tâm,  không  động  niệm,  còn  đâu  phân 

biệt, chấp trước? Phân biệt, chấp trước là thô tướng của khởi tâm động niệm, 

tế tướng còn không có, huống chi thô tướng? Khắp pháp giới hư không giới 

là một thân thanh tịnh, quý vị chứng đắc rồi. 

Vì thế, câu thứ hai  nói “linh  lung bảo  tạng  khoát  nhiên khai” (kho tàng 

lóng  lánh  mở  toang  hoang).  “Linh  lung”  là  tỷ  dụ  những  gì  chói  ngời  sáng 

lóa, kho báu mà! “Lung linh bảo tạng” là nói về chân tâm, bản tánh. “Khoát 

nhiên khai” (mở toang ra) là kiến tánh. Vô lượng trí huệ, vô lượng đức năng, 

vô lượng tài nghệ, vô lượng tướng hảo, vô lượng phước báo trong tâm tánh 

thảy  đều  hiện  tiền,  chúng  không  do  tu  được,  mà  là  sẵn  có  nơi  tự  tánh,  hết 

thảy  chúng  sanh  bình  đẳng.  Giống  như  núi,  sông,  đại  địa  tươi  đẹp  rực  rỡ, 

phàm những ai sống trên mặt đất đều được bình đẳng hưởng thụ, quyết định 

không có mảy may nào phân biệt, chấp trước. Hết thảy chúng sanh là người 

một nhà, là nhất thể, ai nấy đều biết [điều này], vì thế, tôn kính lẫn nhau, yêu 

kính lẫn nhau, quan tâm đến nhau, hợp tác với nhau, quý vị nói xem có phải 

là thế giới tốt đẹp lắm hay chăng? Đấy chính là Nhất Chân pháp giới. Trong 

ấy không có phiền não, không có tai chướng, không có khổ nạn, chỉ có ngày 

ngày tăng trưởng  trí  huệ. Ngày  ngày tiêu,  vẫn còn  một chút tập khí sót  lại, 

tập khí gì vậy? Vô minh phiền não, bốn mươi mốt phẩm vô minh chưa đoạn 

hết. Đoạn vô minh, khai trí huệ, tăng phước đức, ngày ngày làm như vậy mãi 

cho  đến  khi  viên  mãn  rốt  ráo,  chứng  đắc  quả  địa  Như  Lai.  “Linh  lung  bảo 

tạng khoát nhiên khai”! Như vậy, câu này nói về khai ngộ; tự mình đạt được 

trong nhà Phật thường nói là “hồi đầu thị ngạn” (quay đầu là bờ), quý vị đã 

tìm được bờ, mới biết bờ ấy vốn phong phú như thế đó, viên mãn như thế ấy, 

không mảy may khiếm khuyết gì. 

Câu thứ ba  nói  về quả đức: “Trực  nhiêu không kiếp sanh tiền sự” (thấu 

hiểu  chuyện  xưa  bao  kiếp  trước),  chuyện  trong  vô  lượng  kiếp  trước  quý  vị 

đều thấy được toàn bộ, chuyện vô lượng kiếp sau quý vị cũng thấy được, vì 

sao? Thời gian không còn nữa! Trong vô lượng kiếp mê hoặc, điên đảo, đời 

đời kiếp kiếp trong quá khứ mê  hoặc, điên đảo, tạo nghiệp, thọ báo, đường 

nào  trong  lục  đạo  luân  hồi  đã  đi  vào,  lúc  ấy  đều  thấy  được  hết,  mới  biết 

trước kia [chính mình] ngu muội vô tri, sao lại gây tạo những điều đó! Hiện 

tại đều hiểu rõ hết. Hiểu rõ rồi lại chú tâm quan sát: Còn có rất nhiều chúng 

sanh chưa giác ngộ, vẫn chưa quay đầu, vẫn tiếp tục gây tạo những chuyện 

ấy,  tâm  đại  từ  đại  bi  tự  nhiên  sanh  khởi.  Do  đấy  bèn  cảm  ứng  các  căn  cơ, 

những  chúng  sanh  trong  ấy  có  cảm,  quý  vị  đương  nhiên  có  ứng.  Lúc  ứng, 

chẳng khởi tâm động niệm; nếu khởi tâm động niệm thì quý vị là phàm phu, 

đã mê hoặc mất rồi; không khởi tâm động niệm mà tự nhiên cảm ứng. 

Cảm ứng hết sức kỳ diệu, chúng sanh hữu duyên với ta vừa cảm, ta bèn 

ứng.  Chúng  sanh  vô  duyên  với  mình  mà  cảm  thì  ta  không  thể  ứng.  Người 

nào khác có duyên với người ấy thì người đó ứng, chứ ta không ứng. Giống 

như  gì?  Giống  như  băng  tần  (channels)  trong  TV  hiện  thời  vậy,  mỗi  một 

người trong chúng ta đều có một băng tần, không ai giống ai. Người kia cảm 

thì  cũng  như  một  băng  tần,  ai  tương  ứng  với  băng  tần  ấy  sẽ  tự  nhiên  hiển 

hiện. Đấy chính  là  như trong  Phật pháp thường  nói: “Phật bất độ  vô duyên 

chi nhân” (Phật chẳng độ kẻ vô duyên). Thoạt nghe như vậy dường như bọn 

chúng  sanh  ta  chẳng  còn  hy  vọng  gì,  không  phải  vậy!  Mỗi  cá  nhân  đều  có 

một vị Phật hay Bồ Tát có duyên với mình; vị Phật, Bồ Tát có duyên với quý 

vị chưa chắc có duyên với người khác. Người kia có vị Phật, Bồ Tát khác có 

duyên với họ; vì thế, hết thảy chúng sanh không ai chẳng đắc độ. 

Phải  hiểu  đạo  lý  sau  đây:  Phật,  Bồ  Tát  tuyệt  đối  chẳng  khởi  tâm  động 

niệm, tuyệt đối không có “tôi yêu mến anh, tôi ưa thích anh, tôi đến độ anh; 

kẻ kia tôi chán ghét, tôi chẳng thích độ hắn”, không phải như vậy! Nơi đây 

không có chán  ghét,  mà  là trong đời quá khứ từng kết duyên  với quý  vị thì 

gọi là người hữu duyên. Duyên ấy bất luận thiện duyên hay ác duyên đều là 

duyên.  Thiện  hay  ác  không  quan  trọng,  đến  lúc  ấy  thiện  và  ác  không  còn 

nữa, chỉ sợ quý vị không kết duyên, không có duyên là không được rồi. Nếu 

quý vị biết chân tướng sự thật ấy, quý vị sẽ tự nhiên kết duyên rộng rãi với 

hết thảy chúng sanh. Vì sao? Thiện duyên dễ độ nhất, kết ác duyên cũng là 

duyên,  nhưng  chúng  ta  đừng  kết  ác  duyên  với  chúng  sanh  nữa!  Từ  nay  trở 

đi,  ta  kết  thiện  duyên  cùng  hết  thảy  chúng  sanh.  Vun  bồi  tâm  cảnh  thuần 

tịnh,  thuần  thiện  của  chính  mình,  không  sanh  phiền  não,  chẳng  khởi  tâm 

động niệm, chẳng phân biệt, chấp trước nữa. Phải hiểu được đạo lý này, phải 

hiểu được ý nghĩa này. 

Câu  cuối  cùng  là  phương  pháp:  “Lục  tự  hồng  danh  tất  cánh  cai”  (Sáu  chữ 

hồng  danh  rốt  ráo  bao  gồm  trọn  vẹn).  Đây  là  nói  hết  thảy  pháp  môn  cùng 

quy  về  Niệm  Phật.  Vô  lượng  vô  biên  pháp  môn  đến  cuối  cùng  đều  quy  về 

pháp môn này, do chỗ nào mà thấy như vậy? Từ kinh Hoa Nghiêm quý vị sẽ 

thấy được. Vô lượng pháp môn, tám vạn bốn ngàn pháp môn, đến khi thành 

tựu viên mãn rốt ráo đều quy về Hoa Tạng. Tương lai quý vị thoát khỏi lục 

đạo luân hồi, lìa khỏi lục đạo đương nhiên vào tứ thánh pháp giới, lìa khỏi tứ 

thánh pháp giới nhất định vào Hoa Tạng, Nhất Chân pháp giới. Quý vị gặp 

Tỳ  Lô  Giá  Na  Như  Lai,  gặp  gỡ  Văn  Thù,  Phổ  Hiền  Bồ  Tát.  Lúc  ấy,  Văn 

Thù, Phổ Hiền đem mười đại nguyện vương dẫn về Cực Lạc. Như vậy, cuối 

cùng  vẫn  là  “lục  tự  hồng  danh  tất  cánh  cai”  (sáu  chữ  hồng  danh  trọn  thâu 

gồm).  Lúc  này  chúng  ta  nhận  được  thông  điệp  này,  thông  điệp  ấy  rất  quý 

báu. Nếu thiện căn sâu dầy, phước đức viên mãn, vừa nghe liền hiểu rõ, vừa 

nghe  liền  tiếp  nhận,  vừa  nghe  thì  mọi  pháp  thế  gian  và  xuất  thế  gian  đều 

buông  xuống  hết,  chết  sạch  ý  niệm  so  đo,  khiêm  hư  sát  đất  niệm  Phật  sẽ 

thành công. 

Pháp thế gian hay xuất thế gian dù hay đến cách mấy, đến thế giới 

Cực  Lạc  sẽ  học.  Ở  nơi  đây,  chúng  ta  không  có  thọ  mạng  dài  đến  như  thế, 

không có tinh lực nhiều như thế, học không nổi. Học quá nhiều sẽ nẩy sanh 

nghi  ngờ  đối  với  pháp  môn  Niệm  Phật.  Do  vậy  phải  triệt  để  buông  xuống, 

một câu Di Đà niệm đến rốt ráo sẽ thành công. Ấn Quang đại sư dạy chúng 

ta phương pháp sau đây, chính là phương pháp “nhất tùng tâm hướng” (nhất 

tâm đi theo phương hướng) của chư Phật, Bồ Tát. Lão nhân gia dạy chúng ta 

phương pháp: Tiểu đạo tràng, không cần lập đạo tràng lớn. Đạo tràng lớn thì 

quý vị phải nhọc lòng, phải phân tâm. Đạo tràng nhỏ dễ duy trì, cất một cái 

chòi tranh là được, là thành một đạo tràng không gì thù thắng hơn. Hai mươi 

người  cùng  tu  với  nhau,  không  hóa  duyên  là  điều  thứ  nhất.  Vì  sao?  Hóa 

duyên thì quý  vị sẽ không có cách nào  lìa  được tham  - sân - si, đây  là điều 

đầu tiên. Không hóa duyên, không làm pháp hội, không truyền pháp (không 

thâu  đồ  đệ),  không  truyền  giới,  không  làm  kinh  sám  Phật  sự  thù  tạc,  cũng 

không giảng kinh. Vì sao? Mọi thứ đều buông xuống. Pháp xuất thế gian hay 

thế  gian  đều  buông  xuống,  chuyên  nhất  niệm  Phật.  Công  khóa  mỗi  ngày 

giống  như  Phật  thất  thông  thường.  Đấy  chính  là  thực  sự  hiểu  “lục  tự  hồng 

danh tất cánh cai” (sáu chữ hồng danh trọn thâu gồm). Sáu chữ hồng danh ấy 

thâu trọn  hết thảy các pháp,  là tinh túy của hết thảy  Phật pháp! Quý  vị còn 

làm chuyện khác nữa ư? 

Thế  nhưng  vấn  đề  là  đâu?  Cần  phải  thực  sự  hiểu  rõ,  thấu  suốt,  quý  vị 

mới  chịu  tu.  Muốn  dạy  cho  người  khác  thông  đạt  hiểu  rõ  mà  chẳng  giảng 

kinh thì sẽ không được! Thích Ca Mâu Ni Phật giảng cho chúng ta suốt bốn 

mươi chín năm, mục đích của bốn  mươi chín năm giảng kinh là nhằm giúp 

cho chúng ta  niệm  Phật. Do khuyên dạy chúng ta  niệm  Phật cầu sanh Tịnh 

Độ nên trong những kinh điển của đức Thế Tôn, trong những bản dịch bằng 

tiếng  Hán,  đại  khái  có  gần  hai  trăm  loại  kinh  luận,  đều  dạy  cầu  sanh  Tịnh 

Độ.  Chuyên  giảng  về  cầu  sanh  Tịnh  Độ  là  ba  kinh:  Vô  Lượng  Thọ  Kinh, 

Quán  Vô  Lượng  Thọ  Kinh,  A  Di  Đà  Kinh  là  chuyên  giảng.  Giảng  kèm  về 

Tịnh  Độ,  cổ  nhân  bảo  là  “ngàn  kinh,  vạn  luận”.  Chúng  ta  không  đọc  hết 

ngàn kinh vạn luận, nhưng những kinh điển được lưu hành bằng tiếng Hán ta 

thấy có gần hai trăm loại, đủ thấy đức Phật dạy người ta vãng sanh Tịnh Độ, 

thường xuyên giảng, thường xuyên nói. 

Kinh  điển  do  đức  Phật  đã  nói  trong  cả  một  đời  Ngài,  phần  lớn  chưa 

truyền  đến  Trung  Quốc,  vì  khi  ấy  giao  thông  hết  sức  bất  tiện,  đường  sá  xa 

xôi ngần ấy. Bất luận là cao tăng đại đức Ấn Độ, hay pháp sư từ Trung Quốc 

qua  Ấn Độ thỉnh kinh, đều chọn lọc kỹ càng, tinh  vi  những kinh điển thích 

hợp  khẩu  vị  người  Hoa,  chọn  lấy  những  kinh  điển  nào  người  Hoa  rất  yêu 

thích, rất vui thích để truyền sang trước. Vì thế, kinh Phật truyền đến Trung 

Quốc rất hữu hạn, chưa phải là hoàn toàn truyền đến Trung Quốc. Trải qua 

gần ba ngàn năm, có rất nhiều sách vở bị thất truyền; rất may mắn là những 

kinh  điển  truyền  đến  Trung  Quốc  được  bảo  tồn.  Sau  này  có  một  bộ  phận 

kinh  điển  được  truyền  sang  Tây  Tạng,  truyền  sang  Tây  Tạng  khá  trễ.  Đời 

Đường,  công  chúa  Văn  Thành160  được  gả  về  Tây  Tạng,  Phật  pháp  ở  Tây 

Tạng do công chúa Văn Thành mang đến. Vì thế, Phật giáo ở Tây Tạng trễ 

hơn ở Trung Quốc gần một ngàn năm. 

Tây Tạng  gần  với  Ấn Độ  hơn, vì thế, những kinh điển tiếng Phạn được 

truyền sang  Tây Tạng. Tây Tạng  là  vùng  núi cao, chuyên chở cũng  hết sức 

khó  khăn,  nên  chúng  ta  có  thể  suy  ra  kinh  điển  nhà  Phật  cũng  chưa  được 

truyền toàn bộ sang đó, cũng chỉ là một bộ phận. Kinh điển được truyền thừa 

ở  Tây  Tạng  và  kinh  điển  Hán  truyền  so  ra  rất  giống  nhau.  Có  những  cuốn 

bản tiếng Tây  Tạng có, bản tiếng  Hán cũng có. Chỉ có  một số rất  ít  là  Hán 

văn  có,  Tạng  văn  không  có;  hoặc  Tạng  văn  có,  Hán  văn  không  có.  Thế 

nhưng  trong  quá  khứ,  kinh  điển  được  phiên  dịch  qua  lại.  Những  bản  Tạng 

văn không có bèn dịch từ Hán văn, dịch sang tiếng Tạng. Bản nào Hán văn 

không có bèn dịch từ Tạng văn sang Hán văn, hiện thời sự sai biệt không lớn 

lắm. 

Đến cuối cùng, quý vị thấy là quy về Hoa Tạng, Hoa Tạng quy về Tịnh 

Độ, đặc biệt là kinh Hoa Nghiêm, chúng ta đọc thấy Thập Địa Bồ Tát từ đầu 

đến cuối chẳng rời niệm Phật, “lục tự hồng danh tất cánh cai” (sáu chữ hồng 

danh trọn thâu gồm!) Có rất nhiều người coi thường một câu A Di Đà Phật, 

nghĩ câu Phật hiệu tầm thường quá, không có gì là hiếm lạ! Đúng là không 

có  gì  hiếm  có,  kỳ  lạ  cả!  Do  nguyên  nhân  nào?  Tâm  khinh  mạn.  Chúng  ta 

phải nhớ: Đức Thế Tôn giảng cho chúng ta một câu chân lý, một câu thành 

thật: “Nhất thiết pháp tùng tâm tưởng sanh” (Hết thảy pháp từ tâm tưởng mà 

sanh). Tâm quý vị tôn trọng thì câu danh hiệu này sẽ sanh ra những hiệu quả 

chẳng thể nghĩ bàn. Tâm địa quý vị rất khinh  mạn, về căn bản là không coi 

trọng,  tùy  tiện  niệm  một  câu  A  Di  Đà  Phật  sẽ  chẳng  khởi  tác  dụng.  Dẫu 

không khởi tác dụng, nhưng vừa xưng một câu Nam-mô A Di Đà Phật là đã 

gieo chủng tử vào A Lại Da Thức. Chủng tử ấy trân quý khôn sánh, chủng tử 

ấy  vĩnh  viễn  chẳng  hoại.  Chẳng  biết  là  đời  nào,  kiếp  nào,  quý  vị  gặp  được 

thiện duyên, gần như nghiệp chướng tiêu trừ, chủng tử ấy sẽ khởi hiện hành, 

quý vị vẫn là niệm Phật vãng sanh Tịnh Độ, chẳng thể nghĩ bàn! 

“Danh hiệu công đức bất khả tư nghị” (Danh hiệu có công đức chẳng thể 

nghĩ bàn): Một câu này rất nhiều người nghe đã nhàm tai, nhưng hoàn toàn 

không hiểu. Danh hiệu rốt ráo có lợi ích gì, không hiểu! Lúc chúng tôi giảng 

kinh đã giảng về điều này không ít lần, hy vọng mọi người phải ghi nhớ, hy 

vọng  mọi  người  chú  tâm  lãnh  hội.  Trong  một  đời  này  chúng  ta  may  mắn 

khôn  sánh,  hiểu  rõ  công  đức  của  danh  hiệu.  Nếu  có  thể  tín  nguyện  thọ  trì, 

trong  một  đời  này  quý  vị  sẽ  siêu  phàm  nhập  thánh,  một  đời  này  vĩnh  viễn 

thoát  khỏi  lục  đạo  mười  pháp  giới,  còn  chi  hơn!  Nay  quý  vị  không  thành 

tựu, vì sao? Đối với lục đạo mười pháp giới, quý vị chưa buông xuống được, 

nên  không  vãng sanh,  lầm  lạc  một đời  này  mất rồi! Vì  vậy, tôi thường bảo 

các  đồng  học:  Phát  tâm  giảng  kinh  là  tốt,  hiếm  có,  chư Phật  tán  thán;  phát 

tâm  đến  Niệm  Phật  Đường  là  đi  thành  Phật.  Do  vậy,  công  đức  lãnh  chúng 

niệm  Phật  trong  Niệm  Phật  Đường  trỗi  vượt  công  đức  của  pháp  sư  giảng 

kinh. 

Pháp  sư  giảng  kinh  hằng  ngày  khuyên,  mọi  người  chưa  chắc  tin  tưởng. 

[Những người niệm Phật trong] Niệm Phật Đường là đã tin tưởng, không tin 

tưởng  làm  sao  đến  Niệm  Phật  Đường  được?  Chỉ  là  mức  độ  tin  tưởng  sai 

khác, nói chung có một hai kẻ mức độ tin tưởng cao, Niệm Phật Đường thực 

sự vãng sanh. Ai vãng sanh người ấy thành Phật. Quý vị đọc bài kệ khuyên 

người  niệm  Phật  của  Đại  Từ  Bồ  Tát:  Quý  vị  khuyên  được  hai  người  niệm 

Phật là hai người vãng sanh, trong số những người được quý vị khuyên dạy, 

có hai người thực sự niệm Phật vãng sanh, công đức ấy thù thắng hơn chính 

mình niệm Phật. Nếu những người được quý vị khuyên có mười mấy người 

vãng sanh, phước đức của quý vị vô lượng vô biên. Nếu có được mấy trăm 

người cho đến cả ngàn người, những người được quý vị khuyên vãng sanh, 

quý vị thực sự là Bồ Tát. Khuyên được vạn người vãng sanh, quý vị là A Di 

Đà  Phật  tái  lai!  Bài  kệ  khuyên  người  niệm  Phật  của  Đại  Từ Bồ  Tát  là  như 

vậy  đó!  Tôi  thỉnh  lão  pháp  sư  Mính  Sơn  (茗山)  viết  bài  kệ  khuyên  người 

niệm  Phật  của  Đại  Từ  Bồ  Tát,  viết  xong,  chúng  tôi  đem  in,  hiện  tại  ở  trai 

đường có treo một bức. 

Giảng kinh là khuyên dạy, là tiếp dẫn, rất trọng yếu. Vì sao? Không có ai 

giảng kinh sẽ không có ai biết cái hay của việc Niệm Phật, không biết chân 

tướng  của  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  và  thế  giới  Sa  Bà.  Pháp  sư  giảng 

kinh  giảng  rõ  ràng,  giảng  minh  bạch,  khiến  cho  mọi  người  tỉnh  ngộ.  Tỉnh 

ngộ rồi thì quan trọng nhất là phải về thế giới Cực Lạc. Về thế giới Cực Lạc 

không phải ở nơi giảng đường mà là ở Niệm Phật Đường. Vì thế, ngàn vạn 

phần mọi người chẳng được khinh thị, pháp sư giảng kinh là tốt, mọi người 

đều tôn trọng  vị ấy;  nhưng coi  thường pháp sư  niệm  Phật  là điên đảo!  Tín, 

Giải,  Hành,  Chứng!  Pháp  sư  giảng  kinh  giúp  người  khác  “Tín  Giải”  (tin 

hiểu), những vị pháp sư trong Niệm Phật Đường giúp cho mọi người “Hành 

Chứng”.  Do  đây  có  thể  biết:  Tín  -  Giải  -  Hành  -  Chứng  phải  hỗ  trợ  nhau, 

hoàn thành lẫn nhau. Giảng đường và Niệm Phật Đường chẳng được đối lập, 

hễ đối lập thì cả hai đều bị phá hoại, phải biết cả hai là một thể; vì thế, phải 

khen ngợi lẫn nhau. Nếu muốn cho Phật pháp hưng thịnh, trừ phi Tăng khen 

ngợi  Tăng [nếu không, Phật pháp sẽ chẳng thể  nào  hưng  thịnh được!]. Nếu 

muốn  Tịnh  Độ  hưng  thạnh,  pháp  sư  giảng  kinh  phải  biết  tán  thán  pháp  sư 

thuộc Niệm Phật Đường, pháp sư thuộc Niệm Phật Đường phải biết tán thán 

pháp  sư  giảng  kinh,  Tịnh  Độ  mới  hưng  khởi  được.  Tín  -  Giải  -  Hành  - 

Chứng, khuyết một điều chẳng được! 

Như  vậy,  hai  mươi  tám  chữ  trong  bài  kệ  này,  nghĩa  lý  và  cảnh  giới  vô 

cùng  vô  tận,  đấy  là  cảnh  giới  Lý  Nhất  Tâm  Bất  Loạn.  Chư  Phật,  Bồ  Tát, 

chân thiện tri thức hy vọng chúng ta trong một đời này đều có thể khế nhập 

cảnh  giới  ấy.  Bài  kệ  này  chúng  tôi  giảng  đến  đây  thôi.  Lại  xem  tiếp  phần 

Khai Thị kế đó, phần Khai Thị này chú trọng phương pháp niệm Phật, trong 

ấy có Sự, có Lý. Xin hãy xem phần Khai Thị lần thứ 

hai của Thiền sư Trung Phong trong thời thứ ba: 



Cổ nhân đạo: Thanh châu đầu ư trược thủy, trược thủy bất đắc bất 

thanh. Niệm Phật đầu ư loạn tâm, loạn tâm bất đắc bất Phật. 

      

古人道。清珠投於濁水。濁水不得不清。念佛投於亂心。亂心不得不

佛。 

(Cổ nhân nói: Thanh châu gieo vào nước đục, nước đục chẳng thể không 

trong;  niệm  Phật  gieo  vào  tâm  loạn,  tâm  loạn  không  thể  chẳng  thành  tâm 

Phật). 



Chúng ta thấy câu này dùng tỷ dụ để nói. Thanh Thủy Châu (Viên châu 

có  tác  dụng  lắng  trong  nước  đục)  đem  bỏ  vào  nước  đục,  nước  đục  là  nước 

nhiễm ô. Viên châu ấy có công năng khiến cho nước đục lắng cặn hoặc là – 

nói theo phương thức hóa học hiện thời – hóa giải nhiễm ô biến thành nước 

trong.  Vì  thế,  “trược  thủy  bất  đắc  bất  thanh”  (nước  đục  chẳng  thể  không 

trong). Đây là tỷ dụ, dùng chuyện này làm tỷ dụ. 

Nói  “niệm  Phật  đầu  ư  loạn  tâm,  loạn  tâm  bất  đắc  bất  Phật”  (niệm  Phật 

gieo vào loạn tâm, tâm loạn không thể chẳng thành tâm Phật). Đây chính là 

đạo  lý  niệm  Phật  làm  Phật.  Tâm  chúng  ta  vọng  niệm  rất  nhiều!  Tâm  loạn! 

Lục đạo phàm phu có ai tâm không loạn? Chỉ là mức độ loạn khác nhau. Có 

người vọng niệm ít một chút, có người vọng niệm nhiều một chút, có người 

vọng  niệm  nhẹ  một chút, có  người  vọng  niệm  nặng  một  tí, chỉ  là  nặng  nhẹ 

nhiều  ít  khác  nhau,  lục  đạo  phàm  phu  ai  nấy  đều  có  vọng  niệm.  Có  vọng 

niệm là phàm phu, phải luân hồi lục đạo. Đoạn vọng niệm rồi thì mới có thể 

vượt  thoát  sự  luân  hồi  trong  lục  đạo.  Lục  đạo  luân  hồi  do  đâu  mà  có?  Do 

vọng niệm tạo thành. Quý vị nhất định phải hiểu: Có vọng niệm bèn có lục 

đạo,  có  vọng  niệm  bèn  có  mạng  vận  (số  mạng),  bèn  có  nghiệp  lực,  bèn  có 

luân hồi. Không có vọng niệm thì nghiệp lực không còn, luân hồi không còn. 

Chúng  ta  làm  thế  nào  để  đoạn  được  những  vọng  niệm  ấy;  ở  đây,  dùng 

phương pháp Niệm Phật. Đem niệm Phật gieo vào vọng niệm, vọng niệm sẽ 

không còn nữa. Bây giở đã hết giờ rồi! 



Trung Phong Tam Thời Hệ Niệm 

Pháp Sự Toàn Tập Giảng Ký, 

Phần 17 hết 

---o0o--- 

Phần 18 

 Tập 52 



Chư vị đồng học! 

Xin  xem  tiếp  lần khai thị thứ hai trong thời thứ ba, chúng  ta  xem  phần 

Trường Hàng: 



 Cổ  nhân  đạo:  Thanh  châu  đầu  ư  trược  thủy,  trược  thủy  bất  đắc  bất 

 thanh; niệm Phật đầu ư loạn tâm, loạn tâm bất đắc bất Phật.  

       古人道。清珠投於濁水。濁水不得不清。念佛投於亂心。亂心不得

不佛。 

 (Cổ  nhân  nói:  “Thanh  châu  gieo  vào  nước  đục,  nước  đục  chẳng  thể 

 không trong; niệm Phật gieo vào tâm loạn, tâm loạn chẳng thể không thành 

 tâm Phật”).  



Hai câu đầu là tỷ dụ, là lời nói tô điểm161; câu sau mới chính là câu chủ 

yếu.  Trong  phần  trên,  tôi  đã  nói  đại  lược  về  Thanh  Thủy  Châu  rồi,  chuyện 

này không quan trọng, điều quan trọng là  “niệm Phật đầu ư loạn tâm, loạn 

 tâm  bất  đắc  bất  Phật” (niệm  Phật  gieo  vào  tâm  loạn,  tâm  loạn  chẳng  thể 

không thành tâm Phật). Chúng ta niệm Phật công phu không đắc lực! Trong 

tất cả hết thảy pháp môn Đại Thừa hay Tiểu Thừa thì pháp môn Niệm Phật 

là thuận tiện nhất, đơn giản nhất, ổn thỏa, thích đáng nhất. Vậy mà chúng ta 

niệm Phật đã bao nhiêu năm rồi, vì sao chẳng được thọ dụng gì hết?  “Loạn 

 tâm”  vẫn  y  như  cũ,  nguyên  nhân  vì  đâu?  Có  phải  là  niệm  Phật  không  linh 

hay  chăng?  Nếu  phương  pháp  Niệm  Phật  này  không  linh  thì  mọi  phương 

pháp khác nói chung đều không có hiệu quả! 

Nói thật ra, chẳng phải phương pháp Niệm Phật không linh, mà là do 

sự lý giải của chúng ta đối với phương pháp này có vấn đề, cách niệm cũng 

có vấn đề. Nếu chúng ta không hiểu thấu triệt phương pháp này, chúng ta sẽ 

hoài nghi; hoài nghi sẽ chướng ngại công phu thành tựu. Giảng kinh, thuyết 

pháp nhằm mục đích đoạn nghi, sanh tín. Lòng tin thanh tịnh đã hiện tiền thì 

không cần phải nghe kinh, không cần phải nghiên cứu giáo pháp nữa, những 

việc  ấy  sẽ  biến  thành  dư thừa!  Quan  trọng  nhất  là  tín  tâm  kiên  định  và  tín 

tâm thanh tịnh. Vì thế, khi còn tại thế, đức Thế Tôn vì mọi người giảng kinh 

thuyết  pháp  bốn  mươi  chín  năm,  nhằm  mục  đích  gì?  Nhằm  mục  đích  giúp 

cho  mọi  người  “đoạn  nghi,  sanh  tín,  phá  mê,  khai  ngộ” ,  giúp  đỡ  như  vậy 

đó. Khai ngộ rồi tín tâm bèn sanh khởi, quan trọng nhất là tu hành, thực sự 

tu  hành!  Trì  danh  niệm  Phật  là  hành  môn,  nguyên  lý  và  nguyên  tắc  của  trì 

danh  niệm  Phật  là  “chân  tín,  thiết  nguyện,  chấp  trì  danh  hiệu” (lòng  tin 

chân  thành,  nguyện  thiết  tha,  chấp  trì  danh  hiệu).  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát dạy 

chúng  ta:  “Tịnh  niệm  tương  kế” (tịnh  niệm  tiếp  nối).   “Tịnh” :  Niệm  phải 

thanh  tịnh,  thanh  tịnh  là  không  hoài  nghi,  không  xen  tạp,  đó  là  tịnh 

niệm,  “tương kế”  là không gián đoạn. Chúng ta niệm Phật có làm được như 

vậy hay chưa? 

Chúng  ta  không  đoạn  lòng  nghi;  trong  cuộc  sống  hằng  ngày,  đối  với 

chính mình, đối với người nhà, thân hữu, bè bạn, đối với hết thảy người, sự, 

vật  biến  hóa  trong  thế  gian,  đặc  biệt  là  những  việc  liên  quan  đến  mai  sau, 

chúng ta không đoạn nghi hoặc thì làm sao niệm Phật mà không vướng nghi 

ngờ cho được? Nếu như niệm Phật không nghi ngờ thì tất cả hết thảy những 

mối  nghi  bên  ngoài  đều  bị  đoạn  trừ.  Thật  đấy,  không  giả  chút  nào!  Quý  vị 

thấy cổ đức buông thân tâm  thế  giới  xuống, đề khởi chánh  niệm, do buông 

thân tâm thế giới xuống nên các Ngài không nghi nữa. Nếu còn nghi thì các 

Ngài có buông xuống được hay không? Các Ngài đều hiểu rõ, đều thấu hiểu. 

Tuy  thế  có  những  người  không  thấu  hiểu,  không  hiểu  rõ  mà  vẫn  có  thể 

buông xuống được, chúng tôi nói những người ấy thiện căn, phước đức sâu 

dầy. Vì sao? 

Niệm Phật là chuyện quan trọng. Vãng sanh Tây Phương Tịnh Độ trăm 

ngàn  vạn  kiếp  khó  gặp  gỡ,  lần  này  ta  gặp  được,  nhất  định  phải  nắm  lấy, 

những  chuyện  khác  không  cần  nữa.  Bỏ  hết  đi,  không  nghi  nữa!  Niệm  Phật 

quyết định chẳng xen tạp vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, đó là niệm Phật 

đúng pháp. Vì thế, Phật hiệu gieo vào loạn tâm, loạn tâm tự nhiên  mất tiêu. 

Cách  này  hay  lắm!  Rất  hữu  hiệu.  Nếu  quý  vị  nghiêm  cẩn  niệm,  đúng  lý, 

đúng pháp, tôi thường nói là từ ba tháng đến sáu tháng, [sẽ thấy] hiệu quả rất 

rõ rệt. Đến khi hiệu quả hiển hiện, quý vị sẽ tự nhận thấy pháp hỷ sung mãn 

phát sanh, quý vị hoan hỷ niệm. Bắt đầu thì khó, bắt đầu như thế nào? Phải 

chế phục phiền não tập khí của chính mình, phiền não tập khí từ vô thỉ kiếp 

đến nay rất nghiêm trọng! Quý vị [tu tập] đúng lý đúng pháp sẽ tự nhiên chế 

phục được. Quan trọng  nhất  là  như chúng  tôi thường  nói:  “Thâm nhập một 

 môn, trường thời huân tu” . Công phu nhất định chẳng được gián đoạn, nhất 

định  chẳng  được  xen  tạp,  quý  vị  càng  niệm  tâm  càng  thanh  tịnh,  cảm  thấy 

vọng  niệm  bớt  đi.  Vọng  niệm  ít  đi  chính  là  phiền  não  nhẹ  đi,  trí  huệ  tăng 

trưởng.  Trước  kia  thấy  những  gì,  nghe  người  ta  nói  không  hiểu,  nghe  rồi 

cũng  không  thấu  hiểu,  nay  càng  niệm  càng  rõ  ràng,  càng  niệm  càng  sáng 

suốt, trí huệ tăng trưởng, niệm Phật công phu đắc lực rồi đấy! 

Chỉ  cần  niệm  được  công  phu  thành  phiến  là  nắm  chắc  vãng  sanh.  Nếu 

như đạt đến Sự nhất tâm hay Lý nhất tâm thì quả thật không phải ai cũng có 

thể làm được. Công phu thành phiến, chỉ cần chúng ta nỗ lực một chút ai nấy 

đều có thể làm được; vì thế, cổ đức nói pháp môn này là  “vạn người tu, vạn 

 người về” . Niệm Phật mà không thể vãng sanh, chắc chắn là vì niệm Phật có 

hoài  nghi, có  xen tạp, thường  xuyên  gián  đoạn. Gián đoạn rất đáng sợ, vừa 

gián đoạn, phiền não bèn khởi hiện hành, chỉ có công phu không gián đoạn 

mới có thể khống chế phiền não. Phiền não ấy không phải là diệt đoạn, mà là 

phục  đoạn  (chế  ngự,  đè  nén  xuống).  Quý  vị  có  năng  lực  khống  chế  phiền 

não, trong tâm chỉ có một câu A Di Đà Phật, phiền não sẽ không hiện tiền. 

Đấy  gọi  là  “tâm  vô  nhị  dụng” ,  quý  vị  chớ  nên  nhất  tâm  nhị  dụng,  [tức  là] 

vừa  niệm  Phật  vừa  khởi  vọng  tưởng,  chẳng  thể  dùng  tâm  vào  hai  chuyện 

được. Lúc niệm Phật, quyết định không có vọng tưởng. Lúc vọng tưởng dấy 

lên  thì  niệm  Phật  nhất  định  bị  phá  hoại,  chắc  chắn  là  như  thế!  Trước  hết, 

ngài Trung Phong nêu lên ý nghĩa trọng yếu này giống như nêu lên đề mục, 

rồi tiếp đó, Ngài giải thích: 



 Tây thiên hữu bảo, danh viết Thanh Châu.  

       西天有寶。名曰清珠。 

       (Tây vực có vật báu tên là Thanh Châu).  



 “Tây thiên”  chính là Ấn Độ, Ấn Độ có một loại bảo thạch gọi là Thanh 

Thủy Châu. Ngài nói: 



 Vị thử châu đầu nhập trược thủy trung, nhập thủy nhất thốn, tắc nhất 

 thốn chi trược thủy tức tiện thanh khiết.  

       謂此珠。投入濁水中。入水一寸。則一寸之濁水。即便清潔。 

       (Nghĩa là: Loại châu này gieo vào trong nước đục, chìm xuống nước một 

 tấc thì một tấc nước đục liền trở thành thanh khiết).  



Dùng con mắt khoa học hiện thời để nhìn sự việc này thì viên châu ấy bỏ 

vào nước sẽ phát sanh tác dụng hóa học có thể hóa giải những dơ bẩn trong 

nước, vì thế, nước khôi phục sự thanh tịnh. Ở Trung Quốc, lúc nhỏ tôi sống 

ở  nông  thôn,  Trung  Quốc  thời  đó  rất  lạc  hậu,  chẳng  những  ở  nông  thôn 

không  có  nguồn  nước  sạch,  mà  ngay  ở  những  đô  thị,  thành  phố  nhỏ  cũng 

không có nước máy; chỉ có một số rất ít những đô thị lớn có nước máy. Lúc 

nhỏ,  tôi  sống  ở  quê  nhà,  huyện  Lô  Giang  không  có  nước  máy.  Trong  thời 

gian  kháng  chiến  [chống  Nhật],  tôi  ở  tỉnh  Phước  Kiến,  tôi  sống  ở  huyện 

Diên  Bình  không  có  nước  máy;  Kiến  Âu  cũng  không  có  nước  máy.  Nước 

phải đi mua, có người chuyên gánh nước đến bán; trong nhà có chum nước, 

mỗi  ngày phải  mua  nước. Nhà  giàu có thì tự đào  giếng trong  nhà, có  nước 

giếng; chúng tôi sống ở nông thôn thì dùng nước sông, nước suối, nước khe. 

Loại nước này không sạch. Vì thế, chúng tôi ra sông gánh nước, gánh về nhà 

xong,  nhất  định  phải  để  cho  nước  lắng  cặn.  Dùng  phương  pháp  gì  để  lóng 

trong? Không có Thủy Thanh Châu, người Hoa dùng phèn chua (minh phàn, 

potassium  alum),  phèn  chua  có  thể  lóng  trong  nước,  cặn  chìm  xuống  đáy 

chum, nước trên mặt rất sạch. Lúc nhỏ, chúng tôi thường dùng phương pháp 

ấy. Chúng tôi tin  rằng  Thủy  Thanh Châu  đại khái  giống  như một  loại phèn 

chua,  cùng  một  loại.  Vì  thế,  “nhập thủy  nhất  thốn,  tắc  nhất  thốn  chi  trược 

 thủy tức tiện thanh khiết” (chìm vào nước một tấc thì một tấc nước đục bèn 

trở thành thanh khiết). 



 Thử châu nhập thủy tự thốn chí xích, nãi chí ư để, tắc trược thủy diệc 

 tùy chi nhi trừng trạm.  

       此珠入水。自寸至尺。乃至於底。則濁水亦隨之而澄湛。 

       (Châu  ấy gieo vào nước  từ tấc tới  thước, cho đến tận đáy thì nước đục 

 cũng lặng trong theo).  



Chữ  “trừng trạm”  diễn tả nước rất thanh tịnh, không có mảy may 

nhơ bẩn. Thiền sư dùng điều này làm tỷ dụ, làm tiền đề để thuyết pháp. 

Phần sau là chánh thuyết (nói thẳng vào vấn đề chánh): 



 Đương tri thanh châu giả, dụ niệm Phật chi tịnh niệm dã.  

       當知清珠者。喻念佛之淨念也。 

       (Nên biết thanh châu ví như tịnh niệm niệm Phật vậy).  



Tịnh  niệm  tiếp  nối!  Dùng  Thanh  Châu  để  ví  cho  tịnh  niệm  niệm  Phật. 

Tịnh niệm giống như Thủy Thanh Châu. 



 Trược thủy giả, dụ tạp loạn chi vọng tâm dã.  

       濁水者。喻雜亂之妄心也。 

       (Nước đục ví như vọng tâm tạp loạn).  



Trong  tâm chúng  ta  vọng  niệm dấy  lên, chìm  xuống bất  định, thật  vậy! 

Vọng  niệm trước  vừa diệt, vọng  niệm sau bèn sanh, đêm  ngày không  ngớt. 

Tâm chúng ta không thanh tịnh, giống như nước trong biển cả, sóng vỗ dâng 

trào, trước nay chưa hề ngưng nghỉ. Kinh Phật nói: Tâm thanh tịnh sanh trí 

huệ, tâm nổi sóng sanh phiền não; mức độ dậy sóng càng lớn thì phiền não 

càng nghiêm trọng, quả báo là tam đồ. Lục đạo luân hồi biến hiện ra như thế 

đó.  Học  vấn  thế  gian  hay  xuất  thế  gian  không  có  gì  khác,  chỉ  là  thanh  tịnh 

tâm mà thôi! 

Vì  thế,  mấu  chốt  tu  trì  trong  Phật  pháp  là  chữ  Định,  Tam  Học  Giới  - 

Định - Huệ. Giới là phương cách giúp quý vị đắc Định, Định trọn chẳng phải 

là mục đích, Định có thể mở mang trí huệ, Huệ mới là mục đích. Vì thế, Phật 

pháp là trí huệ pháp, Phật học là trí huệ học. Thiền Tông không tu Định. Nếu 

quý  vị  tưởng  Thiền  Tông  tu  Định  thì  quý  vị  hoàn  toàn  sai  lầm,  quý  vị  coi 

Đàn Kinh thấy câu đầu tiên của Lục Tổ đại sư là gì? Câu nói ấy đã phơi bày 

toàn bộ tông chỉ của nhà Thiền, Ngài dạy đại chúng  “tổng niệm Ma Ha Bát 

 Nhã  Ba  La  Mật  Đa” (toàn  là  niệm  Ma  Ha  Bát  Nhã  Ba  La  Mật  Đa).  Thiền 

Tông là Bát Nhã. Bát Nhã hiện tiền bằng cách nào? Phải Định! Vì thế, Thiền 

Tông  tu Định  là phương tiện  nhằm  mục đích  mở  mang trí  huệ,  mục tiêu  là 

đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, đấy chính là trí huệ Bát Nhã. 

Thiền cầu trí huệ Bát Nhã, Giáo cũng chẳng ngoại lệ, đại khai viên giải! 

Quý vị xem [đại khai viên giải] có phải là trí huệ Bát Nhã hay không? Tịnh 

Độ Tông chúng ta đắc nhất tâm bất loạn, nhất tâm bất loạn bèn sanh trí huệ. 

Pháp  môn  bất  đồng  là  bất  đồng  về  phương  pháp,  về  cách  thức  dụng  công, 

chứ phương hướng và mục tiêu hoàn toàn tương đồng. Vì vậy, đức Phật mới 

nói pháp môn bình đẳng, không có cao - thấp. Bất luận tu học pháp môn nào 

cũng đều có thể thành vô thượng đạo, đều có thể minh tâm kiến tánh, đều có 

thể kiến tánh thành Phật. Chúng ta phải biết nguyên tắc này thì tu hành mới 

chẳng lầm phương hướng, chẳng lầm mục tiêu. Giới - Định - Huệ là phương 

hướng chung,  là  mục tiêu chung;  nhân Giới đắc  Định,  nhân Định đắc  Huệ. 

Chúng ta phải hiểu rõ tỷ dụ này, nay chúng ta dùng phương cách nào để thực 

hiện  công  phu?  Ở  đây,  ngài  Trung  Phong  bảo  niệm  Phật  là  phương  pháp 

quan trọng nhất. 



 Đương vọng tâm tạp loạn chi khoảnh, năng cử khởi nhất niệm.  

       當妄心雜亂之頃。能舉起一念。 

       (Ngay trong lúc vọng tâm tạp loạn, có thể khởi lên một niệm).  



 “Nhất  niệm”  chính  là  sáu  chữ  hồng  danh,  lúc  trong  tâm  chúng  ta  rất 

phiền, rất loạn mà vẫn có thể khởi lên một niệm này, thế nhưng hiệu quả của 

một  niệm  này  không  hiển  nhiên,  do  nguyên  nhân  nào?  Do  tâm  thái  của 

chúng ta có vấn đề. 



 Như đối Từ Tôn.  

       如對慈尊。 

       (Như đối trước đức Từ Tôn).  



Chúng  ta  có  tâm  thái  như  thế  ấy  hay  chăng?  Chí  thành  cung  kính  như 

đang đối trước A Di Đà Như Lai, như đang đối trước Thích Ca Mâu Ni Như 

Lai.  Chúng  ta  niệm  Phật  thiếu  tấm  lòng  cung  kính  ấy,  nên  hiệu  quả  bị  suy 

giảm rất  lớn, bị chiết khấu rất  lớn, tợ  hồ không thấy  hiệu  quả  gì  hết. Dụng 

công, tâm thái tối thiểu chiếm đến chín mươi phần trăm, phương pháp tối đa 

chỉ  chiếm  mười  phần  trăm.  Trước  kia,  tôi  khuyên  các  đồng  học  đang  học 

giảng kinh, tôi từng khuyên như thế này:  “Quý vị học giảng kinh, muốn học 

 phương pháp giảng kinh, tôi thường nói: Tánh chất quan trọng của phương 

 pháp giảng kinh nhiều nhất là mười phần trăm, còn chín mươi phần trăm là 

 tâm tư thái độ của quý vị”.  

Trong  bài  Nội  Điển  Nghiên  Học  Cương  Lãnh  (cương  lãnh  nghiên  cứu 

học  tập  kinh  điển  nhà  Phật),  tôi  đã  từng  nói:  Chân  thành,  cung  kính  quan 

trọng  lắm!  Ấn  Quang  đại  sư  nói  rất  hay:  “Một  phần  thành  kính  được  một 

 phần lợi ích;  hai phần thành kính được hai phần  lợi ích.  Mười phần thành 

 kính  được  mười  phần  lợi  ích” .  Chúng  ta  xướng  một  tiếng  Phật  hiệu  nhưng 

miệng có, tâm  không, chẳng có tâm cung  kính thì  làm sao có thể thành tựu 

cho được! Tâm cung kính được nuôi dưỡng không chỉ trong lúc niệm Phật. 

Trong  lúc  niệm  Phật,  ta  có  tâm  cung  kính;  lúc  không  niệm  Phật,  không  có 

tâm cung kính thì cái tâm cung kính ấy là giả, không thật! Vì sao? Một tức là 

hết  thảy,  hết  thảy  chính  là  một.  Nếu  quý  vị  cung  kính  Phật  thì  cũng  phải 

cung kính hết thảy chúng sanh. Thậm chí đối với hết thảy trùng, kiến, muỗi 

đều  cung  kính,  thấy  chúng  nó  ta  nhất  định  chắp  tay:  “Bồ  Tát  kiến,  Bồ  Tát 

ruồi”,  tâm  thành  kính  sanh  khởi.  Quý  vị  chưa  làm  được  như  vậy  thì  tâm 

cung  kính  chưa  sanh  khởi.  Khởi  tâm  động  niệm  phiền  não  làm  chủ,  chí 

thành, cung kính không phát ra được. 

Chẳng  những  đối  với  hết  thảy  động  vật  mà  đối  với  hết  thảy  thực  vật 

cũng  phải  như  thế.  Ở  bất  cứ  nơi  đâu,  thấy  hoa  cỏ,  thậm  chí  với  bất  cứ  vật 

dụng nào, quý vị đều cung kính. Bàn phải lau chùi cho sạch sẽ, sắp đặt cho 

ngay  ngắn,  tề  chỉnh,  cung  kính  nó  đấy!  Từ  chỗ  này  có  thể  thấy  quý  vị  có 

thực  sự  cung  kính  đối  với  Phật  hay  không!  Chỉ  cung  kính  Phật,  đối  với 

những  gì  khác  không  cung  kính,  thì  là  cung  kính  giả  tạo,  không  thật!  Vì 

sao?  “Nhất thiết chúng sanh giai thị quá khứ phụ mẫu, vị lai chư Phật” (Hết 

thảy chúng sanh đều là cha mẹ trong quá khứ, là vị lai chư Phật). Kinh Hoa 

Nghiêm còn nói hay hơn nữa:  “Tình dữ vô tình, đồng viên Chủng Trí” (tình 

và vô tình đều thành Phật đạo). Vô tình là thực vật, là khoáng vật; quý vị đối 

với thực vật, đối với khoáng vật đều có tâm cung kính. Vì thế, trước hết phải 

học “kính”, câu thứ nhất trong mười đại nguyện của Phổ Hiền Bồ Tát là  “lễ 

 kính chư Phật” , chúng ta thiếu sót điều này. Chúng ta thiếu lễ kính, thiếu tán 

thán,  thiếu  cúng  dường,  thiếu  sám  hối.  Do  vậy,  một  câu  Phật  hiệu  không 

linh. Quý vị đã hiểu rõ hay chưa? Quý vị muốn niệm một câu Phật hiệu được 

linh,  niệm  có  cảm  ứng,  niệm  khởi  tác  dụng,  thực  sự  có  thể  chế  ngự  vọng 

tưởng  thì  phải  từ  chí  thành  cung  kính  mà  niệm  mới  hữu  hiệu!  Vì  thế, 

phải  “như đối Từ Tôn” (như đối trước đức Từ Tôn). 

   

 Án định lục tự hồng danh.  

按定六字洪名。 

 (Giữ vững sáu chữ hồng danh).  



Tức  là  Nam-mô  A  Di  Đà  Phật  từng  chữ  rõ  ràng,  dẫu  một  chữ  cũng 

không hàm hồ. 



 Nhất nhất xuất khẩu nhập nhĩ.  

一一出口入耳。 

 (Mỗi câu, mỗi chữ từ miệng phát ra lọt vào tai).  

   

Đây là cổ đức dạy chúng ta phương pháp nhiếp tâm niệm Phật: Phật hiệu 

phát sanh từ tâm chí thành, cung kính; từ miệng phát ra âm thanh, từ tai nghe 

lọt những âm thanh ấy. Người hiện thời gọi điều này là “sức chú ý tập trung 

chẳng tán loạn”, như vậy thì mới có thể chế ngự vọng niệm. Cổ nhân dùng 

phương  pháp  này  có  hiệu  quả,  các  Ngài  đem  phương  pháp  hữu  hiệu  này 

truyền  lại  cho  chúng  ta.  Chúng  ta  phải  học  tập  theo  phương  pháp  này,  hãy 

thử làm xem, thực sự có hiệu quả đấy! 

   

 Tắc thử tạp loạn tự nhiên tùy niệm tịch tĩnh.  

則此雜亂。自然隨念寂靜。 

 (Do đây tạp loạn tự nhiên theo niệm mà ngưng lặng).  



Đây chính là công phu, không miễn cưỡng chút nào, tự nhiên vọng niệm 

chẳng khởi.  “Tạp loạn”  là vọng niệm. Lúc đầu quý vị thấy vọng niệm ít đi, 

nếu  như  nói  chúng  ta  mới  học,  vọng  niệm  có  sanh  khởi  hay  chăng?  Vẫn 

khởi, nhưng ít hơn thôi. Trong Ấn Quang Đại Sư Văn Sao, chúng tôi thấy có 

không  ít  người  thường  viết  thư  hỏi  lão  pháp  sư:  Niệm  Phật  đã  lâu  lắm  rồi, 

trong [thời  gian  niệm  hết] một cây  hương  vẫn có rất  nhiều  vọng  niệm. Một 

cây  nhang:  Nhang  dài  thì  thường  cháy  được  một  tiếng  rưỡi,  “một  cây 

hương” là như vậy. Do xưa kia khoa học kỹ thuật chưa phát triển, người giàu 

sang mới có đồng hồ, trong dân gian không có đồng hồ. Tính thời gian bằng 

cách  nào?  Đại  khái  là  lúc  trời  quang  bèn  nhìn  xem  mặt  trời  ở  nơi  đâu  để 

phán  đoán  thời  gian.  Đêm  thì  nhìn  mặt  trăng,  nhìn  tinh  tú.  Những  người 

niệm Phật bình thường như chúng ta đều dùng nhang; vì vậy gọi thời gian là 

“một  cây  hương,  hai  cây  hương”.  Một  cây  nhang  dài  cháy  khoảng  một  giờ 

rưỡi.  Hai  cây  nhang  là  ba  tiếng  đồng  hồ,  không  thuận  tiện  như  hiện  thời: 

Trên tay ai nấy đều đeo đồng hồ, xưa kia không có. 

Trong  vòng  một  cây  hương  vẫn  khởi  lên  rất  nhiều  niệm,  qua  Văn  Sao 

của  tổ  Ấn  Quang  ta  thấy  được  điều  này.  Tổ  Ấn  Quang  phúc  đáp:  Phàm 

những  người  dụng  công  đắc  lực  cũng  chính  là  những  người  thực  sự  thực 

hiện được  “tịnh niệm tiếp nối” , không hoài nghi, không xen tạp, không gián 

đoạn.  Niệm  như  vậy  ba  năm,  đại  khái  là  trong  một  cây  hương  vẫn  còn  có 

dăm ba ý niệm, rất ít, ngẫu nhiên khởi lên dăm ba niệm; vì thế, phải huân tu 

trong một thời gian dài. Vọng niệm khởi lên không cần phải bận tâm, không 

sợ  hãi,  đó  là  chuyện  bình  thường.  Lúc  quý  vị  không  niệm  Phật,  tự  mình 

không  nhận biết  vọng  niệm  hết sức  nhiều, quá ư  là  nhiều! Muốn dùng  một 

niệm niệm Phật để chế ngự bèn nhận thấy vọng niệm hết sức nhiều. Vì thế, 

có người sợ hãi: “Lúc ta không niệm Phật không có vọng niệm, cớ sao niệm 

Phật thì vọng niệm lại nhiều đến thế?” Lúc ấy chính mình không nhận biết, 

chứ  chẳng  phải  là  không  niệm  Phật  thì  không  có  vọng  niệm!  Không  niệm 

Phật vẫn có nhiều vọng niệm ngần ấy, nhưng không nhận biết! Nay do niệm 

Phật  nên  đột  nhiên  nhận  ra;  do  vậy,  quý  vị  phải  biết  đó  là  hiện  tượng  bình 

thường. 

Quý vị Niệm Phật công phu chớ nên gián đoạn, phải nghiêm túc nỗ lực 

niệm, dần dần vọng niệm càng ngày càng ít, công phu có tiến bộ! Nếu niệm 

một  thời  gian  dài  mà  vọng  niệm  vẫn  nhiều  như  thế,  không  cảm  thấy  giảm 

thiểu thì tự  mình  phải khéo kiểm điểm, phản  tỉnh, công phu  niệm  Phật của 

mình nhất định có vấn đề; nói chung, vấn đề ở chỗ không có tâm thành kính. 

Vì  thế,  hàng  sơ  học  lúc  niệm  Phật  cũng  có  thể  kèm  thêm  quán  tưởng:  Lúc 

chúng ta niệm Phật giống như đức Phật đang ở trước mặt mình, như vậy thì 

chính mình mới khởi lòng chân thành, cung kính, mới có lợi ích. Hoặc là lúc 

niệm  Phật đối  trước tượng Phật  mà  niệm,  ở trong Phật Đường  giống  như ở 

cùng một chỗ với đức Phật. Chúng ta đối trước Phật, chẳng thể không cung 

kính, chẳng thể  tùy tiện, [nghĩ tưởng  như vậy sẽ] có sức câu thúc  mình. Vì 

thế, công phu đắc lực, có tâm chân thành, cung kính, tự nhiên vọng niệm dần 

dần giảm thiểu,  “tùy niệm tịch tĩnh” . 

   

 Tự thị nhất niệm nhi chí thập niệm, nãi chí niệm niệm bất di.  

自是一念。而至十念。乃至念念不移。 

 (Từ một niệm như vậy cho đến mười niệm, cho đến niệm niệm chẳng dời 

 đổi).  



 “Bất  di”  là  không  biến  đổi,  một  câu  Phật  hiệu  cứ  một  mực  mà  niệm, 

suốt  đời  không  biến  đổi.  Nhất  tâm  nhất  ý  thành  khẩn  mong  sao  niệm  cảm 

được A Di Đà Phật  hiện đến, làm được như vậy!  Từ cổ đến  nay  người  làm 

được  như  vậy  chẳng  ít,  đấy  gọi  là  “chí  thành  cảm  thông” ,  chân  thành  đến 

cùng cực sẽ khởi tác dụng cảm ứng đạo giao. Phật đến an ủi quý vị, Phật đến 

chứng  minh cho quý vị. Có lúc Phật bảo quý vị: “Quý vị còn thọ được bao 

nhiêu  năm  nữa, đến khi  mạng chung Phật sẽ đến tiếp dẫn!” Đem tin tức ấy 

báo  cho  chúng  ta,  tin  tức  ấy  hết  sức  đáng  tin.  Khi  ấy,  có  không  ít  người 

thông minh thực sự cảm ứng được Phật hiện tiền, bảo cho biết còn sống bao 

nhiêu năm nữa, họ không cần: “Bạch A Di Đà Phật! Chẳng dễ gì niệm được 

Ngài  đến,  nay  con  theo  Ngài  ra  đi!”  Những  người  như  thế  rất  nhiều,  chứ 

không  phải  chỉ  mình  pháp  sư  Oánh  Kha,  rất  nhiều!  Chuyện  pháp  sư  Oánh 

Kha mọi người đều biết, có rất nhiều người giống như vậy, nhưng họ không 

kể với người khác nên người ta chẳng biết. 

Đương  nhiên  cũng  có  những  người  hoàn  toàn  chẳng  nóng  lòng  vãng 

sanh, nghe nói còn sống bao nhiêu năm nữa thì: “Được! Từ từ giao phó hậu 

sự  rõ  ràng,  giao  phó  xong  xuôi,  đến  lúc  sẽ  theo  Phật  ra  đi”.  Chuyện  này 

chúng  ta  chỉ  cần  đọc  kỹ  Vãng  Sanh  Truyện  hay  đọc  Tịnh  Độ  Thánh  Hiền 

Lục  sẽ  thấy.  Như  vậy,  ở  đây  quan  trọng  nhất  là  “niệm  niệm  bất  di” (niệm 

niệm không thay đổi). 



 Tức giáo trung sở vị: “Tịnh niệm tương kế” giả dã!  

即教中所謂淨念相繼者也。 

 (Tức là như trong giáo pháp đã nói: “Tịnh niệm tiếp nối”) 

   

 “Giáo”  ở đây là kinh Lăng Nghiêm. Kinh Lăng Nghiêm dạy:  “Đô nhiếp 

 lục căn, tịnh niệm tương kế” (nhiếp trọn sáu căn, tịnh  niệm tiếp  nối). Đoạn 

này nêu rõ ràng, rành rẽ ý  “tịnh niệm tiếp nối” . Trong đây, quan trọng nhất 

là  “cử  khởi  nhất  niệm,  như  đối  Từ  Tôn” (khởi  lên  một  niệm  như đối  trước 

đức Từ Tôn), đó là thành kính. Tiếp theo là  “niệm niệm bất di” (niệm niệm 

không thay đổi). Đấy chính là tịnh niệm tiếp nối, quan trọng lắm! Đấy chính 

là  “một  niệm  tương  ứng  một  niệm  Phật,  niệm  niệm  tương  ứng  niệm  niệm 

 Phật” . Tiếp theo đó, thiền sư hết sức khẩn thiết, từ bi dạy chúng ta: 



 Niệm Phật chi nhân, tu yếu tín tâm khẩn thiết, chánh nhân lẫm nhiên, 

 trùng niệm tử sanh luân chuyển chi khả bi, thâm yếm trần lao phân nhiễu 

 vi khả thống.  

念佛之人。須要信心懇切。正因凜然。重念死生輪轉之可悲。深厭

塵勞紛擾為可痛。 

 (Người niệm  Phật cần phải có lòng tin khẩn thiết, chánh nhân rạng rỡ, 

 suy đi nghĩ lại tử sanh luân chuyển đáng buồnthương, chán ngán sâu xa trần 

 lao rối bời đáng đau xót).  



Đoạn này giảng niệm Phật thì phải dụng tâm giống như lời khai thị ở đây 

thì mới hòng tương ứng. Vì thế, chúng ta đọc đến đoạn khai thị này, hoặc là 

nghe đến, hãy nghĩ bình thường chúng ta niệm Phật có tương ứng với những 

lời Ngài nói ở đây hay chăng? Nếu tương ứng rất tốt, phải khéo gìn giữ! Nếu 

không tương ứng phải đau đáu sửa đổi lỗi cũ! Như vậy, điều đầu tiên là  “tín 

 tâm  khẩn  thiết” (lòng  tin  khẩn  thiết),  chân  thành  khẩn  thiết.  “Chánh  nhân 

 lẫm nhiên” (chánh nhân rạng rỡ): Tu pháp môn thì  “phát Bồ Đề tâm, một bề 

 chuyên  niệm”  chính  là  chánh  nhân  vãng  sanh.  Trong  kinh  Vô  Lượng  Thọ, 

giảng  về  vãng sanh thì  hai phẩm Tam  Bối Vãng Sanh (Ba  Bậc Vãng Sanh) 

và Vãng Sanh Chánh Nhân chuyên giảng về phương pháp niệm Phật. Chánh 

nhân rõ ràng, minh bạch, không hàm hồ một tí nào! 

 “Trùng  niệm  tử  sanh  luân  chuyển  chi  khả  bi” (Suy  đi  nghĩ  lại  tử sanh 

luân chuyển đáng buồn): Nhất định phải có cái tâm  này!  Từ vô  lượng kiếp 

đến  nay  tử  sanh  luân  hồi,  có  thể  nói  là  “thoạt  chìm,  thoạt  nổi”.  Luân  hồi 

trong lục đạo, ngoi đầu lên chính là làm được một chút thiện nhân; gặp được 

duyên,  sanh  trong  ba  đường  lành.  Quả  báo  trong  ba  đường  lành  hết  rồi,  ác 

nhân  hiện tiền,  ngay  lập tức chìm đắm  trong  ba đường ác. Trong  kinh, đức 

Phật dạy chúng ta:  Hễ quý  vị ở trong sáu  nẻo thì chắc chắn thời  gian trong 

ba đường ác dài lâu, hết sức là dài, thời gian trong ba đường lành ngắn ngủi. 

Vì thế, chúng sanh luân hồi trong sáu nẻo, ba đường ác là quê nhà, ba đường 

lành  như  đi  du  lịch,  thời  gian  rất  ngắn  tạm.  Quý  vị  thấy  điều  này  rất  đáng 

buồn, cái tâm [chán sợ] sanh tử mới khởi. 

 “Thâm  yếm”  (Chán  ngán  sâu  xa):  Yếm  (厭)  là  “yếm  ố,  yếm  phiền” 

(厭惡、厭煩: chán ghét, chán ngán). Chán ngán chuyện gì?  “Trần lao phân 

 nhiễu” (trần lao rối bời) chính là những trạng huống sinh hoạt hiện tiền của 

chúng  ta.  Những  người  trẻ  tuổi  chẳng  dễ  cảm  nhận;  chứ  người  bảy  mươi, 

tám mươi tuổi, nói thật ra là gần như họ đã thấy trọn thế gian này, thấy lâu 

quá  rồi,  chán  chường  lắm!  Người  hiện  thời  bảo  những  người  như  vậy  là 

“yếm  thế”  (chán  đời).  Yếm  thế  chẳng  thể  giải  quyết  vấn  đề,  hết  sức  đáng 

buồn!  Mỗi  một  ngày,  nào  là  người,  nào  là  sự,  nào  là  vật  quấy  nhiễu,  thân 

tâm chẳng được thanh tịnh, nhất là đối với những người tuổi tác đã cao, cuộc 

sống  là  đau  khổ,  nào  có  sung  sướng  chi?  Luân  hồi  khổ,  cuộc  sống  hiện  tại 

đau khổ, nhất là sống trong xã hội hiện thời, con người hiện thời chẳng biết 

thế  nào  là  nhân  nghĩa,  đạo  đức,  không  biết  đến!  Mê  man  ngập  ngụa  trong 

vòng dụ hoặc của ngũ dục, lục trần, chẳng biết quay đầu. Những thứ dụ dỗ, 

mê hoặc ấy toàn là tráo trở, nói khó nghe hơn thì toàn là tội nghiệp. 

Hiện thời nhất là Internet, nội dung của Internet là gì vậy? Tôi chưa xem 

qua, tôi nghe những đồng học kể lại: Trong ấy toàn là giết, trộm, dâm, dối, 

đều dạy quý  vị  làm  ác, quý  vị  nói  xem  có đáng sợ  lắm  hay không? Những 

người trẻ tuổi, thậm chí những đứa bé từ nhỏ đã mê đắm Internet, mỗi ngày 

lên  mạng  xem thứ này thứ nọ, khiến cho  một điểm  lương tri  lương  năng bị 

phá  hoại  toàn  bộ,  phá  hoại  sạch  sành  sanh!  Không  gì  đáng  buồn,  đáng  đau 

lòng hơn. Thế giới này chẳng thể không có tai nạn được! Tai nạn do đâu mà 

có?  Tai  nạn  do  ác  nghiệp  chiêu  cảm,  chính  những  kẻ  tạo  ác  nghiệp  không 

hay biết. Vì sao? Chính  họ không có  năng  lực  phân biệt đúng  - sai, thiện - 

ác,  chìm  đắm  mê  man  trong  ấy.  Nếu  quý  vị  bảo  với  họ  những  chuyện  tốt 

lành  nào,  họ  sẽ  cảm  thấy  rất  kỳ  quái,  từ trước  đến  giờ  chưa  từng  nghe  nói 

đến.  Nghe  như  quý  vị  đang  kể  chuyện  thần  thoại,  họ  không  thể  tiếp  nhận 

được, nghe không lọt tai, tâm họ khởi gió to sóng lớn, còn làm gì được nữa! 

Chúng ta hãy nhìn những cái nhân và những duyên đã tạo trong xã hội hiện 

thời rồi hãy nghĩ đến những kết quả sau này như thế nào. 

Các nhà khoa học nghiên cứu lịch sử biến thiên và tiến hóa của địa cầu 

có đưa ra thuyết  như sau: Trong quá khứ địa cầu có  một  nền  văn  minh cao 

tột, nhưng văn  minh phát triển đến một thời kỳ nào đó bèn bị hủy diệt. Các 

nhà khoa học cho rằng tối thiểu địa cầu đã từng bốn lần đạt đến văn minh tột 

đỉnh rồi đột nhiên bị hủy diệt. Khoa học kỹ thuật hiện thời của chúng ta đã 

đạt đến đỉnh điểm hay chưa? Tôi cho rằng không xa mấy đâu! Đỉnh điểm là 

gì?  Là  phá  hoại  sinh  thái  thiên  nhiên  (natural  biological  environment),  phá 

hoại  sự  cân  bằng  sinh  thái  trên  địa  cầu.  Khoa  học  kỹ  thuật  phát  triển  đến 

mức độ này thì hiện thời chúng ta hiểu: Thiên nhiên phải báo thù. Hễ thiên 

nhiên báo thù thì chẳng những tai nạn xảy ra mà ngày tàn của thế giới cũng 

xảy ra, cuối cùng sẽ thấy ai thắng, ai bại! 

Vì thế, cổ nhân nói một câu ngạn ngữ rất ý vị:  “Nhân định thắng thiên” . 

Năng lực trí huệ thông minh của con người chế tạo được rất nhiều máy móc 

thắng  được  tự  nhiên  khiến  trời  giận,  quỷ  thần  ghen  ghét.  Quỷ  thần  ganh 

ghét,  làm  cho  trời  giận,  trời  nổi  nóng  là  phiền  toái  rồi!  Có  phải  là  đại  hủy 

diệt sẽ xảy tới hay không? Trong rất nhiều ngạn ngữ của cổ nhân có ẩn giấu 

huyền cơ, phải chú tâm quan sát thì mới có thể lãnh hội được. Ý nghĩa của 

những  câu  ấy  rất  sâu  xa,  khiến  cho  chúng  ta  phải  cảnh  giác  cao  độ.  Trong 

lúc này, chúng ta chỉ còn có cách nghiêm túc sám hối, sửa lỗi, đổi mới, niệm 

Phật cầu sanh Tịnh Độ. Nay đã hết giờ 

rồi! 



* 

Chư vị đồng học! 

Xin tiếp tục xem đoạn khai thị kể từ  “niệm Phật chi nhân, tu yếu tín tâm 

 khẩn  thiết,  chánh  nhân  lẫm nhiên,  trùng  niệm  tử  sanh  luân  chuyển  chi  khả 

 bi, thâm yếm trần lao phân nhiễu vi khả thống”  (Người niệm Phật cần phải 

có  lòng  tin  khẩn  thiết,  chánh  nhân  rạng  rỡ,  suy  đi  nghĩ  lại  tử  sanh  luân 

chuyển  đáng  buồn  thương,  chán  ngán  sâu  xa  trần  lao  rối  bời  đáng  đau 

xót).    Bắt đầu từ chỗ này, ý nghĩa của đoạn này trong phần trên chúng tôi đã 

nói rồi, hãy xem tiếp câu kế đó: 



 Cử khởi nhất thanh Phật danh.  

       舉起一聲佛名。 

       (Khởi lên một tiếng danh hiệu Phật).  



Cũng  là  nói trong  lúc tâm tình  đau  xót  như  vậy, khởi  lên  một câu  Phật 

hiệu. 



 Trực hạ cánh vô dị kiến, như Thái A kiếm hoành án đương hiên; như 

 đại  hỏa  luân  tinh  đằng  diệm  xí.  Vạn  vật  anh  chi  tắc  liệu,  xúc  chi  tắc 

 thương.  

       直下更無異見。如太阿劍。橫按當軒。如大火輪，星騰燄熾。萬物

攖之則燎。觸之則傷。 

       (Từ đây không còn dị kiến, như gươm  Thái A cầm ngang trước xe, như 

 vòng  lửa  lớn  cháy  rực  như  sao  sa,  vạn  vật  chạm  phải  bèn  cháy,  đụng  vào 

 bèn bị tổn thương).  



Chúng ta xem đoạn này, quả thật thiền sư Trung Phong đang nói đến tình 

trạng  xã  hội  hiện  thời  của  chúng  ta.  Tình  trạng  xã  hội  cũng  đang  dần  dần 

diễn biến thành ngày càng đọa lạc. Đại khái là kể từ lúc nào? Phải kể từ thời 

đại  của  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  thói  đời  ngày  càng  tệ  đi,  làm  sao  chúng  ta 

biết? Qua lời Khổng phu tử, chúng ta sẽ hiểu rõ ngay. 

Lúc  Khổng  phu  tử  tại  thế,  Ngài  nồng  nhiệt  khen  ngợi  Nghiêu,  Thuấn, 

Vũ,  Thang.  Nghiêu,  Thuấn  có  lẽ  ra  đời  trước  Khổng  Tử  hai  ngàn  năm. 

Khổng  lão  phu  tử  cách  chúng  ta  khoảng  hơn  hai  ngàn  năm  trăm  năm,  vậy 

thời Nghiêu, Thuấn phải  là bốn  ngàn  năm  trăm  năm trước. Khổng  Tử khen 

ngợi  thời  thượng  cổ  ai  nấy  đều  biết  hiếu,  đễ,  trung,  tín,  đều  tuân  thủ  luân 

thường,  đạo  đức.  Vào  thời  Khổng  phu  tử,  Ngài  đã  rất  cảm  khái  trước  sự 

động loạn của xã hội, Ngài sống nhằm thời Xuân Thu Chiến Quốc, cảm thấy 

đạo đức  bị chìm đắm  rất sâu, thói đời  mỗi ngày  mỗi tệ.  Từ  thời  Khổng  Tử 

đến  hiện thời  là  hơn  hai  ngàn  năm trăm  năm, trong  vòng  một trăm  năm trở 

lại đây, có thể nói là luân lý và đạo đức đọa lạc, tốc độ băng hoại càng tăng 

nhanh, không còn là đọa lạc nữa mà là băng hoại! Đọa lạc từ thế kỷ 19 đến 

thế kỷ 20, đến bây giờ là băng hoại, hoàn toàn không còn nữa. Luân lý, đạo 

đức  biến  thành  những  danh  từ  lịch  sử,  chẳng  những  không  thấy  có  trong 

thực tế xã hội, mà thậm chí những danh từ ấy cũng không còn nghe nói đến 

nữa.  Trong  thời  buổi  này,  rất  nhiều  tôn  giáo  ở  ngoại  quốc  nói  đến  chuyện 

ngày tàn của thế giới. 

Trong vòng ba bốn chục năm qua, chúng tôi cũng nhận được những báo 

cáo, ghi chép; hiện nay dường như chúng ta thấy các ghi chép đều đoán định 

[ngày tận cùng thế  giới  xảy  ra] vào  năm 2000. Năm  nay  là  năm 2003, năm 

sau là 2004. Nếu chúng ta có tánh cảnh giác cao độ thì quý vị tự nhiên thực 

sự  buông  xuống  vạn  duyên,  có  thể  nắm  chặt  thời  gian  hết  sức  quý  báu, 

nghiêm túc nỗ lực niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. Những chuyện khác đều là 

phụ  thuộc,  không  phải  là  chuyện  chánh  yếu  đáng  phải  lo  toan  của  mình. 

Chuyện chánh yếu phải lo toan của chúng ta là niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. 

Chúng  ta  vẫn  phải  nghe  kinh,  nghe  kinh  để  làm  gì?  Để  giúp  chúng  ta  phá 

mê, khai ngộ, giúp chúng ta tỉnh ngộ, giúp chúng ta tăng trưởng tín tâm, tăng 

trưởng  nguyện  tâm,  giúp  chúng  ta  hiểu  rõ  hết  thảy  trạng  huống  trên  con 

đường  về Tây Phương. Nghe kinh để phụ  trợ,  lên đường  [về  gấp Cực  Lạc] 

quan  trọng  hơn,  vừa  đi  đường  vừa  nghe  kinh  giới  thiệu,  không  phải  là 

phương  pháp  tốt đẹp  hay  sao?  Thực  sự  hiểu  rõ  và  thấu  suốt  thì  những  giới 

thiệu ấy không cần  nghe tới  nữa, cứ đi  theo con  đường  là được rồi. Đi đến 


nơi  thì  chẳng  phải  là  điều  gì  cũng  đều  biết  hay  sao?  Đấy  là  người  thực  sự 

thông minh. 

 “Cử khởi nhất thanh Phật danh, trực hạ cánh vô dị kiến”  (Khởi lên một 

tiếng Phật  hiệu, từ nay không còn dị kiến).  “Vô dị kiến”  là  không còn  hoài 

nghi,  cũng  không  phân  biệt,  không  còn  chấp  trước,  điều  gì  cũng  buông 

xuống hết, cứ thẳng một đường mà đi. Tiếp đó, thiền sư nêu tỷ dụ  “như Thái 

 A  kiếm,  hoành  án  đương  hiên”  (như  gươm  Thái  A  cầm  ngang  trước 

xe).  “Thái  A  kiếm”  là  một  thanh  gươm  báu,  giống  như  những  thanh  Can 

Tương, Mạc Gia162 thời Xuân Thu Chiến Quốc (hai người này đều là chuyên 

gia  chế  tạo  bảo  kiếm).  Thanh  Thái  A  cũng  do  họ  đúc  ra,  bén  nhọn  khôn 

sánh.  Ở  đây  giống  như  trong  lúc  đánh  nhau,  vị  tướng  quân  tay  cầm  gươm 

báu ngồi trên chiến xa.  “Hiên”  (軒) là cái bệ nằm ngang ở trước xe. Chống 

tay trên xe cầm bảo kiếm, đó là thái độ trên chiến trường. 

Lại “như đại hỏa luân, tinh đằng diễm xí” (như vòng  lửa  lớn, cháy  rực 

như sao sa). Hai tỷ dụ này không biết nên hiểu như thế nào? Nói về Thái A 

Kiếm  thì  nói  được.  Bởi  thời  cổ,  xung  phong  hãm  trận  nơi  chiến 

trường  “hoành án đương hiên” (cầm ngang trước xe), điều này chúng ta có 

thể  tưởng  tượng  được.  Còn  thí  dụ  tiếp  đó  “đại  hỏa  luân,  tinh  đằng  diễm 

 xí” (vòng  lửa  lớn,  cháy  rực  như  sao  sa).  Cái  vòng  lửa  lớn  này  chắc  giống 

như bom nguyên tử hiện thời. Thiền sư Trung Phong là người sống vào đầu 

triều  Nguyên,  lúc  ấy  khoa  học  kỹ  thuật  chưa  phát  triển,  nay  chúng  ta  thấy 

“đại hỏa luân tinh đằng diễm xí”  ở đây nếu dùng bom nguyên tử để tỷ dụ thì 

không còn  gì thích  hợp  hơn  nữa. Hai thứ này đều  là chiến  tranh,  nhân  họa, 

thiên tai nhân họa. Thiền sư Trung Phong là bậc minh tâm kiến tánh; chúng 

ta  biết  đối  với  bậc  Kiến  Tánh,  không  gian  chẳng  còn  nữa,  thời  gian  cũng 

không còn. Chuyện vị lai Ngài chẳng thể không biết, Ngài biết chứ. Do vậy, 

câu này rất có thể là nói về chúng ta trong hiện tại. 

 “Vạn  vật” ,  bất  luận  vật  nào,  chỉ  cần  tiếp  xúc  với  nó;  câu  “anh  chi  tắc 

 liệu” (chạm  vào  liền  cháy)  chỉ  vòng  lửa  lớn,  tiếp  xúc  với  nó  bèn  bị  cháy. 

Câu  “xúc  chi  tắc  thương” (đụng  vào  bèn  bị  thương  tổn)  chỉ  Thái  A  Kiếm. 

Thái  A  Kiếm  chớ  nên  đụng  vào,  đụng  vào  nhất  định  bị  thương.  Thiền  sư 

dùng hình  ảnh  này  để  sánh  ví  một  câu  Phật  hiệu.  Một  câu  Phật  hiệu  giống 

như Thái A kiếm, giống như vòng lửa lớn. Vật nào  “anh chi tắc liệu, xúc chi 

 tắc  thương” (chạm  vào  bèn  cháy,  đụng  vào  bèn  bị  thương  tổn)?  Vòng  lửa 

lớn ví cho điều gì? Sánh ví huệ Bát Nhã, Thái A Kiếm ví như tam-muội. Ở 

phần trên đã nói:  “Tử sanh luân chuyển, trần lao phân nhiễu” (tử sanh luân 

chuyển, trần lao rối bời), chỉ cần chạm phải Định - Huệ chúng sẽ không còn 

nữa, tiêu khói, tan mây, dùng những hình ảnh này để tỷ dụ. 



 Trực chí nhất tâm bất loạn.  

直至一心不亂。 

 (Mãi cho đến khi nhất tâm bất loạn).  



 “Nhất tâm bất loạn”  là mục tiêu niệm Phật của chúng ta. Chúng ta niệm 

Phật để làm gì? Để cầu nhất tâm bất loạn. Lúc đạt đến nhất tâm bất loạn thì: 



 Năng Sở lưỡng vong.  

能所兩忘。 

 (Năng lẫn Sở cùng mất).  

   

Đây  chính  là  Lý  Nhất  Tâm,  chứ  không  phải  Sự  Nhất  Tâm.  Vì 

sao?  “Năng  Sở  lưỡng  vong” (Năng  lẫn  Sở  cùng  mất)  chính  là  nhập  pháp 

môn  Bất  Nhị.  Nhập  pháp  môn  Bất  Nhị  chính  là  cảnh  giới  Như  Lai.  Niệm 

đến nhất tâm bất loạn, Lý nhất tâm bất loạn là Pháp Thân Bồ Tát. 



 Đáo gia chi thuyết, bất dung tái cử.  

到家之說。不容再舉。 

 (Câu nói “về đến nhà” chẳng được nêu lên nữa) 



Vì sao? Những lời ấy thành thừa,  “đến”  và  “không đến”  không còn nữa, 

nhập cảnh giới Bất Nhị mà! 



 Tiệp kính chi từ, hà lao quải xỉ.  

捷逕之詞。何勞挂齒。 

 (Từ ngữ “đường tắt” cần gì phải nhắc đến).  



Pháp môn này là đường tắt, trong phần trên tôi đã trình bày cùng quý vị, 

đây là đường tắt nhất trong các con đường tắt, tức là tu hành chứng quả rất 

mau, là con đường gần nhất. Nay quý vị đã đến nơi rồi, chẳng những lời này 

không còn  nữa,  mà  ý  niệm cũng không có. Mấy câu  này  hoàn toàn  luận  về 

cảnh giới công phu: Quý vị đã khế nhập Niệm Phật tam-muội, đã nhập pháp 

môn Bất Nhị, đã nhập cảnh giới thuộc quả địa Như Lai. 



 Khả vị chứng tu hành chi thần thuật.  

可謂證修行之神術。 

 (Có thể nói là cách thần diệu để tu hành chứng quả) 

   

Đây  chính  là  “thân  chứng”  (tự  mình  chứng  đắc).  “Thuật”  (術)  là 

phương  pháp.  Quý  vị  dùng  phương  pháp  trì  danh  niệm  Phật,  đạt  đến  cảnh 

giới  nơi  quả  địa  Như  Lai,  quý  vị  đã  tự  chứng  nghiệm  rồi,  Tín  nguyện  trì 

danh  là  “thần  thuật”  (phương  thức  thần  diệu),  Thuật  là  “phương 

 thuật”  (cách thức). 



 Siêu phương tiện chi chánh đồ.  

超方便之正途。 

 (Là đường chánh phương tiện siêu thắng).  

   

Trong  hết  thảy  pháp  phương  tiện,  đây  là  phương  tiện  bậc  nhất.  Con 

đường  này  là  con  đường  chánh  thông  thẳng  vào  Phật  đạo,  không  ngoắt 

ngoéo,  là  một con đường thẳng tắp, phàm phu thành  Phật  nhanh chóng, ổn 

thỏa, thích đáng, đơn giản, dễ dàng, thành tựu thù thắng khôn sánh, đạt được 

điều  khó  khăn!  Dẫu  chư  Phật  Như  Lai,  Pháp  Thân  Bồ  Tát  cực  lực  tuyên 

dương trong hư không pháp giới, đúng là vi trần nói, cõi nước nói, không lúc 

nào,  không  chỗ  nào  chẳng  nói,  nhưng  rất  đáng  tiếc,  kẻ  biết  giá  trị  không 

nhiều.  Chứng  tỏ  kẻ  không  biết  giá  trị  là  đa  số,  cứ  tưởng  phương  pháp  này 

quá  đơn  giản,  quá  dễ  dàng,  lẽ  đâu  đạt  thành  tựu  như  thế  ấy  được!  Chẳng 

khởi  lên  lòng  tin, chê bai  là pháp để dạy  những bà  già tu!  Rất  nhiều  người 

cho  đến  tận  bây  giờ  vẫn  có  quan  niệm  sai  lầm  ấy,  cứ  tưởng  những  kinh  to 

luận lớn đức Phật dành để nói với hàng thượng căn lợi trí, còn niệm Phật cầu 

sanh  Tịnh  Độ  dành  cho  bọn  hạ  hạ  căn,  chỉ  để  giảng  cho  những  kẻ  không 

hiểu  biết,  ngu  si,  thiếu  trình  độ!  Thậm  chí  còn  có  kẻ  lầm  tưởng  Thích  Ca 

Mâu Ni  Phật kể chuyện cổ tích để an  ủi  những kẻ  ngu si. Những kẻ  ngu si 

như thế rất đáng thương, không đúng như thế đâu! Quý vị hãy xem: Những 

hiểu lầm như vậy rất nghiêm trọng. Quý vị đã mắc sai lầm, lại còn làm ảnh 

hưởng đến người khác. Đúng là  “dĩ manh dẫn manh, tương khiên nhập hỏa 

 khanh” (kẻ  đui  dẫn  người  mù,  kéo  nhau  vào  hầm  lửa).  Đây  là  chuyện  đau 

xót nhất trong thế gian! 

Như Lai đem vật quý báu vô thượng dâng cho quý vị, quý vị không nhận 

biết, không biết giá trị, coi nó chưa đáng một đồng, vứt đi chẳng đoái hoài. 

Kẻ biết giá trị – kinh Phật nói – là người đã tu tập, tích tụ thiện căn, phước 

đức đời đời kiếp kiếp trong quá khứ. Họ vừa tiếp xúc bèn hiểu rõ, không có 

gì khác cả! Đấy là do thiện căn, phước đức, nhân duyên chín muồi, họ có thể 

tiếp  nhận.  Thế  nhưng phàm  phu trong phàm  trần bị  nhiễm  ô  nghiêm  trọng, 

dẫu thiện căn trong đời quá khứ sâu dầy, nhưng khi được tiếp xúc bèn có thể 

thực sự tin sâu phát nguyện lại không phải là chuyện dễ. Vì thế, trong phần 

trên, tôi đã thưa cùng quý vị: Phải đúng thời tiết nhân duyên, phải gặp được 

chân thiện tri thức! 

Thế  nào  là  chân  thiện  tri  thức?  Người  mà  chính  mình  suốt  đời  kính 

ngưỡng nhất, bội phục nhất, tin tưởng nhất. Ba điều kiện này tìm ở đâu? Quý 

vị  phải  hỏi  trong  thế  gian  lăng  xăng  này,  quý  vị  bội  phục  người  nào  nhất? 

Quý vị tin tưởng ai nhất? Tôn kính ai nhất? Nếu quý vị gặp được người như 

vậy, học với người ấy sẽ nhất định thành tựu. Đây không phải là vọng ngữ, 

vì sao nói khẳng định là thành tựu? Trong giáo pháp Đại Thừa, đức Phật đã 

nói  rất nhiều,  “nhất thiết pháp tùng tâm tưởng sanh” (hết thảy pháp từ tâm 

tưởng mà sanh). Đối với người ấy, quý vị có thể sanh tín tâm, người ấy dạy 

điều gì quý vị sẽ thực hiện một trăm phần trăm, làm sao không thành tựu cho 

được?  Cũng  cùng  một  phương  pháp  ấy,  cùng  một  câu  nói  ấy,  người  khác 

giảng cho quý vị, nhưng quý vị không tin tưởng, chẳng thể tiếp nhận, đương 

nhiên chẳng thể phụng hành. Do vậy, quý vị chẳng thể thành tựu! 

Từ cổ đến  nay, ai được gọi  là thiện tri  thức? Từ ngữ lục, truyện ký của 

cổ đức, chúng ta thấy chép rất nhiều;  lúc tôi còn trẻ  mới  học Phật thấy  vậy 

rất lạ: Có người cầu học đến tham học (những bậc thiện tri thức trong lịch sử 

đều là người hữu danh, đều được người khác xưng tụng là bậc thiện tri thức 

đại  triệt  đại  ngộ,  minh  tâm  kiến  tánh,  học  trò  đến  tham  phỏng  các  Ngài), 

Ngài bảo kẻ ấy: “Duyên của ông chẳng ở nơi tôi, duyên của ông là ở chỗ kia, 

chỗ nọ, ông phải đến nơi đó, tham phỏng vị đó”. Người đến tham học nghe 

xong, quả nhiên nghe theo lời vị ấy dạy, đến nơi kia tìm vị thiện tri thức ấy. 

Quả nhiên không lâu sau đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, thành tựu nơi 

ấy.  Lúc  ấy,  chúng  tôi  cứ  nghĩ:  “Làm  sao  mà  biết  được?  Nếu  đã  biết,  sao 

không  dạy,  giới  thiệu  người  ta  qua  nơi  khác  để  làm  gì?”  Nghĩ  không  ra! 

Những vị ấy quả thật phi thường, biết người khác ở chỗ nào, thân cận ai sẽ 

được khai ngộ, sẽ chứng quả, có bản lãnh như thế đó. 

Đến sau này, học Phật lâu rồi, dần dần hiểu được đạo lý ấy. Văn tự, lời 

lẽ của cổ nhân đều hết sức đơn giản, mỗi chuyện chỉ được ghi lại bằng mấy 

chữ  hay  một  hai  hàng  mà thôi.  Tưởng  tượng  trong cuộc sống  hiện thời của 

chúng ta,  nếu có ai đến bái phỏng quý  vị, hướng  về quý  vị thỉnh  giáo, nhất 

định phải  nói  rất  nhiều,  những  lời ấy  nếu  ghi  xuống tổng cộng phải  là  mấy 

vạn chữ. Các Ngài chỉ ghi có mấy chục chữ, tinh giản như thế đó; do vậy, có 

rất nhiều thứ chúng ta nhìn không ra, người hiện thời chúng ta xem đến bèn 

sanh nghi hoặc. Phổ biến nhất là nếu có ai đến bái phỏng quý vị, quý vị nhất 

định hỏi người ấy: “Tên họ là gì, nhà cửa ở đâu? Từ chỗ nào đến? Trong quá 

khứ đã thân cận những vị thiện tri thức nào? Trong nhiều pháp môn như thế, 

có hứng thú với pháp môn nào nhất?” Chắc chắn phải hỏi những chuyện ấy. 

Lúc tôi còn trẻ gặp thiện tri thức, thầy cũng hỏi như thế! 

Hỏi xong, đến cuối cùng bảo quý vị: “Ông không có duyên với tôi!” Vậy 

thì sao? Thấy được chí hướng và sự ưa thích của người ấy, thấy người ấy tôn 

trọng  pháp  môn  nào,  trong  tâm  người  ấy  kính  ngưỡng  nhân  vật  nào  nhất? 

Những  chuyện  ấy  đều  phải  hỏi  rõ  ràng,  cho  rành  rẽ,  lại  bảo:  “Những  điều 

trong tâm ông mong muốn tôi không có, sự tu học ở nơi đây không hợp với 

chí  hướng  của  ông”.  Nên  nhớ:  Phật  pháp  “hằng  thuận  chúng  sanh,  tùy  hỷ 

 công  đức” ,  quyết  định  chẳng  được  thay  đổi  nguyện  vọng  của  người  khác, 

chẳng biến đổi  hứng thú của  người khác,  chứ không phải  là “vứt bỏ  những 

thứ đó đi, học theo tôi  mới tốt”. Trong thiên hạ không có loại thiện tri thức 

như thế, đấy không phải là thiện tri thức thực sự. Thiện tri thức chân chánh 

phải nghĩ: Trong xã hội hiện thời còn có những vị đại đức, ở chỗ kia chỗ nọ 

có một đại đức mà sở tu và sở học của vị ấy phù hợp với hứng thú của ông, 

ông  hãy đến chỗ  vị ấy  nhất định sẽ được thành tựu,  giới thiệu  như vậy đó! 

Giống như đi học, học đại học, quý vị có hứng thú về phương diện nào thì có 

thể theo học khoa ấy. Trong những đại học lớn, trường học nào dạy tốt nhất 

về môn đó bèn giới thiệu cho quý vị đến đó học. 

Nếu ghi chép lại tỉ mỉ, chúng ta vừa đọc đến sẽ hiểu rõ ngay, sách cổ ghi 

chép  quá  giản  lược!  Trọn  chẳng  phải  là  những  vị  ấy  có  thần  thông,  không 

phải vậy, nay chúng ta đã hiểu rõ rồi! Ví như nói có người tuổi trẻ đến chỗ 

tôi, người ấy rất có hứng thú đối với Thiền, niệm niệm chẳng quên, đối với 

niệm Phật chẳng  thích thú  gì,  nhất định tôi phải  bảo  người ấy: “Ông chẳng 

có duyên nơi tôi”. Tôi cũng bắt chước lời cổ nhân, “duyên của ông ở tại nơi 

nào đó”. Như nay chính tôi biết: Vị đại đức trong Tông Môn chúng tôi kính 

ngưỡng  nhất  là  pháp  sư  Thánh  Nhất  ở  Đại  Dự sơn,  Hương  Cảng.  Ở  Trung 

Quốc  đại  lục  cũng  có  [bậc  tri  thức  trong  Thiền  Tông],  nhưng  tôi  rất  ít tiếp 

xúc,  không  biết  rõ.  Pháp  sư  Thánh  Nhất  ở  Đại  Dự  Sơn  tôi  quen  thân,  tôi 

từng đến thăm đạo tràng của Ngài: Quả thật vẫn giữ được phong thái, khuôn 

phép của Tông Môn, mỗi ngày có thời gian tọa hương nhất định. Lúc tôi đến 

thăm, trong  Thiền Đường có  hơn bốn  mươi  người, có cả  người  ngoại  quốc 

đều đang  học tọa  Thiền. Tôi bèn đề cao!  Nếu thích Pháp  Tướng Duy  Thức 

ư?  Tôi  không  biết  hiện  nay  ai  sở  trường  môn  này;  trước  kia  pháp  sư  Diễn 

Bồi nghiên cứu môn này. Nếu quý vị hứng thú đối với pháp này, tôi sẽ giới 

thiệu cho quý vị đến thân cận pháp sư Diễn Bồi, đó gọi là khế cơ! 

Chẳng  thể  nói  pháp  môn  Niệm  Phật  của  tôi  tốt  hơn  nhiều,  anh  phải  bỏ 

pháp mình hứng thú đi, theo tôi học pháp môn Niệm Phật, không thể được! 

Nếu thuyết pháp như vậy, Thích Ca Mâu Ni Phật lúc tại thế việc gì phải nói 

nhiều  pháp  môn  đến  thế?  Chỉ  giảng  một  pháp  môn  Niệm  Phật  là được rồi! 

Quý  vị  hiểu: Chư Phật  Như  Lai,  hết  thảy  Bồ  Tát  Ma  Ha  Tát,  Thanh  Văn, 

Duyên  Giác đều biết  hằng thuận chúng sanh, tùy  hỷ công đức, không  miễn 

cưỡng mảy may. Nếu có chút nào miễn cưỡng, là vì  mình đã tự ý thêm vào 

chút ý kiến của mình. Làm thế nào để không thêm vào chút ý kiến nào của 

mình? Tự nhiên thôi! Tự nhiên mà thành, đấy mới là hằng thuận chúng sanh, 

tùy hỷ công đức. Chúng ta phải nhận thức, phải học tập điều này. 

Căn  bệnh  của  người  thế  gian  là  thường  nghĩ  mình  đúng,  thường  thích 

sửa đổi người khác, buộc người khác phải theo mình, người thế gian như vậy 

đó. Chẳng thể thuận theo căn tánh và lòng ưa thích của người ta, chẳng thể 

tùy  thuận.  Trong  mười  đại  nguyện  vương  có  nói  “tùy  hỷ  công  đức” ,  phải 

học  tùy  hỷ,  phải  hằng  thuận.  Con  người  có  thể  tùy  hỷ  và  hằng  thuận,  tâm 

chính mình nhất định phải thanh tịnh. Vì thế nói phải vĩnh viễn giữ sao cho 

không  khởi  tâm,  không  động  niệm,  không  phân  biệt,  không  chấp  trước  nơi 

cảnh  giới,  hết thảy tùy duyên, quyết định  không  phan duyên. Đó  là  “chứng 

 tu  hành  chi  thần  thuật” (phương  thức  thần  diệu  để  tu  hành  chứng  quả”) 

chữ  “thần thuật” (phương thức thần diệu) chuyên chỉ pháp môn Tín Nguyện 

Trì  Danh,  là  “siêu  phương  tiện  chi  chánh  đồ” (con  đường  chánh  phương 

tiện siêu thắng). 



 Phá tử sanh trập hộ chi lôi đình.  

  破死生蟄戶之雷霆。 

 (Sấm sét phá tan [giấc ngủ] tử sanh của loài sâu bọ).  

   

 “Trập” (蟄) là những loài trùng nhỏ, có rất nhiều loài động vật nhỏ ngủ 

Đông, mùa Đông về bèn ngủ, thời gian rất dài. Đến lúc nào chúng mới tỉnh? 

Vào ngày Kinh Trập, trời Xuân sấm rền, tiếng sấm kinh động chúng, chúng 

bèn tỉnh dậy. Do  vậy, tiết khí ấy được  gọi là tiết  Kinh  Trập  (kinh động sâu 

bọ)163. Ở đây nói  “phá tử sanh trập hộ chi lôi đình”  nghĩa là giống như sấm 

mùa Xuân kinh động, lay tỉnh những động vật ngủ Đông thức dậy. 



 Chúc mê vọng u cù chi nhật nguyệt.  

燭迷妄幽衢之日月。 

 (Như mặt trời, mặt trăng chiếu tỏ nẻo mê vọng).  



 “Chúc”  (燭)  là  chiếu  sáng,  chiếu  tỏ.  “Chúc  mê  vọng  u  cù  chi  nhật 

 nguyệt” :  Cù  là  con  đường,  “u  cù”  (幽衢)  là  con  đường  nhỏ.  Câu  này  có 

nghĩa  là  Phật  hiệu  giống  như  mặt  trời,  mặt  trăng,  chiếu  rõ  ràng  đường  lối 

khiến quý vị không bị lầm đường, chẳng bị lạc lối. Đây đều là những tỷ dụ, 

nhằm  sánh  ví  công  đức  thành  tựu  thù  thắng  của  pháp  môn  Niệm  Phật,  trỗi 

vượt hết thảy các pháp  môn khác. Tu  học  mọi pháp  môn  nhất định đòi  hỏi 

đầy đủ rất nhiều điều kiện, khuyết một điều kiện nào sẽ chẳng thể thành tựu. 

Chỉ  riêng  pháp  môn  này  đơn  giản,  điều  kiện  ít  nhất,  chỉ  cần  Tín,  chỉ  cần 

Nguyện,  cốt  sao  chịu  niệm  Phật,  cốt  sao  quý  vị  có  thể  buông  xuống  vạn 

duyên là thành tựu. Vì thế, trong hết thảy pháp môn, pháp môn Niệm Phật ít 

điều  kiện  nhất,  đơn  giản  nhất,  ngay  cả  kinh  điển  cũng  chỉ  có  ba  kinh  một 

luận. Nói thật ra, chỉ có ba kinh, còn  một luận của Thiên Thân  Bồ Tát (tức 

Vãng  Sanh  Luận)  giống  như  một  bản  báo  cáo  tâm  đắc  từ  việc  tu  tập  pháp 

môn Niệm Phật của chính Ngài đưa cho mọi người tham khảo! Ngài tu hành 

như  thế  nào  mà  được  thành  tựu,  đó  là  một  phần  tài  liệu  tham  khảo.  Kinh 

điển  thực  sự  chỉ  có  ba  bộ  kinh,  quý  vị  đều  đọc  cả  rồi,  phân  lượng  không 

nhiều. Kinh có phân lượng lớn nhất là kinh Vô Lượng Thọ, hiện tại có nhiều 

người mỗi ngày niệm kinh Vô Lượng Thọ bao nhiêu lượt. Đơn giản nhất là 

kinh  A  Di  Đà,  từ  đầu  đến  cuối  niệm  một  biến  mất  năm  phút;  đơn  giản,  dễ 

dàng đến như thế đó. 

Khó ở chỗ nào? Khó ở chỗ địch không lại phiền não, tập khí, khó ở chỗ 

này!  Không  biết  dùng  phương  pháp  tốt  đẹp  đến  ngần  này,  tức  là  phương 

pháp  “tịnh  niệm  tiếp  nối” ,  bốn  chữ  này  không  làm  được!  Nói  thật  ra,  bốn 

chữ  này  ai  cũng  đều  phải  làm  được,  vì  sao  làm  không  được?  Vì  phiền  não 

tập khí quá nặng, chẳng thể khắc phục phiền não, chẳng thể biến niệm Phật 

thành một thói quen. Vấn đề thực sự ở đây vẫn như Thiện Đạo đại sư đã dạy 

chẳng sai:  “Tổng tại ngộ duyên bất đồng” (toàn là do gặp duyên bất đồng). 

Duyên  là  gì?  Thầy  giỏi,  đồng  học  tốt,  hoàn  cảnh  học  tập  tốt,  đấy  chính 

là  “gặp  duyên  bất  đồng” .  Nghiệp  chướng  dẫu  nặng,  nhưng  nếu  gặp  được 

duyên tốt, có thầy giỏi dạy mình, có đồng học tốt có thể thường xuyên cảnh 

tỉnh  mình,  có  hoàn  cảnh  tu  học  tốt đẹp,  không  ai  chẳng  thành  công.  Tổ sư 

đại  đức  nói:  “Vạn  người  tu,  vạn  người  về”  là  nói  thật  đấy,  không  giả  chút 

nào! Chúng tôi tin ai cũng có thể tu pháp môn Niệm Phật, ai trong  một đời 

này  cũng  có  thể  thành  tựu  viên  mãn.  Chúng  ta  nói  đến  duyên  thì  pháp  sự 

Tam Thời Hệ Niệm là duyên thù thắng nhất, hòa thượng chủ pháp là thiện tri 

thức, chúng xuất gia và tại gia cùng tu là thiện hữu, đạo tràng là hoàn cảnh 

niệm Phật tốt nhất, duyên đầy đủ! 

Khải thỉnh  giảng  giải Tam  Thời  Hệ Niệm  Pháp Sự lần  này  là  Hồ cư sĩ. 

Lúc mẹ bà ta lâm trọng bệnh, trong lúc còn đang nằm bệnh, bà ta đến thỉnh 

cầu  tôi  đem  công  đức  này  hồi  hướng  cho  mẹ  bà.  Nếu  tuổi  thọ  vẫn  còn,  hy 

vọng bệnh bà cụ sớm ngày bình phục; nếu thọ  mạng đã hết, sẽ giúp cho cụ 

niệm  Phật  vãng  sanh.  Lòng  hiếu  thảo  ấy  khiến  cho  chúng  tôi  cảm  động,  vì 

thế, đem pháp sự này giảng từ đầu đến cuối một lượt. Tôi ước tính phải mất 

một trăm giờ, quả nhiên không sai. Bữa nay chúng tôi giảng đến tập thứ năm 

mươi hai, mỗi tập là hai tiếng đồng hồ, tức là một trăm lẻ bốn giờ. Chúng tôi 

nghĩ  phần  sau  không  nhiều,  có  lẽ  chừng  hai  ba  lần  nữa  là  giảng  xong,  tôi 

nghĩ  nhiều  nhất  không  quá  sáu  tiếng  đồng  hồ,  tức  giảng  ba  lần  nữa  là  viên 

mãn. Mẹ bà  Hồ đã  vãng sanh  rồi, đem công đức  này  hồi  hướng cho  bà cụ, 

giúp  cho  bà  cụ  tăng  cao  phẩm  vị.  Phần  khai  thị  của  thiền  sư  Trung  Phong 

đến đây là hết một đoạn. Chúng ta xem phần tiếp theo, tức là phần phó chúc 

và khuyến khích: 



 Kim tiêu Tam Thời Hệ Niệm Phật Sự tương viên.  

今宵三時繫念佛事將圓。 

 (Phật sự Tam Thời Hệ Niệm đêm nay sắp viên mãn).  



Đây là thời hệ niệm thứ ba, nhất tâm hệ niệm A Di Đà Phật, mọi người 

chúng ta cùng tu, Phật sự này sắp viên mãn rồi. 



 Vong linh thừa tư thượng thiện, quyết định vãng sanh.  

亡靈承茲上善。決定往生。 

 (Vong linh nhờ vào thiện sự bậc thượng này, nhất định vãng sanh).  

   

Tám  chữ  này  quan  trọng  lắm!   “Tư”  (茲)  nghĩa  là  “này”,    nói  theo  văn 

Bạch  Thoại  là  “giá  cá”  (這個:  cái  này).  Quý  vị  nhờ  vào “thượng  thiện 

 này”,  thượng thiện chỉ cho Phật sự này. Phật sự Tam Thời Hệ Niệm chính là 

hành  pháp  thượng  thiện,  là  phương  pháp  tu  hành  “quyết  định  vãng  sanh” , 

lời lẽ kiên quyết khẳng định, không có mảy may nghi hoặc nào. 



 Thả đạo nhất niệm vị manh dĩ tiền, hoàn hữu giả cá tiêu tức dã vô.  

且道一念未萌以前。還有者箇消息也無。 

 (Lại nói: Trước khi một niệm vừa chớm, còn có tin tức nào hay không?) 



Lời  lẽ  này  đều  là  ngữ  khí  Thiền  tông.  Ngài  Trung  Phong  là  thiền  sư, 

chúng ta thường thấy ý vị nhà Thiền trong văn bản Hệ Niệm.  “Thả đạo nhất 

 niệm  vị  manh”  ý  nói:  Lúc  một  niệm  chưa  sanh,  trước  khi  một  niệm  chưa 

sanh,  “hoàn hữu giả cá tiêu tức dã vô” : Có tin tức gì hay không? Nhà Thiền 

nói đến Nghi, tiểu nghi được tiểu ngộ, đại nghi được đại ngộ. Không nghi sẽ 

không  ngộ.  Vì  thế,  đường  chủ  Thiền  Đường  thường  dùng  những  phương 

cách  khơi  gợi  nghi  tình  của  mọi  người.  Nghi  tình  ấy  không  được  giải  đáp. 

Nếu giải đáp, quý vị sẽ không thể ngộ. Nếu không giải đáp thì nghe xong, có 

người hoát nhiên khai ngộ, có người ngơ ngác không biết, những lời ấy gọi 

là “cơ phong ngữ”, không đạt đến cảnh giới ấy nghe không hiểu được. Tiếp 

theo đó, đại sư lại có một bài kệ: 



 Thị tâm không tịch niệm hà y?  

是心空寂念何依。 

 (Tâm này trống lặng, niệm theo đâu?) 



 “Nhất niệm vị manh”  (một niệm chưa chớm), một niệm chẳng sanh tâm 

ấy  không  tịch.  Hỏi  quý  vị  còn  có  tin  tức  gì  hay  không?  Niệm  nương  vào 

đâu? Nói thật ra, ý nghĩa của câu này rất phong phú.  “Thị tâm” , ở đây chúng 

ta đọc thẳng  xuống,  “tâm này” .  “Không tịch”  là  Bản  Giác, tâm  là trạm tịch 

linh minh, niệm là Thỉ Giác, Thỉ Giác hợp với Bản Giác, đại giác rạng ngời. 

Chân  Như  Lý  địa,  pháp  vốn  là  như  thế,  chẳng  thể  nói  nó  hữu  y  hay  vô  y. 

Hữu  y hay  vô  y, quý  vị khởi  lên  ý  niệm, ý niệm ấy chưa khởi là  nhất  niệm 

chưa  chớm.  Vì  thế,  câu  này  nhằm  giải  đáp  câu  hỏi  ở  phần  trên.  Tiếp  đó  là 

hoàn toàn áp dụng vào sự tướng: 



 Cố quốc vân quy thục vị quy?  

故國云歸孰未歸。 

 (Nước cũ bảo về, ai chưa về?) 

   

 “Cố quốc”  chính là nhà cũ của quý vị, nhà cũ nơi đâu? Tại thế giới Cực 

Lạc.  Chúng  ta  niệm  Phật  chẳng  phải  là  mong  sanh  về  thế  giới  Cực  Lạc  ư? 

Hiện tại vẫn chưa về. Thế nhưng nay chúng ta coi như đã hiểu rõ rồi, có thực 

sự thấu hiểu hay không vẫn là ẩn số! Thực sự hiểu thấu thì hãy tích cực mau 

trở  về  nhà,  chúng  ta  lữ  du  đến  nơi  đây,  nơi  đây  sanh  ra  lắm  chuyện  phiền 

toái lắm, nơi đây có động loạn. Ngay cả Khổng phu tử còn nói:  “Nguy bang 

 bất  cư,  loạn  bang  bất  nhập” (Nước  nguy  không  ở,  nước  loạn  không  vào!) 

Nay  địa  cầu  này  vừa  nguy  vừa  loạn,  về  đi  thôi!  Lời  này  có  ý  nghĩa  là  như 

thế! 



 Hoa ngoại ngọc kê đề hiểu nhật.  

華外玉雞啼曉日。 

 (Ngoài hoa gà ngọc gáy bình minh).  



 “Hoa”  (華) là hoa sen, tức hoa sen trong ao bảy báu. Câu này hàm nghĩa 

phá  mê  khai  ngộ,  lìa  khổ  được  vui.  “Ngọc  kê  đề  hiểu  nhật”  (gà  ngọc  gáy 

rạng đông) là tỷ dụ: Phá  mê khai  ngộ  ví  như trời  rạng đông, trời sáng.  Lúc 

nào trời sáng? Nay chúng ta mê không giác, giống như ở trong tối tăm, một 

niệm hồi quang giống như trời rạng sáng. Trời vừa rạng đông gà bèn gáy, ví 

như khai ngộ, ví như từ mê vọng mà quay đầu lại. 



 Viễn nghênh tân Phật phụng từ oai.  

遠迎新佛奉慈威。 

 (Xa đón tân Phật phụng từ oai).  

   

Sanh về thế giới Cực Lạc bèn thành Phật,  “tân Phật”  đấy! Ngoài Di Đà, 

Quán  Âm,  Thế  Chí,  còn  có  mọi  Bồ  Tát,  Thanh  Văn  đại  chúng  từ  Tây 

Phương  Cực  Lạc  thế  giới  đều  đến  đón  quý  vị.  Họ  là  những  người  đã  vãng 

sanh trong quá khứ,  vãng sanh trước, đều  là  người quý  vị quen biết, đều  là 

người  nhà  thân  quyến  của  quý  vị,  là  đồng  tham  đạo  hữu  của  chính  mình, 

trong đời quá khứ cùng tu hành một chỗ, họ thành tựu, ta chưa thành tựu. Ta 

vẫn  chìm  nổi  trong  luân  hồi;  kể  ra  còn  khá  lắm,  hôm  nay  ta  giác  ngộ,  ta 

thành tựu, họ bèn theo Phật đến tiếp dẫn. 

Vì  thế,  phải  biết  hảo  bằng  hữu  chân  chánh,  bằng  hữu  hiểu  mình  đều  ở 

thế  giới  Cực  Lạc.  Do  vậy,  đến  thế  giới  Cực  Lạc  không  cô  đơn,  người  nhà 

quyến thuộc trong đời đời kiếp kiếp, thân bằng hảo hữu, đồng tham đạo hữu, 

đến thế giới Cực Lạc đều gặp mặt hết. Hỏi quý vị là thời đại này, thời đại nọ 

mới  có  ý  vị.  Rồi  sao  nữa?  Ai  nấy  đều  có  thành  tựu,  không  có  phàm  phu, 

đúng như kinh đã dạy: “Toàn bộ đều là A Duy Việt Trí Bồ Tát ” , cảnh giới ấy 

phi thường lắm! Nếu chúng ta hiểu rõ chân tướng sự thật ấy sẽ không còn do 

dự  nữa,  thật  đấy,  ý  niệm  gì  cũng  đều  đoạn,  nhất  tâm  nhất  ý  niệm  Phật  cầu 

sanh  Tịnh  Độ.  “Thừa  tư  thượng  thiện,  quyết  định  vãng  sanh” (nương  theo 

thiện sự bậc thượng này, quyết định vãng sanh). Nay đã hết giờ rồi! 



---o0o--- 

 Tập 53 

   

Chư vị đồng học! 

Xin xem tiếp phần niệm Phật lần thứ hai trong thời thứ ba, nhiễu niệm: 



 Nam mô Tây Phương Cực Lạc thế giới đại từ đại bi A Di Đà Phật.  

南無西方極樂世界。大慈大悲。阿彌陀佛。 



Lần  này  cũng  nhiễu  niệm  một  ngàn  tiếng,  chúng  ta  xem  chung  [phần 

này] với  những phần trước:  Trong  Hệ Niệm Pháp Sự  này,  gộp chung cả ba 

thời  lại,  mỗi  người  niệm  khoảng  chừng  bốn  ngàn  tiếng  Phật  hiệu,  mười 

người  là  bốn  vạn  tiếng,  một  trăm  người  là  bốn  mươi  vạn  tiếng. Thông 

thường trong Hệ Niệm Pháp Sự này, lúc chúng tôi tổ chức số người tham dự 

khoảng từ một trăm  đến ba trăm  người. Nếu tính  là ba trăm  người thì  là ba 

lần bốn ngàn là một trăm hai mươi vạn tiếng Phật hiệu, có phải là sức mạnh 

rất lớn hay không? Huống chi lại còn có tán Phật, tụng kinh, niệm chú, khai 

thị, thuyết pháp, phát nguyện, hồi hướng, sám hối! Quán sát như vậy quý vị 

mới biết pháp sự này thù thắng. 

Trong những năm qua, tại các nơi trên toàn thế giới, chúng tôi đề xướng, 

mỗi Tịnh Tông Học Hội đều thực hiện kèm thêm pháp hội này. Đối với thời 

đại tai nạn lớn lao này, chắc chắn pháp sự này mang lại lợi ích tiêu tai miễn 

nạn  (tiêu  trừ  tai  chướng,  thoát  khỏi  hoạn  nạn).  Lợi  ích  ấy  chúng  ta  có  thể 

nhìn thấy từ thí nghiệm của tiến sĩ Giang Bổn Thắng tại hồ Tỳ Bà164 ở Nhật 

Bản. Số người [tham dự thí nghiệm ấy] không đông, hơn ba chục người, với 

sức  mạnh  của  ngần  ấy  người,  trong  vòng  một  giờ,  thỉnh  một  vị  pháp  sư 

hướng  dẫn  đại  chúng  niệm  kinh,  đem  ý  nguyện  và  thiện  ý  của  chính  mình 

hồi  hướng  cho  nước  trong  hồ.  Trong  tâm  mọi  người  có  ý  niệm  như  vậy,  ý 

niệm hết sức thành khẩn, dị khẩu đồng âm nói: “Nước hồ thanh khiết, nước 

hồ  trong  sạch,  chúng  tôi  hết  sức  hoan  hỷ,  vô  cùng  cảm  tạ”.  Cầu  đảo  trong 

một tiếng đồng hồ, hai ba ngày sau, nước hồ quả nhiên trong vắt, không dậy 

sóng mòi, không ô nhiễm nữa. Quý vị biết là nước hồ được thiện ý gia trì. 

Thực  vật  và  khoáng  vật  đều  có  bản  năng  thấy  được,  nghe  được,  hiểu 

được,  biết  được;  bản  năng  ấy  chính  là  bản  năng  của  Pháp  Tánh.  Chúng  ta 

thường gọi những đức tánh sẵn có nơi Pháp Tánh là “nhân từ, bác ái”. Mười 

mấy năm gần đây, chúng tôi quy kết giáo nghĩa Đại Thừa, nêu ra cương lãnh 

tu hành  “chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi” . Đấy chính là 

các  đức  hạnh  sẵn  có  nơi  Pháp  Tánh.  Có  thể  thấy,  có  thể  nghe,  có  thể  cảm 

nhận,  có  thể  biết  là  bản  năng  sẵn  có  nơi  Pháp  Tánh.  Kinh  dạy  như thế,  lời 

khai thị của thiền sư Trung Phong ở đây cũng nhằm nói như thế. Hiện thời, 

khoa học đã dần dần chứng minh được [những điều này]. 

Ngày hôm qua tôi nhận được một bản fax, hình như là bản chụp của một 

cuốn sách được  xuất bản ở Đài  Loan,  vốn là  một báo cáo  mang  tựa đề Đời 

Sống  Bí  Mật  Của  Thực  Vật .  Có  người  đã  tốn  một  thời  gian  rất  dài,  dùng 

phương pháp khoa học để thí nghiệm, phát hiện thực vật có thể thấy, có thể 

nghe,  có  thể  cảm  nhận,  có  thể  biết,  lại  không  bị  ngăn  trở  bởi  khoảng  cách. 

Thực vật hoàn toàn hiểu rõ tâm ý của con người đối với chúng. Từ trước đến 

nay, chúng ta cứ tưởng thực vật hoàn toàn không có sanh mạng, nay các nhà 

khoa học nghiên cứu, phát hiện thực vật có sanh mạng, người ta dùng thiện ý 

chăm sóc chúng, chúng sẽ cảm ơn. Nếu người chăm sóc chúng có chuyện đi 

xa, chúng cảm thấy rất buồn bã, rất đau xót, gục đầu ủ rũ. Nếu người chăm 

sóc chúng trở  về, chúng rất  vui  vẻ, thấy  rất rõ điều  này.  Toàn thể  vũ trụ  là 

sống động! 

Chúng ta có cả mấy trăm người ở cùng một chỗ, niệm Phật là thông điệp 

thù thắng nhất, chân thật nhất, là lời chúc phước tốt lành nhất, thiên địa quỷ 

thần đều cảm động! Vì thế, trong Hệ Niệm Pháp Sự, chánh yếu nhất là niệm 

Phật. Nghe khai thị xong, buông xuống vạn duyên, nhất tâm nhất ý chấp trì 

Phật hiệu, thực sự không xen tạp, câu này tiếp nối câu kia không gián đoạn. 

Niệm  một  ngàn  tiếng,  thông  thường  chúng  ta  niệm  một  ngàn  tám  mươi 

tiếng. Mỗi một xâu chuỗi là một trăm lẻ tám tiếng, mười chuỗi là một ngàn 

lẻ  tám  mươi tiếng. Đương  nhiên  lúc  niệm  Phật thời  gian càng dài càng tốt, 

nhân  vì trong Pháp Sự, khai thị rất  nhiều,  khai thị  hết sức quý báu, đúng  là 

dương gian và âm cảnh cùng được lợi. 



---o0o--- 

33. Từ Vân Sám Chủ Tịnh Độ Văn 



Trong  đoạn  tiếp  theo,  thiền  sư  Trung  Phong  sử  dụng  bài  Tịnh  Độ  Văn 

của  Từ  Vân  Sám  Chủ,  giống  như  trong  thời  thứ  hai,  thiền  sư  trích  dẫn  bài 

văn phát nguyện của Đại Từ Bồ Tát. Ở đây, chúng ta dường như thấy được 

tâm lượng của cổ đức, các Ngài bao dung, không phân biệt đây - kia, không 

cứ nhất định cái gì cũng phải là của mình. Trong thời thứ hai chúng ta thấy 

bài  “thập phương tam thế Phật, A Di Đà đệ nhất, cửu phẩm độ chúng sanh, 

 oai đức vô cùng tận” . Đấy chính là bài văn phát nguyện của Đại Từ Bồ Tát. 

Ở đây, chúng ta đọc bài Tịnh Độ Văn của Từ Vân Sám Chủ165. Từ chỗ này 

chúng ta có thể thấy được tâm lượng của thiền sư: bao dung, tự - tha bất nhị. 

Lời người khác nói hay dạy tương ứng với những gì chính mình đang tu thì 

không còn là của người khác nữa mà là của chính mình! 

Quý  vị  thấy  trong  những  phần  trước,  thiền  sư  dạy:  “Ngã  tâm  tức  A  Di 

 Đà Phật, A Di Đà Phật tức thị ngã tâm” (tâm ta chính là A Di Đà Phật, A Di 

Đà Phật chính là tâm ta). A Di Đà Phật và ta đã là không hai thì Đại Từ Bồ 

Tát cũng không hai, Đại Từ Bồ Tát chính là tâm ta, tâm ta chính là Đại Từ 

Bồ  Tát.  Ở  đây  cũng  giống  như  vậy,  tâm  ta  chính  là  Từ  Vân  Sám  Chủ,  Từ 

Vân  Sám  Chủ  chính  là  tâm  ta,  tự  - tha  bất  nhị,  tánh  - tướng  như  một.  Con 

người  khế  nhập  được  cảnh  giới  này  thì  thiên  hạ  thái  bình,  há  còn  có  tranh 

chấp nữa ư? Không còn! Tự mình không tranh chấp với chính mình! Bài văn 

này  chúng  ta  đọc  rất  nhiều,  có  rất  nhiều  đồng  tu  thường  xuyên  niệm.  Nay 

chúng ta cũng đọc đoạn văn này. 

 Nhất tâm quy mạng.  

一心歸命。 

 (Một lòng quy mạng).  



Vừa  mở  đầu  đã  chỉ  điểm  chúng  ta.  Quy  Mạng  cũng  là  Quy  Y.  Từ  mặt 

chữ, có thể thấy  là quy  mạng so  với quy  y càng phải chân thành  hơn, chân 

thành  đến  cùng  cực.  Quy  (歸)  là  quay  về,  toàn  bộ  quay  trở  lại.  “Nhất  tâm 

 quy mạng” , quy về đâu? 



 Cực Lạc thế giới A Di Đà Phật.  

極樂世界。阿彌陀佛。 



Đây là người thực sự giác ngộ triệt để. Nếu không phải là người thực sự 

giác ngộ triệt để, sẽ không thể quy y hoàn toàn  “Cực Lạc thế giới A Di Đà 

 Phật” . Thực sự làm được như vậy, cổ đức thường nói có hai loại người: 

1) Một là người thượng căn lợi trí, họ hoàn toàn hiểu rõ Thật Tướng của 

các  pháp,  không  ngờ  vực  mảy  may.  Vì  thế  họ  có  thể  triệt  để  buông  xuống 

vạn  sự  vạn  pháp  dù  là  thế  gian  hay  xuất  thế  gian,  “nhất  tâm  quy  mạng” . 

Thượng căn  lợi trí  mà! Những ai  vậy? Nay chúng ta thấy  họ chính  là  Pháp 

Thân Bồ Tát trong pháp Đại Thừa. Nhất là Thập Địa Bồ Tát, từ đầu đến cuối 

chẳng rời niệm Phật, đúng là nhất tâm quy mạng. 

2) Ngoài ra là hạng người hạ căn, ngu độn, ngạn ngữ thường nói là  “ngu 

 bất khả cập” (ngu không ai bằng). Hạng người hạ căn ngu độn ấy chúng ta 

không thể sánh bằng. Vì sao? Họ cũng nhất tâm quy mạng, hỏi đến đạo lý họ 

hoàn toàn không hiểu, thầy họ dạy bảo, họ bèn thật thà niệm Phật. Họ ngoan 

ngoãn  niệm  Phật,  rõ  ràng  là  một  vọng  niệm  cũng  chẳng  có,  hoàn  toàn  phó 

thác,  nhất  tâm  quy  mạng,  họ  thực  sự  làm  được.  Hỏi  họ  đạo  lý  gì  họ  cũng 

chẳng biết, thầy dạy tôi làm sao, tôi cứ làm như thế đó. 

Cận đại, chúng ta đọc cuốn Ảnh Trần Hồi Ức Lục, thấy pháp sư Tu Vô, 

hoặc  vị  “pháp  sư  phơi  nến”  (tên  họ  vị  này  là  gì  trong  nhất  thời  tôi  không 

nhớ, trước kia nhớ kỹ lắm)166. Ngoài ra, lão pháp sư Đàm Hư thường kể lão 

hòa thượng Đế Nhàn có  một đồ đệ làm nghề vá nồi, chưa hề đi học, không 

biết chữ, chất phác. Sư phụ bảo  làm sao, bèn  làm đúng  y  như thế, làm  triệt 

để, suốt đời không  hoài  nghi.  Họ thực sự tu tập  không  xen  tạp, không  gián 

đoạn,  bèn  thành  công.  Đúng  là  chẳng  thể  nghĩ  bàn!  Khó  nhất  là  những  kẻ 

thượng  chẳng  phải  thượng,  hạ  chẳng  phải  hạ,  những  kẻ  được  gọi  là  “lơ  lơ 

lửng lửng” ở giữa là phiền toái nhất! Quý vị bảo họ không có trí huệ ư? Hình 

như cũng thông minh. Quý vị bảo họ thực sự có trí huệ ư? Họ nghi lự trùng 

trùng,  người  như vậy khó độ  lắm!  Chúng  ta biết  lúc đức  Phật tại  thế  giảng 

kinh  thuyết  pháp  suốt  bốn  mươi  chín  năm  là  vì  ai  mà  giảng  vậy?  Chính  vì 

những kẻ  này. Thượng trí,  hạ ngu đơn  giản  lắm, đức Phật độ bọn  họ chẳng 

tốn sức, độ rất dễ dàng. Ân đức của Phật đối với chúng ta lớn lao quá! Đọc 

đến đoạn  văn của Từ Vân đại sư ở đây, chúng tôi có cảm xúc rất sâu! Phải 

thường nghĩ bản thân chưa thực hiện được chuyện nhất tâm quy mạng  “Cực 

 Lạc thế giới, A Di Đà Phật” ! Bài Tịnh Độ Văn vẫn là văn cầu nguyện, cầu 

đảo, phát nguyện: 

   

 Nguyện dĩ tịnh quang chiếu ngã, từ thệ nhiếp ngã.  

願以淨光照我。慈誓攝我。 

 (Nguyện dùng quang minh thanh tịnh chiếu đến con, dùng thệ nguyện từ 

 bi nhiếp độ con).  



Lời  nguyện  này  rất  linh,  cảm  ứng  hết  sức  linh  mẫn.  Vì  sao?  Nhất  tâm 

quy  mạng  mà! Nhất tâm  là tâm chí thành, chân  thành đến cùng cực. Trong 

tâm không  xen tạp  mảy  may  vọng tưởng  nào, đương  nhiên phân  biệt, chấp 

trước không có. Đúng là thực sự không hoài nghi, không xen tạp, đấy mới là 

nhất tâm. Nhất tâm cầu nguyện thì cảm ứng chẳng thể nghĩ bàn.  “Nguyện dĩ 

 tịnh quang chiếu ngã” : A Di Đà Phật dùng ánh sáng Bát Nhã viên mãn rốt 

ráo nơi tự tánh, quang minh ấy không nhiễm ô, vốn sẵn thanh tịnh, vĩnh viễn 

chẳng  bị  nhiễm  ô.  Tâm  tánh  của  Phật  phóng  quang,  thế  giới  cũng  phóng 

quang  minh,  thế  giới  là  Pháp  Tánh.  Phật  Tánh  và  Pháp  Tánh  là  một  tánh. 

Quang  minh  của  thế  giới  là  gì?  Người  Hoa  gọi  quang  minh của  thế  giới  là 

Khí. Người Hoa gọi là Khí hoặc Phong Thủy. Ở chỗ này, Phong Thủy tụ khí 

cực tốt, trong nhà Phật gọi là  “thế giới phóng quang” , người ngoại quốc gọi 

là Từ Trường. 

Địa  cầu  có  từ  trường  của  địa  cầu,  thái  dương  hệ  có  từ  trường  của  thái 

dương hệ. Khoa học gia thường nói như vậy, chúng ta nghe đã quen tai. Thế 

giới phóng quang!  Sát-độ (cõi  Phật) phóng quang!  Quang  minh ấy chính  là 

đức  năng  sẵn  có  của  hết  thảy  các  pháp,  không  từ  bên  ngoài  đến,  mỗi  một 

chúng sanh đều có, không khác biệt, hoàn toàn tương đồng. Vậy thì tại sao 

lại  có  sự  khác  biệt  rất  lớn  nơi  sự  tướng?  Đức  Phật  dạy:  “Nhất  thiết  chúng 

 sanh giai hữu Như Lai trí huệ đức tướng, đản dĩ vọng tưởng chấp trước nhi 

 bất  năng  chứng  đắc” (Hết  thảy  chúng  sanh  đều  có  trí  huệ  đức  tướng  của 

Như  Lai,  nhưng  vì  vọng tưởng, phân biệt, chấp trước  nên chẳng thể chứng 

đắc).  Đức  Phật  dạy  rõ  ràng,  minh  bạch  như  thế  đó,  vì  sao  quý  vị  bị  mất 

quang  minh?  Vì  có  vọng  tưởng,  có  phân  biệt,  có  chấp  trước.  Vọng  tưởng, 

phân biệt, chấp trước khiến cho đức năng nơi tự tánh bị che lấp. Quý vị phải 

biết: Bị che lấp, chứ hoàn toàn chẳng bị mất đi. Giống như ngày mưa trời u 

ám, mây đen dày kịt che khuất thái dương, thái dương không mất đi, vẫn tồn 

tại, chỉ bị chướng ngại, che khuất, tỏa ánh sáng yếu ớt, chẳng thấy được đức 

dụng chói lọi viên mãn. Nguyên do là như vậy đó! 

Nếu chúng ta trừ khử mây đen vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thì đức 

năng  nơi  tự tánh sẽ  hiện tiền  viên  mãn.  Ánh thái dương  lại chiếu khắp  nơi. 

Nay chúng ta đang mê, tịnh quang của tánh đức bị khuất đi, nay cầu Phật gia 

trì, Phật quang chiếu gội, khiến chướng ngại của chúng ta bị hóa giải, đây là 

chuyện  thật,  không  giả  đâu!  Nay  chúng  ta  phải  thực  hiện  cụ  thể  bằng  cách 

nào? Phật quang chiếu đến ta, vọng tưởng, phân biệt, chấp trước đều bị hóa 

giải; phiền não tập khí dần dần tiêu trừ, chuyện tốt! Phật quang nhiễu quanh 

thân chúng ta, vấn đề là quý vị phải tiếp nhận. Quý vị nói: “Tôi không thấy 

Phật  quang,  làm  sao  tiếp  nhận?”  Kinh  sách  ở  đâu  là  Phật  phóng  quang  tại 

chỗ  đó.  Do  vậy,  vì  sao  chúng  tôi  thường  nghĩ  phải  ấn  tống  Đại  Tạng  Kinh 

hòng giới thiệu kho báu chân thật nhất (Pháp Bảo) trong thế gian và xuất thế 

gian cho hết thảy 

chúng sanh?  “Tịnh quang chiếu ngã”  đấy! 

Trong  thời  gần đây,  lại có thêm  một tầng  chướng  ngại. Chướng  ngại  gì 

vậy? Người hiện tại không học văn chương Văn Ngôn. Phải biết văn chương 

Văn Ngôn là một sáng tạo trí huệ khôn sánh của tổ tiên xa xưa Trung Quốc. 

Bởi  lẽ,  họ  biết  ngôn  ngữ sẽ  bị  biến  chuyển  theo  thời  đại;  nếu  văn  tự  giống 

hệt như ngôn ngữ [thường nhật] thì người hiện thời nghe những lời cổ nhân 

nói sẽ chẳng hiểu gì. Văn tự cổ nhân viết nay ta không có cách gì đọc được, 

phải tìm chuyên gia, học giả khảo cổ, mà vẫn chưa chắc thực sự hiểu được ý 

nghĩa, đa số chỉ là suy đoán. Vì thế, lão tổ tông của người Hoa thông minh, 

tách rời ngôn ngữ và văn tự. Không cần biết ngôn ngữ biến hóa ra sao, văn 

tự quyết định không thay đổi. Chiêu này lợi hại lắm, văn tự là công cụ, dùng 

văn tự ghi chép lại những trí huệ và kinh nghiệm của tổ tiên xa xưa, truyền 

lại  cho  con  cháu  đời  sau,  khiến  cho  con  cháu  đời  sau  đọc  đến  văn  tự cũng 

giống như trò chuyện trao đổi ở ngay trước mặt nhau. Đấy là một phát minh 

hết sức vĩ đại, cả thế giới có dân tộc nước nào có được như thế đâu? 

Hiện  tại  người  ta  không  muốn  học  nữa,  cho  là  văn  chương  Văn  Ngôn 

khó khăn quá. Thật ra, văn chương Văn Ngôn không khó khăn chút nào hết, 

vô cùng dễ dàng! Không học thì khó, nếu quý vị học rồi sẽ không khó nữa. 

Xưa  kia  tôi  đến  Đài  Loan,  tôi  còn  thâu  thập  được  mười  mấy  bản,  không 

nhiều, hình như mười hai, mười ba bản thôi, những bản văn ấy là sách giáo 

khoa  của  học  trò  Tiểu  Học  thời  đầu  Dân  Quốc.  Trong  những  sách  ấy,  có 

sách  dạy  học  trò tiểu  học  làm  văn  thời  đầu  Dân  Quốc,  tức  là  sách  làm  văn 

mẫu.  Khi  ấy,  tôi  thường  dọn  nhà  trôi  nổi  khắp  nơi,  những  cuốn  sách  ấy  bị 

thất  lạc,  nay  ước  chừng  chỉ  còn  năm,  sáu  quyển.  Những  loại  văn  chương 

dành cho  trẻ  nhỏ khoảng  mười  tuổi ấy  nay sinh  viên  học khoa Văn của đại 

học chẳng những viết không được, mà đọc cũng thấy khó khăn, vẫn phải tra 

tự  điển  tìm  tài  liệu;  chứng  tỏ  sinh  viên  khoa  Văn  trong  đại  học  hiện  thời 

trình độ không bằng học trò tiểu học thời đầu Dân Quốc! 

Trẻ  nhỏ  độ  mười  tuổi  còn  có  thể  viết  được  văn  chương,  đương  nhiên 

kinh  Phật đối  với bọn chúng chẳng khó khăn  gì. Kinh Phật  là  loại  văn Văn 

Ngôn đơn giản, rõ ràng nhất. Vào thời đầu Dân Quốc, với trình độ văn học 

như vậy, học trò Tiểu Học có thể đọc kinh là vì khi tổ sư đại đức dịch kinh, 

các Ngài đặc biệt dùng loại văn tự đơn giản, rõ ràng nhất. Trong văn học sử 

Trung Quốc,  văn tự được  dùng trong kinh Phật được  gọi  là  Biến  Thể Văn. 

Nếu quý  vị đem so  với cổ  văn, chẳng  hạn như lấy bộ Cổ Văn Quán Chỉ  ra 

so, bất cứ thiên văn chương nào trong Cổ Văn Quán Chỉ cũng phức tạp hơn 

kinh Phật.  Kinh Phật có thể  nói  là  văn  Bạch  Thoại của  thời ấy,  ý các tổ sư 

phiên dịch kinh đều mong mỏi kinh Phật được lưu thông phổ biến, chẳng bị 

văn tự gây chướng ngại. Nay không đọc được văn chương Văn Ngôn là tăng 

thêm  một  tầng  chướng  ngại.  Hiện  nay,  trong  những  điều  khó  khăn,  lại  có 

thêm  một  chuyện  khó  khăn  nữa!  Hiện  thời  mọi  người  dùng  lối  viết  Giản 

Thể, không biết Phồn Thể167, khó khăn lại nhiều thêm lên; có phải là rắc rối 

lắm  hay  không?  Khiến cho Pháp  Bảo  thực sự  vô thượng,  là sách  vở có thể 

giúp cho chúng ta giải quyết hết thảy vấn đề thế gian và xuất thế gian càng 

ngày càng cách xa chúng ta! Nghĩ đến điều này đúng là khiến cho người ta 

đau lòng buốt dạ! 

Bọn  con  cháu  đời  sau  chúng  ta  quên  mất  ân  đức  tổ  tiên,  không  biết  tổ 

tiên dụng tâm khổ sở, yêu thương con cháu sâu đậm. Do vậy, nay chúng ta 

đọc  đến  câu  “tịnh  quang  chiếu  ngã,  từ  thệ  nhiếp  ngã”  ở  đây,  thì  “thệ”  là 

bốn mươi tám nguyện, nguyện nào cũng đều nhằm giúp cho hết thảy chúng 

sanh  phá  mê  khai  ngộ,  vãng  sanh  Tịnh  Độ,  một  đời  thành  Phật.  Phật  có 

nguyện ấy, nay chúng ta có tâm, dùng chân tâm cầu khẩn, tương ứng với bổn 

nguyện của A Di Đà Phật. Phải thực sự tương ứng, chúng ta phải giống với 

bốn  mươi tám  nguyện của A Di Đà Phật. Chúng ta đọc tụng  kinh điển  mỗi 

ngày,  mỗi  lần quý  vị đọc tụng  là  một  lần  Phật quang chiếu soi, Phật  quang 

chiếu rọi quý vị. Quý vị niệm Phật, mỗi câu Phật hiệu là một lần Phật quang 

chiếu đến. 

Trong Mật Giáo có Đại Quán Đảnh, Quán Đảnh nghĩa là gì? Trong bản 

chú giải Vô Lượng Thọ Kinh, lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ đã giảng rất rõ ràng. 

Cụ vốn là một vị Kim Cang Thượng Sư bên Mật Tông, cụ giảng rất dễ hiểu. 

Trong từ ngữ Quán Đảnh, chữ Đảnh (頂) chỉ cho Phật pháp tối cao, đại pháp 

vô  thượng  chí  cao.  Quán  (灌)  là  gì?  Quán  là  truyền  thụ.  Nói  cách  khác,  ý 

nghĩa thực sự của Quán Đảnh là đem vô thượng đại pháp truyền cho quý vị 

thì  gọi  là  Quán  Đảnh.  Nay  chúng  ta  biết  vô  thượng  đại  pháp  là  gì?  Là  Vô 

Lượng Thọ Kinh, là A Di Đà Kinh, vô thượng đại pháp đấy! 

Vào thời đại Tùy - Đường, những cao tăng đại đức là tổ sư các tông phái, 

hầu như đều công nhận kinh Hoa Nghiêm là kinh bậc nhất trong hết thảy các 

kinh do đức Phật đã nói trong bốn mươi chín năm, gọi Hoa Nghiêm là  “kinh 

 trung  chi  vương” (vua  của  các  kinh).  Hoa  Nghiêm  đến  cuối  cùng  quy  về 

Tịnh  Độ. Vì thế, tổ sư  đại đức  nói  Hoa Nghiêm, Pháp  Hoa,  những bộ kinh 

lớn  ấy  đều  là  những  kinh  chỉ  dẫn  [hành  nhân  học  Phật]  hướng  về  kinh  Vô 

Lượng Thọ, những kinh to luận lớn chỉ dẫn quý vị hướng về kinh Vô Lượng 

Thọ, dẫn dắt quý  vị quay  về Tây  Phương  Cực  Lạc thế  giới. Chúng tôi thấy 

những lời ấy không sai chút nào, xác thực là như thế, dẫn dắt về Tây Phương 

Cực Lạc thế giới. Tây phương Cực Lạc thế giới mới là bậc nhất trong những 

thứ bậc nhất, thù thắng khôn sánh. 

Khi giới thiệu những bộ kinh lớn ấy, chúng tôi đã nói rất rõ ràng, chúng 

ta đọc kinh Vô Lượng Thọ từ đầu đến cuối một lượt chính là A Di Đà Phật 

và mười phương chư Phật Như Lai đã quán đảnh cho mình một lượt. Quý vị 

đọc hai lần là được quán đảnh hai lần. Trong một đời này, quý vị được chư 

Phật Như Lai quán đảnh không biết bao nhiêu lần! Thế  mà vẫn không khai 

ngộ,  vẫn  cứ  hồ  đồ!  Hãy  nghĩ  xem!  Quý  vị  nghĩ  xem:  Nghiệp  chướng  sâu 

nặng quá, hằng ngày quán đảnh mà quý vị vẫn không khai ngộ. Do đây phải 

biết  nghiệp  chướng,  tập  khí,  phiền  não  đáng  sợ!  Làm  thế  nào  để  tiếp  nhận 

Phật  quang  chiếu  gội,  tiếp  nhận  đại  pháp  quán  đảnh?  Trong  những  buổi 

giảng,  chúng  tôi  cũng  thường  nói:  “Phải  trừ  khử  chướng  ngại  của  chính 

mình!” Chúng ta có chướng ngại nghiêm trọng, chướng ngại mình, kìm hãm 

mình,  Phật  quang  không  chiếu  gội  được,  không  có  cách  gì  tiếp  nhận  quán 

đảnh! Tôi thường khuyên các đồng học, không biết đã khuyên bao nhiêu lần, 

phải dẹp trừ ý niệm tự tư tự lợi, buông tự tư tự lợi xuống, buông danh văn, 

lợi  dưỡng  xuống,  buông  hưởng  thụ  ngũ  dục,  lục  trần  xuống,  buông  tham  - 

sân - si - mạn xuống. Nếu thực sự buông xuống được, chướng ngại sẽ không 

còn  nữa,  “tịnh  quang  chiếu  ngã”,  thực  sự  chiếu  đến,  “từ  thệ  nhiếp 

 ngã”,  thực  sự  có  sức  nhiếp  thọ  mà  quý  vị  sẽ  cảm  nhận  được.  Đem  đảnh 

pháp (pháp vô thượng) rưới vào mình, mình cũng cảm nhận được. 

Có  thể  nói  là  phiền  não  của  quý  vị  mỗi  tháng  nhẹ  đi,  phiền  não  nhẹ  đi 

theo từng tháng, trí huệ tăng trưởng theo từng tháng, pháp hỷ sung mãn, quý 

vị bèn hết sức vui vẻ, yêu thích học tập những pháp môn ấy. Vì sao? Quý vị 

thực sự được lợi ích, công phu quả nhiên đắc lực. Mỗi một tuần quý vị cảm 

thấy khác hẳn, tức là tuần nào cũng tiến bộ, rõ rệt, hiển nhiên. Lúc công phu 

đạt đến một mức độ cao, quý vị cảm thấy như thế nào? Mỗi ngày khác nhau. 

Ngày hôm nay khác với ngày hôm qua, ngày hôm qua khác hẳn ngày trước 

đó, tiến bộ nhanh chóng! Chỉ cần thực sự thực hiện, chuyện này mọi người 

đều  bình  đẳng,  vốn  sẵn  bình  đẳng,  vấn  đề  là  quý  vị  có  chịu  thực  hiện  hay 

không?  Chịu  buông  xuống  hay  không?  Mấu  chốt  là  ở  chỗ  này.  Thấy  thấu 

suốt bèn buông  xuống, buông  xuống bèn thấy thấu suốt. Thấy thấu suốt  hỗ 

trợ  buông  xuống,  buông  xuống  hỗ  trợ  thấy  thấu  suốt.  Thấy  thấu  suốt  là  trí 

huệ,  buông  xuống  là  công  phu.  Hễ  buông  xuống  tâm  bèn  thanh  tịnh,  tâm 

thanh tịnh sanh ra trí huệ. 

Vì sao không chịu buông  xuống? Vì sao đối  với tập khí, phiền  não  vẫn 

tham đắm như thế? Phải thường ghi nhớ những gì đức Phật giảng trong hội 

Bát Nhã là sự thật:  “Phàm sở hữu tướng, giai thị hư vọng” (phàm những gì 

có  hình  tướng  đều  là  hư  vọng) ,  “nhất thiết  hữu  vi  pháp,  như  mộng,  huyễn, 

 bào, ảnh” (hết thảy pháp hữu vi, như mộng, huyễn, bọt, bóng), phải thường 

suy tưởng! Vì sao? Để đối phó mê hoặc, tham luyến từ vô thỉ kiếp đến nay. 

Quý  vị  không  buông  xuống  được  là  vì  mê  hoặc,  tham  luyến,  bất  cứ  gì  vẫn 

muốn giành lấy. Thực sự thấu hiểu thì người ta có đưa cho mình, mình cũng 

không cần. Vì sao? Hư vọng! Không thật! Vạn pháp đều không, kể cả thân 

thể của chính mình cũng đều hư huyễn, chẳng thể được! Kinh Bát Nhã giảng 

rất hay:  “Nhất thiết pháp vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc” (hết thảy 

pháp  vô  sở  hữu,  rốt  ráo  không,  chẳng  thể  được).  Thực  sự  thực  hiện  những 

lời giáo huấn ấy của đức Thế Tôn trong cuộc sống thường ngày thì mỗi ngày 

quý vị có tiến bộ, ngày ngày tăng trưởng trí huệ, giống như trong Đàn Kinh, 

Huệ Năng đại sư đã nói, Ngài thưa cùng Ngũ Tổ:  “Trong tâm đệ tử thường 

 sanh  trí  huệ”.  Cảnh  giới  ấy  không  phải  là  ngày  ngày  sanh  trí  huệ,  mà  là 

niệm  niệm  sanh  trí  huệ!  Đó  là  hạng  người  nào  vậy?  Pháp  Thân  Bồ  Tát! 

Minh  tâm  kiến  tánh,  niệm  niệm  sanh  trí  huệ,  chẳng  sanh  phiền  não,  phiền 

não không có, đoạn sạch sẽ rồi! 

Vì thế, ở đây, chúng ta nhất định phải biết nhất tâm quy mạng, nhất tâm 

cầu nguyện, cầu Phật gia trì, chúng ta sẽ tiến bộ rất nhanh. Cầu nguyện thì tự 

mình phải có hành động; không có hành động chỉ nói xuông thì là hư vọng, 

chẳng thể có cảm ứng, phải có hành động. Hành động như thế nào? Câu tiếp 

theo sẽ cho biết: 



 Ngã  kim  chánh  niệm,  xưng  Như  Lai  danh,  vị  Bồ  Đề  đạo,  cầu  sanh 

 Tịnh Độ.  

       我今正念。稱如來名。為菩提道。求生淨土。 

       (Con nay chánh niệm, xưng danh Như Lai, vì đạo Bồ Đề, cầu sanh Tịnh 

 Độ).  



Đây  là thể  hiện ra  hành động,  thực sự  mong cầu.  Niệm  Phật  nhằm  loại 

bỏ,  xa  lìa  tà  niệm.  Tà  niệm  là  gì?  Là  tham  luyến  đối  với  hết  thảy  pháp  thế 

gian  và  xuất  thế  gian.  Trong  những  buổi  giảng,  chúng  tôi  thường  nói:  Đối 

với  hết  thảy  người,  sự,  vật,  có  ý  niệm  khống  chế,  có  ý  niệm  chiếm  hữu, 

những  ý  niệm ấy  là tà  niệm, đâu phải  là chánh  niệm! Ý  niệm tổn  người  lợi 

mình,  ý  niệm  kiêu  mạn,  ghen  ghét  là  tà  niệm  nghiêm  trọng,  thảy  đều  phải 

buông  xuống.  Chánh  niệm  là  gì?  Nhất  tâm  quy  mạng,  phát  tâm  Bồ  Đề, 

chuyên  cầu  Tịnh  Độ,  đấy  là  chánh  niệm.  Tiếp  theo  đó  lại  nói  rất  rõ 

ràng:  “Xưng  Như  Lai  danh” ,  chánh  niệm  đấy!  Trong  tâm  chỉ  có  A  Di  Đà 

Phật, đó là chánh niệm. Ý niệm thuần chánh, trừ A Di Đà Phật ra, quyết định 

chẳng có một tà niệm nào xen tạp. 

Ta xưng danh, ta cầu vãng sanh, ta hy vọng thành Phật đạo, nhằm để làm 

gì?  “Vị Bồ Đề đạo, cầu sanh Tịnh Độ” . Bồ Đề đạo chính là thấu hiểu triệt để 

rốt ráo viên mãn chân tướng của nhân sinh vũ trụ, đó gọi là Bồ Đề đạo. Hiểu 

rõ rồi mới biết: Khắp pháp giới hư không giới chỉ là chính  mình. Ai biết sự 

thật ấy ? Không ai biết, chỉ có Pháp Thân Bồ Tát biết. Từ ngữ lục của Tông 

Môn,  chúng  ta  nghe  những  người  giác  ngộ  nói  ra  cảnh  giới  giác  ngộ,  họ 

nói:  “Hư không pháp giới thị sa-môn nhất chích nhãn” (Hư không pháp giới 

là  một  con  mắt  của  sa-môn).  Nghĩa  là  sao?  Hư  không,  pháp  giới,  sát-độ, 

chúng  sanh  và  chính  mình  là  một  Thể,  gọi  là  Pháp  Thân,  thanh  tịnh  Pháp 

Thân.  Pháp  là  gì?  Pháp  là  hết  thảy  các  pháp;  vì  thế,  đối  với  người  thực  sự 

giác ngộ hiểu thấu thì hết thảy các pháp là tự thân, là chính mình,  “duy tâm 

 sở hiện, duy thức sở biến” . 

Tâm  hiện  là  Nhất  Chân  pháp  giới,  thức  biến  là  mười  pháp  giới.  Hoàn 

toàn  là  chính  mình,  giống  như  nằm  mộng.  Mộng  cảnh  hoàn  toàn  do  chính 

mình  tâm  hiện  thức  biến,  không  có  gì  là  pháp  ngoài  tâm  cả!  Vì  vậy, 

nói:  “Tâm ngoại vô pháp, pháp ngoại vô tâm” (Ngoài tâm không pháp, ngoài 

pháp  không  tâm).  Tâm  ở  đâu?  Tâm  ở  nơi  các  pháp.  Pháp  ở  đâu?  Pháp  do 

Tâm hiện, Tâm và Pháp là một, không hai. Ngài A Nan tìm Tâm ở chỗ nào? 

Nói  thật  ra,  về  căn  bản,  Ngài  cũng  không  hiểu,  chẳng  những  không  hiểu 

Chân  Tâm,  mà  cũng  không  biết  vọng  tâm.  Hiểu  được  một  thứ  thì  hiểu  hết 

thảy. Quý vị hiểu chân tâm bèn biết vọng tâm. Triệt để hiểu rõ vọng tâm sẽ 

thấu  hiểu  chân  tâm.  Vũ  trụ  là  một,  sống  động,  là  chính  mình.  Chính  mình 

đối với chính mình, lẽ đâu không yêu thương! Vì thế, Phật pháp nói:  “Đồng 

 thể đại từ, vô duyên đại bi” . Từ bi không có điều kiện, cũng không có đẳng 

cấp, bình đẳng. 

Khắp pháp giới, hư không giới do chính mình tâm hiện thức biến; vì thế, 

trong  hết  thảy  vạn  pháp,  vạn  vật  là  chính  mình,  là  tự  phần!  Cớ  sao  không 

thương tiếc? Ta tiếc quý tròng mắt của chính mình, chẳng để cho một hạt bụi 

tro nhiễm ô [tròng mắt]. Ta yêu mến thân thể mình, nay hiểu rõ rồi, yêu mến 

hết thảy cõi nước và chúng sanh trọn khắp pháp giới, hư không giới. Đấy là 

Bồ Đề đạo! Vì vậy, cầu sanh Tịnh Độ chính là viên mãn rốt ráo Phật quả vô 

thượng Bồ Đề, ta vì điều đó mà cầu sanh Tịnh Độ. Đấy chính là bổn nguyện 

của  Như  Lai,  hy  vọng  hết  thảy  chúng  sanh  nhanh  chóng  thành  Phật,  hoàn 

toàn tương ứng với bổn nguyện của Như Lai. A! Bây giờ đã hết giờ rồi! 



* 

Chư vị đồng học! 

Xin xem tiếp bài Tịnh Độ Văn của Từ Vân Sám Chủ trong thời thứ ba: 



 Phật  tích  bổn  thệ:  Nhược  hữu  chúng  sanh,  dục  sanh  ngã  quốc,  chí 

 tâm tín nhạo, nãi chí thập niệm, nhược bất sanh giả, bất thủ Chánh Giác.  

佛昔本誓。若有眾生。欲生我國。志心信樂。乃至十念。若不生者

。不取正覺。 

 (Phật xưa đã thề: Nếu có chúng sanh muốn sanh cõi ta, chí tâm tin ưa, 

 dẫu chỉ mười niệm, nếu chẳng được sanh, chẳng lấy Chánh Giác).  



Chúng ta xem đoạn này. Đoạn này nhắc tới lúc A Di Đà Phật tu hành Bồ 

Tát đạo.  Từ  kinh  Vô  Lượng  Thọ  chúng  ta  đọc  thấy,  sau  khi  Ngài  xuất  gia, 

trở thành tỳ-kheo  Pháp Tạng,  đối  trước Tự Tại Vương  Phật phát  bốn  mươi 

tám  nguyện.  Chữ  “bổn  thệ”  chỉ  bốn  mươi  tám  nguyện.  Mỗi  một  nguyện 

trong  bốn  mươi  tám  nguyện  đều  nhằm  dẫn  dắt  mười  phương  thế  giới  hết 

thảy  chúng  sanh  vãng  sanh  Tịnh  Độ.  Nguyện  được  nêu  ở  đây  chính  là 

nguyện thứ mười tám, bốn mươi tám nguyện quả thật lấy nguyện thứ mười 

tám  làm  trung  tâm.  Nguyện  thứ  mười  tám  nói  gì?  “Thập  niệm  tất 

 sanh” (Mười  niệm  ắt  được  vãng  sanh).  Mười  niệm  này  là  mười  niệm  lúc 

lâm  chung,  giả  sử  một  người  cả  đời  chưa  từng  tiếp  xúc  Phật  pháp,  lúc  lâm 

chung  có  ai  dạy  kẻ  ấy  niệm  Phật;  kẻ  ấy  chịu  tiếp  nhận,  thực  sự  chịu  niệm, 

cầu  nguyện  vãng  sanh  đều  được  vãng  sanh,  pháp  môn  này  chẳng  thể  nghĩ 

bàn! 

Vì  thế,  ở  Nhật  Bản  nay  có  một  tông  phái  mang  tên  Bổn  Nguyện  Niệm 

Phật. Nói thật ra, cổ nhân, cổ đại đức đề xướng bổn nguyện niệm Phật không 

sai, quyết định chính xác; nhưng con người hiện tại đề cao bổn nguyện niệm 

Phật  lại  là  đầu  cơ,  mánh  khóe,  không  thể  vãng  sanh  vì  không  có  thành  ý! 

Bốn  mươi  tám  nguyện  họ  không cần  biết  đến,  chỉ  chuyên  biết  đến  nguyện 

thứ  mười  tám,  sai  lầm  rồi!  Chúng  ta  xem  lời  khai  thị  của  thiền  sư  Trung 

Phong ở phần trên: Phát nguyện! Pháp môn này là Tín - Nguyện - Hạnh, hội 

đủ ba điều kiện. Nguyện phải tương ứng với bốn mươi tám nguyện, thiền sư 

Trung Phong  giảng rất rõ ràng, rất  minh  bạch.  Lời ấy không phải chỉ  mình 

Ngài nói mà tổ sư đại đức xưa nay đều nói như thế. Từ giáo pháp Đại Thừa 

chúng  ta  hiểu  được  ý  nghĩa  này,  kinh  Hoa  Nghiêm  thường  nói:  “Nhất  tức 

 nhất  thiết,  nhất  thiết  tức  nhất” (Một  chính  là  hết  thảy,  hết  thảy  chính  là 

một) .  Đây là một nguyên tắc cơ bản bất biến trong Phật pháp. Do vậy, quý vị 

phải  hiểu:  “Mỗi  một  nguyện trong bốn mươi  tám  nguyện  nhất  định phải 

 bao  hàm  bốn  mươi  bảy  nguyện  kia,  thiếu  một  nguyện  thì  Nguyện  sẽ 

 không viên mãn, bị khiếm khuyết! ”  

Do con người hiện tại không hiểu đạo lý này, cho là trong bốn mươi tám 

nguyện chỉ cần  nguyện thứ mười tám  là được rồi,  lâm chung  mười  niệm ắt 

vãng  sanh,  những  thứ  khác  không  cần  đến.  Trơ  trọi  một  mình  nguyện  ấy, 

không  có  bốn  mươi  bảy  nguyện  kia  thì  nguyện  ấy  chẳng  thể  thành  lập.  Vì 

sao nói cổ đức không sai lầm? Bốn mươi tám nguyện cổ đức biết cả, nguyện 

mười tám này bao hàm trọn vẹn bốn mươi bảy nguyện kia, dẫu một nguyện 

cũng  không  thiếu,  đấy  là  đúng!  Do  vậy,  không  sai.  Người  hiện  thời  không 

hiểu, nói khó nghe hơn là dạy chúng sanh sai lầm, [khiến cho] những chúng 

sanh hảo tâm ấy cuối cùng chẳng được vãng sanh. Chuyện này xưa nay tổ sư 

đại đức không ngừng cảnh tỉnh chúng ta, chỉ sợ chúng ta hiểu lầm ý nghĩa: 

[Nhiều người cứ tưởng] bình thời không học Phật, ăn uống, vui chơi, đến khi 

lâm chung niệm Phật là được, cớ gì lúc bình thường cứ phải nhọc nhằn? Tợ 

hồ  niệm  Phật  tiện  nghi  như thế  đó!  Xưa  nay  đại  đức  khuyên  dạy  chúng  ta: 

Lâm chung mười niệm phải hội đủ ba điều kiện, lúc lâm chung quý vị có đủ 

ba điều kiện ấy hay không? 

1)  Thứ  nhất,  lúc  lâm  chung  sáng  suốt,  tỉnh  táo,  không  mê  hoặc,  không 

điên đảo, điều này quý vị có làm được hay không? Quý vị hãy chú tâm quan 

sát những  người  mắc bệnh  rất  nặng, cái chết  gần kề. Quý  vị thấy đại đa số 

ngay  cả  người  nhà  mà  họ  còn  không  nhận  biết  được,  mê  hoặc,  điên  đảo. 

Trong  tình  huống  ấy,  thậm  chí  một  niệm  trong  mười  niệm  ấy  còn  không 

khởi  tác  dụng,  chẳng  thể  niệm  được!  Con  cái,  cháu  chắt  mà  họ  còn  không 

nhận biết, đều không biết, làm sao biết đến A Di Đà Phật cho được? Không 

thể nào! Vì thế điều kiện đầu tiên này hết sức khó khăn. Lúc lâm chung sáng 

suốt,  tỉnh  táo  là  đại  phước  báo,  quý  vị  có  đạt  được  phước  báo  này  hay 

chăng? Quý vị có đảm bảo lúc ấy ra đi rất sáng suốt, tỉnh táo hay không? 

Nhất  là  trong  hiện  tại,  trong  xã  hội  hiện  thời  chúng  ta  thường  nghe  nói 

tới  chứng  bệnh  si  ngốc  ở  tuổi  già  (Alzheimer’s  disease),  mắc  bệnh  si  ngốc 

lúc tuổi già ấy là xong, không còn hy vọng gì nơi Tây Phương Cực Lạc thế 

giới nữa. Tây Phương Cực Lạc thế giới không có người si ngốc, kinh Di Đà 

giảng  rất  rõ  ràng:  “Bất  khả  dĩ  thiểu  thiện  căn,  phước  đức,  nhân  duyên  đắc 

 sanh  bỉ  quốc” (Chẳng  thể  dùng  chút  thiện  căn,  phước  đức,  nhân  duyên  để 

sanh về nước ấy). Nói cách khác, phàm ai sanh về Tây Phương Cực Lạc thế 

giới đều là người đại thiện căn, đại phước đức. Đại thiện căn, đại phước đức 

thì  làm  sao  si  ngốc  được?  Không  có  đạo  lý  ấy!  Si  ngốc  là  nghiệp  chướng 

hiện tiền! Vì thế, Phật, Bồ Tát, tổ sư đại đức dạy chúng ta: Lúc còn sống tu 

phước,  tu  huệ.  Quý  vị  có  phước,  có  huệ  thì  lúc  lâm  chung  mới  được  sáng 

suốt,  minh  mẫn,  mới  không  bị  si  ngốc.  Quý  vị  hãy  nghĩ  xem  mình  có  nắm 

chắc được điều kiện đầu tiên này hay không? 

2) Điều kiện thứ hai: Trong lúc khẩn yếu, lúc sắp mất, lúc sắp thở hắt ra 

hơi cuối cùng, lúc ấy phải gặp được thiện tri thức khuyên quý vị niệm Phật. 

Lúc  đó  quý  vị  có  chắc  chắn  gặp  được  người  như  vậy  cảnh  tỉnh  quý  vị  hay 

không? Nếu  lúc ấy không có ai cảnh  tỉnh, dẫu tỉnh táo  vẫn không  thể  vãng 

sanh.  Lúc  ấy  phải  có  người  cảnh  tỉnh,  nay  chúng  ta  gọi  là  “trợ  niệm”.  Tự 

mình có công phu thực sự thì có thể không cần đến người khác trợ niệm; nếu 

tự  mình không có công phu thì trợ  niệm  rất quan trọng,  bên cạnh có  người 

cảnh tỉnh. Đây là điều kiện thứ hai. 

3) Điều kiện thứ ba, người ta cảnh tỉnh, quý vị bèn lập tức tin tưởng, có 

thể  tiếp  nhận,  y  giáo  phụng  hành,  nói  dễ  dàng  sao?  Phiền  não  rành  rành, 

người khác cảnh tỉnh, khuyên quý vị niệm Phật, vẫn cứ nửa tin, nửa ngờ, lúc 

ấy làm sao có thể tin tưởng được? Làm sao có thể phát nguyện được? Vì thế, 

trên  mặt  lý  luận thì “mười  niệm ắt  vãng sanh” chẳng có  vấn đề  gì, chứ xét 

theo sự thật thì khó khăn lắm! 

Nhưng  trên  thực  tế,  có  ai  như  vậy  hay  không?  Có  chứ!  Đúng  là  trong 

vạn ức người khó tìm được một kẻ! Đối với người như vậy, tổ sư đại đức nói 

rất hay: Chẳng phải là ngẫu nhiên, người ấy đời đời kiếp kiếp trong quá khứ 

đã tu pháp  môn  Niệm  Phật, thiện căn rất sâu dầy, chỉ  vì  trong  một đời  này 

không gặp được thiện duyên, mê hoặc, đúng là  “cận châu giả xích, cận mặc 

 giả  hắc” (gần  son  thì  đỏ,  gần  mực  thì  đen),  trong  một  đời  này  không  gặp 

được Phật pháp, bị hoàn cảnh nhiễm ô, nhưng đến lúc lâm chung, có người 

cảnh tỉnh như thế, thiện căn và phước đức sâu dầy trong đời quá khứ lập tức 

hiện  tiền,  bèn  tiếp  nhận,  ra  đi  như  thế  không  phải  là  chuyện  ngẫu  nhiên! 

Cách giải thích này phù hợp lời Thiện Đạo đại sư đã giảng trong Quán Kinh 

Tứ Thiếp Sớ, Thượng Phẩm Thượng Sanh Chương. Ngài nói vãng sanh Tây 

Phương  Cực  Lạc  thế  giới  bốn  cõi,  ba  bậc,  chín  phẩm  “tổng  tại  ngộ  duyên 

 bất đồng” (toàn là do gặp duyên khác nhau). Câu nói này rất hay, toàn là do 

gặp  duyên  khác  nhau.  Suốt  một  đời  này,  quý  vị  chẳng  gặp  được  thiện  tri 

thức,  không  gặp  được  nhân  duyên  tốt,  dẫu  trong  quá  khứ  có  thiện  căn  và 

phước đức sâu dầy vẫn chẳng thể hiện tiền. 

Vì thế, chúng ta phải thực sự nắm vững chuyện vãng sanh thế giới Cực 

Lạc, lúc lâm chung muốn có thể đảm bảo chính mình tỉnh táo, sáng suốt thì 

phải hạ công phu ngay trong hiện tại, phải thực hiện công tác chuẩn bị. Công 

phu ấy chính là đoạn ác tu thiện, đoạn ác tu thiện là phước báo. Lâm chung 

không bị bệnh khổ rõ ràng là phước báo, quý vị phải có phước. Hiện thời có 

phước  đừng  nên  hưởng,  hưởng  hết  phước  báo  ấy  thì  lâm  chung  không  có 

phước.  Hiện  tại  có  phước  báo  thì  phải  nhường  phước  ấy  cho  người  khác 

hưởng,  cúng  dường  đại  chúng,  phước  báo  càng  lớn.  Chúng  ta  mong  cầu 

phước báo đến lúc nào mới hưởng? Lúc lâm chung sẽ hưởng. Lúc lâm chung 

tâm không điên đảo, ý không tán loạn, rõ ràng, minh bạch, đấy là đại phước 

báo thù thắng khôn sánh. Bởi lẽ, thời khắc quan yếu ấy dính líu đến đời sau, 

đời sau phải đi theo Phật đạo chứ không đi vào lục đạo. 

Vì thế, ngàn vạn, ngàn muôn phần chớ nên hiểu lầm ý nghĩa mười niệm, 

chẳng nên có tâm lý cầu may. Hiện tại có không ít kẻ tu Bổn Nguyện Niệm 

Phật,  tự  quý  vị  phải  suy  nghĩ  cho  kỹ:  Tốt  nhất  là  xem  kinh,  nghe  kinh  cho 

nhiều, thấu hiểu đạo lý này. Pháp thế gian cầu may còn chẳng thể thành tựu, 

huống  chi  đại  pháp  thành  Phật!  Tâm  cầu  may,  tâm  đầu  cơ,  mánh  mung,  lẽ 

đâu có chuyện tiện nghi dường ấy! Chính mình phải suy nghĩ, dẫn dụng thệ 

nguyện của Phật,  nay  nguyện  vọng của chúng  ta tương  ứng  với thệ  nguyện 

của Phật. 

 “Nhược hữu chúng sanh” (nếu có chúng sanh): Phạm vi rất lớn, lục đạo 

chúng  sanh  trong  hết  thảy  các  cõi  Phật  trọn  pháp  giới,  hư  không  giới,  chủ 

yếu là đối với lục đạo chúng sanh mà nói.  “Dục sanh ngã quốc” (muốn sanh 

về  cõi  ta),  “dục”  là  bằng  lòng,  là  hướng  theo,  mong  mỏi  sanh  về  Tây 

Phương  Cực  Lạc  thế  giới.  Tiếp  đó,  kinh  văn  nói  đến  điều  kiện  quý  vị  phải 

hội  đủ:  “Chí  tâm  tín  nhạo”  (Chí  tâm  tin  ưa).  Chí  tâm  tin  ưa  là  giống  như 

một câu văn ngay trong thiên phát nguyện này:  “Nhất tâm quy mạng” . Nhất 

tâm quy mạng mới là thực sự chí tâm tin ưa. Chí tâm có thể hiểu là tâm chân 

thành, cũng có thể  hiểu  là chí  nguyện,  nguyện tâm; chí tâm  là  nguyện  tâm. 

Ta tin vào Tây Phương Cực Lạc thế giới, quả thật có Tây Phương Cực Lạc 

thế giới, quả thật có chuyện A Di Đà Phật đến tiếp dẫn vãng sanh, tin chính 

mình thực sự hội đủ điều kiện vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới. Đầy 

đủ ba thứ tin tưởng như vậy mới gọi là tín tâm thành tựu.  “Nhạo”  (樂) là ưa 

thích,  hoan  hỷ,  tức  là  có  Tín,  có  Nguyện.  Trong  Di  Đà  Yếu  Giải,  đại  sư 

Ngẫu  Ích  bảo  chúng  ta:  Điều  kiện  để  vãng  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế 

giới  là  tín  -  nguyện:  “Chân  tín,  thiết  nguyện,  tất  định  đắc  sanh” (Lòng  tin 

chân thành, nguyện thiết tha, nhất định được vãng sanh). Tiếp đó, Ngài nói 

công  phu  niệm  Phật  sâu  hay  cạn  liên  quan  đến  phẩm  vị  sẽ  cao  hay  thấp. 

Người có công phu niệm Phật sâu thì phẩm vị cao, người có công phu niệm 

Phật cạn thì phẩm  vị  thấp. Phẩm  vị cao  hay thấp  là do công phu  niệm Phật 

sâu hay cạn:  “Đắc sanh dữ phủ, tại tín nguyện chi hữu vô” (Được vãng sanh 

hay  chăng  là  do  tín  -  nguyện  có  hay  không?).  Đối  với  ba  điều  kiện  Tín  - 

Nguyện  -  Hạnh  ấy,  lâm  chung  mười  niệm  thì  mười  niệm  chính  là  Hạnh, 

cũng đầy đủ Tín - Nguyện - Hạnh; dẫu cho lâm chung một niệm thì niệm ấy 

cũng là Hạnh, ba điều kiện được tương ứng. 

Hai câu sau chúng ta nghe đã quá quen, rất quen thuộc:  “Nhược bất sanh 

 giả,  bất  thủ  Chánh  Giác” (Nếu  [hành  nhân  Tịnh  Độ  đã  đầy  đủ  những  điều 

kiện  như  đã  nói  trên  đây]  mà  chẳng  được  sanh  [về  Cực  Lạc],  chẳng  lấy 

Chánh  Giác).  [A  Di  Đà]  Phật  đã  từng  phát  nguyện  như  thế,  nếu  ai  hội  đủ 

những  điều  kiện  ấy  mà  không  thể  vãng  sanh  thì  Pháp  Tạng  Bồ  Tát  chẳng 

thành Phật,  “thành Chánh Giác”  chính là thành Phật. Pháp Tạng Bồ Tát nay 

đã thành Phật nơi Tây Phương Cực Lạc thế giới, thành A Di Đà Phật, thành 

Phật đến nay đã mười kiếp. Nói cách khác, nguyện nào trong bốn mươi tám 

nguyện của Ngài cũng đều được thực hiện hoàn tất; nếu còn một nguyện nào 

chưa  hoàn  tất,  Ngài  không  thể  thành  Phật.  Câu  nói  này  có  ý  nghĩa  rất  sâu, 

nhất định phải hiểu: Một nguyện chưa hoàn tất thì chẳng thể thành Phật, chứ 

không phải chỉ có  một nguyện thứ mười tám. Ở đây, thiền sư Trung Phong 

khai  thị  rất  hay:  Nếu  nhất  định  tương  ứng  với  mỗi  nguyện  trong  bốn  mươi 

tám nguyện thì quý vị sẽ tương ứng với nguyện thứ mười tám. Sao lại có thể 

chuyên giữ lấy một nguyện, vứt bỏ bốn mươi bảy nguyện kia, A Di Đà Phật 

làm sao thành Chánh Giác cho được? Nghĩa lý kinh Phật luôn giảng hết sức 

viên  mãn,  chính  chúng  ta  phải  chú  tâm  đọc  tụng,  quan  sát,  chẳng  thể  nhìn 

lệch lạc. Nếu quý vị nhìn lệch lạc, hiểu sai, nguyện vọng muốn sanh về Tây 

Phương  Cực  Lạc  thế  giới  trong  một  đời  này  sẽ  chẳng  đạt  được,  uổng  công 

mất rồi! Chúng ta lại xem đoạn văn tiếp theo: 



 Dĩ thử niệm Phật nhân duyên, đắc nhập Như Lai đại thệ hải trung.  

以此念佛因緣。得入如來大誓海中。 

 (Do  nhân  duyên  niệm  Phật  này  được  vào  trong  biển  đại  thệ  của  Như 

 Lai).  



Do đức Phật đã từng phát nguyện ấy, nay  chúng ta phát tâm tương ứng 

với bổn nguyện của A Di Đà Phật, nay chúng ta nghiêm túc niệm Phật. Lúc 

Thích Ca Mâu Ni Phật xuất hiện trong thế gian này, giảng kinh, thuyết pháp 

bốn  mươi  chín  năm  nhằm  mục  đích  giúp  cho  chúng  ta  trong  một  đời  viên 

mãn thành Phật. Đấy là tấm lòng của đức Phật, là ý của đức Phật. Thế nhưng 

đức  Phật  giáo  hóa  chúng  sanh  hy  hữu  nhất  là  tùy  duyên,  đức  Phật  không 

phan duyên. Từ mười  nguyện của Phổ  Hiền  Bồ Tát trong kinh  giáo, quý  vị 

thấy  “tùy hỷ công đức, hằng thuận chúng  sanh” . Tùy  hỷ,  hằng  thuận, Phật 

chẳng  mảy may  miễn cưỡng hết thảy chúng sanh. Vì thế, quý vị thích pháp 

môn  nào,  Ngài  giảng  cho  quý  vị  pháp  môn  ấy.  Quý  vị  thích  tu  pháp  nào, 

Ngài  dạy  quý  vị  tu  pháp  môn  ấy.  Ngài  không  nói  pháp  môn  này  hay  hơn 

pháp môn nọ, trong hết thảy kinh điển quý vị chưa hề thấy đức Phật nói như 

vậy. Tùy thuận căn tánh của mỗi người, tùy thuận duyên phận của mỗi người 

từ vô thỉ kiếp đến nay. 

Mỗi  cá  nhân  trong  một  đời,  như  nay  chúng  ta  ưa  thích  pháp  môn  này, 

chẳng  phải  là  chuyện  trong  một  đời  này  đâu  nhé!  Trong  đời  đời  kiếp  kiếp 

quá khứ đã từng tu học pháp môn này, vừa được tiếp xúc bèn sanh lòng hoan 

hỷ, các pháp môn khác quý vị tiếp xúc rất nhiều, nhưng tâm hoan hỷ không 

sanh khởi, vì nguyên nhân nào? Vì cảm thấy không thân thuộc. Từ trước đến 

nay chưa từng qua  lại, còn pháp  môn  này  rất quen thuộc. Bởi vậy,  hết thảy 

chúng  sanh  căn  tánh  không  giống  nhau,  chí  thú  khác  nhau,  yêu  thích  khác 

nhau, đức Phật có thể tùy thuận bởi tâm Phật thanh tịnh. Đức Phật làm như 

thế, đúng là độ chúng ta. Vì sao chúng ta chẳng thể tự độ mình? Ta đối với 

pháp  môn  này  hoan  hỷ,  khuyên  người  khác  cũng  tin  theo  pháp  môn  này, 

người  ấy  cũng  tin  theo  pháp  môn  này.  Nếu  lúc  người  ấy  không  tin,  chính 

mình sanh phiền não là xong rồi! Phiền não tập khí vừa hiện khởi bèn bị đọa 

lạc.  Quý  vị  phải  giống  như  đức  Phật,  tấm  lòng  mở  rộng,  tùy  thuận  lòng 

người ta ưa thích, mới tốt! Bất luận học pháp môn nào cũng tốt cả, không có 

gì  chẳng  tốt.  Quý  vị  thấy  bụng  dạ  của  mình  rộng  rãi  hơn  nhiều,  thanh  tịnh 

bình đẳng lắm; như vậy là tự độ. 

Sự thị hiện của đức Phật mang ý nghĩa rất sâu, khiến cho chúng ta trông 

thấy bèn giác ngộ, chúng ta phải học theo đức Phật, chớ có chấp trước. Nếu 

người ta muốn học theo những pháp môn khác, ta có năng lực giúp đỡ kẻ đó, 

như  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  có  năng  lực:  Quý  vị  muốn  học  Thiền  bèn  dạy 

Thiền,  mong  học  Mật  bèn  dạy  Mật,  muốn  học  Luật  bèn  dạy  Luật,  bất  luận 

muốn học pháp môn nào, đức Phật đều có năng lực dạy, toàn tri toàn năng! 

Do vậy, đức Phật có thể phổ độ chúng sanh, chúng ta không có được trí huệ 

và năng lực như thế, chỉ có thể học pháp môn này. 

Người  khác  muốn  học  những  pháp  môn  khác,  chúng  ta  bèn  giới  thiệu 

người  khác  cho  họ.  Trong  phần  trên,  tôi  đã  nêu  thí  dụ  rồi  đó:  Có  ai  muốn 

học Thiền, tôi đều giới thiệu đến học với pháp sư Thánh Nhất, tôi biết Ngài 

là  bậc  đại  đức  trong  Tông  Môn.  Ngài  là  một  vị  pháp  sư  giỏi,  chuyên  tu, 

chuyên  môn  tham  Thiền.  Tôi  hết  sức  kính  ngưỡng  Ngài.  Quý  vị  muốn  học 

Thiền tôi đều  giới thiệu đến chỗ Ngài học. Muốn  học Duy Thức, trong quá 

khứ tôi  giới thiệu đến  học  với pháp sư Diễn  Bồi, Ngài chuyên tu  học Pháp 

Tướng Duy Thức Tông. Tôi giới thiệu người khác, không nhất định cứ phải 

lôi  kéo:  “Pháp  môn  ấy  tu  không  tốt  đâu,  chẳng  bằng  pháp  môn  này  đâu!” 

Chẳng thể nói như vậy được, nói như thế không phải là ý Phật. Nói như vậy 

thì  trong  tâm  mình  phải  mang  gánh,  mang  gánh  những  gì?  Gánh  lấy  nhân 

quả, tâm của chính mình không thanh tịnh, bình đẳng. 

 “Pháp môn bình đẳng, không có cao - thấp” , bất bình đẳng là vì chúng 

sanh  căn  tánh  không  bình  đẳng,  phước  đức  của  chúng  sanh  bất  bình  đẳng, 

nhân duyên của chúng sanh bất bình đẳng, chứ pháp môn quyết định là bình 

đẳng. Mình là hạng người căn tánh như thế nào, pháp môn nào thích hợp cho 

mình, tự  mình phải  hiểu rõ ràng, thâm  nhập  một  môn, trường thời  huân  tu, 

không  ai  chẳng  thành  công.  Nếu  quý  vị  muốn  thành  tựu,  viên  mãn  thành 

Phật trong một đời này, quyết định phải buông bỏ hết thảy ô nhiễm thế gian 

và xuất thế gian, phải buông tập khí phiền não xuống. Những thứ ấy chướng 

ngại  tâm  tánh  và  sự  tu  học  của  chúng  ta.  Người  thực  sự  học  đạo  công  phu 

đắc  lực,  tâm  cảnh  của  người  ấy  vĩnh  viễn  thanh  tịnh,  vĩnh  viễn  khoái  lạc, 

quyết định chẳng nẩy sanh phiền não. 

Không  những  học đạo,  mà  những Nho sĩ  đọc sách ở  Trung Quốc trong 

quá khứ, họ đọc sách cũng hiểu rõ đạo lý! Quý vị thấy Luận Ngữ là sách ghi 

chép ngôn hạnh cả một đời của Khổng phu tử, câu thứ nhất là:  “Học nhi thời 

 tập  chi,  bất  diệc  duyệt  hồ” (Học  rồi  thường  tu  tập,  cũng  chẳng  vui  ư?)  Từ 

kinh  nghiệm  một  đời  của  Khổng  lão  phu  tử,  tất  cả  hết  thảy  pháp  trong  thế 

gian này, nay chúng ta gọi là tất cả hết thảy nghề nghiệp thế gian, tất cả hết 

thảy sự nghiệp, nghề  gì tốt  nhất? Quý  vị  hãy  xem điều tâm đắc của  Khổng 

lão  phu  tử  lão  nhân  gia,  Ngài  nói:  “Ngô  thường  chung  nhật  bất  thực”  (Ta 

thường  suốt  ngày  không  ăn),  ta  cả  ngày  không  ăn  cơm,  “chung  dạ bất 

 tẩm”  (suốt đêm không ngủ),  “dĩ tư”  (để suy nghĩ), suy nghĩ rất kỹ, nghĩ đến 

rốt  ráo,  “bất  như  học  dã” (không  gì  bằng  học  cả).  Đấy  chính  là  sự  sung 

sướng  nhất  trong  thế  gian,  bất  cứ  sự  nghiệp  nào,  bất  cứ  nghề  nghiệp  nào 

chẳng  bằng  học!  Học  xong  là  dạy!  Nói  như bây  giờ  là  theo  đuổi  nghề  dạy 

học, nghề này thanh cao, nghề ấy vui sướng,  “học nhi thời tập chi, bất diệc 

 duyệt hồ” . Trong nền giáo dục thời cổ, học những gì? Học theo hiền thánh, 

đọc sách chí  muốn  làm  hiền thánh. Cổ  nhân Trung Quốc đọc sách cầu  học 

nhằm  mục  đích  gì?  Mục  đích  là  muốn  chính  mình  trở  thành  thánh  nhân, 

thành  hiền  nhân;  mục  đích  ấy  chính  xác,  nhà  Phật  chúng  ta  gọi  là  “chuyển 

 phàm thành thánh” . 

Cả một đời đức Phật dạy dỗ, theo đuổi công tác dạy dỗ, mục đích dạy dỗ 

của Phật chúng ta có thể quy nạp thành ba câu. Câu thứ nhất là giúp cho hết 

thảy  chúng  sanh  “chuyển  ác  thành  thiện” ,  đấy  là  mức  thấp  nhất,  nhằm  nói 

với  mọi  người  bình  thường.  Những  ai  thiên  phận  cao  hơn  một  chút,  thông 

minh  linh  lợi  thì  giúp  cho  họ  “chuyển  mê  thành  ngộ” .  Kẻ  lợi  căn  bậc  nhất 

thì  thành  tích  cao  nhất,  nâng  cao  hơn  một  bậc  nữa,  giúp  cho  họ  “chuyển 

 phàm thành thánh” , đấy là mục đích giáo dục. Ngày nay phiền phức rất lớn, 

hiện thời giáo dục không còn nữa, trường học rất nhiều, nhưng dạy điều gì? 

Dạy danh văn lợi dưỡng. Trường học ngày nay nhắm tới mục đích cầu danh, 

cầu  lợi,  chứ  không  phải  là  làm  hiền  làm  thánh,  giáo  dục  hiền  thánh  không 

còn nữa. Do vậy thế giới động loạn, tai nạn dồn dập, rất nhiều tôn giáo ngoại 

quốc nói đến chuyện tận thế. Chúng ta thấy hiện tượng xã hội hiện thời đúng 

là giống như những điềm báo trước ngày tận thế, rất đáng sợ! 

Giáo  dục  của  Trung  Quốc  lẫn  ngoại  quốc  trong  mấy  ngàn  năm  đều  lấy 

thánh học làm chủ đạo, tức là học làm thánh, làm hiền là chuyện sung sướng 

nhất. Bởi thế,  “học nhi thời tập chi, bất diệc duyệt hồ?” (học rồi thường tu 

tập, cũng chẳng sướng sao), pháp hỷ sung mãn.  “Hữu bằng tự viễn phương 

 lai, bất diệc lạc hồ? ” (Có bạn từ xa đến, cũng chẳng vui sao?)  “Bằng”  (朋) 

ở đây là ai? Là người truyền pháp. Học thuật, đạo đức của quý vị có người 

kế thừa, vui sướng lắm! Sự nghiệp nơi pháp thế gian phải có người kế thừa, 

sự nghiệp của quý vị thực sự có thành tích. Dẫu một đời quý vị làm tốt đến 

cách mấy, về sau không có ai kế thừa, mình mất đi là xong, sự nghiệp thành 

tích cũng  như không. Đạo  học cũng  thế, đạo học phải có người kế thừa, có 

truyền  nhân.  Truyền  thừa  quan  trọng  nhất,  đời  đời  truyền  nhau.  Ở  Trung 

Quốc, trong  nhà Phật có rất nhiều tông  phái  là tổ tổ tương truyền, cái được 

truyền  là  đạo,  là  đức.  Cận  đại,  trong  thế  kỷ  này,  dường  như đã  đoạn  tuyệt, 

đều là hiện tượng của ngày tàn. 

Ấn Quang đại sư là Đại Thế Chí Bồ Tát từ Tây Phương Cực Lạc thế giới 

tái lai, đại từ, đại bi, hy vọng cứu vãn kiếp nạn này, Ngài dùng phương pháp 

gì  để  cứu  vãn?  Ngài  dạy  chúng  ta  trong  thời  kỳ  Mạt  Pháp  học  tập  tổng 

cương  lãnh, tổng  nguyên tắc  gồm  mười sáu chữ  “đôn luân, tận phận, nhàn 

 tà,  tồn  thành,  tín  nguyện  niệm  Phật,  cầu  sanh  Tịnh  Độ” (giữ  vẹn  luân 

thường,  tận  hết  trách  nhiệm,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  tín  nguyện  niệm 

Phật,  cầu  sanh  Tịnh  Độ) .  Tổ  sư  Tịnh  Độ  Tông  dạy  như  vậy  đó!  Đối  với 

quảng đại quần chúng, dù không tu Tịnh Độ đi nữa, tu theo những tông phái 

khác, hai câu đầu nhất định phải tuân thủ.  “Đôn luân, tận phận, nhàn tà, tồn 

 thành”  chính  là  đạo  đức.  Đôn  luân  tận  phận  là  đạo,  đại  đạo;  nhàn  tà  tồn 

thành  là  đức.  Bất  luận  tu  học  một  tông  phái  nào,  chẳng  thể  không  có  đạo 

đức. Không có đạo đức thì chẳng phải là Phật pháp, mà là ma pháp! 

Đối  với  sự  truyền  thừa  Phật  pháp,  Ngài  nói  hết  sức  hay:  Lập  đạo  tràng 

nhỏ, đồng tu không được quá  hai  mươi  người, không  hóa duyên,  nhất định 

phải nhớ điều này, quyết định chẳng được hóa duyên, chẳng được quyên mộ. 

Vì sao? Tâm định.  Thường phải động cân não để  hóa duyên, để quyên  mộ, 

tâm sẽ vĩnh viễn không định, tâm không định là xong luôn! Tâm muốn định 

thì đừng hóa duyên, không làm pháp hội, không truyền pháp, không thâu đồ 

đệ, không truyền giới, không làm kinh sám Phật sự, chuyên môn niệm Phật 

tu Tịnh Độ. Phương pháp này hay lắm, tâm quý vị định được. Chúng tôi là 

truyền thừa trực tiếp của Ấn Quang đại sư, lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam thầy tôi là 

học  trò  của  pháp  sư  Ấn  Quang,  chúng  tôi  được  truyền  thừa  từ  cùng  một 

mạch,  quyết  định  tuân  thủ  sự  giáo  huấn  của  thầy.  Vì  thế  cái  đạo  tràng  nhỏ 

này  của  chúng  ta  xây  cất  sắp  hoàn  tất,  đạo  tràng  nhỏ  bé  như  vậy,  chúng 

thường trụ tuân theo nguyên tắc của thầy “không quá hai  mươi người”, đấy 

là  nói  về  chúng  xuất  gia  chúng  tôi  không  đông  hơn  hai  mươi  người.  Mọi 

người khéo ở cùng một chỗ niệm Phật, dạy học. 

Niệm Phật là vì chính mình, để chính mình được vãng sanh. Dạy học là 

truyền pháp, chúng tôi  hy  vọng thánh  giáo của Như Lai được truyền từ đời 

này sang đời kia, có người kế tục. Học Giáo là ngày ngày giảng kinh, hằng 

ngày giảng kinh có khó khăn, vì sao? Viết bài giảng không kịp. Vì thế, trong 

đạo tràng  nhỏ  này của chúng ta,  học Giáo  thì  mỗi tuần tối thiểu  giảng kinh 

hai lượt, quý vị lên giảng đài giảng hai lần. Mỗi lần giảng hai tiếng, hai lần 

là bốn tiếng. Mỗi tuần là bốn giờ, đại khái quý vị có thể soạn bài giảng được. 

Một giờ phải viết một vạn chữ, một tuần viết bản thảo dài bốn vạn chữ được. 

Thường trụ có chuyện gì quý vị cũng không quan tâm tới, chuyên môn học 

kinh  giáo,  lên tòa  giảng cho  mọi  người chúng  ta  nghe. Mọi  người chúng ta 

nghe không vừa ý, quý vị bèn bị gạch tên, bỏ tên quý vị ra, lại có người khác 

muốn học bèn bổ sung vào đó. Danh sách ghi tên đủ rồi, người ngoài muốn 

tham dự cũng không ghi tên được, khác nào chúng ta khai trừ. Do vậy, nếu 

quý vị không dụng công thì không phải là chân chánh học Giáo, không dụng 

công nơi học vấn, nơi đạo đức, rất dễ bị khai trừ! 

Xưa kia, Huệ Viễn đại sư ở Lô Sơn có Tuyển Phật Điện để tuyển lựa. Ở 

đây, chúng ta cũng tuyển Phật, không hội đủ trình độ bèn bị đào thải. Vì thế, 

quý vị nhất định phải dụng công, chẳng thể có tạp niệm, cũng chẳng thể có 

tạp  sự.  Người  đến  hầu  hạ,  phục  vụ  cho  quý  vị  đông  dường  ấy,  nếu  quý  vị 

không thành tựu đạo đức, học vấn, tức là mình coi thường những người ấy, 

quý  vị  chỉ  đành  nhanh  chóng  ra  đi,  nhường  chỗ  cho  người  khác.  Ở  đây 

không  nói  chuyện  tình  cảm,  nếu  nói  tình  cảm  thì  Phật  pháp  bị  hủy  diệt  do 

chính  quý  vị,  chúng  ta  cần  phải  nghiêm  ngặt  tuân  thủ  giáo  huấn  của  tổ  Ấn 

Quang,  hy  vọng  trong  vòng  mười  năm  ở  nơi  đây  sẽ  có  được  mấy  nhân  tài 

xuất hiện. Không cần nhiều! Có được dăm ba vị là chúng ta thành công rồi. 

Phải khổ luyện, khổ học! 

Chúng ta do  nhân  duyên  niệm Phật  này  “đắc nhập Như Lai đại thệ hải 

 trung”  (được  vào  trong  biển  đại  thệ  của  Như  Lai),  tức  là  bốn  mươi  tám 

nguyện. Tâm nguyện, tư tưởng, hành trì của chúng ta tương ứng với Phật tức 

là  tương  ứng  với  kinh  giáo.  Kinh  điển  dạy  chúng  ta  như thế  nào,  chúng  ta 

đều phải thực hiện, phải làm cho được. Có như vậy thì mới có thể tương ứng 

với từng nguyện trong bốn mươi tám nguyện, tương ứng chính là  “nhập Như 

 Lai đại thệ hải trung” (vào trong biển đại thệ của Như Lai). Nếu tương ứng 

với bốn mươi tám nguyện mà chỉ tương ứng được một nửa, còn một nửa vẫn 

chưa tương ứng thì không được rồi! Nguyện nào cũng tương ứng, chẳng thể 

có nguyện nào không tương ứng, đấy mới là  “nhập Di Đà nguyện hải” . Lúc 

ấy đương nhiên sẽ... 



 Thừa Phật từ lực, chúng tội tiêu diệt, thiện căn tăng trưởng.  

承佛慈力。眾罪消滅。善根增長。 

 (Nương từ lực Phật, các tội tiêu diệt, thiện căn tăng trưởng).  



Đây  là  điều  khẳng  định.  Được  từ  lực  của  Phật  gia  trì.  Từ  lực  nào  của 

Phật  gia  trì?  Chính  là  kinh  giáo  của  Phật  gia  trì.  Chúng  ta  biến  những  tư 

tưởng  trong  kinh  giáo  thành  tư  tưởng  của  chính  mình,  bình  thường  chính 

mình suy  nghĩ  lung tung  nay đều buông bỏ  hết. Buông  xuống  những thành 

kiến của chính  mình, buông xuống cách nghĩ và cách nhìn của chính  mình; 

cách nói và cách làm tùy thuận lời giáo huấn của Phật, tùy thuận kinh giáo, 

biến  những  đạo  lý  trong  kinh  giáo  thành  tư  tưởng  của  chính  mình.  Những 

giáo huấn trong kinh giáo biến thành hành vi sinh hoạt của chính  mình. Đó 

là  “học Phật” , học giống lắm. Phật là tấm gương, là khuôn  mẫu cho chúng 

ta,  ta  phải  học  giống  hệt  như  Ngài.  Dù  chẳng  thể  học  hoàn  toàn  giống  hệt 

như  Ngài,  nhưng  cũng  phải  tương  tự.  Học  như  vậy  thì  mới  chẳng  luống 

uổng! Chúng ta tiếp nhận mười phương tín chúng cúng dường. Tôi vừa mới 

nói rồi đó, nếu chẳng đạt đến cảnh giới ấy thì như cổ nhân đã nói rất hay: 

 Thí chủ nhất lạp mễ,  

 Đại như Tu Di sơn,  

 Kim sanh bất liễu đạo,  

 Phi mao đới giác hoàn!  

(Một hạt gạo thí chủ, 

To như núi Tu Di, 

Đời này không liễu đạo, 

Mang lông, đội sừng đền!) 

Quý  vị  mắc  quả  báo,  lúc  chịu  xong  quả  báo,  vẫn  phải  đền  nợ.  Những 

năm  qua,  trong  những  buổi  giảng  chúng  tôi  thường  nói: “Một  bát  cơm  xuất 

 gia khó nuốt lắm, khó hơn kẻ ăn mày xin  cơm nhiều!”  Kẻ ăn  mày  xin cơm 

được người ta thí cho, không phải đáp đền. Còn ở đây là người ta đến trồng 

phước.  Tam  Bảo  là  ruộng  phước,  họ  đến  gieo  phước!  Quý  vị  có  phải  là 

phước  điền  hay  không?  Người  ta  có  thực  sự  gieo  phước  được  hay  không? 

Nếu người ta không gieo phước được, người ta sẽ tính sổ với mình. Do vậy, 

ở  đây  “thừa  Phật  từ  lực” (nhờ  vào  từ  lực  của  Phật).  Phải  biết:  Từ  lực  của 

Phật chính là kinh giáo, quang minh của Phật cũng chính là kinh giáo. Ngày 

ngày  chẳng  tách  rời  kinh  giáo,  ngày  ngày  đọc  kinh,  ngày  ngày  nghiên  cứu 

kinh  giáo,  ngày  ngày  ở  đây  nghiên  cứu,  thảo  luận  kinh  giáo,  phóng  quang 

đấy! Phật phóng quang phổ chiếu nơi đây! 

 “Chúng tội tiêu diệt, thiện căn tăng trưởng” (các tội tiêu diệt, thiện căn 

tăng trưởng): Hai câu này suy nghĩ sẽ biết ngay. Quý vị buông bỏ những tập 

khí phiền não nơi bản thân, hết thảy tùy thuận lời giáo huấn của Phật, đương 

nhiên tội tiêu diệt, tự nhiên thiện căn tăng trưởng! Thiện căn là gì? Tội là gì? 

Gốc của tội là tham - sân - si; bởi thế, tam độc phiền não là tội căn (gốc tội). 

Thiện căn là gì? Tương phản với tội căn là thiện căn. Vô tham, vô sân, vô si 

là ba thiện căn. Tham - sân - si trừ rồi, vô tham, vô sân, vô si hiện tiền, tất cả 

hết thảy thiện pháp thế gian đều sanh khởi từ ba thiện căn này. Tham - sân - 

si không còn, phiền não bèn đoạn, tội bèn diệt. Điều này các đồng học chúng 

ta phải hằng ngày phản tỉnh, hằng ngày phải kiểm điểm. 

Thực hiện công khóa sáng tối, khóa sáng tụng kinh nhằm lay tỉnh chính 

mình. Quý vị nhìn vào nghi thức tụng niệm của chúng ta sẽ hiểu ngay, Tịnh 

Tông  Học  Hội  thành  lập,  tôi  cho  soạn  một  cuốn  nhật  tụng,  bản  khóa  tụng 

này do thầy Ngộ Hạnh phụ trách, tôi bảo thầy ấy soạn. Kinh đọc trong khóa 

sáng  là  bốn  mươi  tám  nguyện  [trích  từ]  kinh  Vô  Lượng  Thọ.  Nói  đến  đây, 

trong tâm quý vị vỡ lẽ, bèn hiểu rõ vì sao lại dùng bốn mươi tám nguyện làm 

kinh  văn khóa sáng?  Khóa tối chúng tôi dùng phẩm ba  mươi  hai  đến phẩm 

ba  mươi  bảy  của  kinh  Vô  Lượng  Thọ,  tôi  chỉ  chọn  hai  đoạn  kinh  văn  ấy. 

Khóa sáng để cảnh tỉnh chính mình, suốt ngày hôm nay tư tưởng và hành trì 

của chính mình phải tương ứng với bốn mươi tám nguyện. Kinh văn khóa tối 

là Ngũ Giới, Thập Thiện khiến cho chúng ta phản tỉnh, đức Phật dạy chúng 

ta làm như thế nào, chúng ta có làm được hay không? Đức Phật bảo chúng ta 

đừng làm, chúng ta có trái phạm hay không? Đấy là tu sám hối! 

Đức Phật dạy chúng ta làm gì mà nếu chúng ta chưa làm, ngày mai nhất 

định  phải  làm.  Phật  dạy  chúng  ta  không  được  trái  phạm  điều  gì,  chúng  ta 

phạm  phải  thì  ngày  mai  nhất  định  phải  răn  dè.  Đấy  chính  là  công  đức  của 

khóa  tụng sáng tối, khóa tụng sáng tối  nhằm  diệt tội sanh thiện.  Khóa  tụng 

sáng  tối  không  phải  là  để  niệm  cho  Phật,  Bồ  Tát  nghe.  Đối  trước  Phật,  Bồ 

Tát tụng khóa niệm sáng tối với ý nghĩa nhờ Phật, Bồ Tát trông chừng, đốc 

thúc,  chứng  minh  cho  chúng  ta:  Ta  có  y  giáo  phụng  hành  hay  không?  Đó 

chính là  “thừa Phật từ lực” (nương vào từ lực của Phật) gia trì, thực sự gia 

trì,  không  giả  chút  nào,  trong  đây  không  có  mảy  may  mê  tín.  Phật,  Bồ  Tát 

dùng  sự  giáo  huấn  để  gia  trì  chúng  ta,  bản  thân  chúng  ta  vui  vẻ  tiếp  nhận 

giáo huấn, sửa lỗi, đổi mới, đổi mê thành ngộ, chẳng phải là được gia trì đó 

ư? Huân tập trong một thời gian dài, hằng ngày thực hiện, chẳng bỏ sót ngày 

nào. 

Chúng ta phiền  não tập khí  nặng  nề, sức dụ dỗ,  mê  hoặc bên  ngoài quá 

lớn.  Một  ngày  không  tu  tập,  tâm  bèn  biến  đổi;  ba  ngày  không  tu  tập,  chắc 

chắn toàn bộ tập khí ác đều hiện hành, quý vị tạo tội nghiệp, ắt đọa tam đồ. 

Trong xã hội thời xưa vẫn duy trì mỗi nửa tháng tụng giới, đấy chính là quy 

củ  Phật  môn.  Vào  thời  ấy  thì  được,  chứ  hiện  tại  không  được,  bây  giờ  mỗi 

nửa  tháng  tụng  giới  một  lần  không  có  tác  dụng  chút  nào  hết!  Phải  như  thế 

nào? Ngày ngày tụng, chúng tôi đem phẩm ba mươi hai đến phẩm ba mươi 

bảy của kinh Vô Lượng Thọ đặt làm khóa tối, vì đoạn này là giới luật, hằng 

ngày  phải  tụng  giới,  ngày  ngày  phải  phản  tỉnh,  ta  đã  làm  được  hay  chưa? 

Quý  vị  hiểu rõ  ý  nghĩa  này,  mới  hiểu  lời  giáo  huấn  và  văn tự của cổ  nhân, 

quý vị thực sự học, làm sao không được thọ dụng? Kẻ thông minh lanh lợi, 

trong một đời nhất định chuyển phàm thành thánh chẳng phải là chuyện giả. 

Bây giờ hết giờ rồi! 



---o0o--- 

Tập 54  



Chư vị đồng học! 

Xin  xem  từ  nửa  đoạn  sau  bài  Tịnh  Độ  Văn  của  pháp  sư  Từ  Vân  trong 

thời thứ ba: 



 Nhược  lâm  mạng  chung,  tự  tri  thời  chí,  thân  vô  bệnh  khổ,  tâm  bất 

 tham luyến, ý bất điên đảo, như nhập Thiền Định.  

若臨命終。自知時至。身無病苦。心不貪戀。意不顛倒。如入禪定

。 

 (Nếu sắp mạng chung, tự biết lúc mất, thân không bệnh khổ, tâm không 

 tham luyến, ý chẳng điên đảo, như nhập Thiền Định).  



Đến  đây  là  một  tiểu  đoạn.  Mỗi  một  người  thọ  mạng  trong  thế  gian  dài 

hay ngắn đều là nhất định, phàm phu hoàn toàn bị nghiệp lực làm chủ, cũng 

có thể nói là nghiệp báo. Nếu thực sự hiểu rõ nghiệp báo, tự nhiên sẽ coi nhẹ 

sanh  tử,  chẳng  tham  sống  sợ  chết;  bởi  lẽ,  quả  báo  của  nghiệp  nhân  này  đã 

hết, nghiệp nhân tiếp đó lại sanh khởi, giống như thực vật đơm hoa, kết trái, 

quả  chín  nẫu  thì  phải  rụng.  Trong  quả  lại  có  nhân:  Trong  quả  có  hạt,  hạt 

chính là nhân, nhân rơi xuống đất, đại địa là duyên, lại đâm rễ, lại nẩy mầm, 

tương  lai  lại  đơm  hoa  kết  quả,  đó  chính  là  quả  báo  lần  thứ  hai.  Nhân  quả 

tuần hoàn vĩnh viễn không ngưng dứt, trong nhân có quả, trong quả có nhân. 

Chúng ta hiểu được đạo lý như vậy, tâm không hề có mảy  may kinh sợ 

sanh tử, quý vị sẽ như thế nào? Nhất định phải gieo thiện nhân trong lần quả 

báo này. Quả báo lần này như quả đào chẳng hạn, nay quý vị đã có quả ấy. 

Quả ấy đã tăng trưởng thành quả đào, nhưng vẫn chưa chín rục. Chín rục thì 

phải rụng xuống, giống như chính cái cây ấy tự gạt bỏ đi, không cần ai hái. 

Trong  quả  đào  có  hạt,  tức  là  lại  có  nhân,  đấy  là  nhân  đã  tạo  trong  một  đời 

này,  nhân  ấy  phải  tốt!  Nhân  tốt  thì  quả  báo  lần  sau  chẳng  thể  không  thù 

thắng hơn, càng tốt đẹp hơn! Nếu Nhân không tốt, Quả cũng không tốt. Do 

vậy,  hễ  hiểu  rõ  đạo  lý  này,  chắc  chắn  sẽ  không làm  càn,  làm  xằng,  quyết 

định  ghi  nhớ  giáo  huấn của cổ thánh tiên  hiền, kinh  nghiệm, trí  huệ của  họ 

chúng ta đều hấp thụ, biến thành trí huệ, thành kinh nghiệm của chính mình, 

sáng tạo tiền đồ tốt đẹp cho mình trong đời sau; như vậy là chính xác! Đó là 

lục đạo phàm phu. 

Nếu là Phật, Bồ Tát, A La Hán, là những bậc chánh giác ứng hóa trong 

thế  gian  này  thì  các  Ngài  sẽ  chẳng  do  nghiệp  lực  mà  do  nguyện  lực.  Các 

Ngài đến trong nơi này chẳng vì chuyện gì khác, không thọ quả, mà đến để 

giáo  hóa  chúng  sanh,  đến  để  diễn  tuồng:  Nêu  gương  cho  hết  thảy  chúng 

sanh, đoạn ác  tu thiện, phá  mê khai  ngộ,  lìa  khổ được  vui, siêu phàm  nhập 

thánh,  nêu  gương  như thế  cho  đại  chúng  xem.  Như  vậy,  trong  thế  gian  các 

Ngài  có  thọ  mạng  hay  không?  Vẫn  có!  Thọ  mạng  dựa  vào  đâu?  Dựa  vào 

duyên! Duyên  nói theo  như bây  giờ  nghĩa  là Ngài ở  nơi  nào diễn  nói, biểu 

diễn,  thuyết  pháp,  có  người  tiếp  nhận  hay  không,  có  người  vui  thích  nghe, 

thích học tập hay không? Nếu có thì là hữu duyên; nếu không có, duyên ấy 

bèn hết. Duyên tận, Ngài ra đi. Có duyên bèn trụ thế; không duyên bèn tách 

lìa, ẩn mất, đi qua thế giới khác. 

Chúng  ta  biết  vũ  trụ  to  lớn,  thế  giới  vô  lượng  vô  biên,  Ngài  đắc  đại  tự 

tại, thế giới nào có duyên bèn vào thế giới ấy; Ngài không có nghiệp. Vì sao 

không  có  nghiệp?  Vì  đâu  mà  không  có?  Không  có  ý  niệm  tự  tư  tự  lợi  thì 

nghiệp  không  còn  nữa.  Đây  là  nói  tổng  quát.  Ai  không  có  ý  niệm  tự  lợi, 

không có ý niệm tự tư, bèn không có Nghiệp. Tự tư tự lợi đều không có, quý 

vị  nghĩ  xem  còn  có  danh  văn,  lợi  dưỡng  nữa  hay  không?  Còn  có  ngũ  dục, 

lục trần hay không? Còn có tham, sân, si, mạn nữa hay không? Đương nhiên 

cái  gì  cũng  không  có.  Tự  tư  tự  lợi  giống  như  rễ  cây,  danh  văn,  lợi  dưỡng, 

ngũ dục, lục trần, tham, sân, si, mạn là cành, lá, hoa, quả. Rễ đã không có thì 

hết thảy đều không có. 

Do  vậy,  Phật  pháp  coi  trọng  Vô  Ngã;  kinh  Kim  Cang  nói  Bồ  Tát  khác 

với  phàm  phu  ở  chỗ  Bồ  Tát  không  có  Ngã  Tướng.  Nói  thật  ra,  bốn  tướng 

(nhân  tướng,  ngã  tướng,  chúng  sanh  tướng,  thọ  giả  tướng) đều  có  cội  rễ  là 

Ngã Tướng. Đã không có ta, nào còn có người? Há còn có chúng sanh, thọ 

mạng nữa ư? Ba tướng sau chẳng phải đều từ Ngã Tướng sanh khởi hay sao? 

Ngã  Tướng  là  rễ;  bởi  thế,  không  có  Ngã  thì  thứ  gì  cũng  không  có.  Nay 

chúng ta nói đến phiền não, ý niệm tự tư, tự lợi không có thì tất cả hết thảy 

phiền não, nghiệp chướng tập khí đều không có, chúng đều do từ Ngã tướng 

mà  có!  Đấy  chính  là  lằn  ranh  phân  định  giữa  phàm  và  thánh,  tự  chúng  ta 

phải hiểu. 

Con  người  đạt đến  vô  ngã, há  phải đâu không biết  ứng  xử! Giữa  người 

và người vì sao không thể cư xử tốt với nhau? Vì quyền lợi bị xung đột. Đấy 

chính là tự tư, tự lợi, có lợi cho  mình thì người này tốt, tôi rất thích anh ta. 

Đối với mình vô ích hoặc quyền lợi bị đụng chạm thì gã đó là địch nhân, là 

kẻ đối đầu, chẳng phải là như vậy hay sao? Do vậy, đạt đến vô ngã, vô tư thì 

sẽ thực sự chuyển phiền não thành Bồ Đề, chuyển nghiệp lực thành nguyện 

lực.  Do  nguyện  lực  vào  trong  thế  gian  này  thì  không  gì  chẳng  tự  tại!  Các 

Ngài  quả  thật  không  có  sanh  tử,  chẳng  phải  là  nhân  duyên  quả  báo,  mà  là 

“thừa nguyện tái lai” (nương theo bổn nguyện mà ứng hiện trở lại)! Duyên 

tụ,  duyên  tán,  có  duyên  bèn  ứng  hiện,  duyên  là  Năng  Cảm,  tự  nhiên  vị  ấy 

bèn ứng. Duyên hết, không còn Ứng nữa, ẩn mất đi. Duyên do là như vậy. 

Bởi thế,  “nhược lâm mạng chung, tự tri thời chí” (nếu sắp mạng chung, 

tự biết thời giờ đã đến), đây là tu hành có công phu, tự mình biết nghiệp báo 

đã  tận.  Đây  là  phàm  phu,  phàm  phu  biết  nghiệp  báo  của  đời  này  đã  tận. 

Nghiệp  báo  một  đời  này  đã  tận,  nghiệp  báo  đời  sau  đã  chín  muồi,  tự  mình 

biết, đa số sanh lên trời. Sanh lên trời tự mình biết: Đây là trong một đời này 

gieo  nhân  lành,  làm  chuyện  tốt,  đời  sau  sanh  lên  trời.  Nếu  là  bậc  thừa 

nguyện tái lai, đương nhiên càng không có vấn đề, cảnh giới càng cao hơn. 

Nơi này hóa duyên đã hết, Ngài đến ứng hóa trong thế giới khác. Nói thật ra, 

phạm vi ứng hóa là trọn pháp giới, hư không giới, thân ứng hóa vô lượng vô 

biên, không ở nơi đây thì hiện nơi kia. Thật ra, chẳng phải là nơi đây thực sự 

không có, hiện ở nơi kia, không phải vậy!  “Đương xứ xuất sanh, tùy xứ diệt 

 tận” (Sanh ra ở chỗ nào, diệt tận ngay chỗ đó)168. Đấy mới là chánh lý, đấy 

mới là chân tướng sự thật. Không như lục đạo phàm phu, phàm phu quả thật 

lìa khỏi đường này bèn đầu thai vào đường khác. Quý vị không được đại tự 

tại  như thế  này:  “Sanh ra ở chỗ nào, diệt  tận ngay chỗ đó” . Quý  vị  không 

được tự tại như thế. Bậc đại triệt đại ngộ tự tại như thế ấy! 

Vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới thì hầu như ai cũng có năng lực 

này;  dù  ai  nấy  đều  có  năng  lực  này,  nhưng  lúc  lâm  chung  không  thể  hiện 

tướng lành là vì đâu? Họ vẫn còn nghiệp chướng khá nặng gây chướng ngại, 

lúc  trợ  niệm  chúng  ta  thường  thấy  chuyện  này.  Lúc  người  ấy  ra  đi,  có  rất 

nhiều  người  trợ  niệm, thấy  người ấy  môi  mép cũng động, tợ  hồ cũng  niệm 

Phật theo chúng  ta. Không sai! Có  lúc người ấy  niệm Phật cùng đại chúng, 

nhưng có  lúc  người ấy trông thấy Phật đến  tiếp dẫn,  miệng  họ  mấp  máy  là 

muốn  bảo  đại  chúng:  “Phật  đến  tiếp  dẫn,  tôi  muốn  theo  Phật  ra  đi”.  Kẻ  ấy 

không  nói  ra tiếng,  không có  hơi sức,  nói  không  nổi. Quý  vị chú tâm  quan 

sát nơi sự biểu lộ tình cảm thì rõ ràng là người ấy rất an tường, người ấy rất 

hoan hỷ; ta thấy người ấy biểu lộ thái độ ra đi rất an tường, rất hoan hỷ, Phật 

đến tiếp dẫn mà! 

Nhưng cũng có lúc, họ đi rồi, biểu lộ thần thái không tốt, mọi người trợ 

niệm, niệm hai, ba tiếng sau, biến thành rất đẹp đẽ, có hai khả năng: 

a) Một là người ấy đã vãng sanh. 

b)  Hai  là  người  ấy  đã  tiêu  nghiệp  chướng,  tuy  không  thể  vãng  sanh, 

nhưng sanh trong đường lành là chuyện chắc chắn. 

Bởi thế, công đức trợ  niệm chẳng thể  nghĩ bàn. Ngày  nay, khoa  học đã 

chứng  minh  hiệu  quả  của  việc  trợ  niệm:  Đây  không  phải  là  chuyện  giả,  là 

chuyện công đức lợi ích chân thật. Gặp được cơ duyên như thế này đừng bỏ 

lỡ.  Chúng  ta  thường  trợ  niệm  giúp  người  khác,  lúc  mình  lâm  chung  ắt  có 

người  trợ  niệm.  Đây  đều  thuộc  về  quả  báo:  Quý  vị  gieo  nhân  tốt,  sau  này 

nhất định có quả báo tốt. Trong một đời này, chúng ta hiểu rõ điều này, dùng 

thiện tâm đối xử hết thảy mọi người, sẽ được báo đáp là tất cả hết thảy mọi 

người đều  dùng thiện  ý đối  với  mình. Ta  dùng thiện  ý đối  với  người ta  mà 

người ta vẫn dùng ác ý đối với mình, nghĩa là thiện ý của ta chưa đủ, đừng 

trách móc người khác, phải trách chính mình: Ta thành tâm, thiện ý chưa đủ, 

ta phải gắng hơn, vĩnh viễn chẳng có lầm lỗi nơi cảnh giới bên ngoài. 

Hãy nhớ kỹ Ngẫu Ích đại sư giáo huấn:  “Cảnh duyên vô hảo xú, hảo xú 

 tại ư tâm” (Cảnh duyên không tốt - xấu, tốt - xấu tại nơi tâm), do chính tâm 

mình.  Tâm  mình  tốt  thì  cảnh  giới  nơi  hết  thảy  người,  sự  vật  đều  tốt.  Tâm 

mình  không  đủ  tốt  thì  cảnh  giới  bên  ngoài  chẳng  tốt.  Nếu  quý  vị  oán  trời 

trách  người  là  lầm  lẫn  quá  đỗi,  hoàn  toàn  mê  chẳng  giác.  Người  học  Phật 

chúng  ta, đừng  nói chi ta  là phàm phu,  hãy  xem  tổ sư đại đức, Thanh Văn, 

Bồ Tát: Mỗi ngày các Ngài đều nghiêm túc phản tỉnh, sửa lỗi, đổi mới. Đẳng 

Giác Bồ Tát còn phải ngày ngày sửa lỗi, huống gì những kẻ thấp hơn Đẳng 

Giác!  Phải  trống  lòng,  phải  khiêm  hư,  phải  cung  kính,  phải  biết  tôn  trọng 

người khác, chúng ta mới có thể viên  mãn đức hạnh của chính mình. Trong 

xã hội, bất luận pháp thế gian hay pháp xuất thế gian, chuyện tốt nhường cho 

người khác, chuyện khổ sở chính mình phải vui lòng gánh vác, làm như vậy 

thì tiêu nghiệp chướng, tăng phước huệ không còn gì nhanh hơn được nữa! 



 Thân  vô  bệnh  khổ,  tâm  bất  tham  luyến,  ý  bất  điên  đảo,  như  nhập 

 Thiền Định.  

身無病苦。心不貪戀。意不顛倒。如入禪定。 

 (Thân  không  bệnh  khổ,  tâm  chẳng  tham  luyến,  ý  chẳng  điên  đảo,  như 

 nhập Thiền Định).  



Cảnh giới này tôi nghĩ không ít đồng học đã tự thấy được, cũng có thể là 

thấy  không  ít  lần. Quý  vị  từ  nơi  ấy  có  giác  ngộ  hay  không?  Người  ta  làm 

được thì mình cũng làm được! Hy vọng mình còn làm hay hơn người ta nữa 

kia! Nhưng lúc mạng sắp hết, thực sự không có bệnh khổ thì hạng người ấy 

ít lắm! Đại đa số người niệm Phật vãng sanh lúc lâm chung vẫn đổ bệnh, dẫu 

mắc  bệnh,  nhưng  bệnh  khổ  của  họ  rất  nhẹ  nhàng,  không  nghiêm  trọng. 

Nghiệp  chướng  hoàn  toàn  tiêu  sạch  lúc  lâm chung.  Như  vậy  thì  cớ  sao 

không tiêu nghiệp chướng lúc bình thời? Lúc bình thời, nhẫn nhục chính là 

tiêu  nghiệp  chướng,  cớ  sao  không  thể  nhẫn?  Hết  thảy  những  chuyện  do 

người, sự, vật dồn đến cho mình như: Hiểu lầm, hủy báng, tinh thần lẫn vật 

chất  mọi  mặt đều  vất  vả; đó đều  là tiêu  nghiệp chướng!  Ta vui  vẻ,  hoan  hỷ 

hứng chịu, không mang tâm nóng giận, không có ý niệm áo não, càng chẳng 

báo  thù.  Trong  cuộc  sống  thường  nhật  phải  huấn  luyện  như  thế,  lúc  lâm 

chung sẽ không có bệnh khổ, tự  nhiên biết trước  lúc  mất, lúc  nào  ra đi bèn 

biết rõ ràng, minh bạch. 

Trong  thế  gian  này,  khởi  tâm  động  niệm,  làm  việc  gì  đều  nhằm  lợi  ích 

chúng sanh, ta niệm một câu Phật hiệu, đem công đức lợi ích của Phật hiệu 

ấy  hồi  hướng cho  hết  thảy chúng sanh, ta  vì  hết thảy chúng sanh  mà  niệm. 

Đặc  biệt  là  nghĩ  đến  chính  mình  hiện  tại,  oán  thân  trái  chủ  bao  kiếp  chất 

chồng, mình niệm niệm vì họ. Chúng tôi mỗi ngày ở nơi đây đem Phật pháp 

giới  thiệu  cho  đại  chúng;  trước  lúc  vào  giảng,  chúng  tôi  cung  kính  quán 

tưởng  hết  thảy  thần  linh  khắp  pháp  giới,  hư  không  giới,  hết  thảy  thành 

hoàng,  thổ  địa,  tôn  thần  nơi  này  phương  khác.  Trong  bài  kệ  hồi  hướng  có 

câu:  “Nguyện  dĩ  thử  công  đức,  trang  nghiêm  Phật  Tịnh  Độ,  thượng  báo  tứ 

 trọng ân, hạ tế tam đồ khổ” (nguyện đem công đức này, trang nghiêm Phật 

Tịnh Độ, trên đền bốn ân nặng, dưới cứu vớt tam đồ). Tất cả hết thảy chúng 

sanh thảy đều bao gồm trong ấy. Vì họ mà chúng ta làm chuyện này, chẳng 

nhằm  lợi  ích chính  mình,  vì sao? Tự  mình  và pháp  giới chúng sanh  là  một 

Thể,  niệm  niệm  đều  vì  pháp  giới  chúng  sanh,  không  nghĩ  đến  chính  mình, 

điều  này  rất  khẩn  yếu,  vì  sao?  Nghĩ  đến  chính  mình  thì  tự  tư tự  lợi  không 

đoạn, Ngã Chấp không phá. Nếu khởi tâm động niệm chỉ có hết thảy chúng 

sanh  thì  Ngã  Chấp  chẳng  phá  mà  tự  nhiên  không  còn,  đấy  chính  là  pháp 

phương tiện của Đại Thừa. 

Ngã Chấp phá rồi, mọi người biết luân hồi không còn nữa, đời sau chúng 

ta sanh về đâu? Tuyệt đối chẳng đọa trong lục đạo luân hồi nữa. Quý vị thấy 

Tiểu Thừa phải đoạn tám  mươi tám phẩm  Kiến  Hoặc, tám  mươi  mốt phẩm 

Tư  Hoặc  mới  có  thể  vượt  thoát  lục  đạo  luân  hồi.  Đại  Thừa  cao  minh  hơn 

Tiểu  Thừa,  thuận  tiện  hơn  Tiểu  Thừa,  Tiểu  Thừa  dùng  phương  pháp  cực 

nhọc vất vả như vậy, phải trải qua một thời gian rất dài lâu. Bảy lần sanh vào 

cõi trời và nhân gian mới thoát khỏi lục đạo. Đại Thừa biết chỉ cần phá được 

Ngã  Chấp  là  đủ,  phá  Ngã  Chấp  bằng  cách  nào?  Từ  tư  tưởng,  từ  khởi  tâm 

động niệm, cho đến hết thảy hành vi trong cuộc sống thường nhật, chẳng vì 

mình  mà  vì  chúng  sanh,  khẳng  định  chúng  sanh  chính  là  mình,  tự  mình  là 

chúng  sanh.  Mình  và  người  là  một  chứ  không  hai,  so  với  Tiểu  Thừa  phải 

nhanh hơn! Thù thắng hơn nhiều, ai vì chính mình là ngu si! 

Trong giáo pháp Đại Thừa, đức Phật nói quá nhiều, chúng ta phải hiểu, 

phải  giác  ngộ,  quyết  định  chẳng  còn  vì  chính  mình  nữa.  Trong  cuộc  sống 

thường nhật, chính mình phải thường nhớ đến Thích Ca Mâu Ni Phật; lúc tại 

thế, Thích Ca Mâu Ni Phật sống  như thế  nào? Ba  y  một bát, đêm  ngủ dưới 

gốc cây, ngày ăn một bữa. Không có gì cả! Ngài trí huệ siêu phàm, lời Ngài 

nói ra chính là Đại Tạng kinh. Đại Tạng Kinh không do Ngài trước tác, mà 

do Ngài tùy cơ giảng giải cho mọi người, ghi chép lại thành Đại Tạng Kinh. 

Nay chúng tôi đem ra dạy dỗ vẫn phải chuẩn bị một đống tài liệu, Thích Ca 

Mâu Ni Phật không có  gì cả, quý  vị  nói có phải  là  tự tại  lắm không, đại tự 

tại! Đây chính là điều chúng ta phải học. 

Trí huệ của Phật do đâu mà có? Ngài dạy chúng ta  “tự tánh bổn cụ” (tự 

tánh vốn sẵn đủ), đức Thế Tôn nói “ta có, ngươi cũng có”. Quý vị có, cớ sao 

chẳng  hiện  tiền? Vì quý  vị có  nghiệp chướng. Cội rễ của  nghiệp chướng  là 

Ngã Chấp, là tự tư tự lợi, quý vị chẳng thể vứt bỏ những thứ ấy, nếu bỏ được 

thì  phàm  phu  bèn  thành  Phật.  Trên  lý  luận,  phàm  phu  thành  Phật  chỉ  trong 

một  niệm,  một  niệm  quả  nhiên  giác  ngộ,  triệt  để  giác  ngộ,  phàm  phu  bèn 

thành Phật.  Thể  hiện của sự  triệt  ngộ  là  như thế  nào?  Triệt  ngộ  là Vô Ngã, 

chẳng những Vô Ngã, mà còn Vô Pháp. 

Vô Ngã bèn giải thoát phiền não, cũng có thể nói là đức hạnh sẵn có nơi 

tự tánh bèn hiện tiền; không có Pháp thì trí huệ Bát Nhã sẵn có nơi tự tánh 

bèn  hiện tiền. Vô Pháp thì phá được Pháp Chấp, Vô Ngã  là phá Ngã Chấp, 

trong kinh Đại Thừa, đức Phật giảng rất nhiều về điều này. Sở dĩ chúng sanh 

trở thành chúng sanh, chẳng thể thành Phật là vì hai thứ chấp: Ngã Chấp và 

Pháp Chấp. Chúng còn được  gọi  là Nhị Chướng: Phiền Não Chướng  và Sở 

Tri Chướng. Phiền Não Chướng là Ngã Chấp, Sở Tri Chướng là Pháp Chấp. 

Do vậy, Ngã Chấp phá rồi, đức hạnh tròn đủ; Pháp Chấp phá rồi, trí huệ viên 

mãn. Người thực sự biết dụng công phải dụng công nơi đây. Công phu thành 

tựu sẽ giống như Từ Vân đại sư đã nói ở đây: Đấy chính là hiện thân thuyết 

pháp,  chứng  tỏ  công  phu  thành  tựu.  Mạng  chung  tự  mình  biết,  người  công 

phu giỏi biết trước một hai năm. 

Từ Đàn Kinh chúng ta thấy Lục Tổ Huệ Năng đại sư biết trước lúc mất, 

bao  lâu?  Hơn  cả  năm  trước.  Hơn  một  năm  trước  đó  Ngài  đã  biết  rõ,  phái 

người  chuẩn  bị  hậu  sự  cho  mình,  bảo  người  ấy  đến  gặp  Ngài  chuẩn  bị  hậu 

sự.  Trước  kia,  lão  cư  sĩ  Lý  Bỉnh Nam ở  Đài  Trung  biết  trước  lúc  mất  hai 

năm. Có một lần giảng kinh, cụ bảo đại chúng:  “Tôi chỉ giảng kinh hai năm 

 nữa!”  Trong số  thính chúng có  người  nghe không  hiểu cụ  nói  vậy  nghĩa  là 

sao, đến Đài Bắc hỏi tôi. Tôi nói: 

- Thầy quả thật nói chỉ giảng kinh hai năm nữa thôi ư? 

Người ấy nói: 

- Đúng vậy! 

Tôi nói: 

- Vậy thì hai năm nữa thầy sẽ vãng sanh. 

Người ấy hỏi: 

- Sao pháp sư biết thầy sẽ vãng sanh? 

-  Lão  nhân  gia  đến  thế  gian  này  chẳng  làm  chuyện  gì  khác,  chỉ  là  để 

giảng  kinh.  Nếu  Ngài  không  giảng  kinh,  Ngài  không  có  chuyện  gì  khác  để 

làm; đương nhiên phải ra đi. 

Quả  nhiên  hai  năm  sau  [cụ  Lý  vãng  sanh],  tâm  địa  thanh  tịnh,  nghiệp 

chướng tiêu trừ, sớm biết rõ như thế đó. Thông thường tôi thấy người niệm 

Phật  đại  khái  biết  từ  ba  tháng  trước,  hai  tháng  trước,  một  tháng  trước,  là 

chuyện thường thấy. Họ bảo quý vị lúc nào đó họ sẽ ra đi, đại khái thời gian 

chừng  một,  hai  tháng,  hay  ba  tháng  đã  rất  khá  rồi.  Lão  lâm  trưởng  Cư  Sĩ 

Lâm Tân Gia Ba là cụ Trần Quang Biệt biết trước ba tháng, xác định rõ ngày 

giờ nào, không sai tí nào. Tuy nhiên cụ có bệnh, nhưng không bị bệnh khổ, 

đầu óc sáng suốt dù thể  lực suy, đó là  gì?  Đó là tàn dư nghiệp chướng  tiêu 

hết rồi. Nếu bình thường chịu dụng công, nghiệp chướng bình thời đều tiêu 

sạch,  lúc  lâm  chung  không  có  nghiệp  chướng,  lúc  lâm  chung  chẳng  sanh 

bệnh, nói đi là đi, đều là do trong cuộc sống hằng ngày, người ấy dùng tâm 

hạnh xử sự đãi người tiếp vật như thế nào, từ chỗ này chúng ta phải thực sự 

phản tỉnh, ý thức, bởi lẽ, xử sự đãi người tiếp vật trong cuộc sống hằng ngày 

đều gọi là  “chân tu hành”.  

Do vậy, chúng tôi thường nghe nói, lão pháp sư Đàm Hư lão nhân gia kể 

lại, lão hòa thượng Đế Nhàn có một người đồ đệ là thợ vá nồi. Vị ấy lúc mất 

là đứng  mà  mất, đợi  thầy  mình đến thay  mình lo  liệu  hậu sự. Suốt  ba  ngày 

ba đêm, ông ta đứng sững nơi đó, không giả đâu, thật đấy! Chuyện thật đấy! 

Một bà cụ ở làng Tướng Quân thuộc Đài Nam niệm Phật ba năm, cũng đứng 

mà  mất, không sanh bệnh.  Khoảng  hai  mươi  năm  trước, tối đa  là  hai  mươi 

mốt  hay  hai  mươi  hai  năm,  vào đầu thập  niên  tám  mươi,  vào  năm 1983 tôi 

giảng kinh tại Cựu Kim Sơn (San Francisco), bà cụ Cam kể cho tôi biết thân 

thích của bà (cũng  là  một bà cụ)  vãng sanh  một  hai  năm trước đó, ngồi  mà 

vãng sanh, bệnh tật gì cũng không có. Viết sẵn di chúc, đồ tang của con, dâu, 

cháu  đều  may  sẵn,  đặt  bên  cạnh  giường.  Quý  vị  thấy  một  bà  cụ  không  nói 

một câu nào, hằng ngày làm việc nhà, săn sóc người nhà, con trai, con dâu đi 

làm, cháu đi học, bà ở nhà một mình trông nhà, đại khái là niệm Phật công 

phu không gián đoạn, thực sự thành công! 

Những người như vậy vì người khác mà thị hiện, đúng là đã thực sự làm 

được chuyện thọ trì đọc tụng, vì người khác diễn nói. Dù không nói, nhưng 

bà  cụ  biểu  diễn  chính  là  nói,  làm  cho  quý  vị  thấy.  Quý  vị  thấy  niệm  Phật 

vãng sanh  và chăm  nom  việc  nhà chẳng trở ngại  nhau chút  nào. Nếu bà cụ 

không biết trước lúc mất, làm sao may đầy đủ đồ tang cho con trai, con dâu 

và cháu? Có thể nói là cụ đã lo một nửa chuyện hậu sự. Do vì ở ngoại quốc 

không tiện tay làm sẵn như thế, lúc lâm chung tìm đâu ra? Cụ biết trước bèn 

chuẩn bị sẵn, cũng chẳng hé môi câu nào, đột nhiên người trong nhà nhận ra 

bà cụ đã mất, ngồi tịnh tọa trên giường, không mắc bệnh khổ! Biết trước lúc 

mất, chẳng bị bệnh khổ! 

 “Tâm bất tham luyến, ý bất điên đảo” (Tâm không tham luyến, ý không 

điên  đảo):  Hai  câu  này  hết  sức  trọng  yếu,  nghĩa  là  gì  vậy?  Thực  sự buông 

xuống.  Thực sự buông  xuống trong  lúc bình thời,  ngay  bây  giờ phải buông 

xuống, quý vị còn đợi lúc nào nữa! Vì sao lâm chung bị sanh bệnh? Do quý 

vị chưa hoàn toàn buông xuống. Nếu hoàn toàn buông xuống, làm sao sanh 

bệnh  cho  được?  Không  tham  luyến,  trong  tâm  chẳng  tham  luyến  hết  thảy 

pháp thế gian hay xuất thế gian, không nóng giận, rõ ràng, minh bạch, không 

ngu  si.  “Ý  bất  điên  đảo”  chính  là  không  ngu  si,  hai  câu  này  (tức  câu  “tâm 

 bất tham luyến, ý bất điên đảo”) là “tham - sân - si” quả thật không có. Đối 

với hết thảy pháp, hết thảy người, hết thảy sự không có chút ý niệm tham - 

sân - si nào, trong Phật pháp thường nói là thấy thấu suốt, buông xuống.  “Ý 

 bất điên đảo”  là thấy thấu suốt,  “tâm bất tham luyến”  là buông xuống, triệt 

để buông xuống, phải buông xuống ngay trong hiện tại. 

Sáu  căn  của  chúng  ta  tiếp  xúc  cảnh  giới  sáu  trần  bên  ngoài  (tức  là  hết 

thảy người, sự, vật), ý niệm vừa động đã sai. Ý niệm vừa động là gì? Quý vị 

không buông  xuống, không thấy thấu suốt.  Lúc đó phải  làm sao? Ngay  lập 

tức khởi lên một câu Nam-mô A Di Đà Phật để khuất phục ý niệm ấy, khuất 

phục  được  thì  tự  nhiên  không  khởi,  vậy  là  tốt.  Cùng  mọi  người  tiếp  xúc, 

đúng  là  “bách  hoa  tùng  trung  quá,  phiến  diệp  bất  triêm  thân” (qua  rừng 

trăm hoa nở, mẩu lá chẳng dính thân). Thực sự thấy thấu suốt, thực sự buông 

xuống. Đối xử mọi người hết thảy tùy duyên, nhưng trong ấy vẫn có nguyên 

nhân:  Toàn  là  vì  lợi  ích  chúng  sanh,  toàn  là  vì  chánh  pháp  tồn  tại  lâu  dài. 

Nếu không vì lợi ích chúng sanh, không vì chánh pháp tồn tại lâu dài, quyết 

chẳng tham dự bất cứ hoạt động nào. Vậy nghĩa là sao? Chẳng gây tạo danh 

văn  lợi  dưỡng,  cũng  chẳng  tham  cầu  ngũ  dục,  lục  trần;  trong  xã  hội  có  rất 

nhiều hoạt động như thế nếu quý vị tham dự thì có nghĩa lý gì chăng? Không 

nghĩa  lý  gì  hết.  Dẫu  là  luyện  tâm  bằng  cách  trải  qua  mọi  việc,  nhưng  phải 

thực  sự  nhờ  những  việc  ấy  để  tu  hành,  rèn  luyện  bản  thân.  Rèn  luyện  điều 

gì?  Luyện tâm không tham  luyến,  ý chẳng điên đảo, luyện  những điều  này, 

ra công rèn luyện. Ra công rèn luyện cũng là vì lợi ích chúng sanh. 

 “Như nhập Thiền Định” : Đây là thành tích. Trong kinh Kim Cang, đức 

Thế  Tôn  dạy  tôn  giả  Tu  Bồ  Đề  trong  cuộc  sống  thường  ngày  “bất  thủ  ư 

 tướng,  như  như  bất  động” (chẳng  chấp  lấy  tướng,  như  như  bất  động),  đó 

chính  là  Thiền  Định.  Một  người  lúc  sắp  mạng  chung  cũng  là  “như  nhập 

 Thiền Định” , biểu diễn cho mọi người thấy, giống như lúc bình thường tịnh 

tọa  nhập định,  nhưng  lúc bình thường  tịnh tọa  xong bèn  xuất định, đến  lúc 

nào  đó  sẽ  ra  định.  Còn  người  này  nhập  định  rồi  không  xuất  định,  đi  luôn. 

Người  học  Phật  có  thể  đạt  được  công  phu  như  thế  thì  mới  tính  là  thực  sự 

thành công. Thành tựu ấy có lớn, có nhỏ, nghĩa là sao? Ra đi được thành tựu 

như  vậy  thì  chỉ  cần  sanh  lên  trời  Đao  Lợi  của  Dục  Giới  là  đã  có  năng  lực 

như  thế,  đã  đều  hiện  tướng  như  thế,  những  ai  sanh  lên  trời  Đao  Lợi  hay 

những cõi trời cao hơn đều hiện tướng lành như thế. Người niệm Phật càng 

hy  hữu  hơn,  lúc  người  niệm  Phật ra đi,  nếu có tướng  lành  hiện  tiền, khẳng 

định sẽ giống như trong những câu sau đây: 



 Phật cập thánh chúng, thủ chấp kim đài, lai nghênh tiếp ngã, ư nhất 

 niệm khoảnh, sanh Cực Lạc quốc.  

佛及聖眾。手執金臺。來迎接我。於一念頃。生極樂國。 

 (Phật và thánh chúng tay cầm đài vàng, đến tiếp đón con, trong khoảng 

 một niệm, sanh cõi Cực Lạc) 



A  Di  Đà  Phật,  Quán  Âm  Bồ  Tát,  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát,  nếu  quý  vị 

đồng thời  thấy  vô  lượng  chư  Phật  thì  là  Thượng  Thượng  Phẩm  vãng  sanh. 

Nếu  chỉ  thấy  A  Di  Đà  Phật,  Quán  Âm,  Thế  Chí  theo  Phật  hiện  đến,  có  rất 

nhiều Bồ Tát, A La Hán, cảnh giới ấy là vãng sanh bậc Thượng, tức Thượng 

Bối Trung Phẩm hay Thượng Bối Hạ Phẩm. Quý vị chú tâm quan sát những 

ai theo  A Di Đà Phật đến tiếp dẫn  mình, trong ấy  nhất định có  người  mình 

quen biết. Đương  nhiên quý  vị  không bỡ  ngỡ,  họ  là  những  vị  thiện tri thức 

quý vị đã từng thân cận trong một đời này, họ vãng sanh trước, thực sự vãng 

sanh.  Lúc quý  vị  vãng sanh,  họ  nhất định  đến, cùng theo Phật  đến tiếp dẫn 

quý vị, quen biết mà! 

Như lúc Viễn công đại sư (tổ  Huệ Viễn) vãng sanh thấy  A Di Đà Phật, 

Quán Âm, Thế Chí đến tiếp dẫn, Ngài thấy ông Lưu Di Dân, trông thấy mấy 

vị thuộc liên xã đã vãng sanh trước, cùng theo Phật đến tiếp dẫn Ngài. Ông 

Lưu  Di  Dân  cười  bảo  Ngài:  “Đại  sư!  Chúng  tôi  đều  theo  Ngài  học  Phật, 


chúng  tôi  về  thế  giới  Cực  Lạc  trước,  bây  giờ  Ngài  mới  về,  sao  chậm  thế!” 

Do vậy, tôi thường nói về đến thế giới Cực Lạc mới có bè bạn thực sự, mới 

có tri giao thực sự, về thế giới Cực Lạc không tịch mịch. Trong thế gian này, 

cổ  nhân  thường  cảm  thán:  “Tương  tri  mãn  thiên  hạ,  tri  tâm  hữu  kỷ 

 nhân?”  (Quen biết khắp thiên hạ, mấy người hiểu được ta?) Một người tìm 

cũng không ra! Thế nhưng khắp thế giới Cực Lạc đều là tri giao, vì sao? Ai 

cũng tâm  địa thuần tịnh  thuần  thiện, đều không có  tư tâm, đều không chấp 

Ngã,  đều  không  chấp  Pháp,  thế  giới  ấy  có  phải  là  tốt  đẹp  lắm  hay  không? 

Quý vị thực sự hiểu rõ, minh bạch thì hãy gấp lên, đừng lưu luyến thế gian 

này nữa, chẳng lưu luyến mảy may nào, vì sao không gấp ra đi? 

 “Phật cập thánh chúng, thủ chấp kim đài” (Phật và thánh chúng tay cầm 

đài vàng): Ở đây, chúng ta chẳng cần phải phân biệt đài vàng hay đài bạc chi 

hết, không cần thiết. Thời cổ thiền sư Hoài Ngọc thấy đức Phật cầm đài bạc 

đến, Ngài nhíu mày: “Tôi suốt đời cầu được đài vàng vãng sanh!” Đức Phật 

cầm đài bạc đến, Ngài không  muốn đi, đức Phật biến  mất. Ngài  lại thực sự 

nỗ  lực  niệm  suốt  bảy  ngày  bảy  đêm,  đức  Phật  hiện  đến,  lần  này  quả  nhiên 

thấy  là  đài  vàng,  Ngài  rất  hoan  hỷ,  theo  Phật  vãng  sanh.  Chúng  tôi  nghĩ 

những người như vậy đều là vì chúng ta thị hiện, nhưng chúng ta bất tất phải 

chấp  nhặt  như  thế,  đài  bạc  cũng  không  sao!  Cớ  gì  cứ  nhất  định  phải  đài 

vàng? Cần gì phải chấp trước như thế? 

 “Lai  nghênh  tiếp  ngã,  ư  nhất  niệm  khoảnh,  sanh  Cực  Lạc  quốc” (đến 

nghênh  đón  con,  trong  khoảng  một  niệm,  sanh  cõi  Cực  Lạc):  Câu  này  bao 

hàm  ý  nghĩa  rất  sâu.  “Nhất  niệm  khoảnh” (trong  khoảng  một  niệm)  là  thời 

gian  rất  ngắn,  đúng  là  một  cái  khảy  ngón  tay,  thế  giới  Cực  Lạc  cách  chỗ 

chúng ta bao xa? Mười vạn ức cõi Phật. Điều này cho thấy không có xa hay 

gần. Nói cách khác, quý vị thấy Phật, lúc Phật đến tiếp dẫn thì trước hết Phật 

phóng quang chiếu quý vị. Phật quang chiếu đến là Phật lực gia trì, công phu 

của quý  vị  nhất định được  nâng cao hơn  một bậc: Công phu  niệm Phật của 

chúng ta là công phu thành phiến, nâng cao hơn một bậc thành Sự nhất tâm 

bất loạn. Nếu chúng ta niệm đến Sự nhất tâm bất loạn thì nâng cao hơn một 

bậc  là  Lý  nhất  tâm  bất  loạn.  Vì  thế,  La  Thập  đại  sư  dịch  là  “nhất  tâm  bất 

 loạn,  tâm  bất  điên  đảo”  không  sai  chút  nào!  Nhưng  nguyên  bản  Phạn  Văn 

ghi  là “nhất  tâm  hệ  niệm” ,  nhất  tâm  hệ  niệm  là  chưa  được  Phật  lực  gia  trì. 

Lúc  lâm  chung,  Phật  quang  chiếu  gội  là  nhất  định  gia  trì,  do  sự  gia  trì  ấy, 

công  phu của quý  vị  nâng cao  hơn  một bậc. Nâng cao  hơn  một bậc  là  nhất 

tâm  bất  loạn.  La  Thập  đại  sư  đối  với  cảnh  giới  này  hiểu  rất  rõ  ràng,  thấu 

suốt, Ngài cũng vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới. A! Bây giờ đã hết 

giờ rồi. 



* 

Chư vị đồng học! 

Xin xem tiếp câu cuối cùng của bài Tịnh Độ Văn: 



 Hoa khai kiến Phật, tức văn Phật thừa, đốn khai Phật huệ, quảng độ 

 chúng sanh, mãn Bồ Đề nguyện.  

華開見佛。即聞佛乘。頓開佛慧。廣度眾生。滿菩提願。 

 (Hoa  nở  thấy  Phật,  liền  nghe  Phật  thừa,  mau  khai  Phật  huệ,  rộng  độ 

 chúng sanh, mãn nguyện Bồ Đề).  



Chúng ta hãy xem mấy câu tổng kết này. Nếu công phu thực sự khá thì 

Thượng  Thượng Phẩm  vãng sanh trong Thật  Báo Trang Nghiêm độ, không 

phải ai cũng làm được điều này. Chắc chắn đại đa số vãng sanh Phàm Thánh 

Đồng Cư Độ. Ở đây  là  Lý nhất tâm bất  loạn,  vì sao?  “Sanh Cực Lạc quốc, 

 hoa khai kiến Phật” (sanh cõi Cực Lạc, hoa nở thấy Phật) chính là Lý nhất 

tâm  bất  loạn,  cảnh  giới  này  hoàn  toàn  giống  như  cảnh  giới  minh  tâm  kiến 

tánh,  đại  triệt  đại  ngộ  của  Tông  môn.  Đương  nhiên  cũng  là  thiểu  số,  bởi 

Kiến  Tư  phiền  não  đã  đoạn  sạch,  Trần  Sa  phiền  não  cũng  đã  đoạn  hết,  Vô 

Minh cũng phá được mấy phẩm, đấy là  “ư nhất niệm khoảnh, sanh Cực Lạc 

 quốc, hoa khai kiến  Phật” (trong khoảng  một  niệm, sanh cõi Cực  Lạc,  hoa 

nở thấy Phật). 

 “Tức văn Phật thừa” (liền nghe Phật thừa): Chúng ta thường gọi  “Phật 

 thừa”  là  pháp  Nhất  Thừa.  Trong  Đại  Thừa,  Nhất  Phật  Thừa  là  pháp  chân 

thật  nhất.  Trong  hội  Pháp  Hoa,  đức  Thế  Tôn  nói:  “Duy  hữu  Nhất  Thừa 

 pháp,  vô  nhị  diệc  vô  tam,  trừ  Phật  phương  tiện  thuyết” (chỉ  có  pháp  Nhất 

Thừa; không hai cũng không ba, trừ khi đức Phật nói phương tiện). Do đây 

biết rằng chư Phật Như Lai, Pháp Thân Bồ Tát thị hiện trong chín pháp giới, 

thực sự dạy người quả thật chỉ có pháp Nhất Thừa. Chỉ có pháp Nhất Thừa 

mới là thực sự bình đẳng, mới thực sự là từ bi. Tam Thừa là gì? Tam Thừa là 

Đại  Thừa,  Đại  Thừa  là  Bồ  Tát  Thừa,  [hợp  với]  Duyên  Giác  Thừa,  Thanh 

Văn Thừa thành Tam Thừa. Bồ Tát Thừa là Đại Thừa, Duyên Giác Thừa là 

Trung  Thừa, Thanh Văn  Thừa là Tiểu Thừa; đó  là Tam Thừa. Nếu  nói Nhị 

Thừa thì là Đại Thừa và Tiểu Thừa; Đại Thừa là Bồ Tát, Tiểu Thừa là Thanh 

Văn  và  Duyên  Giác  gộp  chung  lại  gọi  là  Tiểu  Thừa.  Trong  hội  Pháp  Hoa, 

đức  Thế  Tôn “khai quyền hiển thật” (mở ra quyền  giáo, chỉ bày  thật  giáo), 

chỉ rõ pháp nào là pháp quyền xảo phương tiện. Nói hai thừa hay nói ba thừa 

chính  là  đức  Phật  nói  một  cách  phương  tiện,  chứ không  nói  chân  thật.  Nói 

chân thật thì chỉ có pháp Nhất Thừa. Kinh Pháp Hoa là Nhất Thừa, kinh Hoa 

Nghiêm là Nhất Thừa, kinh Phạm Võng là Nhất Thừa. 

Do  vậy,  ở  đây  chúng  ta  thấy:  “Hoa  khai  kiến  Phật,  tức  văn  Phật 

 thừa” (hoa  nở  thấy  Phật,  liền  nghe  Phật  thừa),  Phật  thừa  chỉ  cho  điều  gì? 

Theo  ý chúng tôi,  nhất định  là Đại  Phương Quảng  Phật  Hoa Nghiêm kinh! 

Pháp Nhất Thừa rốt ráo viên mãn; do vậy, đương cơ kinh Hoa Nghiêm là ai? 

Bốn  mươi  mốt  vị  Pháp  Thân  đại  sĩ.  Pháp  Thân  đại  sĩ  trụ  ở  nơi  đâu?  Trụ 

trong Thật Báo Trang Nghiêm độ. Chúng ta phải biết Tây Phương Cực Lạc 

thế  giới có bốn cõi, Phàm  Thánh Đồng Cư Độ [của Cực  Lạc] tương đương 

với Phàm Thánh Đồng Cư Độ trong thế giới này của chúng ta. Địa cầu của 

chúng ta chính là Phàm Thánh Đồng Cư Độ, chúng ta biết A La Hán tu hành 

tại nơi đây. Thế nhưng do khác chiều không gian, chúng ta không thấy được 

A La Hán. A La Hán cũng chẳng khinh dị để cho chúng ta thấy. 

Quý vị đã từng đọc Tam Muội Thủy Sám thấy quốc sư Ngộ Đạt nghiệp 

chướng hiện tiền, đau đớn vì mụt ghẻ mặt người, gần như muốn chết. Lúc ấy 

chợt nhớ khi trước có một vị hòa thượng, vị hòa thượng ấy sanh bệnh khắp 

mình lở loét, hôi thối không thể diễn tả nổi. Sư không ngại, Sư phát tâm từ 

bi  săn  sóc  vị  hòa  thượng  ấy.  Sau  này,  vị  hòa  thượng  đó  bảo  Sư:  “Trong 

tương lai khi ông có đại nạn, hãy đến tìm tôi”. Ngài cho biết mình ở tại ngọn 

núi đó thuộc Tứ Xuyên, trên núi ấy có hai cây tùng, “Cứ đến đó tìm tôi, tôi 

sẽ giúp đỡ ông!” Sau này, khi Sư bị bệnh ghẻ mặt người, nhớ lại lời ấy, bèn 

đi tìm, kết quả mới biết vị hòa thượng ấy chính là A La Hán thị hiện. Sư đến 

chỗ ấy tìm Ngài, quả nhiên thấy đạo tràng A La Hán, bảy báu trang nghiêm! 

Vị hòa thượng ấy vốn là tôn giả Ca Nặc Ca, hòa giải, hóa trừ oan kết cho Sư. 

Oán gia trái chủ bỏ đi, dùng nước tam-muội rửa vết thương mới khôi phục. 

Sau đấy, Sư rời đi, ngoảnh đầu nhìn lại không còn gì nữa, chỉ còn  một giải 

núi hoang, cái gì cũng không có, mới biết trong nhân gian có đạo tràng của 

A La Hán, không có duyên phận thù thắng đặc biệt sẽ chẳng thấy được! 

Vị tổ sư đời thứ tư của Tịnh Độ Tông chúng ta là ngài Pháp Chiếu, Ngài 

cũng  là  thiền  sư,  có  duyên  với  Tịnh  Độ  rất  sâu.  Có  một  ngày  vào  lúc  quá 

đường  (tức  là  ăn  cơm),  trong  tự  viện  quá  đường  dùng  bát,  hôm  ấy  ăn  bữa 

sáng. Bữa sáng ăn cháo, Ngài cúi đầu nhìn vào bát, chợt thấy cảnh Ngũ Đài 

Sơn  hiện  ra  trong  bát.  Chùa  Đại  Thánh  Trúc  Lâm  Tự  của  Văn  Thù  Bồ  Tát 

hiện  ra  trong  bát,  thấy  thật  rõ  ràng,  Ngài  không  biết  đấy  là  đâu,  hỏi  người 

khác. Người khác nhìn vào, có người đã từng đến Ngũ Đài Sơn, vừa nhìn là 

biết cảnh Ngũ Đài Sơn. Do vậy, Tổ phát tâm triều bái Ngũ Đài. Lúc triều bái 

Ngũ Đài, đến  được Ngũ Đài  Sơn, quả  nhiên  thấy con đường  này  giống  hệt 

như cảnh đã hiện trong bát, bèn lần theo con đường ấy đi tìm, quả nhiên tìm 

được  Đại  Thánh  Trúc  Lâm  Tự.  Văn  Thù,  Phổ  Hiền  hai  vị  Bồ  Tát đều  ngự 

trong đó, Văn Thù Bồ Tát giảng kinh, Ngài ngồi nơi đó nghe hết buổi giảng. 

Sau đấy  hướng  về Văn  Thù  Bồ  Tát thỉnh  giáo:  “Thế gian này đã bước vào 

 thời  Mạt  Pháp,  căn  tánh  con  người  ngày  càng  kém  cỏi,  phiền  não  tập  khí 

 ngày  càng  sâu  hơn  người  đời  trước,  phải  tu  pháp  gì  mới  hòng  thành 

 tựu?”  Văn Thù Bồ Tát bảo Tổ:  “Phải tu pháp môn Niệm Phật”.  

Cách niệm như thế nào? Văn Thù Bồ Tát niệm mấy câu cho Tổ nghe, Tổ 

bèn học lấy. Sau này ra khỏi Trúc Lâm Tự, ven theo đường đi vẫn đánh dấu, 

sợ lạc đường, để  lần sau trở  lại! Vừa đánh dấu, quay đầu  nhìn  lại  đã thành 

một  giải  núi  hoang,  chùa  miếu  không  còn  nữa,  thật  đúng  như  một  giấc 

mộng. Do vậy mới hiểu đấy là cảnh giới của thánh nhân. Trở về, Tổ bèn đề 

xướng  pháp  môn  Niệm  Phật,  Ngũ  Hội  Niệm  Phật  do  chính  thiền  sư  Pháp 

Chiếu đề xướng. Thanh điệu Ngũ Hội Niệm Phật do chính Văn Thù Bồ Tát 

truyền  cho  Tổ.  Hiện  tại  cũng  có  Ngũ  Hội  Niệm  Phật  nhưng  tôi  nghe  qua, 

không giống! Vì sao? Ngũ Hội Niệm Phật hiện thời, chúng ta nghe xong tâm 

không định; còn phương pháp Niệm Phật do Văn Thù Bồ Tát truyền không 

thể  nào  khiến  cho  quý  vị  nghe  xong  tâm  chẳng  thanh  tịnh,  không  thể  nào! 

Nhất định phải rất nhiếp tâm. Như vậy, phương pháp Ngũ Hội Niệm Phật ấy 

đúng  là  đã  thất  truyền.  Khúc  nhạc  Ngũ  Hội  Niệm  Phật  hiện  thời  là  do  vào 

thời đầu Dân Quốc có một vị pháp sư soạn ra nhạc phổ, giống như xướng ca, 

nghe  rất êm ái.  Tôi  nghe  xong, tôi  nói tốt lắm, đây  là  một phương pháp tốt 

để tiếp  dẫn  những  người  trẻ  tuổi  hiện  thời, nhưng thực sự  niệm Phật  nhiếp 

tâm,  muốn  niệm  đến  mức  công  phu  thành  phiến,  nhất  tâm  bất  loạn  thì 

phương pháp ấy có vấn đề. 

Như vậy, Bồ Tát, A La Hán ở cùng một chỗ với chúng ta là thật, không 

giả. Sử sách, bút ký, tiểu thuyết của cổ nhân đã ghi chép rất nhiều, còn như 

chuyện  chư  Phật,  Bồ  Tát  ứng  hóa  trong  thế  gian  này  càng  nhiều  hơn  nữa! 

Chúng  ta  là  phàm  phu  nhục  nhãn  không  thấy  được,  đây  là  Phàm  Thánh 

Đồng Cư Độ. Phương Tiện Hữu Dư Độ giống như tứ thánh pháp giới, Phàm 

Thánh  Đồng  Cư  Độ  giống  như  lục  đạo  của  chúng  ta.  Trong  lục  đạo,  kinh 

điển nói Phàm Thánh Đồng Cư Độ có ba chỗ: Chỗ nhân gian của chúng ta là 

Phàm Thánh Đồng Cư Độ. Trong Dục Giới thiên có trời Đâu Suất, nội viện 

của Bồ Tát Di Lặc ở trên trời Đâu Suất, Đâu Suất thiên là Phàm Thánh Đồng 

Cư Độ trong Dục Giới. Đệ Tứ Thiền trong Sắc Giới có Ngũ Bất Hoàn Thiên 

là nơi tu hành của chư thiên thuộc cõi trời Tịnh Cư. Chư thiên cõi trời Tịnh 

Cư  đều  chứng  từ  Tam  Quả  trở  lên;  do  vậy  nơi  ấy  cũng  là  một  cõi  Phàm 

Thánh Đồng Cư. Những cõi này tương đương với cõi Phàm Thánh Đồng Cư 

của Tây Phương Cực Lạc thế giới, nhưng không thù thắng. Ở chỗ chúng ta, 

tuy là cõi Phàm Thánh Đồng Cư, nhưng cảnh giới phàm và thánh khác nhau, 

phàm  phu  không  thấy  được  thánh  nhân,  thánh  nhân  cũng  chẳng  thấy  phàm 

phu.  Trong  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  Độ  của  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới, 

phàm và thánh hằng ngày gặp nhau, sống cùng một chỗ, chẳng thể nghĩ bàn! 

Do vậy, đến Tây Phương Cực Lạc thế giới, ở Phàm Thánh Đồng Cư Độ 

hằng ngày gặp mặt Văn Thù, Phổ Hiền, Quán Âm, Thế Chí, cũng như hằng 

ngày  gặp  mặt  các  vị  đại  Thanh  Văn.  Ngày  ngày  cùng  học  một  chỗ,  rất  hy 

hữu,  thù  thắng  khôn  sánh.  Phương  Tiện  Hữu  Dư Độ  tương  đương  với  bốn 

thánh pháp giới của chúng ta, Thật Báo Trang Nghiêm Độ [của hai cõi Sa Bà 

và  Cực  Lạc]  giống  nhau,  không  phân  biệt  gì.  Cõi  Thật  Báo  của  Thích  Ca 

Mâu Ni Phật và cõi Thật Báo của thế giới Cực Lạc không khác gì nhau. Vì 

thế, Tây  Phương Cực  Lạc thế  giới thù thắng  nhất  là Phàm  Thánh Đồng Cư 

Độ, có thể làm cho phàm phu chúng ta chẳng đoạn một phẩm phiền não mà 

vẫn có thể  một đời viên thành Phật đạo. Do vậy, thập phương chư Phật tán 

thán thế giới Cực Lạc, tán thán A Di Đà Phật, đạo lý là đây! Đã thế, sanh về 

Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  dù  là  Hạ  Hạ  Phẩm  vãng  sanh  trong  Phàm 

Thánh  Đồng  Cư  Độ,  như  chúng  ta  xem  trong  Quán  Kinh,  đến  khi  hoa  nở 

thấy Phật chỉ là mười hai kiếp, Hạ Hạ Phẩm vãng sanh đấy nhé! 

Mọi  người  chúng  ta  vãng  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  có  thể 

không phải là Hạ Hạ Phẩm, tối thiểu là Hạ Trung Phẩm, Hạ Thượng Phẩm, 

Trung Hạ Phẩm, Trung Trung Phẩm, rất có khả năng. Hạ Hạ Phẩm tạo Ngũ 

Nghịch, Thập Ác, nhưng chúng ta không tạo tội nghiệp, không tạo tội nặng 

như  thế.  Trong  hiện  tại,  tạo  tác  ác  nghiệp  rất  có  khả  năng,  chứ  thời  cổ  rất 

khó, quý vị thấy: Giết cha mẹ, tội đại nghịch bất đạo hiện thời là có, chúng 

ta thường  nghe tin tức  nói đến. Trước kia, đúng  là  hết sức khó  nghe  nói có 

những  chuyện  như  vậy,  con  người  dẫu  tệ  hại  cũng  không  đến  nỗi  giết  cha 

mẹ, giết hại anh em. 

Nghe  kinh  Hoa  Nghiêm  hết  sức  khó  khăn  vì  kinh  này  giảng  cho  Pháp 

Thân đại sĩ. Ngày  nay chúng ta  gặp được duyên phận  này,  mọi  người cùng 

học kinh Hoa Nghiêm, tuy chúng ta không phải là Pháp Thân Bồ Tát, nhưng 

chúng  ta  học  chương  trình  học  của  Pháp  Thân  Bồ  Tát,  nhân  duyên  hy  hữu 

khó được! Chúng ta được huân tập, dù học Hoa Nghiêm, nhất định phải nhớ 

chuyên  tâm  tu  Tịnh  Độ.  Chúng  ta  nghe  kinh  Hoa  Nghiêm,  đọc  kinh  Hoa 

Nghiêm,  công  phu  của  chúng  ta  vẫn  là  niệm  A  Di  Đà  Phật  y  như  cũ,  cầu 

sanh về thế giới Cực Lạc, kinh này giúp cho chúng ta rất lớn. Vì sao? Quý vị 

thấy Vô Lượng Thọ Kinh vừa mở đầu đã nói:  “Hàm cộng tuân tu Phổ Hiền 

 đại  sĩ  chi  đức” (đều  cùng  tuân  tu  đức  hạnh  của  Phổ  Hiền  đại  sĩ).  Đức  của 

Phổ  Hiền  đại  sĩ  chính  là  Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm  Kinh.  Do 

vậy, học Hoa Nghiêm, niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ chính là nâng cao phẩm 

vị vãng sanh của chúng ta rất lớn, nâng cao thứ bậc lên. Cơ duyên khó được, 

chẳng dễ gặp được, nhất định phải quý tiếc. 

 “Đốn khai Phật huệ” (mau khai Phật huệ) chính là minh tâm kiến tánh, 

đại  triệt  đại  ngộ, chúng ta chẳng dám  mong  mỏi cảnh  giới ấy. Nếu thực sự 

hiểu  rõ,  thực  sự  giác  ngộ,  buông  tự  tư  tự  lợi  xuống,  đối  với  chính  mình 

không chấp trước, đối  với  hết  thảy  người,  sự, vật,  hết  thảy  vạn pháp chẳng 

còn chấp trước nữa. Hai thứ chấp Ngã Chấp và Pháp Chấp dẫu chưa thể nói 

là đã đoạn sạch, nhưng đã nhạt đi rất nhiều thì phẩm vị của quý vị tự nhiên 

nâng  cao.  Do  vậy,  đối  với  những  bộ  kinh  giúp  cho  chúng  ta  rất  lớn,  phải 

nghiêm túc nỗ lực học tập. 

 “Quảng độ chúng sanh” : Sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới  “quảng 

 độ  chúng  sanh,  mãn  Bồ Đề  nguyện” (rộng  độ  chúng  sanh,  mãn  nguyện  Bồ 

Đề)  là  điều  khẳng  định.  Dù  chính  mình  chưa  khai  ngộ,  vãng  sanh  bậc  Hạ 

trong Phàm  Thánh Đồng Cư độ  nhưng  vẫn có thể rộng độ chúng sanh, dựa 

vào  đâu?  Dựa  vào  bổn  nguyện  và  oai  thần  của  A  Di  Đà  Phật  gia  trì.  Do 

người  ấy  chưa  kiến  tánh,  những  thứ  trí  huệ,  năng  lực,  tướng  hảo  trong  tự 

tánh  chưa  hiện  tiền,  nhưng  do  Phật  lực  gia  trì,  được  bốn  mươi  tám  nguyện 

đại từ đại bi của A Di Đà Phật gia trì nên trí huệ, đức năng, tướng hảo liền 

chẳng kém  Thất Địa Bồ  Tát cho  mấy, A  Duy Việt Trí  Bồ Tát mà!  Phàm ai 

vãng sanh đều là A Duy Việt Trí Bồ Tát. Trong tất cả hết thảy các cõi nước 

khác,  tìm  chẳng  ra  chuyện  này,  mười  phương  thế  giới  chư Phật  đều  chẳng 

có!  Vì  vậy,  hết  thảy  chư  Phật  tán  thán  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  tán 

dương  A Di Đà Phật, đạo  lý  là đây! Đây chính  là chân chánh thỏa  mãn đại 

nguyện Bồ Đề của chư Phật, mà cũng là thỏa mãn nguyện Bồ Đề của chính 

mình. 

Một thiên Tịnh Độ Văn của Từ Vân Sám Chủ được rất nhiều người thọ 

trì.  Không chỉ  những  vị đồng  học  Tịnh Độ Tông khi tụng  kinh,  niệm  Phật, 

sám  hối,  hồi  hướng  thường  tụng  bài  này,  mà  ngay  cả  những  người  không 

chuyên tu Tịnh Độ; thậm chí trong Tông Môn, Giáo Hạ, những người nương 

theo bài văn này để phát nguyện rất nhiều. Thiên văn tự này có vô lượng vô 

biên công đức, giúp không ít người vãng sanh Tịnh Độ. Chúng ta lại xem bài 

kệ tiếp theo: 



 Niệm Phật lâm chung kiến bảo đài,  

       Bảo phan, bảo cái mãn không bài,  

       Di Đà, Thế Chí, Quán Âm đẳng,  

       Hiệp chưởng tương tùy quy khứ lai.  

       念佛臨終見寶臺。 

寶幡寶蓋滿空排。 

彌陀勢至觀音等。 

合掌相隨歸去來。 

 (Niệm Phật lâm chung thấy bảo đài,  

 Lọng phan quý báu ngập trời bày,  

 Chắp tay theo gót Di Đà Phật,  

 Quán Âm, Thế Chí trở về Tây).  



Bài kệ này tán thán  người niệm  Phật  lâm chung  vãng sanh, quý vị thấy 

thù  thắng  như  thế  đó!  Người  thế  gian  chúng  ta  gọi  là  “phô  trương,  chưng 

bày”, phô bày sự thù thắng khôn sánh, dù là pháp thế gian hay xuất thế gian 

đều tìm không được, chỉ có người chân chánh niệm Phật, công phu niệm đến 

nơi  đến  chốn  không  còn  phân  biệt,  chấp  trước  Ngã  và  các  pháp,  như  kinh 

Kim Cang đã  nói: “Vô ngã tướng, vô nhân tướng, vô chúng sanh tướng, vô 

 thọ giả tướng”.  Niệm đến cảnh  giới ấy,  lúc lâm chung sẽ  giống  như bài kệ 

này  đã  nói:  “Kiến  bảo  đài” (thấy  đài  báu),  tức  là  thấy  hoa  sen,  “Phật  cập 

 thánh  chúng,  thủ  chấp  kim  đài,  lai  nghênh  tiếp  ngã” (Phật  và  thánh  chúng 

tay cầm đài vàng đến tiếp đón con). Quý vị thực sự thấy như vậy, chứ không 

phải  là  giả  vờ  thấy.  “Bảo  phan,  bảo  cái  mãn  không  bài”  (Lọng,  phan  quý 

báu bày đầy hư không), quý vị thấy những thứ cúng dường theo chân Phật, 

Bồ Tát: Lọng báu, tràng phan báu tràn ngập hư không. Nay chúng ta ít thấy 

nhà Phật chưng bày  như thế, chứ trước kia thì có, trước kia trong đại  pháp 

hội  quả  thật  phô  trương  như  thế  đó,  nay  rất  ít  thấy,  thời  đại  đã  khác  rồi! 

Người ta coi sự chưng bày choáng lộn ấy là mê tín. 

Thế  nhưng  nay  ở  Trung  Quốc,  Tây  Tạng,  Thanh  Hải,  các  dân  tộc  Tây 

Tạng trên cao nguyên hoặc dân Mông Cổ theo Mật Tông vẫn còn duy trì như 

vậy. Chúng tôi thấy ở những nơi đó khắp núi non, đồng trống là tràng phan, 

lọng  báu.  Bất  cứ  nơi  nào  chúng  tôi  báo  tin  đến  thăm,  người  ta  vẫn  đem 

những thứ ấy đến cúng dường.  Tràng phan, bảo cái đều  mang  ý  nghĩa biểu 

thị pháp. Nay chúng ta coi trọng việc biểu thị pháp. Những thứ ấy đều thuộc 

loại cờ xí, thứ dẹp và dài gọi là Phan (幡); thứ tròn, giống như một cái ống 

thông  gió  thì  gọi  là  Tràng  (幢).  Cái  (蓋)  là  tàn  lọng  để  ngăn  che  bụi  bặm. 

Tràng  biểu  thị  thuyết  pháp,  Phan  biểu  thị  pháp  hội.  Ở  nơi  nào  thực  hiện 

những  hoạt  động  với  quy  mô  lớn  thì  dùng  tràng  phan,  bảo  cái.  Mỗi  một 

người  vãng  sanh  là  đại  sự,  chư  Phật,  Bồ  Tát  đều  đến.  Số  người  đông  đảo 

chúng ta không có cách gì tưởng tượng được, xếp bày đầy ắp hư không. 

 “Di Đà, Thế Chí, Quán Âm”  là Tây Phương Tam Thánh, là những nhân 

vật chính  đến tiếp dẫn! Người  lâm chung trông thấy  những tướng  lành  như 

thế quyết định vãng sanh. Tướng lành như vậy ma không thể hiện được, quả 

thật  là  lâm  chung  Tây  Phương  Tam  Thánh  đến  tiếp  dẫn,  an  tâm  theo  các 

Ngài  đi,  ổn  thỏa,  thích  đáng  không  sai  lầm  chút  nào!  Vì  thế  “hiệp  chưởng 

 tương  tùy  quy  khứ  lai”  (Chắp  tay  theo  chân  Phật,  Bồ  Tát  trở  về).  “Quy 

 khứ”  là vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới,  “lai”  là hy vọng quý vị sẽ 

nương  theo  bổn  nguyện  trở  lại  (thừa  nguyện  tái  lai).  Trong  bài  này  có  đủ 

những ý tán thán, phó chúc, cầu nguyện. 



---o0o--- 

34. Tam Bảo Tán – Tán Tăng Bảo 



Tiếp  theo  là phần  tán thán Tăng  Bảo thuộc phần  tán  Tam  Bảo của thời 

thứ ba. Trong những phần trên chúng ta đã tán thán Phật Bảo, tán thán Pháp 

Bảo, nay là tán thán Tăng Bảo. 

Trước  hết,  chúng  ta  chỉ  nói  về  Tăng,  tiếng  Phạn  là  Tăng  Già  Da 

(Sanghaya), người Hoa thích đơn giản nên những âm cuối đều lược bớt, chỉ 

gọi là Tăng. Kỳ thật chữ Da ở cuối chữ mang ý nghĩa tôn kính. Quý vị thấy 

Phật Đà Da (Buddhaya), Đạt Ma Da (Dharmaya), Tăng Già Da, Da mang ý 

nghĩa tôn kính. Tăng: Từ bốn người trở lên cùng nhau tu hành, tuân thủ giáo 

giới của Phật Đà (giáo giới ấy chính là Lục Hòa Kính), bốn người cùng tuân 

thủ Lục Hòa Kính thì mới gọi là Tăng. Do vậy, Tăng là một đoàn thể, không 

phải chỉ một người. Đoàn thể từ bốn người trở lên như thế được gọi là Tăng 

Đoàn.  Người  dẫu  đông  nhưng  không  tu  Lục  Hòa  Kính,  không  thể  gọi  là 

Tăng Đoàn, chẳng thể gọi là Tăng. Vì vậy, Tăng nhất định phải hòa kính. 

Tăng nghĩa là thanh tịnh, sáu căn thanh tịnh chẳng nhiễm mảy trần. Nếu 

quý vị nghĩ bất hòa, bất kính, tâm quý vị thanh tịnh sao được? Đã bị nhiễm ô 

mất  rồi!  Thực  sự  thực  hiện  được  “hòa kính”  sẽ  tự  nhiên  chẳng  nhiễm  mảy 

trần, thân tâm thanh tịnh. Do đây biết rằng: Lục Hòa là nhân, sáu căn thanh 

tịnh  là  quả.  Tu  nhân  nhất  định  phải  đạt  được  quả  báo.  Quả  báo  là  sáu  căn 

thanh tịnh chẳng nhiễm mảy trần. Tu nhân quan trọng lắm! Trong Lục Hòa, 

điều  thứ  nhất  là  Kiến  Hòa  Đồng  Giải,  nay  chúng  ta  gọi  là  “thiết  lập  nhận 

thức chung”, rất khó khăn. Giữa người với người, đây kia đều có ý kiến, mỗi 

người nghĩ một cách, mỗi người nhìn một cách, phiền toái lắm. Làm sao mới 

có thể tương đồng? Quý vị nói: “Tốt! Chúng ta đều nương theo lời Phật dạy, 

đức  Phật  dạy  như  thế  nào,  chúng  ta  nương  theo  đức  Phật,  còn  gì  bất  đồng 

nữa!” 

Vì sao? Ý kiến của Phật khác với ý kiến của chúng ta. Có người nói: “Y 

theo  ý kiến của Phật ư? Vì sao không thể  theo  ý kiến của chúng ta?”  Là  vì 

chư Phật Như Lai cao minh, cao minh đến cùng cực, lời Ngài nói ra đúng là 

khế  lý,  khế  cơ,  hết  sức  công  bằng,  hết  sức  công  chánh.  Vậy  thì  mọi  người 

chúng  ta  buông  hết  thảy  cách  nghĩ,  cách  nhìn  của  mình  xuống,  há  chẳng 

bình đẳng ư? Chúng ta buông xuống, Phật cũng buông xuống, đấy gọi là “trở 

về  với Nhất Chân”, quý  vị thấy phương pháp  này cao  minh  lắm!  Đức Phật 

nói: Quý vị không cần phải theo tôi, mọi người chúng ta đều buông xuống, 

bình đẳng. Thực sự bình đẳng, không có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, 

Kiến Hòa Đồng Giải mà! Có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thì cách nghĩ 

và cách nhìn đều khác nhau. Có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước bèn sanh 

phiền não; không có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước bèn sanh trí huệ. Vì 

thế,  kinh  luận  thường  nói:  “Phiền  não  tức  Bồ  Đề” (phiền  não  chính  là  Bồ 

Đề). Buông vọng tưởng, phân biệt, chấp trước xuống, Bồ Đề bèn hiện tiền; 

cứ hễ kèm vọng tưởng, phân biệt, chấp trước vào thì phiền não bèn hiện tiền. 

Phiền  não  và  Bồ  Đề  là  một,  từ  quan  điểm  này  đức  Phật  lập  ra  “kiến  hòa 

 đồng giải”.  

Chúng  tôi  thường  nói: Thật  ra, chúng  ta chưa buông  xuống được, chưa 

buông  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  xuống  được;  buông  xuống  không 

được  thì  làm  sao  đây?  Đó  là  chuyện  bất  đắc  dĩ,  mọi  người  chúng  ta  phải 

nghĩ: Nên y theo lời giáo huấn của đức Phật, y giáo phụng hành; nói chung 

là căn cứ vào đó. Đây là phương pháp bất đắc dĩ, rớt vào Đệ Nhị Nghĩa; chứ 

trong  Đệ  Nhất  Nghĩa,  ngay  cả  Phật  cũng  buông  xuống,  đó  là  thật,  thực  sự 

sanh,  chân  thật  sanh.  Nay  chúng  ta  dựa  vào  những  giáo  huấn  của  Phật,  Bồ 

Tát  trong  kinh  luận  để  tu  hành,  nói  thật  ra  là  Tương  Tự  Vị,  không  phải  là 

Chân Thật Vị, mà là Tương Tự Vị, rất giống nhưng chưa phải là thật, nhưng 

cũng kể là khá lắm: Từ Tương Tự có thể dần dần chứng được chân thật. Nếu 

chẳng trải qua Tương Tự, chắc chắn chẳng thể đạt được Chân Thật. Do vậy, 

chúng  ta  phải  thừa  nhận  bản  thân  nghiệp  chướng  sâu  nặng,  là  phàm  phu 

không có năng lực buông phiền não, tập khí xuống. Nếu nay chúng ta không 

nhờ vào kinh giáo để giúp đỡ, ngoài cách này ra, không còn có cách thứ hai 

nào để theo! Ta  là  hạng căn tánh trung  hạ thì  nhất định phải tuân theo giáo 

huấn của thánh  hiền. Giáo  huấn của thánh hiền  là sự chứng đắc từ trong tự 

tánh của chính họ, là trí huệ chân thật! Tánh đức vốn có đức năng. Đức năng 

vốn  có  nơi  tánh  đức  chính  là  Giới  Luật.  Trí  huệ  vốn  sẵn  đủ  chính  là  kinh 

giáo. 

Như vậy, tuân theo  những  giáo  huấn trong kinh điển chính  là tuân theo 

tánh đức của chính mình. Khi bản thân quý vị đã minh tâm kiến tánh rồi, tư 

tưởng,  kiến  giải  và  hành  vi  của  quý  vị  nhất  định  hoàn  toàn  giống  với  chư 

Phật,  Bồ  Tát.  Phật  Phật  đạo  đồng,  chúng  ta  phải  hiểu  đạo  lý  này.  Hiểu  rồi 

mới  chết  lòng  trọn  ý  nơi  kinh  giáo,  ta  niệm  kinh  là  niệm  gì  vậy?  Chính  là 

niệm trí huệ, công đức của tự tánh. Chúng ta y giáo phụng hành là y theo gì? 

Y theo trí huệ, đức năng sẵn có nơi tự tánh để hành động, để sống, chẳng trái 

nghịch tánh đức. Ngàn  vạn phần phải  nhớ kỹ, không phải  là ta bị  Phật,  Bồ 

Tát  xỏ  mũi  lôi  đi  đâu  nhé!  Hiểu  như  vậy  là  lầm  lẫn  quá  đỗi!  Ngay  cả  Ấn 

Quang đại sư  trong  thời  hiện  tại, thực sự là Phật, Bồ  Tát, quý  vị thấy Ngài 

dạy,  Ngài  chỉ  đạo  chúng  ta:  “Đôn  luân,  tận  phận,  nhàn  tà,  tồn  thành,  tín 

 nguyện  niệm  Phật,  cầu  sanh  Tịnh  Độ”  (Giữ  vẹn  luân  thường,  trọn  trách 

nhiệm,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành;  tín  nguyện  niệm  Phật,  cầu  sanh  Tịnh 

Độ),  hoàn  toàn  là  tánh  đức,  tuyệt  đối  chẳng  phải  là  chúng  sanh  trong  chín 

pháp  giới có thể  nói ra [những  lời  như vậy] được.  Lời  này lưu  xuất từ tánh 

đức, nhất định phải hiểu rõ ràng những chữ này. 

Tu hành bắt đầu từ đâu? Nhất định phải bắt đầu từ trì giới. Theo truyện 

ký  về Phó Đại Sĩ  trong  nhà Phật, Ngài  là  hóa thân của Di  Lặc  Bồ Tát; quả 

thật,  Bồ  Tát đều  có  năng  lực  như thế  này:  Nên  dùng  thân  cư  sĩ  để  độ,  bèn 

hiện thân cư sĩ thuyết pháp. Di Lặc Bồ Tát hiện thân cư sĩ là Phó Đại Sĩ; Di 

Lặc Bồ  Tát hiện tướng  xuất  gia  là  hòa thượng  Bố Đại.  Hòa thượng Bố Đại 

cũng là Di Lặc Bồ Tát hóa thân; hiện tướng tại gia cư sĩ là Phó Đại Sĩ. Ngài 

dạy chúng ta không phải  là Di  Lặc Bồ  Tát dạy chúng  ta hay sao? Ngài dạy 

chúng  ta  như thế  nào?  Ngài  dạy:  “Thị  tâm  thị  Phật,  thị  Phật  thị  tâm,  niệm 

 niệm Phật tâm, Phật tâm niệm Phật, dục đắc tảo thành, giới tâm tự luật, tịnh 

 luật  tịnh  tâm,  tâm  tức  thị  Phật”  (Tạm  dịch:  Tâm  này  là  Phật,  Phật  này  là 

tâm, trong mỗi niệm [tâm là] tâm Phật, [dùng] tâm Phật để niệm Phật, muốn 

được sớm thành thì phải dùng cái tâm giới luật để tự ước thúc mình, giữ giới 

thanh tịnh thì tâm thanh tịnh, tâm chính là Phật). Không một vị Phật hay Bồ 

Tát nào chẳng dạy người phải khởi đầu bằng Giới Luật! 

Cận đại,  lão  hòa  thượng  Hư Vân thường  dạy  hàng sơ  học, câu đầu tiên 

là  “nghiêm trì giới luật”.  Bởi thế, điều thứ hai trong Lục Hòa Kính là “giới 

hòa đồng tu”. Giữ giới luật, giữ quy củ thì Tăng đoàn của quý vị mới được 

mọi người tôn kính, có trật tự, có quy củ, là tấm gương tốt cho tất cả hết thảy 

những đoàn thể trong xã hội. Vì người khác diễn nói đấy! Toàn bộ đoàn thể 

biểu diễn nơi đấy, biểu diễn cho đại chúng xã hội xem, mong tất cả hết thảy 

đoàn thể đều hòa thuận giống như thế. Mọi người đều biết tôn kính lẫn nhau, 

kính  yêu  lẫn  nhau, quan tâm  đến  nhau,  hợp tác với  nhau.  Làm  như thế  nào 

mới đạt được như thế? Trì giới mới có thể đạt. Quý vị không trì giới, không 

tuân thủ quy củ sẽ không thể làm được. Một đoàn thể như vậy thực sự chẳng 

những  được  người  thế  gian  tôn  trọng,  mà  chư  thiên  cũng  đều  ủng  hộ,  đều 

khen ngợi. Trong cuộc sống hằng ngày thì thực hiện  “thân đồng trụ, khẩu vô 

 tranh,  ý  đồng  duyệt,  lợi  đồng  quân”  (thân  cùng  ở,  miệng  không  cãi,  cùng 

chia sẻ ý kiến, lợi chia đều), thực sự thực hiện Lục Hòa Kính. Đối với chính 

mình thì chính mình tu dưỡng bằng Ngũ Giới, Thập Thiện; sau đấy nâng cao 

lên thành Thập Giới, hai mươi bốn oai nghi, đấy chính là Sa Di. Nay chúng 

tôi chỉ mong mỏi làm được tiêu chuẩn này. 

Vì  thế,  sau  khi  học  viện  mở  cửa,  hết  thảy  mọi  việc  đi  vào  khuôn  khổ, 

môn học đầu tiên tức môn học chung cho mọi lớp chính là Sa Di Luật Nghi, 

tại  gia  hay  xuất  gia đều phải  học Thập Giới  hai  mươi bốn oai  nghi.  Tương 

lai, học viện chúng ta mỗi một quý (Xuân, Hạ, Thu, Đông mỗi một quý) mở 

một lần Phật học giảng tòa. Trong Phật học giảng tòa, có ba môn học cơ bản 

cần phải có, tức là mỗi lần chúng ta đều phải giảng ba môn ấy. Môn thứ nhất 

là Nhận Thức Phật Giáo. Học Phật mà quý vị không biết rõ ràng Phật giáo là 

gì thì học cái gì đây? Đấy chính là khoa mục chung của chúng ta. Môn thứ 

hai chính là tác phẩm mà Ấn Quang đại sư lão nhân gia suốt đời cực lực đề 

xướng, tức Liễu Phàm Tứ Huấn. Môn thứ ba là Sa Di Luật Nghi. Ba môn ấy 

là công khóa chủ tu (tu  học chánh  yếu) của chúng ta, nhất định phải  giảng. 

Một  năm  giảng  bốn  lần,  nếu  không  thường  xuyên  cảnh  tỉnh  chúng  ta  như 

thế, ấn tượng sẽ không sâu, không thể giác ngộ. Vì thế, quý vị tu rất khổ sở, 

rất khó khăn, không muốn thực hiện. Nếu thực sự hiểu rõ, quý vị sẽ rất hoan 

hỷ thực hiện, quyết định chẳng trái nghịch. 

Vì  sao?  Vì  quý  vị  đạt  được  pháp  hỷ  từ đó,  quý  vị  biết  làm  như  vậy  sẽ 

thực sự vui sướng, nếu trái nghịch sẽ thực sự đau khổ. Khoan nói đến nghiệp 

báo,  lương  tâm  bị  cắn  rứt;  nhưng  nay  quý  vị  hoàn  toàn  ngược  lại,  tợ  hồ 

chẳng bị lương tâm cắn rứt là vì sao? Quý vị không có lương tâm! Tâm ôm 

ấp những điều xấu xa, chẳng lành, bởi thế lương tâm không cắn rứt, quý vị 

không  có  lương  tâm!  Nếu  có  lương  tâm  sẽ  bị  lương  tâm  cắn  rứt.  Người 

không có lương tâm chính là người thuộc ba ác đạo, không còn thuộc nhân 

đạo nữa, đương nhiên càng chẳng thể là người thuộc về thiên đạo. Lý và Sự 

này chúng ta đều phải hiểu, phải thấy rõ. Do vậy, ba môn trên đây chúng tôi 

ấn  định  là  ba  môn  phải  tu  học  đối  với  hàng  sơ  học.  Ngoài  ra,  trong  những 

điều phải tu còn có những môn tuyển tu, tức là những môn học phụ trợ cũng 

rất  quan  trọng:  Cảm  Ứng  Thiên  Vựng  Biên,  Đức  Dục  Khóa  Bản,  về  kinh 

điển  thì  có  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo,  kinh  A  Nan  Vấn  Sự  Phật  Cát  Hung, 

những  môn  học  ấy  chúng  tôi  đều  phải  mở.  Nếu  những  môn  học  ấy  không 

thiết lập được cơ sở sâu dầy thì chúng ta học Phật sẽ không có gốc rễ! 

Chúng ta  niệm Phật  muốn thực sự  niệm đến  “lâm mạng chung thời, dự 

 tri thời chí, một hữu bệnh khổ, như nhập Thiền Định” (lúc mạng sắp hết, biết 

trước  lúc  đi,  không  bị  bệnh  khổ,  như  nhập  Thiền  Định),  rất  khó  đạt  được. 

Quý  vị chú tâm quan sát phàm ai  lâm chung có  những tướng  lành  như thế, 

quý  vị  chú  tâm  quan  sát:  Những  người  ấy  dầu  không  học  vẫn  có  thể  làm 

được;  họ  thực  sự  có  lương  tâm,  đúng  là  thiện  nhân,  đãi  người,  tiếp  vật, 

không có tí xíu ác ý nào. Vì thế, lâm chung mới có được tướng lành như thế. 

Do vậy, nay ở học viện này của chúng ta, tốn mất thời gian hai năm để đặt 

vững  cơ  sở,  các  kinh  luận  khác  dù  chúng  ta  chưa  học,  thậm  chí  chúng  ta 

không cần phải học, cứ một câu niệm Phật niệm đến triệt để, lúc lâm chung 

quý vị sẽ có tướng lành như thế. Thượng phẩm vãng sanh trong Phàm Thánh 

Đồng Cư Độ, tướng lành hết sức hy hữu, đều có thể biết trước lúc mất, thân 

không  bệnh  khổ,  [vãng  sanh  trong]  ba  bậc  Thượng  của  Phàm  Thánh  Đồng 

Cư Độ. Tất cả hết thảy pháp trong thế gian đều là giả, còn điều này là thật, 

chúng ta phải tranh thủ cái thật, buông cái giả xuống. Danh văn, lợi dưỡng, 

ngũ dục, lục trần là giả, triệt để buông xuống. A! Nay đã hết giờ rồi! 

Trung Phong Tam Thời Hệ Niệm Pháp Sự 

Toàn Tập Giảng Ký,  

Phần 18 hết 



---o0o--- 

Phần 19 

 Tập 55 

Chư vị đồng học! 

Xin  xem tiếp  phần Tăng  Bảo Tán trong  thời thứ ba của  Hệ Niệm Pháp  Sự, 

chúng tôi đọc kinh văn một lượt: 



Tăng Bảo bất tư nghị, 

Thân phi tam sự vân y, 

Phù bôi quá hải sát-na thời, 

Phó cảm ứng quần cơ, 

Kham tác nhân thiên công đức chủ, 

Kiên trì giới hạnh vô vi, 

Ngã kim khể thủ nguyện dao tri, 

Chấn tích trượng đề huề. 

僧寶不思議。 

身披三事雲衣。 

浮盃過海剎那時。 

赴感應群機。 

堪作人天功德主。 

堅持戒行無違。 

我今稽首願遙知。 

振錫杖提攜。 

(Tăng Bảo chẳng nghĩ bàn, 

Chén nổi vượt biển trong khoảnh khắc, 

Cảm ứng mọi căn cơ, 

Đáng làm trời người công đức chủ, 

Giới hạnh giữ vững chẳng trái nghịch, 

Con nay đảnh lễ nguyện xa hay, 

Rung tích trượng đề huề). 



Đoạn tán tụng gây ấn tượng sâu đậm nhất cho chúng ta. Bởi lẽ, hiện nay về 

mặt hình tướng mà nói thì chúng ta ở vào địa vị Tăng Bảo, nhưng chúng ta 

có đáng gọi là Tăng Bảo hay chăng? Chúng ta có thường phản tỉnh như thế 

hay không? Cổ nhân nói rất hay: 

Thí chủ nhất lạp mễ, 

Đại như Tu Di Sơn, 

Kim sanh bất liễu đạo, 

Phi mao, đới giác hoàn. 

(Một hạt gạo thí chủ, 

To như núi Tu Di, 

Đời này không liễu đạo, 

Đeo lông, đội sừng đền). 

Chúng ta có thực sự nghĩ đến điều này hay không? Đã phát tâm xuất gia, 

phải khéo lo liệu sự nghiệp xuất gia. Sự nghiệp của người xuất gia là gì? Bài 

tán tụng này đã nói rõ ràng. Chúng ta phải tự vấn, chúng ta đã làm được hay 

chưa? 

Trong buổi giảng trước, tôi đã thưa cùng quý vị đại ý của chữ Tăng rồi, 

Tăng  là  một đoàn thể  hòa hợp. Từ bốn  người trở  lên  gọi  là  Tăng, tức Tăng 

đoàn. Lúc chúng ta quy y Tam Bảo, đọc lời thệ nguyện “quy y Tăng, chúng 

trung tôn”. “Chúng” (眾) là đoàn thể, Tăng cũng là đoàn thể, trong thế gian, 

đoàn thể ấy đáng được mọi người tôn kính nhất trong tất cả các đoàn thể trên 

thế gian. Tôn (尊) nghĩa là tôn kính. Vì sao đáng được người khác tôn kính? 

Vì là một đoàn thể hòa hợp, tuân thủ giáo huấn Lục Hòa Kính của Thích Ca 

Mâu Ni Phật. “Kiến hòa đồng giải” trong Lục Hòa Kính tôi đã trình bày rồi. 

“Giới hòa đồng tu”: Giới Luật quan trọng lắm! Mức độ thấp nhất phải thực 

hiện là Sa Di Luật Nghi: Mười giới, hai mươi bốn oai nghi. Chúng ta cùng ở 

với  nhau  một  chỗ  phải  nương  theo  đại  chúng,  dựa  vào  đại  chúng,  khích  lệ 

lẫn  nhau, cảnh tỉnh  và sách tấn  lẫn  nhau. Thấy đồng  học không đúng pháp, 

tiêu  chuẩn  đúng  pháp  hay  không  đúng  pháp  chính  là  mười  giới,  hai  mươi 

bốn oai nghi. 

Trong thực tại, cũng có chỗ không  làm được vì  hoàn cảnh  và  hình thức 

thực tiễn bức bách nên không có cách gì làm được. Chẳng hạn như giới điều 

“bất  trì  kim  tiền”  (không  được  giữ  vàng,  tiền),  trong  hoàn  cảnh  hiện  thời 

không  thể giữ được. Quý  vị ra khỏi cửa,  người  hiện thời ra khỏi cửa chẳng 

mang tiền theo là không xong; nếu ở trong quốc gia Phật giáo thì được. Như 

ở  Thái  Lan,  Miến  Điện,  Tư  Lý  Lan  Kha  (Sri  Lanka,  Tích  Lan)  là  những 

quốc gia Phật giáo, người xuất gia không cần mang theo một đồng tiền nào, 

vì sao? Quý  vị  gặp khó khăn  gì, người chung quanh đều  giúp đỡ, đều cúng 

dường, không cần phải bận tâm. Trừ những quốc gia đó ra, đại chúng trong 

xã hội không bằng lòng cúng dường quý vị. Quý vị đi xe phải mua vé, không 

có tiền, chẳng ai đem một tấm vé nào cúng dường quý vị cả, bắt buộc quý vị 

không  mang  theo  tiền  cũng  chẳng  được.  Nếu  muốn  thực  sự  thực  hiện  rất 

thanh tịnh, rất viên mãn thì bất đắc dĩ cũng có biện pháp này: Khi quý vị ra 

khỏi  cửa  có  tại  gia  cư sĩ  tháp  tùng.  Trên  thân  quý  vị  quả  thật  không  mang 

tiền,  lúc  cần  phải  dùng  tiền,  người  ấy  sẽ  giúp  đỡ  quý  vị,  như  vậy  là  được. 

Vào  thời  cổ,  Giới  kinh  cũng  cho  phép  [làm  như  vậy].  Làm  được  rất  thanh 

tịnh như vậy thì cũng là chuyện nên làm. Người xuất gia tốt nhất không nên 

hành  động  một  mình,  hành  động  nhất  định  phải  là  từ  hai  hay  ba  người  trở 

lên. Như vậy mới là đúng pháp, tránh được điều tiếng, đức Phật nghĩ rất chu 

đáo! 

Do vậy, chúng ta trông thấy hai chữ Tăng Bảo bèn sanh tâm hổ thẹn. Hổ 

thẹn có ích gì đâu? Khẩn yếu nhất là sửa lỗi, đổi mới, phải nỗ lực thực hiện 

tiêu  chuẩn  ấy.  Ta  hy  vọng  sớm  có  ngày  làm  được,  tu  hành  trong  thế  gian 

hiện  nay chẳng phải  là chuyện dễ dàng. Vì  nguyên  nhân  nào? Ngoại duyên 

bất  hảo!  Phật  pháp  nhân  duyên  sanh,  đạo  tràng  thời  cổ  đều  là  thập  phương 

đạo tràng, không có vấn đề gì! Chỉ cần quý vị là người xuất gia, bất cứ đạo 

tràng  ở  nơi  đâu  cũng  có  thể  quải  đơn169  được,  đều  có  thể  ở  cùng  tu  hành, 

sinh hoạt với đại chúng. Hiện nay rất nhiều đạo tràng là tử tôn miếu170, quý 

vị  không  dính  dáng  gì  với  họ,  họ  sẽ  không  tiếp  đãi  quý  vị,  còn  không  đãi 

được  quý  vị  một  bữa  cơm  nữa  kia!  Quý  vị  phải  rất  thân  thuộc  với  chúng 

thường trụ, là bè bạn mới được, nhân tình Phật sự171 mà! Đạo tràng thực sự 

tu hành đúng lý đúng pháp rất hiếm! Tại Trung Quốc hay ở ngoại quốc đều 

như thế cả! Do vậy, đúng pháp không thấy thì tự nhiên “không đúng pháp” 

biến thành “đúng pháp”, chuyện này hết sức rất đáng buồn! 

Do  vậy,  trước  kia,  lão  cư  sĩ  Hoàng  Niệm  Tổ  thường  nói:  Thời  cổ, 

trong  Phật  môn  tu  hành  thành  tựu  theo  thứ  tự  thuận,  tỳ-kheo  là  số  một,  tu 

hành,  khai  ngộ,  chứng  quả,  vãng  sanh  đông  nhất.  Kế  đến  là  tỳ-kheo-ni,  rồi 

đến  tại  gia  Ưu-bà-tắc,  cuối  cùng  là  Ưu-bà-di.  Hiện  nay  là  thời  Mạt  Pháp, 

điên đảo hết! Đúng là điên đảo, nay tu hành khai ngộ, chứng quả không có. 

Người thực sự niệm Phật vãng sanh, Ngũ Giới, Thập Thiện tu hành vẫn còn 

khá,  người  niệm  Phật  vãng  sanh  đông  nhất  là  tại  gia  Ưu-bà-di,  kế  đó  là  tại 

gia Ưu-bà-tắc, rồi đến nữ chúng xuất gia, cuối cùng mới là nam chúng xuất 

gia.  Nay  chúng  ta  thấy  chúng  xuất  gia  nam  nữ  gần  như không  dễ  gì  thành 

tựu. 

Trong  mấy  chục  năm  nay,  chúng  tôi  không  bị  những  tập  tục  ấy  ô 

nhiễm, vẫn có thể tu hành nơi đạo y như cũ là do nguyên nhân nào? Tôi đã 

thưa cùng các đồng học rồi đó, do có quan hệ sư thừa, được đắc lực nhờ thầy 

dạy  dỗ.  Sau  khi  rời  khỏi  thầy,  được  đắc  lực  nơi  kinh  giáo,  không  có  ngày 

nào tách lìa kinh giáo, kinh giáo là nơi quy y chân chánh. Tôi học Phật năm 

mươi hai năm, giảng kinh bốn mươi lăm năm. Trong mấy chục năm ấy trải 

qua  rất  nhiều  sóng  gió,  tai  nạn  mà  không  bị  ảnh  hưởng  là  vì  nguyên  nhân 

nào? Quý  vị phải  biết:  Thực sự muốn  thành tựu thì phải  học  tập. Những  gì 

tôi đã trải qua ai biết tôi đã lâu thì đều biết: Mỗi lần khốn đốn, mỗi lần bị đả 

kích là tiêu nghiệp chướng, tăng phước huệ, nâng cao cảnh giới, quyết định 

chẳng thuận theo phiền  não, quyết định chẳng oán  hận  người khác. Nếu có 

những  ý  niệm  ấy  dấy  lên  thì  sẽ  bị  phiền  phức  rất  lớn,  oan  oan  tương  báo 

chẳng  xong!  Thánh  hiền  thế  gian  hay  xuất  thế  gian  đều  dạy  chúng  ta  “oan 

gia nghi giải, bất nghi kết” (oan gia nên cởi, chớ nên buộc). 

Cởi  gỡ  oán  kết  chẳng  ở  nơi  đối  phương  mà  ở  nơi  tâm  mình.  Trong 

tâm  mình  có  oán  kết  thì  phải  hóa  giải;  dùng  chân  thành,  cung  kính,  thanh 

tịnh,  bình  đẳng đãi  người  thì tự  mình  mới có tiến bộ,  mới có thể  thành tựu 

đạo  nghiệp,  quyết  định  chớ  nên  oán  trời  hận  người,  vĩnh  viễn  ghi  nhớ  lời 

Ngẫu  Ích đại sư răn dạy: “Cảnh duyên phi hảo  xú,  hảo xú  tại ư tâm” (cảnh 

duyên  không  tốt  xấu;  tốt  xấu  tại  nơi  tâm).  “Cảnh”  là  hoàn  cảnh  vật  chất, 

“duyên”  là  hoàn  cảnh  nhân  sự  (quan  hệ  giữa  con  người  với  nhau).  Trong 

hoàn cảnh vật chất lẫn hoàn cảnh nhân sự không có thiện hay ác, không có 

đúng hay sai, mà là bình đẳng, thanh tịnh. Đúng - sai, thiện - ác từ đâu có? 

Từ trong tâm của chính mình. Do vậy, phải hóa giải đúng - sai, thiện - ác ở 

ngay  trong  tâm  mình,  đấy  mới  thực  sự  là  người  tu  đạo,  thực  sự  thành  tựu 

Tăng  Bảo.  Người  khác  không  trì  giới,  nhưng  chính  mình  phải  trì.  Trì  giới 

cũng  không  phải  là  chuyện  dễ  dàng,  thấp  nhất  là  Thập  Thiện,  Ngũ  Giới. 

Hàng tại gia lẫn chúng xuất gia đều có thể học tập Sa Di Luật Nghi. 

Trì  giới  tu  định,  thọ  trì  kinh  giáo  Đại  Thừa,  đức  Phật  dạy  chúng  ta: 

“Thọ  trì  đọc  tụng,  vì  người  khác  diễn  nói”.  “Diễn”  là  làm,  thực  hiện  được 

mọi thứ chúng ta đã học. Làm cho đại chúng trong xã hội trông thấy thì gọi 

là Diễn, tức diễn tuồng, biểu diễn. Ngoài việc thực hiện ra, có ai đến hỏi thì 

phải  giải  thích  cho  người  ta  nghe,  đó  là  “nói”.  Đây  chính  là  bổn  phận  sự 

nghiệp của người xuất gia, Thích Ca Mâu Ni Phật đã nêu gương cho chúng 

ta thấy. Suốt một đời, sau khi thị hiện đại triệt đại ngộ, lão nhân gia bắt đầu 

giáo hóa chúng sanh, giảng kinh hơn ba trăm hội, thuyết pháp bốn mươi chín 

năm.  Hơn ba trăm  hội ấy, trước kia  gọi  là Hội,  nay  gọi  là “hoạt động”;  nói 

cách  khác,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  thực  hiện  những  hoạt  động  quy  mô  lớn, 

quy mô nhỏ (hoạt động dạy học), thực hiện hơn ba trăm lần. 

Nay  học  viện của chúng  ta ở  nơi đây,  một năm tổ chức bốn  lần  hoạt 

động,  mỗi  lần  là  mười thất, tức bảy  mươi ngày, Xuân, Hạ, Thu, Đông,  mỗi 

một  quý  làm  một  lần.  Thuật  ngữ  trước  kia  gọi  là  Hội,  nay  chúng  ta  gọi  là 

“hoạt động”. Những hoạt động của chúng ta ở đây là mở Phật học giảng tòa, 

giải  -  hạnh  cùng  tiến.  Về  mặt  tu  hành,  chúng  ta  niệm  Phật,  chấp  trì  danh 

hiệu.  Về  giải  môn  (học  hiểu  giáo  lý,  giáo  nghĩa),  chúng  ta  mở  những  lớp 

chuyên tu, chuyên hoằng, thâm nhập một môn, thành tựu Giới - Định - Huệ 

của  chính  mình.  Không  tạp  tu,  nhất  định  chẳng  ham  cao  chuộng  xa!  Thật 

thà,  chất  phác,  công  đức  ấy  thực  sự  chẳng  thể  nghĩ  bàn!  Ảnh  hưởng  càng 

rộng,  thời  gian  càng  dài,  càng  chẳng  thể  nghĩ  bàn.  Vì  thế,  nói  chung  phải 

phát tâm, nêu gương tốt cho những người tu học Phật pháp. 

Hiện  tại, trong  xã  hội có  rất  nhiều  người  hiểu  lầm Phật pháp  nghiêm 

trọng,  do  nguyên  nhân  nào?  Do  [Phật  giáo  đồ]  không  nêu  gương  tốt,  chứ 

không  phải  là  Phật  pháp  chẳng  tốt.  Họ  không  tu  mà  giương  chiêu  bài  Phật 

pháp, tư tưởng và ngôn hạnh hoàn toàn trái nghịch Phật pháp. Người không 

thâm  nhập  nghiên  cứu  Phật  pháp,  trông  thấy  những  hình  tướng  ấy  sẽ  hủy 

báng toàn bộ Phật pháp, tội quý vị nặng lắm! Nếu tu tập tốt đẹp, khiến cho 

đại chúng trong xã hội trông thấy bèn hoan hỷ tán thán. Họ khen ngợi quý vị 

bèn khen  ngợi toàn thể Phật pháp  thì công đức của quý  vị  lớn  lắm! Vì thế, 

“Tăng Bảo bất tư nghị” (Tăng Bảo chẳng  thể  nghĩ bàn). Nay ta có thể hiểu 

sự chẳng thể  nghĩ bàn ấy theo  nghĩa  kép:  Làm đúng pháp, công đức chẳng 

thể nghĩ bàn; làm không đúng pháp, tội báo chẳng thể nghĩ bàn! 

“Thân  phi  tam  sự  vân  y”  (Thân  khoác  áo  mây  tam  sự):  Câu  này  nói 

đến áo Ca Sa, tượng trưng cho người xuất gia. “Tam y” là y năm điều172, y 

bảy  điều  và  y  từ  chín  điều  cho  đến  hai  mươi  lăm  điều  thì  gọi  là  Đại  Y  (y 

Tăng Già Lê), tức là đại lễ phục của nhà Phật. Y bảy điều là lễ phục thường, 

phổ thông. Y năm điều là y  mặc để làm việc. Lúc đức Thế Tôn còn tại thế, 

toàn bộ tài sản ngoài ba y một bát còn có một cái ngọa cụ173. Ngọa cụ dùng 

để làm gì? Đêm ngủ trải phía dưới. Còn cái để đắp là ba y. Do đức Phật xuất 

hiện tại  Ấn Độ,  Ấn Độ  thuộc  vùng  nhiệt  đới, ba  y  là  đủ  rồi. Phật pháp sau 

khi truyền đến  Trung Quốc,  Trung Quốc  là ôn đới, càng đi  về  phương  Bắc 

càng  gần  với  hàn  đới,  nên  có  Xuân,  Hạ,  Thu,  Đông,  ba  y  ở  Trung  Quốc 

không có cách gì giữ ấm được. Phật pháp quả thật trọng thực chất chứ không 

trọng hình thức, vĩnh viễn là “hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức”. Do 

vậy, Phật pháp truyền đến Trung Quốc, người Trung Quốc vẫn mặc y phục 

của chính mình, còn ba y khoác ra ngoài y phục. 

Quý vị thấy cái áo chúng ta đang mặc gọi là Hải Thanh174, Hải Thanh 

là  y  phục  của  Trung  Quốc.  Y  phục  người  xuất  gia  hiện  đang  mặc  là  trang 

phục của bá tánh thường  mặc thời Minh. Chúng ta ăn mặc giống đời Minh. 

Hải Thanh là lễ phục, áo thụng, tay rộng, đấy chính là lễ phục thời Hán. Phật 

giáo truyền vào Trung Quốc vào thời Hán, người xuất gia khác với tại gia ở 

chỗ nào? Cổ áo và cổ tay áo của lễ phục người tại gia thêu hoa. Quý vị thấy 

trên  sân  khấu  biểu  diễn  như  khi  hát  Bình  Kịch175  hoặc  Côn  Khúc176  của 

Trung Quốc, họ ăn mặc lòe loẹt, diêm dúa, những thứ lễ phục ấy chính là hải 

thanh, nhưng có thêu hoa văn. Nếu làm quan, áo của họ có thêu hoa văn để 

làm  gì?  Thể  hiện thứ bậc: Màu sắc của  hoa văn  thể  hiện thân phận của  họ. 

Người xuất gia để trơn hoàn toàn không có hoa văn, sai biệt ở chỗ này. Dân 

chúng  bá  tánh  cổ  áo  cũng  thêu  một  chút  hoa  văn,  nhưng  hoa  văn  rất  đơn 

giản, người xuất gia thứ gì cũng đều không thêu. 

Vì  thế,  ba  y  của  chúng  ta  đắp  trên  thân  có  màu  cà  phê.  Chỉ  khi  nào 

làm lễ hoặc lúc tham gia các hoạt động (pháp hội), hoạt động là giảng kinh 

thì phải  mặc, phải đắp y. Nghe kinh cũng phải đắp y nhằm biểu thị sự cung 

kính. Tại gia cư sĩ nếu thọ Bồ Tát giới cũng phải đắp y. [Người thọ] Bồ Tát 

giới đắp mạn y. Mạn y (y trơn) không có điều nào, tại gia cư sĩ Bồ Tát chúng 

[đắp  y  như  vậy].  “Vân”  (mây)  là  tỷ  dụ,  y  ấy  quả  thật  là  một  miếng  vải, 

không  giống  như y phục của  Trung Quốc  có cổ, có tay,  y không có  gì  hết, 

chỉ  là  một  miếng  vải,  mở  ra  quả  thật  giống  một  áng  mây.  “Thân  phi  tam 

sự177 vân y” (thân khoác áo mây tam sự) chính là tướng xuất gia. 

“Phù bôi quá hải sát-na thời” (Chén nổi vượt biển trong khoảnh khắc): 

Đây là một câu chuyện xưa. Vào thời đại Nam Bắc Triều, có một vị xuất gia 

sống nhằm thời Đông Tấn, tức hòa thượng Bôi Độ, trong Cao Tăng Truyện 

có chép, mà Thần Tăng Truyện cũng chép [tiểu truyện của vị này]. Ngài quả 

thật  hiển  hiện  thần  thông,  vượt  biển  không  ngồi  thuyền  mà  dùng  một  cái 

chén, đạp lên chén vượt biển. Giống như Đạt Ma Tổ Sư dùng một cành lau 

để vượt sông, đều là thị hiện Thần Túc Thông. Chúng ta biết người có Thần 

Túc Thông, trong Tiểu Thừa tối thiểu phải từ Tam Quả trở lên. A Na Hàm, 

A  La  Hán  mới có  năng  lực ấy. Quý  vị  muốn tra  khảo tư liệu thì trong Cao 

Tăng Truyện và Thần Tăng Truyện đều có, có những loại Sơn Chí cũng có 

chép. Ngài viên tịch vào thời Đông Tấn, cũng tức là thời đại Nam Bắc Triều, 

nhằm năm 426 sau Tây lịch, tôi không nhớ niên hiệu vua nào178. Tôi chỉ nhớ 

năm  Tây  lịch,  theo  Tây  lịch  [Sư  viên  tịch]  nhằm  tháng  Chín  năm  426,  Sư 

qua đời. Nay ở Nam Kinh, có một chỗ gọi là Phúc Châu Sơn (núi lật thuyền) 

thuộc Nam Kinh, Ngài được chôn ở nơi đó. Ngài từng qua lại rất nhiều tỉnh 

của  Trung  Quốc,  du  hóa  khắp  nơi  hơn  bốn  mươi  năm,  người  theo  học  rất 

đông, là một vị cao tăng bất phàm thời ấy. 

Chúng  ta  thấy  hành  trì  của  Ngài  như  thế,  biết  Ngài  giới  hạnh  thanh 

cao;  do  vậy,  trong  phần  tán  Tăng  Bảo  lấy  Ngài  làm  thí  dụ.  Tại  Thanh  Sơn 

thuộc Cửu Long, Hương Cảng có ngôi chùa Thanh Sơn, hòa thượng Bôi Độ 

đã từng sống ở đó. Câu “phù bôi quá hải sát-na thời” phải chăng là nói Ngài 

hiện thần  thông  nơi ấy?  Bởi  lẽ Cửu  Long  đối diện  núi Đại Dự, đến  Hương 

Cảng phải vượt biển179, Ngài hiển lộ thần thông nơi đấy hay không, chúng ta 

không  biết;  nhưng  quả  thật  có  chuyện  ấy.  Lúc  chúng  tôi  đến  thăm  Thanh 

Sơn Tự, cổ tích vẫn còn, đó là lần thứ nhất tôi đến Hương Cảng giảng kinh 

vào  năm  1977,  đến  viếng  đạo  tràng  cũ  của  hòa  thượng  Bôi  Độ.  Hiện  tại, 

trong mấy năm qua, Hương Cảng phát triển hết sức nhanh; năm 1977 chỗ ấy 

còn hoang sơ, làng quê, không ai đến. Chúng tôi nhớ phải đi rất xa mới đến 

được. Nay  đã  xây  xa  lộ cao tốc, trước kia  đến đó phải  mất chừng  hai tiếng 

rưỡi, nay hình như nửa giờ đã tới nơi, xa lộ cao tốc mà! Nêu tên Ngài ở đây 

để làm gương về Tăng Bảo cho chúng ta. 

“Phó cảm ứng quần cơ”: “Cảm” (感) là tín đồ lễ thỉnh, tín đồ thỉnh pháp 

sư  giảng  kinh  thuyết  pháp,  Ngài  không  cự  tuyệt.  Bổn  phận  của  người  xuất 

gia là ở chỗ này. Thích Ca Mâu Ni Phật cả một đời giảng kinh, thuyết pháp, 

“phó  cảm  ứng  quần  cơ”.  Đức  Thế  Tôn  làm  như  thế,  dấu  chân  in  khắp  Ấn 

Độ, nơi  nào thỉnh Ngài bèn đến  nơi đó, du  hóa  nhân  gian; nhưng  tại Trung 

Quốc có rất  nhiều tổ sư đại đức không ra  khỏi cửa, trụ trong  núi,  hễ trụ rồi 

bèn  mấy  chục  năm  không  xuống  núi,  không  giống  như  Thích  Ca  Mâu  Ni 

Phật đã thị hiện, có trái nghịch lời đức Thế Tôn giáo huấn hay không? Thưa 

cùng quý vị, không trái nghịch! Đây chính là hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ 

công  đức.  Người  Trung  Quốc,  xã  hội  Trung  Quốc  đối  với  sư  đạo  (đạo  tôn 

kính thầy) hết sức tôn trọng: “Chỉ văn lai học, vị văn vãng giáo” (Chỉ nghe 

có chuyện học trò tới chỗ thầy xin học, chưa nghe có chuyện thầy phải đến 

chỗ học trò để dạy). Không giống như Đại Thừa Bồ Tát trong Phật pháp làm 

bạn không thỉnh (bất thỉnh chi hữu), quý vị không thỉnh tôi vẫn đến. Người 

Hoa đối với sư đạo hết sức tôn trọng, vì thế người xuất gia nếu muốn thành 

tựu [người khác] thì trước hết [chính mình] phải ở yên. 

Ở Trung Quốc có hai hạng người du hóa: Một là đạo nghiệp của chính 

mình chưa thành tựu, bèn đi tham học nhằm thành tựu Định - Huệ cho chính 

mình. Sau đấy mới có thể giáo hóa chúng sanh, giống như năm mươi ba lần 

tham  học  của  Thiện  Tài  đồng  tử  vậy.  Tham  học  xong,  trở  về,  sẽ  chọn  lấy 

một  nơi  hữu  duyên  để  ở  lại,  ở  nơi  ấy  rồi  có  thể  cả  đời  không  ra  khỏi  cửa. 

Giống như Sơ Tổ Huệ Viễn đại sư của Tịnh Độ Tông, lúc xuất gia theo học 

với pháp sư Đạo An. Ngài Đạo An là thầy thế độ cho Tổ, cũng là thầy truyền 

pháp. Pháp sư Đạo An viên tịch rồi, Tổ bèn chọn Lô Sơn ở Giang Tây, dựng 

Niệm Phật Đường tại Lô Sơn, chiêu tập những người chí đồng đạo hợp đều 

là  những  người  thích  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  đều  buông  xuống  vạn 

duyên,  nhất  tâm  niệm  Phật  chuyên  cầu  vãng  sanh,  gồm  một  trăm  hai  mươi 

ba  người,  lấy  Hổ  Khê  làm  giới  hạn,  chẳng  ra  khỏi  giới  hạn  ấy.  Suốt  đời 

không xuống núi, tâm định, chẳng tiếp xúc với bên ngoài. Có tín đồ đến nơi 

ấy triều bái thì được, thỉnh giáo cũng được, nhưng không thỉnh được pháp sư 

ra khỏi cửa, không hề có! 

Sau  này,  tổ  sư  đại  đức  các  tông  phái  ở  Trung  Quốc  hầu  như đều  giống 

như  vậy.  Các  Ngài  trụ  trong  một  đạo  tràng,  tâm  định,  dạy  học  tại  nơi  đó. 

Quý vị muốn học theo ai thì đến đạo tràng của vị ấy  mà học, hình thành tổ 

đình của các tông phái. Như các Ngài Đỗ Thuận, Vân Hoa, Hiền Thủ, Thanh 

Lương  thuộc  tông  Hoa  Nghiêm.  Ngài  Thanh  Lương  trụ  tại  núi  Ngũ  Đài, 

chuyên  môn  học  tập  kinh  Hoa  Nghiêm,  giảng  giải  Hoa  Nghiêm,  chú  giải 

Hoa Nghiêm, y theo kinh Hoa Nghiêm mà tu hành. Trong thiên hạ, ai thích 

học  Hoa  Nghiêm  thì  đến  núi  Ngũ  Đài  để  học.  Ngũ  Đài  Sơn  giống  như đại 

học  Hoa  Nghiêm,  biến  thành  một  tông  phái  chuyên  biệt.  Muốn  học  Pháp 

Hoa thì đến núi Thiên Thai thuộc tỉnh Chiết Giang; Trí Giả đại sư giáo hóa 

nơi đó. Muốn học Pháp Tướng Duy Thức thì đến chùa Đại Từ Ân ở Trường 

An  gặp  pháp  sư  Khuy  Cơ.  Muốn  học  Giới  Luật,  hãy  đến  chỗ  Đạo  Tuyên 

Luật Sư ở Chung Nam Sơn. Những vị ấy trụ tại những đạo tràng đó, ở trong 

núi sâu, không ra ngoài. 

Dường như hòa thượng Bôi Độ không có đạo tràng nhất định, chỗ nào lễ 

thỉnh, Ngài bèn đến nơi đó, trụ ở đó mấy năm, suốt đời du hóa. Vì thế, Ngài 

không thể trở thành một vị tổ sư; nhưng hành trì rất giống với Thích Ca Mâu 

Ni Phật, kết pháp duyên rộng rãi cùng chúng sanh. Tuy vậy, tổ đình là  một 

nét đặc sắc của Trung Quốc,  là  một  nét đặc sắc của Phật  giáo  Trung Quốc, 

có  cái  hay  là  người  thực  sự  có  thể  tự  thành  tựu  thì  cũng  có  thể  thành  tựu 

người khác. Vì sao? Tâm  người ấy định. Tam  Học Giới - Định - Huệ đồng 

thời thành tựu, đúng là “Tam Học đẳng vận” (sử dụng Tam Học bình đẳng), 

dễ thành tựu. Nếu du hóa bên ngoài mà chính mình không có Định - Huệ rất 

sâu sẽ không dễ dàng, vì sao? Du hóa tiếp xúc rất nhiều,  mà những chuyện 

tiếp xúc ấy là gì? Là dụ hoặc (dụ dỗ, mê hoặc). Quý vị có vượt qua được dụ 

hoặc  hay không?  Sáu căn tiếp  xúc  ngũ  dục lục trần có thể chẳng động tâm 

hay không? Nếu vẫn còn động tâm thì rất nguy hiểm! 

Phật pháp truyền đến Trung Quốc sau khi Thích Ca Mâu Ni Phật diệt độ 

một  ngàn  năm,  một  ngàn  năm  Chánh  Pháp  đã  hết,  bước  vào  thời  Tượng 

Pháp! Do vậy, những tổ sư đại đức biết sức dụ hoặc của thời Mạt Pháp càng 

lớn  hơn  nữa. Sức dụ  hoặc  hiện thời so  với thời  Tấn (hòa thượng  Bôi Độ  là 

người đời nhà Tấn) lớn gấp cả mấy trăm lần, thậm chí hơn cả ngàn lần, sức 

dụ  hoặc  quá  lớn.  Vì  thế,  người  tu  hành  trước  kia,  đừng  nói  chi  là  người  tu 

hành, người chỉ đọc sách không thôi tâm họ đều định, người nào nghề nấy; 

không như hiện tại, tâm người hiện tại bồng bột, bộp chộp, có thể nói là một 

tí  định  lực  cũng  không  có.  Một  trận  sóng  gió  bé  tẹo  cũng  không  chống  đỡ 

nổi, mừng, giận, buồn, vui nổi lên đùng đùng. Quý vị muốn thường đến mọi 

nơi  giảng kinh,  tiếp  xúc  người, sự,  vật  khác nhau  thì phải có công phu kha 

khá.  Nếu  ứng  phó  không  được,  sẽ  chẳng  thể  không  đọa  lạc.  Giảng  kinh  có 

công  đức  hay  không?  Không  có!  Trước  kia  thầy  Lý  dạy  chúng  tôi  như thế 

này: “Kết  quả  giảng kinh  là  gì?  Là  phước đức,  là phước báo  hữu  lậu trong 

tam giới”; thế nhưng quý vị phải giảng rất đúng pháp. Nếu như quý vị giảng 

không  đúng  pháp,  miệng  nói  thao  thao,  giảng  theo  tri  kiến  của  chính  mình 

thì lại là tạo nghiệp! Đúng như câu nói: “Thác hạ nhất cá tự chuyển ngữ, đọa 

ngũ bách thế dã hồ thân” (Chuyển ngữ trót giảng lầm một chữ, đọa làm thân 

cáo năm trăm năm). Làm cho đại chúng lầm lạc, tội lỗi chẳng nhẹ! 

Đúng quy củ thì nay chúng ta giảng kinh, chính mình không có bản lãnh. 

Vì sao? Quý vị chưa ngộ (ngộ nhập), chưa khai ngộ, đại triệt đại ngộ rồi mới 

có thể  giảng  được. Đại triệt  là  gì? Minh  tâm  kiến tánh! Chư Phật Như Lai, 

Bồ Tát, Thanh Văn, Duyên Giác giảng kinh, thuyết pháp đều là tự tánh lưu 

lộ. Chúng ta chưa kiến tánh bèn lưu lộ những gì? Tuôn ra những phiền não, 

tuôn  ra  những  tập  khí.  Giảng  bằng  cách  nào  đây?  Xưa  kia,  các  vị  đại  đức 

không  khai  ngộ  chẳng  thể  giảng  kinh,  không  kiến  tánh  chẳng  thể  soạn  chú 

giải.  Vì  thế,  những  bản  chú  giải  cổ  đều  là  chánh  tri  chánh  kiến,  không  sai 

lầm. Họ không minh tâm kiến tánh sẽ không thể soạn chú giải; không giống 

như  hiện  thời,  hiện  tại  dân  chủ  mở  rộng,  ngôn  luận  tự  do,  xuất  bản  tự  do, 

nhiễu loạn sự thấy nghe [của người học Phật]. 

Vì  thế,  lúc  thầy  còn  sống  đã  dạy  chúng  tôi:  “Chúng  ta  đọc  kinh,  xem  chú 

giải của cổ nhân, nhất định lấy chú giải cổ làm chủ. Chú giải cổ không hiểu 

thì xem chú giải của người hiện tại để bổ trợ. Nhất định phải lấy chú giải của 

cổ  nhân  làm căn bản, từ bản chú  giải cổ  mà  ngộ  nhập”. Chúng ta chưa thể 

đại triệt đại ngộ thì có tiểu ngộ, tích tụ tiểu ngộ thành đại ngộ. Có được mấy 

lần đại  ngộ, tuy chưa triệt  ngộ,  nhưng chúng ta có  thể dùng  ngôn  ngữ hiện 

đại để diễn đạt chú giải của cổ nhân. Làm như vậy sẽ không sai, đấy là điều 

hiện nay chúng ta có thể làm được. Khi còn tại thế, thầy dạy chúng tôi phát 

tâm  giảng  kinh  phải  tuân  theo  phương  châm  và  nguyên  tắc  này,  mấy  chục 

năm qua chúng tôi luôn tuân thủ. 

Nói  cách  khác,  giảng  chú  giải  của  cổ  nhân,  đem  tâm  đắc  tu  hành  của 

chính  mình dâng cho  mọi  người tham  khảo. Chính  mình thực sự kiến tánh, 

khế nhập cảnh giới thì được, lúc ấy quý vị có thể giảng; chưa khế nhập cảnh 

giới thì không được. Do vậy, “phó cảm ứng quần cơ” không phải là chuyện 

người bình thường có thể làm được, mà phải là Pháp Thân Bồ Tát. Mức độ 

thấp nhất cũng phải như thầy Lý đã nói trước kia là Tam Quả La Hán, tức A 

Na  Hàm,  phải  có  bản  lãnh  ấy!  Tám  mươi  tám  phẩm  Kiến  Hoặc  đoạn  hết, 

tám  mươi  mốt  phẩm  Tư  Hoặc  gần  như đoạn  được  một  nửa,  thực  sự  có  thể 

giữ cho chính mình không bị lui sụt, như vậy thì mới có thể làm được. Nếu 

không, nhất định phải theo thiện tri thức ở trong núi, nhất định phải theo một 

vị thầy giỏi. 

Phật giáo Nhật Bản do Trung Quốc truyền qua, Nhật Bản cũng có một tổ 

đình Phật giáo rất nổi tiếng là núi Tỷ Duệ180, người Nhật gọi núi này là “mẹ 

của  Phật  giáo”.  Gần  như  tất  cả  những  vị  sáng  lập  các  tông  phái  của  Nhật 

Bản, những vị cao tăng đại đức đều xuất thân từ núi này. Chúng tôi đến đó 

thăm, hỏi chuyện mấy vị trụ trì nơi đó, trong quá khứ những tổ sư đại đức tu 

hành ở trên núi này bao lâu? Họ bảo tôi: “Tối thiểu là mười sáu năm, không 

có ai ít hơn mười sáu năm!” Người tu hành ở đó lâu hơn  mười sáu năm rất 

nhiều.  Mười  sáu  năm  không  xuống  núi,  chẳng  thể  không  có  thành  tựu. 

Thường chạy rong bên ngoài, chẳng thể thành tựu được. Trước kia, thầy Lý 

cũng khuyên chúng tôi ở lại một chỗ, tôi bị hoàn cảnh bức bách, chính mình 

không có đạo tràng, bèn phải “phó cảm ứng quần cơ”. Nơi nào thỉnh bèn đến 

nơi  đó,  cho  nên  cũng  phải  sống  cuộc  đời  “chu  du  liệt  quốc”.  Đúng  là  đến 

tuổi  già  mới  có  được  chút  phước  báo,  kiến  lập  đạo  tràng  ở  nơi  này.  Dựng 

đạo tràng ở đây,  tôi  không  muốn  xuống  núi,  lấy Đồ Văn  Ba (Toowoomba) 

làm giới hạn, hoàn toàn định lại. 

Thế nhưng thời cuộc hiện thời không cho phép, thế giới này tai nạn quá 

nhiều, chúng sanh quá khổ. Nếu là  những  chuyện đa  nguyên  văn  hóa, đoàn 

kết các sắc dân, đoàn kết tôn giáo, hòa bình thế giới, vì những chuyện ấy tôi 

vẫn  phải  bỏ  chút  sức  yếu  mỏng.  Nếu  không  phải  vì  những  chuyện  ấy,  tôi 

không  xuống  núi.  Những  chuyện  ấy  nay  vẫn  không  có  người  thay  thế;  nếu 

có ai thay thế, tôi hoan hỷ vô lượng, tôi sẽ chẳng xuống núi, tối thiểu là phải 

nêu  gương  [ở  yên  tu  học  trên  núi]  mấy  năm  cho  người  khác  thấy.  Vì  thế, 

chúng tôi đọc đến câu “phó cảm ứng quần cơ” này, thấy quả thật chẳng phải 

là chuyện rất dễ dàng. 

Thế  nhưng  hiện  thời  là  thời  đại  động  loạn,  muốn  giúp  đỡ  thế  giới  khôi 

phục  lại  trật  tự  bình  thường  khó  khăn  quá!  Nay  chúng  tôi  biết  là  chuyện 

không  thể  làm  mà  vẫn  cứ  làm,  dâng  hiến  một  chút  tâm  lực  của  mình,  bất 

luận đến nơi đâu cũng là vì chuyện này. Nay chúng ta có viễn trình giáo học 

(telecourse),  có  Internet,  có  truyền  hình  vệ  tinh;  tuy  thế,  ngẫu  nhiên  có 

những lúc chính mình phải đến nơi mới tạo ra hiệu quả ảnh hưởng, giúp cho 

bọn họ kiến lập tín tâm, giúp bọn họ tỉnh ngộ. A! Bây giờ đến giờ rồi! 



* 

Chư vị đồng học! 

Xin xem tiếp bài Tăng Bảo Tán: 



Kham tác nhân thiên công đức chủ, 

Kiên trì giới hạnh vô vi. 

堪作人天功德主。 

堅持戒行無違。 

(Đáng làm trời người công đức chủ, 

Giới hạnh giữ vững chẳng trái nghịch). 



Hai  câu  này  tiêu  chuẩn  rất  cao!  “Kham”  (堪)  là  thực  sự  xứng  đáng, 

chúng  ta  hãy  suy  nghĩ  chính  mình  đã  có  thể  là  “nhân  thiên  công  đức  chủ” 

hay  chưa?  Câu  này  tiếp  ý  câu  trên  “phó  cảm  ứng  quần  cơ,  kham  tác  nhân 

thiên công đức chủ”. Thiền sư Bôi Độ không có vấn đề gì, tối thiểu Ngài đã 

chứng A La Hán, tuyệt đối chẳng phải là người phàm. Hãy nghĩ xem chúng 

ta có được như vậy hay không? Tôi thường nói, nhất là trong mấy năm qua, 

giảng kinh ở  mọi  nơi, tôi dùng  một câu để nói  tổng quát: “Học  vi  nhân sư, 

hạnh  vi  thế  phạm”  (Học  làm  thầy  người,  hạnh  là  khuôn  mẫu  cho  đời),  hy 

vọng  chúng  ta  trở  thành  một  tấm  gương  tốt  trong  nhân  gian.  Tiêu  chuẩn  ở 

đây so với hai câu của tôi cao hơn nhiều lắm. 

Nhân gian, cõi trời bao gồm Dục Giới Thiên, Sắc Giới Thiên; Vô Sắc 

Giới  Thiên  chúng  ta  không  bàn  đến.  Bởi  lẽ,  họ  không  có  hình  tướng,  là 

Trường  Thọ  Thiên;  quý  vị  có  giảng  kinh,  thuyết  pháp,  họ  cũng  không  đến 

nghe.  Sắc  Giới  Thiên  thích  nghe  kinh,  nghe  pháp,  chúng  ta  có  tư cách  hay 

chăng?  Có  đảm  nhiệm  nổi  chăng?  Đối  với  trời,  người,  ta  không  phải  là 

phước đức chủ mà là công đức chủ! Công đức khác với phước đức rất nhiều. 

Người thế gian đến cửa Phật thắp hương, lễ bái, bố thí cúng dường, cầu điều 

gì?  Cầu  phước.  Phước  điền!  Người  xuất  gia  là  “phước  điền  tăng”.  Quý  vị 

trông thấy nơi tấm y này có từng miếng vải một, mọi người gọi nó là “phước 

điền y”; đến nơi đó gieo phước điền. Thực sự có phước để trao cho người ta 

hay  không?  Chúng  ta  tu  hành  đúng  pháp  thì  họ  được  phước  báo,  chúng  ta 

thực sự tu  hành chứng quả. Nếu chúng ta  tu  hành không đúng pháp,  tương 

lai đọa tam đồ, họ còn có phước hay chăng? Phước báo mà đã khó khăn như 

thế ấy thì công đức càng chẳng cần phải nói nữa! 

Công đức là gì? Không những chúng ta tự mình thành tựu, mà còn phải 

giúp cho  người khác thành  tựu. Gì  là công đức? Giới - Định - Huệ  là công 

đức.  Trì  giới  có  công;  được  thanh  tịnh,  bình  đẳng  là  đức.  Thanh  tịnh,  bình 

đẳng là Định. Tu Định hữu công, trí huệ mở mang là Đức. Câu này có nghĩa 

là  quý  vị  có  thể  thực  sự  làm  một  vị  thầy  giỏi  trong  nhân  gian  lẫn  cõi  trời, 

giúp cho đại chúng nhân thiên thành tựu Tam Học Giới - Định - Huệ thì mới 

gọi là Công Đức Chủ. Tam Học Giới - Định - Huệ của chính mình không có 

thành  tựu,  làm  sao  có  thể  thành  tựu  Tam  Học  Giới  -  Định  -  Huệ  cho  đại 

chúng trong cõi trời, cõi người cho được? “Nhân thiên công đức chủ”, chúng 

ta hãy suy nghĩ, mức độ, tiêu chuẩn thấp nhất cũng phải như kinh Kim Cang 

đã giảng: “Phá bốn tướng!” Quả thật vô ngã, không [mang tâm niệm sở hữu] 

riêng  tư,  thực  sự  buông  danh  văn  lợi  dưỡng  xuống,  buông  hưởng  thụ  ngũ 

dục, lục trần xuống, triệt để đoạn trừ tham - sân - si - mạn - nghi thì mới là 

“kham  tác  nhân  thiên  công  đức  chủ”.  Đức  hạnh,  trí  huệ,  phương  tiện  thiện 

xảo chẳng đạt đến mức độ ấy, làm sao là nhân thiên công đức chủ cho được? 

Câu tiếp đó  nói đức hạnh của chính  mình  là quan trọng  nhất, đây chính 

là  một  điều  kiện  căn  bản  nhất  của  nhân  thiên  công  đức  chủ:  “Kiên  trì  giới 

hạnh vô vi”. Quý vị hiểu vì sao hiện nay chúng tôi phải nhấn mạnh, phải yêu 

cầu thực hiện Sa Di Luật Nghi đến mức như thế? Mười điều đầu là giới, hai 

mươi  bốn  điều  sau  đấy  (tức  hai  mươi  bốn  oai  nghi)  là  hạnh.  Những  điều 

khác  chúng  tôi  không  dám  nói,  vì  sao?  Tỳ-kheo  giới,  Bồ  Tát  giới  quá  cao! 

Chúng ta làm người chưa được thì còn bàn [những giới cao xa] làm gì? Học 

Phật thì trước hết phải học làm người. Ấn Quang đại sư xuất hiện trong thời 

cận đại, hiểu rõ xã hội hiện đại, hiểu rõ những diễn biến trong xã hội: Luân 

thường đạo đức, giáo huấn của thánh hiền hoàn toàn bị băng hoại, con người 

phải  chịu  đại  khổ  nạn.  Ấn  Quang  đại  sư  không  nhấn  mạnh  giới  hạnh  mà 

nhấn  mạnh  điều  gì?  Liễu  Phàm  Tứ  Huấn!  Liễu  Phàm  Tứ  Huấn  giảng  điều 

gì? Tin sâu nhân quả. Thiện có thiện báo, ác có ác báo, chẳng phải là không 

báo,  chưa  đến  lúc  đó  thôi!  Nội  dung  của  Liễu  Phàm  Tứ  Huấn  là  giảng  về 

điều  này.  Quý  vị  thực  sự  hiểu  và  tin  tưởng  nhân  quả  báo  ứng  thì  mới  phát 

tâm  đoạn  ác  tu  thiện,  hy  vọng  chính  mình  trong  tương  lai  sẽ  được  quả  báo 

tốt đẹp. 

Do  vậy,  Tổ  Sư  dạy  chúng  ta  tu  Cảm  Ứng  Thiên,  học  Văn  Xương  Đế 

Quân Âm Chất Văn; dùng Thái Thượng Cảm Ứng Thiên và Văn Xương Đế 

Quân  Âm Chất Văn thay cho  Giới  Luật.  Cách  này  hay  lắm,  những sách ấy 

không phải là kinh điển, không từ ngoại quốc truyền vào, mà do chính người 

Hoa soạn ra, tự mình viết ra. Do vậy, tổ Ấn Quang suốt đời đề xướng ba tác 

phẩm  Liễu  Phàm  Tứ  Huấn,  Cảm  Ứng  Thiên  Vựng  Biên,  An  Sĩ  Toàn  Thư. 

Trong  An  Sĩ  Toàn  Thư  có  bốn  thứ,  thứ  nhất  là  Văn  Xương  Đế  Quân  Âm 

Chất  Văn,  chiếm  hết  nửa  bộ  toàn  thư.  Ba  thiên  sau  là  Vạn  Thiện  Tiên  Tư 

giới  sát,  Dục  Hải  Hồi  Cuồng  giới  dâm,  cuối  cùng  là  Tây  Quy  Trực  Chỉ 

khuyên niệm Phật. Quý vị thấy Ấn Quang đại sư lão nhân gia khổ tâm. Nếu 

nhìn  từ  thực  tế  thì  là  “trì  giới  niệm  Phật,  tin  sâu  nhân  quả”.  Trì  giới  niệm 

Phật chính là điều Ngài suốt đời đề xướng đến tột bậc, là pháp môn Bất Nhị 

thực sự cứu vãn kiếp vận trước mắt, tổ Ấn Quang dùng phương pháp này để 

thực hiện, “kiên trì giới hạnh vô vi”, phải chú trọng, quyết định chẳng được 

trái nghịch. 

Nếu  trái  nghịch,  từ  đây  về  sau  quý  vị  sống  khó  khăn,  vị  lai  chẳng  thể 

nghĩ tưởng  nổi, tương  lai  là ác báo tam đồ. Tam đồ rất dễ vào, chẳng dễ gì 

thoát ra. Quý  vị phải có tâm cảnh  giác cao độ,  nếu không, đến  lúc đọa  lạc, 

khi  ấy  có  hối  cũng  không  kịp  nữa.  Vì  thế,  tu  hành  thực  sự  ngay  trong  lúc 

nào?  Tôi  thường  khuyên  lơn  các  đồng  học  phải  thực  hiện  ngay  trong  hiện 

tại,  phải  bắt  đầu  từ  hiện  tại,  hạ  quyết  tâm  thực  sự  làm,  đã  chậm  lắm  rồi, 

không thể chần chừ được nữa! Tất cả hết thảy pháp trong thế gian đều không 

thật,  kinh  Kim  Cang  nói  hay  lắm:  “Phàm  sở  hữu  tướng  giai  thị  hư  vọng” 

(Phàm những gì có hình tướng đều là hư vọng), “nhất thiết hữu vi pháp, như 

mộng, huyễn, bào, ảnh” (hết thảy pháp hữu vi, như mộng, huyễn, bọt, bóng). 

Không  có  gì  là  thật,  chỉ  có  tin  sâu  nhân  quả,  trì  giới  niệm  Phật  là  thật.  Vì 

sao? Cái quý vị mang theo được chắc chắn là thiện nhân, thiện quả, nhân tốt, 

quả  tốt,  vì sao không chịu  làm? Cả  một đời  người thực sự hạnh phúc, thực 

sự  sung  sướng,  chẳng  lìa  hiền  thánh.  Không  lìa  hiền  thánh  bằng  cách  nào? 

Không tách lìa giáo huấn của hiền thánh. 

Về sách thế gian, trước kia, tôi đến Đài Trung tiếp nhận sự giáo huấn của 

thầy  Lý,  thầy  Lý  dạy  cho  tôi  ba  loại:  Thứ  nhất  là  Tứ  Thư,  thứ  hai  là  Ngũ 

Chủng Di Quy181, ngoài ra  là Cổ Văn Quán  Chỉ.  Học Cổ Văn Quán Chỉ để 

học văn tự, học văn chương. Hai thứ đầu là đức hạnh, là học vấn. Đủ rồi! Cả 

đời dùng không hết! Kinh Phật cũng không cần nhiều, có mấy thứ thôi mà cả 

đời dùng không  hết. Ấn Quang đại sư bảo [chúng ta phải  học] ba tác phẩm 

Liễu Phàm Tứ Huấn, Cảm Ứng Thiên Vựng Biên, An Sĩ Toàn Thư. Chúng 

tôi  thường  học  tập  pháp  môn  Tịnh  Độ,  năm  kinh  một  luận  của  Tịnh  Độ. 

Trước  kia,  thầy  Lý  còn  dạy  thêm  cho  chúng  tôi  kinh  Thập  Thiện  Nghiệp 

Đạo, kinh A Nan Vấn Sự Phật Cát Hung, kinh Kim Cang, kinh Địa Tạng Bồ 

Tát Bổn Nguyện, kinh Lăng Nghiêm, kinh Pháp Hoa, kinh Hoa Nghiêm. Đủ 

rồi,  không  cần  học  thêm  nữa!  Chúng  tôi  cả  đời  chuyên  tu,  chuyên  hoằng, 

tâm định lại, một môn thông rồi mới học sang môn khác. 

Suốt đời lấy một  môn làm chủ, chủ tu một  môn, có thể học những  môn 

khác để phụ trợ cho  môn  mà quý  vị chủ tu,  hòng  làm rạng  rỡ  một  môn ấy, 

chúng ta quyết định không cần nhiều hơn nữa. Nhiều sẽ không thể tiêu hóa 

nổi, tiếp nhận không nổi. Vâng giữ được như thế thì gọi là “giới hạnh”. Giới 

là quy củ, Giới  là tịnh  giới, ta chỉ tuân thủ trong phạm  vi ấy, khéo  học tập, 

ngàn kinh  muôn luận khác đến thế giới Cực Lạc sẽ học sau, không trễ đâu! 

Đến thế giới Cực Lạc, chúng ta chứng được vô lượng thọ, có thọ mạng như 

thế,  có  thời  gian  như  thế,  huống  chi  nơi  đó  có  thầy  giỏi,  có  đồng  học  tốt, 

hoàn cảnh tu học tốt, lẽ đâu chẳng thành tựu? Chẳng thể tham nhiều mà phải 

chuyên tinh. 

Dùng  kinh  luận  sửa  đổi  cho  đúng  tư  tưởng,  kiến  giải  của  chính  mình. 

Cách nghĩ và cách nhìn của chúng ta không trái nghịch kinh luận. Ngôn ngữ, 

hành động không trái nghịch Giới Luật, lấy giới luật làm tiêu chuẩn, sửa đổi 

hành  vi.  Dùng  kinh  luận  làm  tiêu  chuẩn  để  sửa  đổi  tư tưởng,  kiến  giải  của 

chính mình cho đúng. Chúng ta tu hành có tiêu chuẩn; nếu trái nghịch những 

tiêu  chuẩn  ấy  thì  là  sai  lầm.  “Kiên  trì”  là  quyết  định  không  trái  nghịch. 

Trong kinh, đức Phật dạy chúng ta làm gì thì phải thực sự làm, dạy chúng ta 

không được làm  những  gì  thì quyết  định chẳng  trái  nghịch, đó  là “kiên trì” 

(giữ  vững).  Người  khác  kiên  trì  hay  không  chẳng  dính  dáng  gì  đến  mình, 

chúng  ta  quyết  chớ  nên  nhìn  vào  người  khác.  Người  khác  có  làm  thì  mình 

cũng làm, người khác không làm, mình làm để làm chi? Nghĩ như vậy là sai! 

Người khác đi theo con đường tam đồ, quý vị cũng theo họ đi luôn! Người ta 

đọa A Tỳ địa ngục, quý vị cũng theo họ đi vào. Vậy là lầm lạc quá đỗi rồi! 

Người  ta  tốt  đẹp  thì  có  thể  học  theo,  tự  mình  phải  có  trí  huệ,  có  năng  lực 

phân biệt đúng - sai, thiện - ác, phân biệt nhân - quả, tà - chánh, quý vị phải 

có năng lực ấy. Không có năng lực đó, nhất định phải theo thầy; khi không 

có thiện tri thức, nhất định phải nương theo kinh giáo: Học lấy một bộ kinh 

giáo, nhất định phải tuân thủ những điều được giáo huấn trong bộ kinh luận 

ấy. 

Hiện tại, các đồng học đều lấy kinh Vô Lượng Thọ làm tiêu chuẩn tu 

hành  cho  mình,  rất  tốt!  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  nội  dung  hết  sức  phong  phú, 

toàn kinh từ đầu đến cuối, mỗi  một phẩm đều nói đến Giới Luật. Nói nhiều 

nhất  là  từ  phẩm  ba  mươi  hai  đến  phẩm  ba  mươi  bảy,  nếu  quý  vị  chú  tâm 

quán sát đoạn kinh văn lớn ấy, sẽ thấy kinh thuyết minh tỉ mỉ về Ngũ Giới, 

Thập  Thiện, có  những  điểm chánh  yếu để  học tập  và  mặt phụ  là  nhân quả. 

Vì thế, chúng tôi lấy ra, soạn thành kinh văn để đọc tụng trong khóa tối, với 

mục đích hy vọng mỗi ngày y theo kinh giáo để tu hành pháp sám hối. Đọc 

đến đoạn này bèn theo văn nhập quán, vừa niệm vừa nghĩ đến bản thân, Phật 

dạy mình làm gì, mình làm được hay chưa? Phật dạy mình không được làm 

gì, mình có trái nghịch hay không? Phản tỉnh, sửa lỗi, đổi mới thì gọi là chân 

chánh tu hành. Thực hiện khóa tối như thế sẽ có công đức. “Miệng có, tâm 

không” là chẳng được. Lại xem tiếp hai câu cuối của bài tán tụng: 



Ngã kim khể thủ nguyện dao tri, 

Chấn tích trượng đề huề. 

我今稽首願遙知。 

振錫杖提攜。 

(Con nay cúi lạy nguyện xa hay, 

Rung tích trượng đề huề). 



“Khể thủ” là đảnh lễ tam bái. Ở đây, chúng ta đảnh lễ ba lạy, hy vọng dù 

Ngài  ở  phương  xa,  cũng  trông  thấy,  cũng  nghe  biết.  Ngài  biết  được  ý  tứ 

trong  lòng  con,  chân  thật  không  giả  dối  tí  nào.  Nhất  là  bậc  Pháp  Thân  Bồ 

Tát, phá một phẩm vô minh, chứng một phần Pháp Thân, trong cảnh giới ấy, 

không  gian  không  còn,  xa  -  gần  không  có,  thời  gian  không  có,  trước  -  sau 

không  có,  Pháp  Thân  Bồ  Tát ở  trong  cảnh  giới  ấy,  làm  sao  không  biết  cho 

được? Dẫu ở trong Tây Phương Cực Lạc thế giới cách chúng ta mười vạn ức 

cõi  nước  Phật,  vẫn  thấy  chúng  ta  rõ ràng,  rành  rẽ.  Nay  chúng  ta  ở  đây  khẽ 

tiếng  nói  thì  thầm,  Ngài  cũng  nghe  rõ  ràng,  thông  suốt; chúng  ta  khởi  tâm 

động niệm gì Ngài đều biết cả. Kinh Vô Lượng Thọ nói rất hay: Người vãng 

sanh  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  độ  của  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  “Thiên 

Nhãn  đỗng  thị,  Thiên  Nhĩ  triệt  thính,  Tha  Tâm  biến  tri”  (Thiên  Nhãn  nhìn 

thấy thấu suốt, Thiên Nhĩ nghe thông suốt cùng tột, Tha Tâm biết khắp cả). 

Chúng ta khởi tâm động niệm họ đều biết ngay, chẳng thể che mắt ai được! 

Muôn  vàn  phần  chớ  nên  lừa  dối  người  khác.  Lừa  dối  phàm  phu  dễ, 

chứ đối  với  hàng  Bồ  Tát từ Sơ  Trụ trở  lên, không có cách  gì dối  gạt được. 

Họ hiểu quý vị quá rành, quá rõ rệt, những hành vi quý vị đã làm trong đời 

đời kiếp kiếp họ biết hết. Thanh Văn, Duyên Giác, thiên thần, quỷ thần cũng 

có  tiểu  thần  thông,  họ  chưa  chắc  biết  được  chuyện  trong  đời  đời  kiếp  kiếp 

của quý vị, nhưng mọi hành vi trong hiện đời sẽ không thể che mắt họ được. 

Vì thế, cổ nhân thường nói: “Cử đầu tam xích hữu thần minh” (Trên đầu tính 

lên ba thước có thần minh), làm sao người ta không biết được? Do vậy, quý 

vị  chánh  tâm,  chánh  hạnh,  chư  Phật  bèn  hộ  niệm,  thiện  thần  bảo  vệ,  ban 

phước, ác thần cũng tôn kính! Cớ sao không làm? Quý vị học Phật tâm địa 

ngày  càng  thanh  tịnh,  công  phu  càng  tốt,  cảm  ứng  cảnh  giới  càng  rõ  rệt. 

Cảnh giới ấy chắc chắn tăng trưởng tín tâm, kiên định nguyện hạnh cho quý 

vị, vì sao? Hoàn toàn hiểu rõ rồi, là thật, chứ không giả, trên con đường Bồ 

Đề không cô đơn, chư Phật hộ niệm, long thiên thiện thần ủng hộ. 

“Chấn tích trượng đề huề”: Chúng ta là phàm phu, cần phải có người 

đề bạt. Tăng Bảo gần gũi chúng ta nhất. Người xuất gia “tích trượng” chẳng 

rời tay, dùng để làm gì? Dùng khi ra khỏi cửa khất thực. Đi khất thực, cổng 

nhà người ta đều đóng, mình gõ cửa nhà người ta là thiếu lịch sự, chẳng thể 

gõ cửa nhà người ta, làm như thế nào đây? Chúng ta ôm bát đứng bên ngoài 

họ  không  biết.  Rung  tích  trượng,  tích  trượng  vừa  rung,  trên  tích  trượng 

thường  gắn  những  cái  vòng  đồng,  hoặc  vòng  sắt,  rung  lên  sẽ  phát  ra  tiếng. 

Người  trong  nhà  nghe  bên  ngoài  có  người  rung  tích  trượng,  biết  có  người 

xuất gia đến khất thực, họ tự nhiên mở cửa cúng dường. Nếu hôm nay người 

ta không có gì để cúng dường mình, họ không mở cửa. Rung tích trượng ba 

lần, cửa không mở, phải đi ngay, chẳng được lần chần tại đó, qua khất thực 

nhà thứ hai. 

Đức  Phật  quy  định  không  được  khất  thực  quá  bảy  nhà.  Bảy  nhà  đều 

không xin được thì phải quay về niệm Phật; nhưng vẫn còn có cái để ăn, vì 

không phải là khất thực vừa xin được bèn ăn liền, không phải như vậy! Nếu 

không,  sẽ  là  phạm  oai  nghi.  Xin  xong  phải  trở  về  đạo  tràng,  ăn  cùng  đại 

chúng. Người xin được nhiều chia cho người xin được ít. Không xin được gì 

thì cũng được người khác chia sớt. “Chấn  tích  trượng đề  huề”: Nay ta khất 

thực, không  xin được thì  những  người  xin được nhiều sẽ sớt cho  mình  một 

chút. Đây là Sự, từ chuyện này mở rộng ra: Chúng ta tu hành gặp khó khăn, 

gặp  phải  thử  thách,  gặp  phải  mê  hoặc,  gặp  phải  chướng  nạn,  phải  nhờ  vào 

thiện tri thức nâng dắt, phải nhờ thiện hữu giúp đỡ, đó là bạn lành, Tăng Bảo 

đấy!  Giảng  đến  đây  có  thể  coi  là  xong  một  đoạn,  nhưng  trong  đây  lại  còn 

một tầng ý nghĩa sâu hơn, người tại gia cũng là Tăng Bảo. 

Nên giải thích như thế nào? Do ý nghĩa của chữ Tăng không phân biệt là 

tại  gia  hay  xuất  gia,  chỉ  cần  tu  Lục  Hòa  Kính,  nghiêm  trì  Giới  Luật,  bốn 

người ở cùng một chỗ, người tại gia bốn người ở cùng một chỗ cũng là Tăng 

Bảo, cũng là Tăng Đoàn. Quý vị nhất định phải thực sự tu hành. Trong nhà 

Phật có bốn hạng xuất gia, điều này nhất định phải biết. 

1) Loại thứ nhất  là thân  xuất  gia, tâm  không  xuất  gia. Về hình tướng  là 

người  xuất  gia,  nhưng  tư  tưởng,  kiến  giải,  hành  vi  là  người  tại  gia,  không 

phải là Tăng Bảo. Cổ đại đức bảo hạng người xuất gia này là: “Thí chủ nhất 

lạp  mễ, đại  như Tu Di sơn, kim sanh bất  liễu đạo, phi  mao, đới  giác  hoàn” 

(Một hạt cơm thí chủ, to bằng núi Tu Di, đời này không liễu đạo, đeo lông, 

đội sừng đền). Trong tương  lai, bọn  họ phải trả  nợ, họ không tu  hành đúng 

pháp. 

2) Loại thứ hai là tâm xuất gia nhưng thân không xuất. Đây là người tại 

gia  chân  chánh  tu  hành,  họ  là  Tăng  Bảo.  Dù  hình  tướng  là  người  tại  gia, 

nhưng  chân  tu  nên  giống  như  người  xuất  gia,  không  khác  gì.  Họ  thuộc  về 

Tăng Bảo. 

3) Loại thứ ba là thân tâm đều xuất. Đương nhiên là đạt tiêu chuẩn xuất 

gia  cao  nhất.  Thân  xuất  gia  tâm  cũng  xuất  gia,  thực  sự  ở  trong  trần  thế 

(“trần”  (塵)  là  bụi  đất)  không  nhiễm  mảy  trần,  sáu  căn  thanh  tịnh,  chẳng 

nhiễm mảy trần. Phải hiểu Tăng Bảo được tán dương ở đây là hạng tâm xuất 

gia và “thân xuất gia, tâm cũng xuất gia”. Đấy mới là Tăng Bảo chân chánh. 

4)  Loại  thứ  tư  là  thân  tâm  đều  chẳng  xuất:  Thân  lẫn  tâm  không  xuất 

chẳng phải là mọi người bình thường trong thế gian, không phải vậy! Ở đây 

nói đến kẻ tại gia học Phật, tại gia học Phật thì thân không xuất, nhưng tâm 

như  thế  nào?  Tâm  cũng  không  xuất!  Thân  lẫn  tâm  đều  không  xuất,  mang 

danh  là  cư  sĩ  tại  gia,  nhưng  tâm  không  hướng  về  đạo.  Trong  cuộc  sống 

thường  ngày  vẫn  tùy  thuận  phiền  não  tập  khí,  chẳng  tùy  thuận  những  giáo 

huấn trong kinh luận, thân lẫn tâm đều không xuất! 

Như vậy, bốn loại này đều nói về tứ chúng đệ tử trong nhà Phật, không 

dự vào cửa Phật thì chẳng tính đến. Chúng ta phải hiểu điều này. Do vậy, tại 

gia  hay  xuất  gia đều phải thực sự tu tập thì  mới được kể  là Tăng  Bảo. Nếu 

không thực sự tu tập sẽ chẳng có phần trong  Tăng  Bảo.  Không có phần  thì 

có tạo tội  nghiệp  hay không?  Đương  nhiên tạo  nghiệp!  Tạo  nghiệp  như thế 

nào?  Tôi  nói  ra  mọi  người  hiểu  ngay:  “Phá  hoại  hình  ảnh  Phật  giáo,  tội  ấy 

không  nhẹ!”  Quý  vị  đều  biết:  Trong  Ngũ  Nghịch,  Thập  Ác  có  tội  phá  hòa 

hợp Tăng, có điều này. Tội phá hòa hợp Tăng đọa A Tỳ địa ngục, rất nặng! 

Quý vị phá hoại hình ảnh của Phật giáo, nghĩ xem: Tội ấy khác nào tội phá 

hòa hợp Tăng? Ta là người xuất gia, làm chuyện rất không đúng pháp, khiến 

cho đại chúng trong xã hội trông thấy bèn chửi rủa Phật giáo, chửi cá nhân 

mình không sao, toàn  thể Phật  giáo bị kẻ  ấy chửi  lây. Quý  vị  nghĩ coi: Cái 

tội ấy nặng lắm! Cư sĩ tại gia học Phật, học không đúng pháp, khiến cho xã 

hội đại chúng nghĩ: “Gã đó là người học Phật mà lại như thế đó!” Quý vị có 

phạm  tội  lỗi  hay  không?  Liên  lụy  toàn  thể  những  người  học  Phật,  liên  lụy 

toàn bộ Phật pháp, chuyện này thật nghiêm trọng! 

Vì  sao  trong  lịch  sử  chúng  ta  thấy  thời  cổ  những  người  xuất  gia  được 

quốc vương, đại thần, sĩ đại phu (nay ta gọi [sĩ đại phu] là “những người có 

chức vị”) tôn kính  đến  như vậy? Vì đạo  lý nào? Những  vị  xuất  gia ấy thực 

sự  là  tịnh  quang  của  Phật,  có  đạo  đức,  có  học  vấn,  nghiêm  trì  Giới  Luật, 

thuyết  pháp  lợi  sanh,  biện  tài  vô  ngại,  đối  với  pháp  thế  gian  hay  xuất  thế 

gian  đều  không  cầu  điều  gì,  không  lấy  điều  gì,  ai  mà  chẳng  tôn  kính?  Bởi 

thế,  họ  đúng  là  “kham  tác  nhân  thiên  công  đức  chủ”.  Đế  vương,  quan  lại 

cam tâm quy y, tôn quý vị làm thầy! Vì sao trong xã hội những kẻ xuất gia 

chúng ta  ngày  nay bị  người ta coi thường?  Tự  mình phải  quay đầu  nghiêm 

túc suy nghĩ, là công hay là tội, là họa hay là phước, quý vị phải hiểu cho rõ 

ràng, minh bạch! 

Nếu quý vị không thực sự tu, làm sao xứng với Phật, Bồ Tát cho được? 

Làm  sao  xứng  với  tổ  sư  đại  đức  đời  đời  truyền  thừa  cho  được?  Làm  sao 

xứng với mười phương thiện tín xuất tiền bỏ sức cúng dường quý vị? Người 

ta nhọc nhằn, vất vả kiếm tiền đến cúng dường quý vị, vì lẽ nào? Quý vị dựa 

vào đâu để  hưởng cho tiêu  [của cúng dường ấy] được? Do  vậy, trong phần 

Tam  Bảo  Tán,  đọc  đến  phần  Tăng  Bảo  Tán,  cảm  khái  muôn  vàn!  Phải  tự 

phản  tỉnh,  kiểm  điểm  sâu  xa,  chẳng  thể  không  biết,  chẳng  thể  không  quay 

đầu, chẳng thể không sửa lỗi! Chúng ta xem tiếp đoạn khai thị kế đó, là lời 

của thiền sư Trung Phong: 



---o0o--- 

35. Khai Thị 



Niệm Phật ký tùng tâm xuất, kết nghiệp khởi thuộc ngoại lai. Tu du bối 

niệm Phật chi tâm, sát-na tức kết nghiệp chi sở. 



念佛既從心出。結業豈屬外來。須臾背念佛之心。剎那即結業之所。 

(Niệm Phật đã từ tâm mà có, kết nghiệp há thuộc bên ngoài? Tâm nghịch 

với niệm Phật trong khoảnh khắc bèn kết nghiệp ngay trong một sát-na). 



Trong phần khai thị, quan trọng nhất là bốn câu này. Bốn câu ấy này đối 

với  người  học  Phật  chúng  ta,  bất  luận  xuất  gia  hay  tại  gia  cũng  đều  là 

“đương  đầu  bổng  hát”182:  “Niệm  Phật  ký  tùng  tâm  xuất,  kết  nghiệp  khởi 

thuộc  ngoại  lai”  (Niệm  Phật  đã  từ  tâm  mà  có,  kết  nghiệp  há  thuộc  bên 

ngoài?)  Câu  này  thuyết  minh  làm  lành  hay  tạo  ác  đều  do  một  cái  tâm.  Cái 

tâm  ấy  không  làm  lành  sẽ  tạo  ác,  chắc  chắn  là  như  thế!  Niệm  Phật  là  điều 

lành nhất trong mọi điều lành, không có gì lành hơn được. Trong tâm quý vị 

bất luận nghĩ đến thiện pháp nào, tương lai nhất định có thiện quả, thiện quả 

không ngoài cõi trời người. Trong tâm quý vị nghĩ đến hết thảy ác pháp, quả 

báo  chẳng  ngoài  tam  đồ.  Do  đây  biết  rằng:  Khởi  tâm  động  niệm  không  gì 

chẳng  phải  là  nghiệp,  nghiệp  nếu  không  phải  là  thiện  nghiệp  thì  sẽ  là  ác 

nghiệp. Trong xã hội hiện thời phiền phức lắm, vì sao? Giáo huấn của thánh 

hiền  không  còn  nữa,  không  ai  nói  nữa.  Những  sách  vở  ghi  chép  giáo  huấn 

của hiền thánh được lưu truyền rất ít, không ai đọc. 

Trước  kia,  tôi  ở  Đài  Loan,  Thương  Vụ  Ấn  Thư  Quán  in  bộ  Tứ  Khố 

Toàn  Thư;  lúc  ấy  tôi  muốn  mua,  tâm  có  thừa  mà  sức  không  đủ,  không  có 

tiền. Về sau, Thế Giới Thư Cục lại xuất bản bộ Tứ Khố Hội Yếu, lúc ấy tôi 

rất  hoan  hỷ.  Tôi  nghĩ  Tứ  Khố  nay  vẫn  còn  có  mấy  bộ  được  lưu  truyền. 

Trước kia, những người già cả bảo tôi: Vào thời hoàng đế Càn Long, nguyên 

bản Tứ Khố Toàn Thư được chép tay, chép thành bảy bộ. Đã nhiều năm trôi 

qua, qua bao chiến tranh loạn lạc, thay đổi triều đại, tổn thất hết, bị hủy hoại 

hết,  thất  lạc  hết,  đáng  tiếc  thay!  Đại  khái  ở  Trung  Quốc  Đại  Lục  còn  được 

hai bộ, Đài Loan có một bộ là ba bộ. Những bản dở dang, không hoàn toàn 

cũng còn được vài bộ, nhưng Tứ Khố Hội Yếu không có. Đương thời chỉ có 

hai bản Tứ Khố  Hội Yếu,  một bản để ở Si Tảo Đường183, tức là thư phòng 

của  vua  Càn  Long  trong  hoàng  cung.  Bộ  kia  để  tại  vườn  Viên Minh, trong 

vườn Viên Minh có một bộ Toàn Thư và một bộ Hội Yếu. Lúc bát quốc liên 

quân184 thiêu  hủy  vườn Viên Minh,  hai  bộ ấy bị  hủy cả. Do  vậy, [Tứ  Khố] 

Hội Yếu chỉ còn lại một bộ. 

Một  bản  độc  nhất  trên  đời  này!  Thế  Giới  Thư  Cục  in  ra,  tôi  hết  sức 

hoan hỷ. Do vậy, lúc ấy có những đồng tu giúp đỡ tôi, tôi mua được một bộ. 

Mua  được  một  bộ,  tôi  không  đủ  sức  đọc,  tôi  nghĩ  phải  gởi  về  Trung  Quốc 

Đại  Lục, vì  Trung Quốc Đại  Lục không có, rất nhiều  người còn chưa được 

nghe đến. Tôi bèn phát tâm, sau này tận hết sức mua được năm bộ. Năm bộ 

ấy,  lần thứ nhất  gởi  về Trung  Quốc Đại  Lục,  gởi  về  đại  học  Bắc  Kinh  một 

bộ;  gởi  một bộ  về đại  học sư phạm  Nam  Kinh,  gởi  về đại  học Phúc Đán  ở 

Thượng  Hải  một bộ;  An  Huy  là quê cũ, cũng  là  nơi phát  nguyên của Đồng 

Thành phái185, gởi tặng  một bộ về đại học An Huy. Còn một bộ gởi về quê 

hương Càn Long thuộc miền Đông Bắc, tức là gởi về đại học Trường Xuân 

thuộc quê hương của Càn Long. 

Sau  này từ từ có tiền bèn  mua, tổng cộng  mua đến ba  mươi bốn bộ, cả 

Trung  Quốc  mỗi  một  tỉnh,  thành  phố  đặc  biệt,  khu  tự  trị  mỗi  nơi  đều  tặng 

một bộ;  mỗi  nơi chọn  lấy  một đại  học tốt nhất,  hy  vọng  những sách  này sẽ 

được lưu truyền dài lâu. Sau rốt, có một vị cư sĩ đến bảo tôi ông ta phát tâm 

tặng tôi  một bộ  Tứ  Khố  Toàn Thư, tôi  hết sức  vui  vẻ. Tôi  hỏi  mua  một  bộ 

nơi Thương Vụ Ấn Thư Quán, bản cuối cùng của Thương Vụ Ấn Thư Quán 

được  bán  cho  tôi.  Tổng  kinh  lý  (General  Manager)  [của  Thương  Vụ  Ấn 

Quán] bảo tôi: “Bộ sách này nếu một người mới đẻ ra đã biết đọc, mỗi ngày 

đọc tám tiếng, đọc đến một trăm hai mươi tuổi vẫn đọc chưa xong”. Tôi mua 

một  bộ  hiện  được  đặt  tại  nhà  giảng  mới  của  chúng  ta.  Tôi  hỏi  ông  ta  sách 

này  in  với số  lượng bao  nhiêu, tôi  ước tính chừng ba trăm bản. Ông ta bảo 

không sai, chỉ in ba trăm bản. Lúc ấy tôi ước tính Hội Yếu chỉ in năm trăm 

bản. 

Năm ngoái, tôi qua Đài Loan giảng kinh, gặp được tổng kinh lý của Thế 

Giới Thư Cục tôi mới biết họ chỉ in hai trăm bản, vì sao? Sách ấy không có 

ai  đọc.  In  nhiều  không  bán  được.  In  hai  trăm  bản  mà  hiện  nay  họ  vẫn  còn 

tám bộ. Như vậy thì quý vị mới biết khó khăn như thế nào, những thứ của cổ 

thánh tiên hiền hiện nay không có người đọc. Người hiện tại đọc những thứ 

gì?  Không  đọc  sách  mà  chơi  computer,  coi  Internet.  Nội  dung  Internet  tôi 

không biết, tôi chỉ  nghe  nói đủ  màu đủ  vẻ, đại khái là bảy  mươi, tám  mươi 

phần trăm là tài liệu dạy dỗ, cũng được đi! Dạy toàn giết - trộm - dâm - dối; 

nói cách khác, mỗi ngày quý vị tiếp xúc những thứ đó, tâm chắc chắn bị các 

ác  pháp  ô  nhiễm,  khởi  tâm  động  niệm  bất  thiện,  quả  báo  chẳng  thể  tưởng 

tượng được nổi. 

Hiện  thời  người  học  Phật  đông  đảo,  nhưng  người  chân  chánh  học  Phật 

được  mấy  ai?  Nếu  quý  vị  đào  thải  từng  tầng  một,  đào  thải  đến  tối  hậu  thì 

toàn thế giới, e rằng chưa tìm được một trăm người. Tôi ước lượng như vậy 

là  còn  lớn  lắm.  Người  chân  chánh  học  Phật  trên  toàn  thế  giới  tìm  không 

được một trăm người thì còn nói gì được nữa? Đều là do ý niệm. Làm lành 

cũng do nó, làm ác cũng do nó. Chúng ta phải hiểu, phải cảnh giác. Tự mình 

phải khéo suy nghĩ: Mình đang theo con đường Phật, hay đi trên đường địa 

ngục, phải nghiêm túc suy tưởng, nghĩ ngợi đi! Nay đã hết giờ rồi! 



---o0o--- 

 Tập 56 



Chư vị đồng học! 

Xin xem đoạn Khai Thị sau phần Tán Tăng Bảo, chúng ta đọc đoạn này 

một lượt: 



Niệm  Phật ký tùng tâm  xuất, kết  nghiệp khởi thuộc  ngoại  lai, tu du bối 

niệm Phật chi tâm, sát-na tức kết nghiệp chi sở. 



念佛既從心出。結業豈屬外來。須臾背念佛之心。剎那即結業之所。 

(Niệm Phật đã do tâm mà có, kết nghiệp há thuộc ngoài tâm. Tâm nghịch 

với niệm Phật trong khoảnh khắc bèn kết nghiệp ngay trong một sát-na). 



Đây là một đoạn. Trong phần trên tôi đã nói rồi, trong đoạn này thiền sư 

bảo chúng ta: Làm lành hay làm ác đều trong một tâm niệm, hoàn toàn giống 

như lời đức Phật dạy trong các bộ kinh Đại Thừa. Trong kinh Hoa Nghiêm, 

nói  chung,  đức  Thế  Tôn  bảo  chúng  ta:  Hư  không,  pháp  giới,  sát-độ,  chúng 

sanh,  hết  thảy  vạn  sự  vạn  vật  trong  vũ  trụ  “duy  tâm  sở  hiện,  duy  thức  sở 

biến”. Đó là nói đến cùng tận. Đức Phật lại còn thường dạy chúng ta: “Nhất 

thiết pháp tùng tâm tưởng sanh” (hết thảy pháp từ tâm tưởng mà sanh). Câu 

thứ nhất [trong phần Khai Thị trên đây] nói về niệm Phật: Quý vị nghĩ tưởng 

Phật,  nghĩ  tưởng  Phật  bèn  thành  Phật.  Câu  tiếp  đó  là  “kết  nghiệp”:  Trong 

tâm  nghĩ  đến  những  nghiệp  thiện  hay  ác,  quý  vị  nghĩ  đến  điều  thiện  bèn 

hưởng phước báo trong nhân thiên tức ba đường lành; nghĩ đến điều ác bèn 

có  ác  báo  trong  tam  đồ  địa  ngục.  Toàn  là  do  một  tâm,  tùy  thuộc  cách  nghĩ 

của quý vị ra sao; mối quan hệ này rất lớn lao. 

Trong  kinh  Lăng  Nghiêm,  đức  Phật  cũng  bảo  rõ  ràng  cùng  chúng  ta: 

“Chư pháp  sở  sanh,  duy  tâm  sở  hiện,  nhất  thiết  nhân  quả”  (các  pháp  được 

sanh ra chỉ do tâm hiện, hết thảy nhân quả); từ ngữ “nhất thiết nhân quả” ở 

đây bao gồm nhân quả của y báo và chánh báo trong mười pháp giới, gồm cả 

nhân quả xuất thế Đại Thừa lẫn Tiểu Thừa. Khởi tâm động niệm là tạo nhân, 

nhân  gặp  được  duyên,  quả  báo  nhất  định  hiện  tiền,  đúng  như  ngạn  ngữ  có 

câu:  “Bất  thị  bất  báo,  thời  thần  vị  đáo”  (Chẳng  phải  không  báo,  thời  giờ 

chưa đến). “Thời thần” là gì vậy? Duyên! Duyên chưa đủ. Hễ duyên đầy đủ 

thì  quả  báo  hiện  tiền  ngay  lập  tức.  Chúng  ta  chẳng  thể  không  hiểu  đạo  lý 

này! 

Đức  Phật  lại  thường  nói:  “Y  báo  tùy  trước  chánh  báo  chuyển”  (Y  báo 

chuyển theo chánh báo). Chánh báo là khởi tâm động niệm; còn về y báo thì 

y báo thân thiết nhất là thân thể của chúng ta. Chúng ta khởi tâm động niệm 

chẳng thể không có thân thể này. Y báo và chánh báo là một, không hai. Đã 

có thân thể này thì không thể chẳng có hoàn cảnh sinh sống. Quý vị chú tâm 

tư duy,  quán sát toàn thể  vũ trụ,  nay chúng  ta  gọi [chánh báo]  là tinh thần, 

vật  chất  và  tinh  thần  quyết  định  chẳng  thể  chia  lìa,  chúng  là  một  thể:  Tinh 

thần  là  tinh  thần  của  vật  chất.  Vật  chất  là  vật  chất  nơi  tinh  thần,  là  một, 

không  hai, đều  là “tâm  hiện, thức biến”.  Trong  Phật pháp  gọi [tinh thần  và 

vật chất] là Tâm Pháp và Sắc Pháp. Sắc và Tâm cùng một nguồn, trong Phật 

pháp gọi cái nguồn ấy là Pháp Tánh hoặc là Chân Tánh. 

Do  đây  biết  rằng:  Khởi  tâm  động  niệm  chẳng  thể  không  cẩn  thận,  chớ 

tưởng động một ác niệm không sao, không ăn nhằm gì, nghĩ như vậy là hoàn 

toàn nghĩ sai rồi! Bất luận ý niệm nào, người hiện tại gọi là “ba động” (dao 

động,  fluctuation),  trong  Phật  pháp  cũng  gọi  là  “ba  động”.  Vô  minh  là  ba 

động, phạm vi của ba động trọn khắp hư không giới, khắp pháp giới, tốc độ 

nhanh chóng! Làn sóng tư tưởng không phải là làn sóng vật chất. Tốc độ của 

sóng  vật  chất  không  nhanh;  trong  những  hiện  tượng  vật  lý,  con  người  hiện 

tại  đều biết: Tốc  độ  lan  truyền  nhanh  nhất là sóng điện  từ  (electromagnetic 

wave) và sóng ánh sáng. Các khoa học gia cũng phát hiện: Trong vũ trụ còn 

có những tốc độ nhanh hơn thế nữa, nhưng tốc độ nhanh nhất chính là sóng 

tư  tưởng,  khởi  tâm  động  niệm  trong  khoảnh  khắc  bèn  trọn  khắp  hư  không 

pháp giới. 

Do vậy, chẳng những trong mỗi niệm làn sóng điện từ ấy tương ứng với 

chư Phật Như Lai mà thậm chí còn tương ứng với hết thảy chúng sanh trong 

tam đồ, với vô tình chúng sanh, “tình và vô tình, cùng viên mãn Chủng Trí”. 

Những sóng ấy giống như một cái lưới, kín mít dày đặc hợp thành một Thể. 

Dẫu là một Thể, nhưng có trật tự, không hỗn loạn tí ti nào. Giống như trong 

lớp học của chúng ta, chúng tôi dùng cái phòng học này để tỷ dụ vũ trụ, để 

sánh ví hư không pháp giới. Chúng ta lấy những ánh đèn trong giảng đường 

để tỷ dụ  mười pháp  giới,  hữu tình chúng sanh  trong  mười pháp  giới. Dùng 

sóng  ánh  sáng  để  tỷ  dụ  làn  sóng  tư  tưởng  khi  quý  vị  khởi  tâm  động  niệm. 

Đèn vừa bật lên, ánh sáng lập tức tỏa khắp giảng đường. Ánh sáng của mấy 

chục ngọn đèn ở nơi đây dung hợp thành một thể, thoạt nhìn không thể tách 

rời nhau, nhưng không hỗn loạn chút nào. Vì sao? Quý vị tắt ngọn đèn nào 

đi, ánh sáng của  ngọn ấy không còn  nữa, trọn chẳng khuấy  nhiễu ánh sáng 

của những ngọn khác. 

Sóng tư tưởng vĩnh viễn chẳng gián đoạn, không giống như những ngọn 

đèn của chúng ta, ngọn đèn tắt đi quả thật không còn nữa. Tư tưởng của hết 

thảy chúng sanh vĩnh viễn không đoạn, vì sao? Đây là bản năng của tự tánh, 

chỉ có chuyển biến, chứ không thể đoạn. Thiện biến thành ác, ác biến thành 

thiện,  tịnh  biến  thành  nhiễm,  nhiễm  biến  thành  tịnh;  trong  ấy  có  biến  hóa, 

chứ không bị đoạn, vĩnh viễn chẳng bị gián đoạn giữa chừng. Tịnh thiện thì 

quả báo thù thắng, nhiễm ác thì quả báo rất khổ, lục đạo tam đồ! Hai câu này 

nêu  rõ ý  nghĩa sau  đây: Niệm Phật đã từ tâm  mà ra  thì kết  nghiệp cũng do 

tâm mà có. Nghiệp ấy bao gồm y báo và chánh báo trang nghiêm của mười 

pháp  giới,  bao  gồm  cả  Nhất  Chân  pháp  giới,  trọn  chẳng  tách  lìa  nhân  quả 

báo ứng. 

Tiếp đó, thiền sư bảo chúng ta: “Tu du bối niệm Phật chi tâm, sát na tức 

kết  nghiệp  chi  sở”  (Tâm  nghịch  với  niệm  Phật  trong  khoảnh  khắc  bèn  kết 

nghiệp  ngay  trong  một  sát-na),  hai  câu  này  nếu  dùng  văn  Bạch  Thoại  hiện 

thời  để  nói  thì  là:  “Quý  vị  không  niệm  Phật  bèn  tạo  nghiệp,  Phật  hiệu  vừa 

ngưng  bèn  lập  tức  tạo  nghiệp  mà  quý  vị  chẳng  hay  chẳng  biết!”  Nếu  biết, 

nếu  giác  ngộ thì quý  vị chính  là  người  thấu  hiểu, khai  ngộ. Phàm phu khởi 

tâm  động  niệm  nhưng  chẳng  hay  chẳng  biết,  chưa  hề  giác  ngộ.  Người  tu 

hành thông qua  huấn  luyện, dẫu chúng ta  ở nhà đọc kinh  một  mình thì  đọc 

kinh  cũng  là  thông  qua  huấn  luyện,  học  tập  từ  kinh  điển.  Quý  vị  học  được 

điều gì? Thực sự học được thì sẽ giác ngộ! Điều giác ngộ đầu tiên: Ta không 

niệm Phật sẽ tạo  nghiệp! Vì sao?  Không  niệm  Phật thì  những chủng tử tập 

khí  trong  A  Lại  Da  Thức  sẽ  hiện  hành,  chúng  ta  thường  gọi  là  “khởi  vọng 

tưởng”. Quý vị không niệm Phật ắt khởi vọng tưởng, khởi vọng tưởng là kết 

nghiệp, tạo nghiệp. 

Đây  là  lý  do  tại  sao  các  vị  Bồ  Tát,  tổ  sư,  đại  đức  đau  lòng  rát  miệng 

khuyên dạy chúng ta “tịnh niệm tiếp nối”. Giác Minh Diệu Hạnh Bồ Tát dạy 

chúng ta: “Không hoài nghi, không xen tạp, không gián đoạn”, vì sao không 

gián đoạn? Vừa gián đoạn bèn tạo nghiệp, vừa gián đoạn bèn suy nghĩ lung 

tung. Những gì quý vị tưởng nghĩ đến chắc chắn là luân hồi, cái “tưởng” ấy 

là  tâm  luân  hồi.  Tâm  luân  hồi  tạo  nghiệp  luân  hồi,  luân  hồi  kiên  cố,  quyết 

định  không  ra  khỏi  luân  hồi,  phiền  phức  là  đây!  Nếu  chúng  ta  muốn  thoát 

khỏi  luân  hồi  ngay trong  một đời  này,  vãng sanh Tây Phương Cực  Lạc thế 

giới  thì  quý  vị  chẳng  thể  không  tôn  trọng  những  giáo  huấn  ấy  của  cổ  đức, 

chẳng thể không phụng hành! Đấy chính là tịnh niệm tiếp nối! 

Chỉ có tịnh niệm tiếp nối, trong một đời này quý vị mới ngóc đầu lên được. 

Ai  nấy đều  luân  hồi  lục đạo, quý  vị  vượt thoát  ra, về Tây Phương Cực  Lạc 

thế  giới  làm  Phật.  Còn  gì  thù  thắng  bằng?  Quý  vị  phải  biết  điều  thù  thắng 

bậc nhất khôn sánh này! Hai câu này hết sức trọng yếu, hãy nên chép thành 

một  tấm  giấy  nhỏ,  dán  trước  chỗ  mình  ngồi.  Ở  đây,  thiền  sư  Trung  Phong 

không những lay tỉnh chúng ta, mà còn lay tỉnh cả pháp giới chúng sanh, do 

pháp  tu  này  cả  âm  giới  lẫn  dương  gian  đều  được  lợi.  Ai  có  thể  giác  ngộ, 

người ấy thành công. Lại xem đoạn khai thị tiếp theo: 



      Kim tắc chúng đẳng, y bằng giáo pháp, tác Tam Thời Hệ Niệm Phật 

Sự, sở tập thắng nhân, chuyên vị vong linh quyết sanh Tịnh Độ. 

      

今則眾等。依憑教法。作三時繫念佛事。所集勝因。專為亡靈決生淨

土。 

(Nay đại chúng nương nhờ giáo pháp, làm Tam Thời Hệ Niệm Phật Sự, 

tích  tập  cái  nhân  thù  thắng,  chuyên  vì  vong  linh  quyết  định  sanh  về  Tịnh 

Độ). 



Đây  là  câu  nói  trở  lại,  trở  về  pháp  sự  đạo  tràng  hiện  tiền.  Pháp  sự  này 

không  giống  những  pháp  sự  khác,  pháp  sự  này  là  tứ  chúng  đồng  tu  cùng 

tham  gia.  Vì  thế,  thường  có  hơn  cả  trăm  người,  thậm  chí  có  cả  mấy  trăm 

người tham  gia, quy  mô rất  lớn, hết sức trang  nghiêm, sức  mạnh chẳng  thể 

nghĩ bàn. Nhóm họp đại chúng chân thành, cung kính cầu đảo, phát nguyện, 

sức mạnh ấy rất lớn. “Y bằng giáo pháp” (nương nhờ giáo pháp): Giáo pháp 

là những gì đức Phật đã nói, là giáo huấn của tổ sư đại đức, thiền sư Trung 

Phong biên tập lại, rồi còn thêm vào những khai thị rất tinh vi, đẹp đẽ, chúng 

ta đều đã đọc qua. Nay chúng ta cùng nhau làm Phật Sự Tam Thời Hệ Niệm, 

“sở  tập  thắng  nhân”  (cái  nhân  thù  thắng  được  tụ  tập),  “thắng”  (勝)  là  thù 

thắng  (殊勝),  nói  thật  ra  là  nhân  duyên  thù  thắng  khôn  sánh.  “Chuyên  vì 

vong linh quyết sanh Tịnh Độ”: Giọng điệu hết sức khẳng định, không có tí 

hoài nghi nào. Đây là cầu nguyện, chúng ta làm Phật sự này vì lý do sau đây: 

Người đã khuất sanh về Tịnh Độ, chúng ta gởi họ về Tây Phương Cực Lạc 

thế giới, đưa một phàm phu đi thành Phật. 

Quý  vị  nghĩ  xem:  Trong  thế  gian  này  công  đức  nào  có  thể  sánh  bằng! 

Đại  Từ  Bồ  Tát  nói:  Trong  một  đời,  nếu  quý  vị  có  thể  giúp  cho  hai  người 

vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới thì công đức ấy còn trội hơn công 

đức do chính  mình suốt đời tu hành. Lời Bồ Tát dạy là thật, không giả đâu, 

toàn  là  sự  thật.  Nay  qua  pháp  sự  Hệ  Niệm,  chúng  ta  đưa  một  người  vãng 

sanh  thành  Phật,  nhiều  người  cùng  làm  thì  ta  cũng  được  một  phần!  Đấy 

chính  là  nguyện  “tùy  hỷ  công  đức”  trong  mười  nguyện  Phổ  Hiền.  Tùy  hỷ 

công đức chẳng thể nghĩ bàn, bình đẳng với công đức của người chủ tu pháp 

sự, không hai, không khác. 

Giống như buổi tối chúng ta đốt đèn, thắp nến, những cây nến to như nhau. 

Người chủ tu pháp sự thắp sáng  nến rồi, chúng ta  là  người tùy  hỷ chưa đốt 

nến,  nhưng  nến  của  người  ta  đã  đốt  sáng  rồi,  đem  cây  nến  của  mình  châm 

vào đó, cũng được hưởng ánh sáng, đó là tùy hỷ. Giống hệt như chính mình 

tự đốt nến, ánh sáng của mình và ánh sáng của người giống như nhau, quyết 

chẳng  khác  biệt.  Ánh  sáng  của  người  ta  rất  sáng,  ánh  sáng  của  mình  kém 

hơn một chút ư? Không có chuyện đó! Bình đẳng! Nêu lên tỷ dụ này, ắt quý 

vị sẽ hiểu công đức tùy hỷ và công đức của người chủ tu bình đẳng, nhưng 

công đức của người chủ tu ấy chẳng bị giảm thiểu mảy may nào. Người tùy 

hỷ  càng  nhiều,  công  đức  của  người  chủ  tu  càng  lớn.  “Lớn”  là  gì?  Quang 

minh càng chiếu sáng rực rỡ. Mấy trăm ngọn nến, mấy ngàn ngọn nến cùng 

thắp  lên,  giảng  đường  này  sáng  choang!  Ánh  sáng  chiếu  lẫn  nhau,  đan  dệt 

vào nhau như lưới ánh sáng! 

Quý  vị  hiểu  ý  nghĩa  này  bèn  hiểu  những  làn  sóng  tư  tưởng  do  tất  cả 

hết thảy hữu tình chúng sanh phát ra trong khắp pháp giới, hư không giới sẽ 

đan  xen  lẫn  nhau  thành  mạng  lưới.  Những  tư  tưởng  nào  thanh  tịnh,  thuần 

thiện  sẽ  tương  ứng  với  chư  Phật,  Bồ  Tát,  những  tư  tưởng  nào  bất  tịnh  bất 

thiện sẽ ứng với tam đồ lục đạo, nhưng đều cùng đan xen với nhau. Chúng ta 

phải  tự  hiểu,  phải  tự cứu  lấy  mình,  nhất  định  phải  tương  ứng  với  Phật,  Bồ 

Tát. Chúng ta muốn giúp người khác cũng phải tương ứng với Phật, Bồ Tát. 

Phải cố hình thành một mạng lưới quang minh thuần thiện thuần tịnh thì mới 

có thể giúp đỡ những chúng sanh đang ở trong mạng lưới ánh sáng mà “mê 

chứ không  giác, tà chứ không chánh,  nhiễm chứ không tịnh”, dần dần  giúp 

cho họ giác ngộ, giúp họ quay đầu lại. 

Dẫu cho hiện tại đang mê rất sâu, mê rất nặng cũng không sao, chúng 

ta phải tự mình nghiêm túc nỗ lực thực hiện, tu thuần tịnh, thuần thiện, nhất 

định phải có thành tích tốt, làm gương tốt cho người khác nhìn vào. Họ tạo 

tác  chuyện  bất  thiện,  phải  gánh  chịu  quả  báo  bất  thiện,  hứng  chịu  mọi  nỗi 

khổ xong, sẽ dần dần giác ngộ. Vì sao người nọ suốt đời khổ như thế, vì sao 

người kia cả đời sung sướng  như thế, đối  với  những điều ấy  họ sẽ dần dần 

giác ngộ. Trong quá khứ, tôi sống ở Cựu Kim Sơn (San Francisco), Hoa Kỳ, 

chúng tôi cũng sống tại một thành phố nhỏ, sống ở đó chừng hơn nửa năm, 

dần dần quen biết những người sống quanh đó. Trong ngôi nhà tôi ở có mấy 

người xuất gia trẻ tuổi, những người ấy gặp rồi bèn hỏi han: “Quý vị từ đâu 

tới? Quý vị làm nghề gì? Vì sao quý vị sung sướng như vậy?” Họ đều thấy 

rõ: Bất luận gặp chúng tôi ở đâu, mặt mũi chúng tôi đều vui cười, đều hoan 

hỷ, đều sung sướng, họ hết sức ngưỡng mộ, hỏi chúng ta làm nghề gì? 

Do vậy, người học Phật bất luận xuất gia hay tại gia, chỉ cần chiếu theo kinh 

giáo mà tu hành, sửa đổi những tư tưởng, kiến giải, hành vi sai lầm sẽ được 

pháp hỷ sung mãn. Bất kể làm việc gì, không ai chẳng tự tại, tâm địa thuần 

tịnh, thuần thiện, tịnh sanh trí huệ, thiện sanh phước đức, quả báo là đại trí, 

đại  phước,  đều  là  trong  một  ý  niệm  của  chính  mình,  chẳng  từ  bên  ngoài, 

chẳng  cầu  từ bên  ngoài  được!  Nhà  Phật  dạy  mong  cầu  thì  phải  hướng  vào 

bên trong mà cầu. Hướng vào bên trong  mà cầu chính là sửa tâm, sửa đổi ý 

niệm, sửa đổi hành vi, quả báo thù thắng chẳng thể không hiện tiền! Chỉ có 

bậc đại đức trong Phật  môn thì giọng điệu mới kiên định như thế: “Chuyên 

vì vong linh cầu sanh Tịnh Độ!” 



Tự kim giới  hương phức  úc,  huệ cự  huỳnh hoàng, mê vân khai  nhi 

tánh thiên độc lãng, vọng trần tận nhi tâm địa khuếch thông. 

      

自今戒香馥郁。慧炬熒煌。迷雲開而性天獨朗。妄塵盡而心地廓通。 

(Từ  nay  giới  hương  ngào  ngạt, đuốc  huệ chói  lòa, tan  mây  mê, bầu trời 

tánh đức riêng rạng ngời, sạch hết bụi vọng tưởng, cõi lòng thông suốt). 



Đến  đây  là  một  đoạn  nữa.  Từ  ngữ  “phức  úc”  diễn  tả  khói  hương  xông 

khắp,  hình  dung  mây  hương  cuồn  cuộn,  mùi  hương  bủa  khắp.  Hương  gì 

vậy? Giới hương! Phật pháp nói “ngũ phận Pháp Thân hương”; ở đây gọi là 

“mùi hương”, người hiện tại gọi là Từ Trường, người Hoa gọi là Khí Phận, 

hoàn toàn không phải  là đốt  hương thực sự. Khí chất, khí phận tự nhiên có 

thể cảm động con người, trì giới tu định có trí huệ. 

Ngũ phận Pháp Thân: “Ngũ phận” (năm phần) là Giới, Định, Huệ, Giải 

Thoát, và Giải  Thoát  Tri  Kiến. Nói  như cách bây  giờ thì “giải thoát” là “tự 

tại”, Giải Thoát Tri Kiến là kiến giải tự tại, tư duy tự tại. Kiến giải và tư duy 

của người ấy hết sức tự tại. Quý vị nghĩ xem: Trong ấy còn có phiền não, ưu 

lự hay chăng? Chẳng những không có mà cội rễ của phiền não ưu lự, cái cội 

rễ chung của chúng chính là vọng tưởng, phân biệt, chấp trước cũng không 

có!  Không  có  vọng  tưởng,  không  có  phân  biệt,  không  có  chấp  trước;  dùng 

phương pháp nào để đạt đến cảnh giới ấy? Niệm Phật. “Tịnh niệm tiếp nối”, 

dùng phương pháp ấy để làm. Chúng ta phải nhớ kỹ, chúng ta phải học. Hợp 

ý nghĩa này với ý nghĩa trong phần trước thì có nghĩa là trì giới niệm Phật. 

“Huệ cự  huỳnh  hoàng” (đuốc  huệ chói  lòa), chữ “huỳnh  hoàng” (熒煌) 

có nghĩa là tỏa sáng. Đây là nói về trí huệ, ánh sáng trí huệ hiển hiện nơi sáu 

căn  phóng  quang  động  cõi  đất,  dẫu  kẻ  ngu  cũng  cảm  nhận  được,  họ  cảm 

nhận được từ nơi thân quý vị. Họ cảm nhận điều gì? Lòng từ bi và nhân từ 

của quý vị. Tuy họ không nói ra, nhưng họ cảm nhận sự nhân từ, cảm thấy 

rất an toàn, rất hoan hỷ, họ cảm nhận được những điều đó. Có một năm, tôi 

giảng kinh tại Miami,  tiểu bang  Florida, có không  ít người địa phương đến 

giảng đường ngồi tịnh tọa, mỗi lần ngồi hai tiếng đồng hồ. Họ nghe, không 

hiểu  tôi  đang  nói  gì  vì  trong  đạo  tràng  không  có  người  phiên  dịch,  nhưng 

mỗi buổi họ đều đến. Có những đồng tu hỏi họ: 

- Ông nghe không hiểu, vì sao mỗi buổi đều đến? 

Họ nói: 

- Từ trường nơi đây rất tốt, tôi thích từ trường nơi này. 

Họ nói trong hai tiếng đồng hồ ấy, từ trường đặc biệt thư thả, thoải mái nên 

họ  đến  hưởng  thụ!  Lúc  không  giảng  kinh,  từ  trường  nơi  giảng  đường  ấy 

khác hẳn, khác nhiều lắm. Những người ấy thường tu tịnh tọa, tâm địa thanh 

tịnh,  cảm  ứng  phải  linh  mẫn  hơn  những  người  thường.  Những  người  bình 

thường, do tâm ý thô tháp, hời hợt nên chẳng dễ gì cảm nhận được, chứ họ 

cảm nhận được. 

Trí huệ quang minh! Hai câu tám chữ này giảng về công phu tu hành đắc 

lực. Công phu đắc lực không có gì khác cả, trường thời huân tu! Phải huân 

tu  bao  lâu?  Tôi  thường  bảo  các  đồng  học:  “Nếu  thực  sự  làm,  ba  tháng  bèn 

thấy hiệu quả!” Quý vị tu đã lâu như thế mà vẫn phí uổng thời gian, [là vì] từ 

trước đến  nay chưa từng  vận dụng công phu tu ba tháng  này! Nếu quả thật 

có thể trong ba tháng, thực hiện được chuyện “tịnh niệm tiếp nối”, ngoại trừ 

những lúc ngủ nghê ra, còn những lúc tỉnh thức trong tâm luôn có Phật hiệu, 

nhớ  Phật,  niệm  Phật,  chẳng  xen  tạp,  chẳng  gián  đoạn,  đương  nhiên  cũng 

không  thể  hoài  nghi.  Quý  vị  miên  miên  mật  mật  như  thế  nhưng  không  trở 

ngại  công  việc,  pháp  môn  này  thù  thắng  ở  chỗ  này!  Hết  sức  thích  hợp  cho 

con người hiện thời, hiện tại công việc bề bộn, pháp môn này chẳng trở ngại 

công  việc.  Nếu  công  việc  của  quý  vị  đòi  hỏi  phải  suy  nghĩ  thì  có  trở  ngại. 

Công việc không phải dùng đến trí óc thì không có chút trở ngại nào cả. 

Quý vị hãy nghĩ đến pháp sư Tu Vô vãng sanh ở chùa Cực Lạc tại Cáp 

Nhĩ Tân (Harbin) trong quá khứ. Pháp sư Tu Vô không biết chữ, chưa từng 

đi học. Trước khi xuất gia làm thợ nề, sau khi xuất gia chuyên làm công việc 

nặng trong chùa, những chuyện nặng nhọc thầy đều làm, vì đại chúng phục 

vụ. Tuy  ngày  ngày  làm  lụng,  nhưng  Sư thực sự tu được tịnh  niệm tiếp  nối. 

Biết  trước  lúc  vãng  sanh,  ra  đi  tự tại  như  thế  ấy.  Thành  thục  rồi,  công  phu 

thành thục rồi. Sư sống cuộc đời thô nặng như thế, không dùng đến tư tưởng, 

giữ  được  tịnh  niệm  tiếp  nối.  Cần  phải  dùng  đến  trí  óc  thì  khi  làm  việc  để 

Phật hiệu xuống, chuyên tâm làm việc cho tốt. Làm việc xong, Phật hiệu lập 

tức đề khởi. 

Vì  sao?  “Tu  du  bối  niệm  Phật  chi  tâm,  sát-na  tức  kết  nghiệp  chi  sở”  (Tâm 

trái  nghịch  với  niệm  Phật  trong  khoảnh  khắc,  trong  khoảng  sát-na  nghiệp 

bèn  kết).  Phật  hiệu  chẳng  được  gián  đoạn.  Vừa  mới  gián  đoạn  thì  vọng 

tưởng, tạp niệm khởi lên ngay, tạo nghiệp rồi! Do vậy, công việc vừa buông 

xuống,  Phật  hiệu  phải  khởi  lên  ngay.  Một  ngày  từ sáng  đến  tối  miên  miên 

mật  mật công  phu  như thế thì công phu  mới đắc  lực.  Hiệu quả sẽ  hiện tiền 

trong ba tháng, sáu tháng bèn sanh tâm  hoan  hỷ; chỉ cần giữ được  mãi  như 

thế, sẽ quyết định sanh về Tịnh Độ. Điều này hoàn toàn giống với những gì 

Từ Vân đại sư đã nói: “Lâm mạng chung thời, dự tri thời chí, thân vô bệnh 

khổ,  như  nhập  Thiền  Định”  (lúc  mạng  sắp  hết,  biết  trước  lúc  mất,  thân 

không bệnh khổ, như nhập Thiền Định). Công phu như vậy không cần người 

khác  trợ  niệm,  tự  mình  hoàn  toàn  làm  chủ.  Trong  đoạn  khai  thị  cuối  cùng 

này, Ngài đặc biệt cảnh tỉnh chúng ta phải trì giới niệm Phật. Người thực sự 

giác ngộ, thực sự có trí huệ, có phước báo sẽ tu năm phần Pháp Thân hương 

cho chính mình, phải thực sự tu tập ngay trong lúc này! 

“Mê vân khai  nhi tánh thiên độc  lãng” (Tan  mây  mê, bầu trời tánh  đức 

riêng rạng  ngời):  Thành tựu  rồi, phá  mê khai  ngộ; câu  này nghĩa  là phá  mê 

khai ngộ. “Vọng trần tận nhi tâm địa khuếch thông” (hết sạch bụi trần, tâm 

địa thông suốt): Ý nghĩa của hai câu này là phá mê khai ngộ. “Mê vân” là vô 

minh  phiền  não,  “mê  vân  khai”  là  phá  vô  minh,  chỉ  phá  một  phẩm  cũng 

được. Phá một phẩm vô minh thấy được một phần Chân Tánh, vì thế, “tánh 

thiên  độc  lãng”  (bầu  trời  tánh  đức  riêng  rạng  ngời).  Lúc  ấy,  quý  vị  và  hết 

thảy chư Phật Như Lai là Đồng Sanh Tánh, quý vị thực sự thành Phật. Trong 

Lục  Tức  Phật  như  Thiên  Thai  đại  sư  đã  giảng,  quý  vị  thuộc  địa  vị  Phần 

Chứng Tức Phật. Quý vị sanh về đâu? Quý vị có ước nguyện vãng sanh Tịnh 

Độ  bèn  sanh  vào  cõi  Thật  Báo  Trang  Nghiêm  của  Tịnh  Độ,  không  phải 

Đồng  Cư  Độ,  không  phải  Phương  Tiện  Độ,  mà  sanh  vào  Thật  Báo  Trang 

Nghiêm  Độ.  Nếu  quý  vị  không  niệm  Phật  vãng  sanh  thế  giới  Cực  Lạc  bèn 

sanh vào thế giới Hoa Tạng, vì sao? Phá một phẩm vô minh chính là Sơ Trụ 

Bồ Tát trong Viên Giáo, quý vị đã là Pháp Thân Bồ Tát, đã vượt khỏi mười 

pháp giới. 

“Vọng trần tận”: Vọng trần là Kiến Tư phiền não, Trần Sa phiền não, Vô 

minh phiền  não,  đoạn  sạch  hết  cả  thì  “tâm  địa  khuếch  thông”  (tâm  địa  mở 

rộng, thông suốt), “khuếch” (廓) có nghĩa là mở lớn, thông suốt. Trong Phật 

môn gọi là đại triệt đại ngộ. Câu trước là minh tâm kiến tánh, câu sau là đại 

triệt đại ngộ. Dù kiến tánh, triệt  ngộ, nhưng  vẫn  là tánh đức của quý  vị sẵn 

có, vẫn là đức năng vốn sẵn đủ trong trí huệ, chẳng do bên ngoài mà có. Nói 

cách khác, khôi phục trí huệ và đức năng nơi tự tánh mà thôi! Phải biết chân 

tướng sự thật này. Trong những bộ kinh lớn, đức Phật gọi là quy vô sở đắc: 

“Viên mãn Bồ Đề, quy vô sở đắc” (Viên mãn Bồ Đề, trở về chỗ không có gì 

để đạt được). Toàn là những thứ vốn sẵn có trong tự tánh, trước kia bị  mây 

mê hoặc che phủ, bị vọng trần chướng ngại, nay xé toạc mây mê, vọng trần 

hết  sạch  (vọng  trần  là  phiền  não,  tập  khí),  thảy  đều  đoạn  hết,  phá  mê  khai 

ngộ. 

Cảnh  giới  ấy  là  cảnh  giới  của  Pháp  Thân  Bồ  Tát.  Nói  thật  ra,  chúng  ta 

suốt đời này nỗ lực tu, chưa chắc đã đạt được; nhưng chúng ta chẳng cần bận 

tâm trong đời này mình có thể đạt đến mức độ ấy hay không, tu là phải thực 

sự thực hiện, dẫu không đạt cũng phải thực sự thực hiện. Cách thực hiện như 

thế  nào? Trì  giới  niệm Phật! Đạt chưa được tiêu chuẩn trên đây (tức “minh 

tâm  kiến  tánh,  đại  triệt  đại  ngộ”)  thì  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  Độ  là  chuyện 

khẳng  định,  không  hoài  nghi  chút  nào.  Thật  Báo  Trang  Nghiêm  Độ  là  bậc 

thượng: Thượng Thượng Phẩm  vãng sanh. Chúng  ta phải  nỗ  lực, phải biến 

việc  này  thành đại sự bậc  nhất  mà suốt cuộc đời  này ta phải  lo  liệu,  những 

chuyện khác đều là chuyện nhỏ nhặt! Nay chúng ta tự mình giác ngộ, hiểu rõ 

rồi, chúng ta khuyên bảo người khác, trước hết là chính mình. Khuyên người 

khác,  người  ta  làm  được,  tự  mình  không  làm  được,  mất  mặt  lắm!  Tự  mình 

phải  hết  sức  nghiêm  cẩn  nỗ  lực  hành  trì,  trọn  chẳng  thể  rớt  lại  sau  người 

khác! 

Trì giới niệm Phật khởi đầu từ đâu? Tôi thường nhắc nhở các đồng học, 

vì sao cứ phải thường  nhắc  nhở? Vì quý  vị chưa  làm  được, chưa  giác  ngộ. 

Dù có làm được, giác ngộ rồi thì cũng phải thường xuyên nhắc nhở, vì sao? 

Quý  vị  có  thể  bị  thoái  chuyển.  Quý  vị  gặp  phải  nghịch  duyên,  đụng  phải 

nghịch cảnh bèn thoái chuyển, trí huệ không mở mang được, định lực không 

thành tựu. Hằng ngày phải nhắc nhở! Do vậy, mọi người cùng ở một chỗ tu 

hành  cũng  có  cái  lợi,  đó  gọi  là  “nương  theo  chúng,  dựa  vào  chúng”,  hằng 

ngày nhắc nhở lẫn nhau. Quý vị tách rời đoàn thể ấy, một tuần sau quý vị sẽ 

khôi phục [những phiền não, tập khí] giống hệt như trước [khi quý vị tu tập], 

bảo đảm là lui sụt, có người bị lui sụt với một mức độ khá lớn. Vì sao những 

kẻ sơ học chúng ta chẳng dám lìa thầy, đạo lý là này! Chỗ đặt chân chưa ổn! 

Khi xưa, tôi cầu học với thầy Lý mười năm. Không có thời gian cầu học 

lâu  dài  ấy,  bản  thân  tôi  phiền  não  tập  khí  rất  nặng,  sức  dụ  hoặc  bên  ngoài 

mạnh  mẽ,  lớn  lao,  chẳng  dễ  gì  chống  cự  nổi.  Chỉ  có  một  phương  pháp  là 

thân cận thầy, chẳng rời khỏi thầy, ngày ngày được thầy răn dạy. Nay chúng 

ta  được  thừa  hưởng  khoa  học  kỹ  thuật  cao,  rất  nhiều  đồng  học  xa  xôi  dù 

không thể tụ tập cùng một chỗ, nhưng mỗi ngày qua làn sóng truyền thông, 

mọi người có thể gặp gỡ nhau qua máy truyền hình, qua mạng Internet, mỗi 

ngày chúng ta đều có bốn tiếng đồng hồ cùng nhau học tập. Bốn tiếng đồng 

hồ  không  nhiều  nhặn  gì,  nhưng  nếu  thực  sự  tận  dụng,  hằng  ngày  chẳng 

khuyết, chúng tôi tin là có lợi rất lớn cho người tu hành. Điều này cũng cho 

thấy vì sao học sinh không thể vắng mặt một buổi học nào, đạo lý là ở chỗ 

này. Vắng một buổi học sẽ bị đào thải, không theo kịp; cũng phải có trí huệ 


và phước đức thì mới nhận thức rõ ràng cơ hội. Cơ hội đúng là “thiên tải nan 

phùng” (ngàn năm khó gặp). 

Nói  thật  ra,  “thiên  tải”  thời  gian  đâu  có  lâu,  một  ngàn  năm  thôi!  Nhà 

Phật  thường  nói  là  “bách  thiên  vạn  kiếp  nan  tao  ngộ”  (trăm  ngàn  vạn  kiếp 

khó  gặp  gỡ).  Ông  Bành  Tế  Thanh  nói  là  “Một  ngày  khó  được  gặp  từ  vô 

lượng kiếp đến nay”, mấy ai hiểu được câu nói này? Nếu thực sự hiểu được, 

há có buông bỏ cơ hội này hay chăng? Chắc chắn không chịu buông bỏ. Có 

được một cơ hội tốt như thế để un đúc, mọi người ở cùng  một chỗ tu hành, 

khuyến  khích  lẫn  nhau,  nhắc  nhở,  cảnh  tỉnh  lẫn  nhau,  chiếu  cố  lẫn  nhau, 

đúng  là  phàm  phu  nghiệp  chướng  sâu  nặng  trong  thời  Mạt  Pháp  thành  tựu 

được pháp môn Bất Nhị trong một đời! 

Những  gì  Ấn  Quang  đại  sư  dạy,  chúng  ta  phải  nghiêm  túc  học  tập,  lời 

giáo  huấn  của  Ngài  quả  thật  nhắm  vào  thời  đại  Mạt  Pháp,  có  thể  giữ  cho 

chúng  ta  không  bị  ô  nhiễm,  không  bị  ảnh  hưởng,  thành  tựu  tịnh  nghiệp  ổn 

thỏa  thích  đáng,  vãng  sanh  Tịnh  Độ.  Quý  vị  không  tuân  thủ  giáo  huấn  của 

Ngài,  cho  là  vẫn  có  đường  lối  khác,  thì  là  lầm  mất  rồi.  Vẫn  phải  từ  tổng 

nguyên tắc và tổng cương  lãnh do Ngài đã dạy  mà thực  hiện.  Lão  nhân  gia 

dạy  cho  chúng  ta  tổng  cương  lãnh,  tổng  nguyên  tắc,  tổng  phương  hướng, 

tổng mục tiêu: “Đôn luân, tận phận, nhàn tà, tồn thành, tín nguyện trì danh, 

cầu sanh Tịnh Độ” (Giữ vẹn luân thường, tận hết trách nhiệm, ngăn lòng tà, 

giữ  lòng thành,  tín  nguyện trì danh, cầu sanh Tịnh Độ). Đấy  là tổng cương 

lãnh, tổng nguyên tắc. “Đôn luân, tận phận” là trì giới, “nhàn tà, tồn thành” 

là  Định,  Huệ.  Lấy  Giới  -  Định  -  Huệ  làm  cơ  sở,  tín  nguyện  trì  danh,  đấy 

chính là tín nguyện niệm Phật, cầu sanh Tịnh Độ vậy. A! Nay đã hết giờ rồi. 



* 

Chư vị đồng học! 

Xin xem tiếp phần khai thị tiếp theo của ngài Trung Phong: 



Chư căn viên tịnh, quần nghiệp đốn không. Nhất cử niệm, nhất hoa 

khai,  ấp  lộ  nghênh  phong,  hương  phù  ngọc  chiểu.  Nhất  trì  tình,  nhất 

quả thục, hàm yên đối nhật, ảnh lạc kim viên. 

      

諸根圓淨。群業頓空。一舉念。一華開。挹露迎風。香浮玉沼。一馳

情。一果熟。含煙對日。影落金園。 

(Các  căn  thanh  tịnh  trọn  vẹn,  các  nghiệp  nhanh  chóng  rỗng  rang.  Một 

niệm  khởi  lên,  một  đóa  hoa  bèn  nở,  nhấp  sương,  đón  gió,  hương  vây  ao 

ngọc.  Một  lòng  trì  danh,  một  quả  chín  muồi,  ngậm  khói  đối  trời,  bóng  rọi 

vườn vàng). 



Chúng ta xem đến đoạn này. Đoạn này luận trên mặt Sự, nói về tình hình 

cuộc sống hằng ngày của các thượng thiện nhân trong Tây Phương Cực Lạc 

thế  giới. Chúng ta thường  nói  thế giới ấy tên  là Cực  Lạc, vì sao  gọi  là Cực 

Lạc? Kinh Phật đã giảng cặn kẽ cho chúng ta: Chúng sanh trong thế giới ấy 

“vô  hữu  chúng  khổ,  đản  thọ  chư  lạc,  cố  danh  Cực  Lạc”  (không  có  các  sự 

khổ,  chỉ  hưởng  những  sự  vui,  nên  gọi  là  Cực  Lạc).  Chúng  ta  nghe  xong 

không dễ gì hiểu nổi. Hy hữu thay! Ở đây thiền sư Trung Phong vì chúng ta 

miêu  tả  cặn  kẽ.  Trước  hết,  Ngài  bảo  chúng  ta:  “Chư  căn  viên  tịnh,  quần 

nghiệp  đốn  không”  (Các  căn  thanh  tịnh  trọn  vẹn,  các  nghiệp  nhanh  chóng 

rỗng  rang).  Hai  câu  này  rất  quan  trọng,  nghiệp  là  nghiệp  chướng,  nghiệp 

chướng  tiêu  rồi,  sáu  căn  không  những  thanh  tịnh  mà  còn  thanh  tịnh  viên 

mãn. Chữ “chư căn” chỉ sáu căn, sáu căn thanh tịnh chẳng nhiễm mảy trần. 

Như trong những phần trên đã nói: Hoặc Chướng, Nghiệp Chướng, Báo 

Chướng;  Nghiệp  Chướng  nhanh  chóng  rỗng  không,  đương  nhiên  Hoặc 

Chướng  và  Báo  Chướng  đều  rỗng  không.  Nói  cách  khác,  không  những 

nghiệp  báo  trong  lục  đạo  tam  đồ  trống  không,  mà  nghiệp  báo  trong  bốn 

thánh pháp giới cũng trống không. Nghiệp trong lục đạo mười pháp giới đều 

không  có,  đều  tiêu.  Tiêu  bằng  cách  nào  chúng  ta  phải  biết!  Trì  giới  niệm 

Phật, “đô nhiếp lục căn, tịnh niệm tương kế” (nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm 

tiếp nối). Dùng phương pháp ấy để tiêu, dùng phương pháp ấy để thành tựu 

năm phần Pháp Thân, thành tựu phá mê khai ngộ. “Chư căn viên tịnh, quần 

nghiệp  đốn  không”  (các  căn  thanh  tịnh  trọn  vẹn,  các  nghiệp  nhanh  chóng 

rỗng rang), câu này đã hiển thị một cách viên mãn quả báo do sự tu học của 

quý vị. 

Tiếp đó, chúng ta  hãy  xem đến tình trạng tu  học  và sinh  hoạt trong thế 

giới Cực  Lạc: “Nhất cử  niệm,  nhất  hoa khai”  (Một  niệm khởi  lên,  một  đóa 

hoa bèn  nở).  Hoa  và quả tượng trưng cho  hoàn cảnh  y báo tốt đẹp  nơi  Tây 

Phương Cực Lạc thế giới, người thế gian chúng ta luôn hướng về chân thiện 

mỹ  huệ.  Nói  thật  ra,  trong  thế  gian  này,  bốn  chữ ấy  chỉ  hữu  danh  vô  thực, 

Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  là  “chân  thiện  mỹ  huệ”  danh  phù  hợp  với 

thực. “Nhất cử niệm, nhất hoa khai” là sao? Hoa sen trong ao bảy báu là do 

người  trong  mười  phương  thế  giới  phát  nguyện  vãng  sanh,  từ  tín  nguyện 

phát sanh, biến  hiện ra. Quý  vị thấy chúng không phải  là duy thức sở biến, 

“duy tâm sở hiện, duy thức sở biến” đó sao? Quý vị có lòng tin chân thành, 

nguyện thiết tha thì hoa nở rất tươi đẹp! Nay trong mỗi tiếng Phật hiệu của 

chúng ta đều có đủ “lòng tin chân thành, nguyện thiết tha” thì chúng ta biết 

trong ao bảy báu  nơi  Tây Phương thế  giới có  một đóa sen,  hoa ấy do  Thức 

của chính mình biến ra. Vì thế, “nhất cử niệm, nhất hoa khai”. 

“Ấp lộ nghênh phong” (nhấp sương, đón gió): Nghĩa là hoa nở chứa đầy 

sương đọng, lay động theo cơn gió nhẹ. Quý vị nghĩ đến ý cảnh ấy, hồn thơ 

lai  láng.  Hoa  ấy  chính  là  chỗ  sanh  về,  là  trụ  xứ,  là  chỗ  để  tu  hành  trong 

tương lai của người niệm Phật. Hoa nở thấy Phật thì không phải là cõi Đồng 

Cư nữa, cũng không phải là cõi Phương Tiện, mà là Thật Báo Trang Nghiêm 

Độ!  Nói  đến  Đồng  Cư  Độ  hay  Phương  Tiện  Độ  đều  là  ở  trong  hoa  sen. 

Trong hoa có thế giới, chẳng thể nghĩ bàn! Nay tôi thuật cùng các đồng học, 

tin  rằng  mọi  người  hiểu  được  rất  dễ  dàng,  vì  sao?  Hoa  sen  to  dường  ấy, 

trong hoa sen có đại thế giới, còn có vấn đề gì hay chăng? Kinh Hoa Nghiêm 

nói  trong  vi  trần  có  thế  giới,  vi  trần  quá  nhỏ,  chúng  ta  mắt  thịt  không  thể 

nhìn  thấy.  Thế  giới  trong  vi  trần  to  bằng  thế  giới  bên  ngoài,  thế  giới  bên 

ngoài không rút nhỏ, thế giới trong vi trần trọn chẳng phóng đại, hoàn toàn 

giống  nhau.  Đạo  lý  gì  vậy?  Đức  năng  của  Pháp  Tánh  vốn  dĩ  là  như  vậy. 

Trong Pháp Tánh không có lớn hay nhỏ. Nói gọn một câu: Vĩnh viễn không 

có đối lập. Pháp Tánh là như vậy đó! 

Nay chúng ta mê, mê rồi thì sao? Chỗ nào cũng là đối lập. Hễ đối lập bèn 

trở thành chướng ngại, quý vị nhìn không ra. Vì thế chúng ta muốn hồi phục 

tự tánh – tự tánh là pháp giới không chướng ngại – thì trước hết phải bắt đầu 

từ trong tâm: Phải đoạn trừ mọi quan niệm đối lập mà ta đang có đối với tất 

cả hết thảy người, sự, vật. Không đoạn những ý niệm ấy, sẽ vĩnh viễn sanh 

ra  chướng  ngại,  chướng  ngại  hết  sức  nghiêm  trọng.  Thế  giới  trong  hoa  sen 

và thế giới trọn khắp pháp giới, hư không giới to như nhau; bản thân quý vị 

thực  sự sanh  trong  hoa  sen,  nhưng  không  biết  mình  đang  ở  trong  hoa  sen! 

Kinh Hoa Nghiêm gọi cảnh giới ấy là “bất khả tư nghị giải thoát cảnh giới” 

(cảnh giới giải thoát chẳng thể nghĩ bàn)! 

Ngày  nào đó  hoa  nở, đến  lúc  nào  hoa  sẽ nở? Khi  quý  vị phá  một phẩm 

vô minh, chứng một phần Pháp Thân, hoa bèn nở. Hoa nở thấy Phật, ngộ Vô 

Sanh, thành Vô Sanh Pháp Nhẫn Bồ Tát. Vô Sanh Pháp Nhẫn thực sự là A 

Duy Việt Trí – A Duy Việt Trí do chính quý vị tự tu thành, chứ không phải 

do  bổn  nguyện  và  oai  thần  của  A  Di  Đà  Phật  gia  trì!  Được  bổn  nguyện  và 

oai thần gia trì thì quý vị rất giống với A Duy Việt Trí, nhưng hoa sen chưa 

nở. Dù hoa chưa nở, quý vị vẫn có thể đến hết thảy các cõi Phật trong mười 

phương  thế  giới  để  cúng  Phật,  nghe  pháp,  trên  cầu  Phật  đạo,  dưới  hóa  độ 

chúng sanh, quyết định chẳng bị chướng ngại. Thật ra, vẫn có chướng ngại, 

chướng ngại ở chỗ nào? Không vào được thế giới trong vi trần! 

Đọc kinh  Hoa Nghiêm, chúng ta thấy  đến  lúc  nào  mới có thể  khế  nhập 

thế giới trong vi trần? (Đấy là nói đối với pháp giới trùng trùng vô tận biến 

huyễn  từ tự  tánh,  một  mảy  chướng  ngại  quý  vị  cũng  không  có  ).  Phổ  Hiền 

Bồ  Tát  nhập  được!  Vị  Phổ  Hiền  ấy  là  “đương  vị  Phổ  Hiền”186,  tức  là  bậc 

Đẳng  Giác.  Đạt  đến  địa  vị  Đẳng  Giác  Phổ  Hiền  Bồ  Tát,  đúng  là  hết  thảy 

chướng  ngại  không  còn  nữa!  Lý  Sự  vô  ngại,  Sự  Sự  vô  ngại.  Đây  chính  là 

phương  hướng  và  mục  tiêu  nỗ  lực  của  chúng  ta,  những  gì  khác  đều  là  giả, 

chẳng thật. Đừng nói chi nhân gian, cõi trời cũng chẳng thật. Đừng nói gì lục 

đạo, ngay cả bốn pháp giới cũng không thật. Phật gọi những nơi ấy là “hóa 

thành” (cái thành được biến hóa ra)187, là trạm nghỉ dọc đường cho người tu 

hành. Mục tiêu của chúng ta phải là Nhất Chân pháp giới, phải đặt mục tiêu 

nơi Tây Phương Tịnh Độ. Do vậy, “nhất cử niệm, nhất hoa khai” (một niệm 

vừa khởi, một đóa hoa bèn nở). Cảnh giới ấy hết sức rộng lớn. 

“Ấp  lộ  nghênh  phong”  (nếm  sương,  đón  gió),  Ấp  (挹)  có  nghĩa  là  chuốc 

chén.  Văn  nhân,  thi  nhân  bên  hoa  dưới  trăng  mấy  kẻ  chí  đồng  đạo  hợp 

thưởng  trăng,  tiểu  chước  (小酌:  nhâm  nhi).  Người  thế  gian  chúng  ta  “tiểu 

chước” thường không phải bằng rượu mà là trà. Quý vị thấy người ta không 

nhấp  trà  mà  nếm  sương  móc,  nhấp  cam  lộ  hóng  gió.  “Hương  phù  ngọc 

chiểu” (Ao ngọc tỏa hương): Ao ngọc chỉ ao sen bảy báu. Dùng ngọc [để tả 

cái  ao]  vì  ngọc  là  chất  báu,  ao  báu  nước  tám  công  đức  mà!  Đấy  chính  là 

cuộc  sống  thường  nhật  của  cư  dân  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  quý  vị 

nghĩ  xem  tốt  đẹp  đến  như  vậy,  bọn  họ  thanh  nhàn  như  thế  đấy,  rất  tự  tại, 

phước  báo  lớn  lắm!  Không  cần  làm  lụng,  không  cần  phải  ngày  ngày  kiếm 

sống,  ăn  mặc  hết  thảy  đều  thọ  dụng  tự  nhiên.  Nghĩ  đến  thứ  gì,  thứ  ấy  đều 

hiện hữu; như trong kinh điển đã nói: Nghĩ đến ăn, [người ấy tự nhủ] dường 

như  đã  lâu  ta  chưa  ăn  gì,  vừa  động  niệm  thì  đầy  bàn  những  món  ăn  ngon 

lành bầy ra trước mặt, tự nhiên hiện ra. Biến hóa cả đấy! Chẳng cần phải tốn 

sức  nấu  nướng.  Chén  bát  đều  bằng  bảy  báu,  bày  ra  trước  mặt.  Vừa  nghĩ  ta 

nay  đã  là  người  của  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  chẳng  phải  là  lục  đạo 

phàm phu, còn ăn uống gì nữa! Ý niệm ấy vừa động, tất cả hết thảy cỗ bàn 

không  còn  nữa,  không  cần  phải  thu  dọn,  cũng  không  phải  rửa  chén  đũa, 

không có điều  gì chẳng thuận  lòng  mong  muốn, biến  hóa thọ dụng. Quý  vị 

nói có phải là rất tự tại hay chăng? 

Nhà cửa của họ sạch sẽ chẳng nhiễm mảy trần, chẳng cần đến nhà kho. 

Ý niệm vừa nghĩ đến y phục, y phục đã mặc trên thân, chẳng cần phải may 

cắt,  chẳng  cần  phải  thâu  thập.  Bất  luận  du  hành  đến  nơi  nào  trong  mười 

phương,  cúng  Phật,  nghe  pháp,  chẳng  cần  phải  mang  theo  thứ  gì  cả.  Nay 

chúng ta du hành vẫn phải mang theo hành lý, rất cồng kềnh, rất mệt người, 

người ta không cần. Đến chỗ nào, nghĩ muốn cúng Phật, những vật cúng đều 

thuận theo ý niệm mà hiện tiền. Nếu không hiểu rõ cảnh giới chẳng thể nghĩ 

bàn  này,  chúng  ta  không  có  cách  gì  tưởng  tượng  được  nổi.  Vì  thế,  nếu  nói 

chuyện  này  với  hàng  sơ  học  hoặc  những  kẻ  không  học  Phật,  họ  bèn  nói: 

“Bọn ngươi đang nằm mộng, thế gian lẽ nào có chuyện ấy, các ngươi đều bị 

Thích Ca Mâu Ni Phật lường gạt rồi!” Họ bảo chúng ta ngu si, chê chúng ta 

mê  tín,  còn  họ  thông  minh.  Chúng  ta  tin  tưởng  những  chuyện  ấy  là  thật, 

chẳng  giả  một  chút  nào.  Luận  trên  mặt  lý  luận  rất  thông  suốt,  quả  thật  hết 

thảy mọi pháp đều do tâm hiện thức biến. 

Các nhà khoa  học  hiện thời đã chứng  minh:  Hết thảy  vạn  vật đều có 

linh tánh như kinh Phật đã dạy “nhân tâm mà thành Thể”, tâm là Pháp Tánh. 

Đức  năng  của  Pháp  Tánh,  bản  năng  của  Pháp  Tánh  là  thấy  -  nghe  -  hay  - 

biết; nó có thể thấy, có thể nghe, có thể cảm nhận, có thể biết. Động vật như 

thế, thực vật cũng  vậy, khoáng  vật cũng chẳng  ngoại  lệ. “Sanh công  thuyết 

pháp, ngoan thạch điểm đầu” (Ngài Đạo Sanh thuyết pháp, đá cũng gật đầu). 

Câu này cho thấy đá có linh tánh, “nhân tâm mà thành Thể”, những điều nói 

trong kinh Phật đã được chứng minh. 

Cảm ứng đạo giao chẳng thể nghĩ bàn. Nay chúng ta đánh mất năng lực 

này,  đánh  mất  đã  quá  lâu.  Vì  vậy,  nghe  nói  những  chuyện  ấy  cảm  thấy  rất 

quái lạ, chẳng thể nghĩ bàn! Qua một thời gian được huân tu bằng kinh giáo, 

chúng ta sẽ dần dần  lãnh  ngộ, biết  những  chuyện  này không  giả, có thể thí 

nghiệm trong cuộc sống thường nhật của chính mình. Dùng những đạo lý và 

phương  pháp  đã  được  giảng  và  nói  trong  kinh  luận  để  làm  thí  nghiệm.  Thí 

nghiệm  hiển  nhiên  nhất  là đau bệnh có thể không cần dùng đến thuốc  men 

mà tự nhiên tật bệnh tiêu trừ, khiến cho những khí quan, tế bào trên thân thể 

khôi phục hoạt động bình thường, đấy mới là mạnh khỏe nhất! Dùng phương 

pháp nào? Ý niệm! Hết thảy pháp từ tâm tưởng  mà sanh, đây chính là tổng 

nguyên lý, nguyên tắc, chớ quên! Hết thảy pháp từ tâm tưởng mà sanh! Vậy 

thì hằng ngày chúng ta có nên nghĩ đến những khí quan, nghĩ đến những tế 

bào  hay không?  Không cần! Nghĩ  như vậy  phiền quá,  nhọc  nhằn, thừa thãi 

quá! Nghĩ đến gì? Nghĩ đến thuần thiện, thuần tịnh, nói cụ thể hơn là “nghĩ 

đến A Di Đà Phật”. A Di Đà Phật là thuần thiện thuần tịnh, đừng nghĩ đến gì 

khác. Có như vậy thì mới có thể thành tựu! 

Trong  kinh  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo,  đức  Thế  Tôn  dạy  chúng  ta: 

“Thường niệm thiện pháp, tư duy thiện pháp, quán sát thiện pháp, bất dung 

hào phân bất thiện hiệp tạp” (Thường nghĩ tới thiện pháp, tư duy thiện pháp, 

quan sát thiện pháp, chẳng để  mảy  may bất thiện  xen tạp). Chúng  tôi  thêm 

vào “thanh tịnh”. “Tâm địa thanh tịnh, hành vi thuần thiện, thường niệm tịnh 

thiện, tư duy tịnh  thiện, quan sát tịnh thiện, bất dung  hào phân bất tịnh, bất 

thiện hiệp tạp” (Tâm địa thanh tịnh, hành vi thuần thiện, thường nghĩ tới tịnh 

thiện, tư duy tịnh thiện, quan sát tịnh thiện, chẳng để  mảy  may bất tịnh bất 

thiện  xen  tạp),  như  vậy  là  đúng.  Từ  nơi  thân  thể  và  dung  mạo,  quý  vị  sẽ 

được  vẻ  mặt  tươi  sáng,  mạnh  khỏe,  sống  lâu!  Chẳng  cầu  trường  thọ  mà  tự 

nhiên được! Cuộc sống đơn giản, ăn uống đều ít, đấy mới là thực sự giữ gìn 

thanh tịnh, thiện lương, bảo vệ sức khỏe. 

Câu tiếp theo: “Nhất trì tình,  nhất quả thục  (Vừa dốc  lòng trì danh, quả 

đã chín). Nên hiểu “trì tình” như thế nào? Chấp trì danh hiệu, nhất tâm nhất 

ý  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  đó  là  “trì  tình”.  Chúng  ta  không  có  tâm  nguyện  nào 

khác,  chỉ  là  hy  vọng  vãng  sanh  thế  giới  Cực  Lạc,  thân  cận  A  Di  Đà  Phật. 

Nếu tâm nguyện ấy chín muồi, quả sẽ là vãng sanh bất thoái thành Phật, một 

đời thành tựu! Trong Phật pháp, pháp môn này được gọi là “pháp môn thành 

tựu  ngay  trong  một  đời”  ,  chẳng  cần  đợi  đến  đời  sau,  chẳng  cần  phải  mất 

nhiều đời nhiều kiếp, là Phật pháp thành tựu ngay trong đời này. 

“Hàm  yên  đối  nhật,  ảnh  lạc  kim  viên”  (Ngậm  khói  đối  trời,  ảnh  rọi  vườn 

vàng):  Vườn  vàng  chính  là  thế  giới  Cực  Lạc,  vì  sao  gọi  là  vườn  vàng?  Do 

vàng ròng làm đất. Hoàn cảnh cư trụ nơi thế giới Cực Lạc là hoa viên, như 

kinh  Hoa  Nghiêm  đã  nói:  “Tạp  hoa  trang  nghiêm”  (nhiều  loại  hoa  trang 

nghiêm).  “Tạp  hoa”  nghĩa  là  chủng  loại  nào  cũng  có,  đẹp  đẽ  khôn  ngằn. 

Trong  hoa  viên  ấy,  chỗ  nào  cũng  là  ao  báu  đựng  nước  tám  công  đức.  Đấy 

chính  là  hoàn  cảnh  sống  và  hoàn  cảnh  tu  hành  của  người  ta,  là  hoàn  cảnh 

thân cận Phật, Bồ Tát. 

Qua kinh điển, đức Thế Tôn giới thiệu cho chúng ta biết: Người trong 

Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  hết  sức  tự  tại,  ai  thích  nghe  kinh  bèn  nghe 

kinh,  ai  thích  niệm  Phật  bèn  niệm  Phật,  thích  tham  Thiền  bèn  tham  Thiền, 

thích học Giáo bèn học Giáo, khoa mục gì cũng có, mặc sức quý vị chọn lựa. 

Quý  vị thích pháp  nào,  ngồi  nơi  đó  nghe, ngồi  nghe cũng được, đứng  nghe 

cũng xong, kinh hành, vừa đi vừa nghe cũng không sao. Nay trong thế gian 

này,  gần  như  chúng  ta  cũng  có  thể  làm  được  như  thế:  Ngồi,  đứng,  đi  mà 

nghe. Dùng  một cái  máy thâu âm  hoặc cassette nhỏ, chúng ta  vẫn phải  nhờ 

vào máy móc. Ở Tây Phương Cực Lạc thế giới không cần! Những gì quý vị 

nghe  được,  ví  dụ  như  ta  muốn  nghe  kinh  Hoa  Nghiêm,  bèn  nghe  thấy  đức 

Phật đang giảng kinh Hoa Nghiêm. Ngồi cách vách, hoặc chúng ta nắm tay 

nhau đi kinh hành, tôi thích nghe kinh Hoa Nghiêm, tôi bèn nghe thấy kinh 

Hoa  Nghiêm;  quý  vị  thích  nghe  kinh  Pháp  Hoa  bèn  nghe  thấy  kinh  Pháp 

Hoa,  không  ai  phiền  nhiễu  ai,  chẳng  cần  phải  nhờ  đến  máy  móc  nào,  tự 

nhiên! 

Vì thế, nếu đem khoa học kỹ thuật hiện tại so với Tây Phương Cực Lạc 

thế giới sẽ thấy cách biệt rất lớn. Trong thế gian này, đâu đâu cũng phải do 

sức người; ở Tây Phương Cực Lạc thế giới là tự nhiên, Pháp Tánh biến hiện, 

duy tâm sở hiện mà! Trong thế gian này của chúng ta, dù khoa học kỹ thuật 

phát triển đến đâu đi nữa, vẫn không phải là tự nhiên, mà là từ đâu? Từ trong 

ý thức biến  hiện, chẳng  phải  là Pháp Tánh. Ý thức biến  hiện dẫu  xảo diệu, 

vẫn  thua  Pháp  Tánh,  thua  quá  xa.  Do  vậy,  khôi  phục  tánh  đức  là  chính  là 

mục tiêu duy nhất của người tu hành. 



      Kinh  hành,  tọa,  ngọa  tại  kỳ  trung,  du  hý,  tiêu  dao  phi  phận  ngoại. 

Đắc Phật thọ dụng, triệt pháp nguyên để. 

      經行坐臥在其中。遊戲逍遙非分外。得佛受用。徹法源底。 

(Kinh  hành,  ngồi,  nằm  đều  ở  trong  ấy,  du  hý,  tiêu  dao,  chẳng  vượt  ra 

ngoài. Thọ dụng như Phật, thấu triệt cội nguồn pháp). 



Đây  chính  là  sự  tu  học  của  họ,  tu  hành  đều  được  thực  hiện  trong  cuộc 

sống, trong vui chơi, tợ hồ chẳng thấy họ có vẻ gì tu hành, không giống như 

chúng ta chấp vào tướng. Thật đấy, đây chính là điều các vị đại đức đã nói: 

“Phật  pháp  trọng  thực  chất,  chứ  không  trọng  hình  thức!”  Dường  như  Tây 

Phương Cực Lạc thế giới không quan tâm đến hình thức, dùng công phu bên 

trong!  Thấy  sắc,  nghe  tiếng  đều  là  tu  hành!  Thấy  sắc  không  chấp  vào  sắc 

tướng; nghe tiếng không chấp vào thanh tướng, tu hành nơi đâu? “Phàm sở 

hữu  tướng,  giai  thị  hư  vọng”  (Phàm  những  gì  có  tướng  đều  là  hư  vọng), 

thành  tựu  trí  huệ  Bát  Nhã  chân  thật.  “Nhất  thiết  pháp  vô  sở  hữu,  tất  cánh 

không, bất khả đắc” (hết thảy các pháp vô sở hữu, rốt ráo không, chẳng thể 

được).  Dẫu  là  “du  hý  tiêu  dao”,  nhưng  buông  xuống  vạn  duyên,  chẳng 

nhiễm mảy trần! Bởi thế, bọn họ thực sự tu hành, thực sự dụng công! Đấy là 

người  công  phu  Đại  Thừa  đắc  lực,  phải  nên  học  theo.  Như trong  kinh  Hoa 

Nghiêm,  nhìn  vào  năm  mươi  ba  lần  tham  học  của  Thiện  Tài  đồng  tử,  năm 

mươi ba vị thiện tri thức ấy đều là Pháp Thân Bồ Tát. Pháp Thân Bồ Tát là 

nhìn từ hình thức, chứ hầu như trên thực tế họ đều là chư Phật Như Lai thị 

hiện  dạy  dỗ  chúng  ta:  Bất  luận  theo  đuổi  nghề  nghiệp  nào  cũng  đều  đại  tự 

tại! 

Trong  thế  gian  này,  chúng  ta  thường  nói  kẻ  làm  nghề  đồ  tể,  như  trong 

hiện tại  mở  tiệm ăn  hải sản tươi sống, sát nghiệp rất  nặng, kết oán cừu  với 

chúng  sanh,  oán  cừu  chẳng  thể  hóa  giải  được!  Oan  oan  tương  báo  chẳng 

xong. Nếu chúng ta hỏi: Phật, Bồ Tát có mở quán bán hải sản tươi sống hay 

chăng? Có chứ! Ngày  ngày  giết heo,  mổ dê, Phật, Bồ Tát có tạo tội  nghiệp 

hay  chăng?  Không!  Những  con  súc  sanh  bị  giết  xong,  các  Ngài  đều  dạy 

chúng sanh lên trời, dạy chúng nó vãng sanh làm Phật, khác hẳn! Các Ngài 

dùng  cách  thức  này  để  độ  chúng  sanh.  Vì  thế,  trong  kinh  Hoa  Nghiêm, 

chúng ta thấy ai làm những chuyện như vậy? Cam Lộ Hỏa Vương! Sát sanh 

không chớp mắt, nhưng giết một kẻ là độ một kẻ! Đấy là cảnh giới chẳng thể 

nghĩ bàn, phàm phu chúng ta chẳng thể học theo. Vì sao? Chúng ta không có 

công phu ấy, không có năng lực ấy. Súc sanh biến vào súc sanh đạo đều do 

ác nghiệp chiêu cảm, các Ngài giết chúng để tiêu nghiệp chướng cho chúng, 

đúng là dạy chúng vãng sanh thành Phật. Các Ngài thực sự có bản lãnh ấy, 

phàm phu chúng ta làm không được. 

Thời cổ cũng có những vị xuất gia như pháp sư Bảo Hương ở Tứ Xuyên. 

Ngài sống  vào thời Nam  Bắc Triều, cùng  một thời  với  ngài  Bảo Chí Công. 

Qua  truyện  ký,  chúng  ta  thấy  Ngài  cùng  những  kẻ  tại  gia  cá  to,  thịt  lớn  gì 

cũng ăn tuốt, chẳng kiêng kỵ tí nào! Ăn xong, Sư đứng bên ao phóng sanh, 

há to miệng mửa ra cá sống, thú sống! Người ta có bản lãnh như vậy, không 

phải  là  phàm  nhân.  Đấy  đều  là  vì  người  khác  diễn  nói,  khuyên  con  người 

phải có đức hiếu sanh. Ăn nó thì phải cứu nó, chẳng cứu được thì chớ có hại 

nó.  Phật  pháp  xác  thực,  quyết  định  chẳng  được  trái  nghịch  “từ  bi  làm  gốc, 

phương  tiện  làm  cửa”,  không  gì  chẳng  nhằm  thành  tựu  chúng  sanh,  quyết 

định chẳng tổn hại chúng sanh, quyết định chẳng có chuyện ấy. 

Người học Phật chúng ta phải hiểu ý nghĩa này, càng phải nên hiểu cách 

chuyển họa thành phước, chuyển tai nạn thành cát tường. Chuyển bằng cách 

nào? Chuyển nơi ý niệm! Chuyển thành thiện niệm! Vĩnh viễn không có ác 

niệm.  Gặp  phải  kẻ  ác  hoặc  là  người  ác  ý  hủy  báng  mình,  hoặc  là  hãm  hại 

mình, nhục mạ  mình, gặp phải những trường hợp như thế phải dùng trí huệ 

quán sát, đây  là  gì? Đây chính  là  nghiệp  báo của  mình.  Trong đời quá khứ 

mình  coi  thường  người  ta,  tổn  hại  người  ta,  nay  duyên  xảy  đến,  họ  trở  lại 

báo  thù  mình,  oan  oan  tương  báo!  Ta  gặp  phải  [những  chuyện  ấy] thì  phải 

tiếp  nhận,  hoan  hỷ tiếp nhận, tâm không có chút  nóng  giận  nào, tâm không 

có  chút  oán  hận  nào,  tâm  không  có  chút  báo  thù  nào  thì  oán  kết  ấy  sẽ  hóa 

giải, tính sổ xong, đời sau gặp lại nhau sẽ thành hảo bằng hữu! 

Tâm chẳng được có mảy may oán hận. Nếu tâm có mảy may oán hận, có 

chút tâm báo thù, đời sau phải gặp lại, vĩnh viễn không thanh toán xong, đôi 

bên  đều  đau  khổ!  Cớ  gì  cứ  phải  như  thế?  Do  vậy,  chuyển  oán  thành  thân, 

hóa địch thành  bạn, đều  là trong  một  ý  niệm của chính  mình. Ta  lẫn  người 

đều được phước, ta lẫn người đều mở mang trí huệ, tốt hơn nhiều lắm! Quý 

vị nghĩ xem: Nếu thánh hiền không chỉ dạy chúng ta, làm sao chúng ta hiểu 

được đạo lý này? Há có được trí huệ này? Làm sao có thể giải quyết vấn đề? 

Cách  này  thực  sự  giải  quyết  vấn  đề.  Do  vậy,  đối  với  người  học  Phật,  quan 

trọng  nhất  là  hóa  giải  những  mâu  thuẫn  trong  nội  tâm,  nhất  định  hóa  giải 

những  đối  lập  đối  với  hết  thảy  người,  sự  vật,  vĩnh  viễn  không  có  oán  đối, 

tâm chúng ta sẽ rất hòa bình, rất tự tại như thế đó! Không phiền não, không 

âu lo, không vướng mắc, không có oan gia đối đầu! 

Chúng ta  không  thể khống chế cảnh  giới bên  ngoài,  nhưng  nội tâm của 

mình thì khống chế được. Khống chế nội tâm cho tốt thì bên ngoài hoàn toàn 

bị hóa giải. Giải quyết vấn đề cũng từ nội tâm, chứ không ở bên ngoài. Bên 

ngoài là “cảnh duyên vô hảo xú, hảo xú tại ư tâm” (cảnh duyên không tốt - 

xấu, tốt - xấu bởi  nơi tâm). Chúng ta phải chuyển  xấu thành tốt, chuyển ác 

thành thiện, đều từ trong nội tâm của chính mình, dốc công phu nơi khởi tâm 

động niệm. Sau đấy mới có thể chân chánh thực hiện được, hiện tại là có thể 

đạt đến “kinh hành, ngồi, nằm” tu tập trong “du hý, tiêu dao”. Hiện tại đã có 

thể đạt được, huống chi là quả báo tương lai? Đương nhiên quả báo ấy chân 

thật. 

“Đắc  Phật  thọ  dụng,  triệt  pháp  nguyên  để”  (Được  thọ  dụng  như  Phật, 

thấu  triệt  nguồn đáy pháp): Nhập cảnh  giới  Phật,  nơi Tây  Phương Cực  Lạc 

thế  giới,  họ  được  thọ  dụng  cảnh  giới  của  chư  Phật  Như  Lai,  cảnh  giới  của 

Pháp  Thân  Bồ  Tát.  Nói  cách  khác,  sống  cuộc  đời  của  chư  Phật  Như  Lai, 

không sống đời phàm phu. Cuộc sống tốt đẹp! Quan trọng hơn nữa, chúng ta 

làm thế nào để cầu đắc vô thượng Bồ Đề? Mục tiêu cuối cùng của chúng ta 

là  phải  chứng  đắc  Phật  quả  viên  mãn  rốt  ráo,  “triệt  pháp  nguyên  để”  (thấu 

triệt  nguồn  đáy  pháp)  há  chẳng  phải  là  chứng  đắc  hay  sao?  “Pháp”  là  hết 

thảy  các  pháp;  cội  nguồn  của  hết  thảy  các  pháp,  rốt  ráo  của  hết  thảy  các 

pháp. “Triệt” (徹) là chứng đắc, “triệt chứng” chính là rốt ráo viên  mãn Bồ 

Đề. Địa vị này thấp nhất là Đẳng Giác Bồ Tát, chứ không phải là người tầm 

thường, phải là Đẳng Giác Phổ Hiền. 



      Thường Tịch Quang xứ xứ hiện tiền. 

      常寂光處處現前。 

(Thường Tịch Quang hiện hữu nơi nơi). 



Đây  chính  là  tánh  đức  nơi  tự  tánh  hiển  lộ  viên  mãn.  Trí  huệ  viên  mãn, 

đức  năng  viên  mãn,  tướng  hảo  viên  mãn.  Thường  Tịch  Quang  bao  gồm  cả 

Tự Tánh Quả  Đức!  Tự tánh  hiện tiền  viên  mãn,  hiện tiền  nơi đâu? “Xứ xứ 

hiện tiền” (hiện tiền nơi nơi). Trọn pháp giới, hư không giới, khắp vi trần cõi 

nước, chúng ta thường gọi là “nhập cảnh giới Hoa Nghiêm”. 



      Đại nguyện vương trần trần khế hội. 

      大願王塵塵契會。 

(Đại nguyện vương từng mảy trần khế hội). 



“Đại  nguyện  vương”  là  bốn  mươi  tám  nguyện  của  A  Di  Đà  Phật,  điều 

này hết sức quan trọng. Chúng ta phải nhớ kỹ: Bốn mươi tám nguyện, đây là 

chuyện hàng đầu, phải nhớ kỹ bốn mươi tám nguyện. Nhớ rồi phải lý giải; lý 

luận, sự tướng, cảnh giới của mỗi nguyện đều phải hiểu rõ, phân minh, rành 

mạch. Sau đấy  làm thế  nào để áp dụng  vào cuộc sống thực tiễn: “Trần trần 

khế  hội”  (khế  hội  trong  từng  mảy  trần).  Trong  hết  thảy  thời,  hết  thảy  nơi, 

sinh  hoạt  cũng  thế,  làm  việc  cũng  thế,  giao  tiếp  cũng  thế,  đều  có  thể  thực 

hiện  được.  Lúc  ấy,  quý  vị  khế  nhập  cảnh  giới.  Sau  đấy  quý  vị  mới  hiểu  rõ 

như trong phần trên thiền sư Trung Phong đã khai thị: “A Di Đà Phật tức thị 

ngã tâm, ngã tâm tức thị A Di Đà Phật” (A Di Đà Phật chính là tâm ta, tâm 

ta  chính  là  A  Di  Đà  Phật),  “thử  phương  tức  Tịnh  Độ,  Tịnh  Độ  tức  thử 

phương” (phương này chính là Tịnh Độ, Tịnh Độ chính là phương này). Thế 

giới  Cực  Lạc  ở  đâu?  Trọn  pháp  giới,  hư không  giới,  không  chỗ  nào  chẳng 

phải là thế giới Cực Lạc! Trọn pháp giới, hư không giới, không đâu chẳng là 

thế giới Hoa Tạng, quý vị khế nhập “một chính là hết thảy, hết thảy chính là 

một”. Cảnh giới chẳng thể nghĩ bàn bèn hiện tiền. 

Lúc ấy, quý vị lại khởi nghi vấn: Vậy thì rốt cuộc chúng ta có cần vãng 

sanh  về  thế  giới  Cực  Lạc  cách  đây  mười  vạn  ức  cõi  Phật  hay  không?  Cần 

chứ! Tây Phương Cực Lạc thế giới ở ngoài mười vạn ức cõi Phật và thế giới 

này của chúng ta chẳng hề xa cách! Hiện tại vì sao nói đến khoảng cách? Vì 

hiện  thời  quý  vị  chưa  đoạn  phiền  não,  vô  minh  chưa  phá!  Nói  cách  khác, 

chưa  buông  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  xuống  được;  do  vậy,  không 

gian bèn có khoảng cách, thời gian bèn có trước - sau. Lúc nào vọng tưởng, 

phân  biệt,  chấp  trước  quý  vị  đều  buông  xuống  được  hết  thì  lúc  ấy  sẽ  nhận 

thấy không gian chẳng có khoảng cách, không có xa - gần, thời gian không 

có trước - sau, đó là Nhất Chân pháp giới. Trong Nhất Chân pháp giới không 

có thời gian, không có không gian. 

Hiện thời các khoa học gia phát hiện thời gian và không gian không xác 

định: Dưới một tình huống nào đó, thời gian lẫn không gian đều bằng zéro, 

cũng  có  nghĩa  là  thời  gian  không  có  trước  - sau,  không  gian  chẳng  có  xa  - 

gần,  dưới  một  điều  kiện  nào  đó!  Phật  pháp  nói  rất  rõ  ràng,  dưới  điều  kiện 

nào? Phá vô minh, phá một phẩm vô minh, chứng một phần Pháp Thân, khi 

hội đủ điều kiện này [thời gian và không gian sẽ bằng không]. Khoa học gia 

vẫn chưa biết dưới điều kiện  nào?  Họ  vẫn chưa  hiểu  rõ; Phật pháp đã sớm 

ứng dụng. Do vậy, quý vị trì giới niệm Phật, khéo niệm, niệm đến công phu 

thành  phiến,  quý  vị  bèn  rất  hoan  hỷ,  vì  sao?  Chắc  chắn  vãng  sanh.  Chắc 

chắn  vãng  sanh  thì  tốt  nhất  là  đừng  nôn  nóng,  vì  sao?  Càng  thêm  gia  công 

dụng hạnh, hy vọng từ công phu thành phiến, [cảnh giới] nâng lên thành Sự 

nhất tâm bất loạn. Đạt Sự nhất tâm bất loạn, lại hy vọng nâng lên thành Lý 

nhất  tâm  bất  loạn.  Lý  nhất  tâm  bất  loạn  thì  hoa  nở  thấy  Phật,  Lý  nhất  tâm 

bèn phá một phẩm vô minh, chứng một phần Pháp Thân. 

Nói cách khác, bản thân quý vị tự biết là thời gian lẫn không gian chẳng 

có, người khác không biết! Quý vị ngồi ở chỗ này, muốn thấy A Di Đà Phật, 

A Di Đà Phật bèn hiện tiền. Muốn thấy quá khứ, vị lai; quá khứ, vị lai cũng 

hiện  ra  trước  mặt.  Quý  vị  nhập  cảnh  giới  ấy,  tự  mình  hiểu  rõ  ràng,  thông 

suốt, nói chung, quý vị chẳng bảo cho người khác biết. Vì sao? Không phải 

là cảnh giới của người khác! Quý vị cũng chẳng thể tiết lậu thiên cơ, dẫu có 

thấy  tai  nạn  trong  tương  lai  hay  chuyện  gì  trong  tương  lai  cũng  chẳng  thể 

báo cho người khác biết. Vì sao? Hết thảy chư Phật, Bồ Tát như thế, quý vị 

cũng như thế, cũng chẳng thể là ngoại lệ. Đó là chuyện sau này, nay chúng 

ta trì giới niệm Phật, dụng công yếu khẩn hơn! Bây giờ đã hết giờ rồi. 



---o0o--- 

 Tập 57 



Chư vị đồng học! 

Xin  xem  tiếp  câu  cuối  cùng  trong  phần  khai  thị  của  thiền  sư  Trung 

Phong: 



Cánh vị vong linh, chí tâm sám hối phát nguyện. 

      更為亡靈。至心懺悔發願。 

(Lại vì vong linh, chí tâm sám hối phát nguyện). 



Trong  Pháp  Sự  này,  “sám  hối  phát  nguyện”  nhiều  lần,  thời  gian  không 

dài. Mỗi một thời Pháp Sự đại khái là hai tiếng, ba thời (thời thứ nhất, thời 

thứ hai, thời thứ ba) là sáu tiếng đồng hồ. Trong sáu tiếng đồng hồ ấy có tán 

thán  (chúng  tôi  gọi  là  lễ  kính),  cúng  dường,  tụng  kinh,  niệm  chú,  phát 

nguyện,  sám  hối,  khai  thị,  niệm  Phật,  hồi  hướng  đều  là  trùng  lập  không 

ngừng.  Điều  này  phù  hợp  với  điều  tổ  tổ  đã  truyền:  “Thâm  nhập  một  môn, 

trường thời huân tu”. Đoạn sám hối cuối cùng này vẫn dùng bài kệ Sám Hối 

của Phổ Hiền Bồ Tát y như cũ. Chúng tôi đọc bài kệ tụng này, câu cuối cùng 

không giống: 



---o0o--- 

36. Sám Hối Phát Nguyện 



Vãng tích sở tạo chư ác nghiệp. 

Giai do vô thỉ tham - sân - si, 

Tùng thân ngữ ý chi sở sanh, 

Nhất thiết tội căn giai sám hối. 

往昔所造諸惡業。 

皆由無始貪瞋痴。 

從身語意之所生。 

一切罪根皆懺悔。 

(Xưa kia trót tạo bao ác nghiệp, 

Đều do vô thỉ tham - sân - si, 

Từ thân - miệng - ý phát sanh ra, 

Hết thảy tội căn đều sám hối). 



Quý  vị thấy trong  lần thứ nhất thuộc thời thứ nhất, câu  này  là “kim đối 

Phật tiền cầu sám hối”. Còn trong thời thứ ba là “nhất thiết tội căn giai sám 

hối”. Từ câu cuối này trong thời thứ ba, ta thấy rất rõ lần sám hối này càng 

sâu đậm, càng chân thành  hơn  những  lần trước. Chúng ta phải  nên  học  tập 

điều  này. Công phu, đạo  nghiệp phải cầu  tinh tấn, chẳng  những tiến bộ  mà 

còn phải tinh thuần không tạp, tiến về phía trước. Trong những phần trên, tôi 

đã thưa cùng quý vị: Thiện căn duy nhất của Bồ Tát là tinh tấn dũng  mãnh. 

Trong bài kệ này, văn tự của câu này có chút biến hóa, ngụ ý rất sâu, chúng 

ta chẳng được hàm hồ niệm lướt qua, như vậy là không được rồi. 

Phát  nguyện  cũng  khác,  trong  những  phần  trên  là  “chúng  sanh  vô  biện 

thệ  nguyện  độ,  phiền  não  vô  tận  thệ  nguyện  đoạn”,  đến  đây  –  tức  đến  thời 

thứ ba là “tự tánh” – hết thảy đều quy về tự tánh. 



Tự tánh chúng sanh thệ nguyện độ, 

Tự tánh phiền não thệ nguyện đoạn. 

Tự tánh pháp môn thệ nguyện học, 

Tự tánh Phật đạo thệ nguyện thành. 

自性眾生誓願度。 

自性煩惱誓願斷。 

自性法門誓願學。 

自性佛道誓願成。 



Mối liên quan giữa hết thảy chúng sanh và chính mình đến chỗ này mới 

hoàn  toàn tỏ  lộ.  Trọn pháp  giới,  hư không giới, chúng sanh trong  vô  lượng 

vô biên cõi nước đều do tự tánh hiện, tự tánh biến, chứ không phải do người 

ngoài.  Ý  nghĩa  này  quá  sâu  xa!  Hiểu  được  đạo  lý  này,  Bồ  Tát  mới  dũng 

mãnh  tinh  tấn,  cũng  chẳng  bị  thoái  chuyển  nữa.  Vì  sao?  Thấy  chúng  sanh 

trong sáu nẻo, chín pháp giới đang hứng khổ, chịu nạn chính là chúng sanh 

nơi  tự  tánh,  chẳng  phải  là  ngoài  tâm,  có  quan  hệ  hết  sức  mật  thiết  đối  với 

chính  mình,  giống  như một vài  nơi trên thân thể của chính  mình  đang bị tê 

cứng, đau đớn,  hoàn toàn  nghĩ tưởng phương cách để gấp  gáp trị  liệu  hòng 

khôi  phục  bình  thường,  chẳng  cần  đợi  người  khác  khuyến  thỉnh  mới  tìm 

cách chữa trị! Nếu biết pháp  giới chúng sanh  và chính  mình  là  một Thể thì 

“vô  duyên  đại  từ,  đồng  thể  đại  bi”  sẽ  tự  nhiên  xuất  hiện.  Trong  kinh  Phật 

thường  nói “pháp  vốn  là  như thế”  (pháp  nhĩ  như thị), không có  lý  do, điều 

kiện gì để bàn bạc cả! 

Chúng ta mê, mê mất tự tánh, không biết là một thể, phân biệt ta - người, 

niệm  niệm  đều  đối  lập.  Gặp  phải  khổ  nạn  lớn,  thân  có  bệnh  tật,  tâm  trí  đờ 

đẫn, nay chúng ta trở thành trạng thái ấy. Chư Phật, Bồ Tát tâm trí sáng suốt, 

minh bạch, các Ngài biết chúng ta tâm trí đờ đẫn, Phật, Bồ Tát giúp chúng ta 

khôi phục tâm trí. Chúng ta có thể hiểu rõ được trí huệ đức năng nơi tự tánh 

của  chính  mình,  đấy  gọi  là  đại  triệt  đại  ngộ.  Triệt  ngộ  rồi,  lẽ  nào  còn  chờ 

Phật,  Bồ  Tát  dạy,  mà  sẽ  tự  nhiên  thị  hiện  “thọ  trì,  đọc  tụng,  vì  người  khác 

diễn nói”, vĩnh viễn giống như Phổ Hiền Bồ Tát, chẳng mệt mỏi, nhọc nhằn. 

Phiền  não  là  “tự  tánh  phiền  não”  phải  đoạn!  Pháp  môn  là  “tự  tánh  pháp 

môn”, Phật đạo là “tự tánh Phật đạo”, không có gì lìa khỏi tự tánh. Tự tánh 

là chân tâm, tâm hiện, thức biến, ở đây hoàn toàn giãi bày ra hết. Tiếp theo 

niệm ba lần: 

 

      Nam mô Phổ Hiền Vương Bồ Tát Ma Ha Tát. 

      南無普賢王菩薩摩訶薩。 



Phổ  Hiền  Bồ Tát đại diện cho  hết thảy Bồ  Tát, tượng  trưng cho  việc  tu 

hạnh Bồ Tát một cách viên mãn. Trong thời thứ nhất, chúng ta đọc mười đại 

nguyện vương của Phổ Hiền Bồ Tát: Một là lễ kính chư Phật, hai là xưng tán 

Như Lai, ba là rộng tu cúng dường, cho đến nguyện thứ mười là hồi hướng 

khắp tất cả. Niệm danh hiệu Bồ Tát phải nghĩ đến mười đại nguyện vương, 

tức  tổng  cương  lãnh,  tổng  nguyên  tắc  tu  hành  của  hết  thảy  Bồ  Tát  Ma  Ha 

Tát. Tịnh Tông thực sự thù thắng khôn sánh, thù thắng ở chỗ nào? Vừa mở 

đầu  chúng  ta  bèn  “hàm  cộng  tuân  tu  Phổ  Hiền  Đại  Sĩ  chi  đức”  (đều  cùng 

tuân  tu  đức  của  Phổ  Hiền  đại  sĩ).  Quý  vị  nói  xem,  chẳng  thù  thắng  lắm  ư? 

Như vậy, Tịnh tông tu điều gì? Tu hạnh Phổ Hiền. 

Phổ Hiền Hạnh chẳng thể lìa khỏi mười cương lãnh này. Do không làm 

được mười cương lãnh nên chúng ta chẳng thể thành tựu tịnh nghiệp. Quý vị 

phải  chiếu  theo  mười  cương  lãnh  ấy  mà  tu  hành,  lẽ  nào  tịnh  nghiệp  chẳng 

thành tựu? Phiền não, tập khí từ vô thỉ kiếp sẽ tự nhiên hóa giải hết, hóa giải 

từ  chỗ  nào?  Dùng  bốn  nguyện  đầu  để  hóa  giải:  Lễ  kính,  xưng  tán,  cúng 

dường,  sám  hối  là  hóa  giải.  Mấy  nguyện  sau  đó  là  vì  người  khác  diễn  nói, 

nhằm rộng độ chúng sanh. Những điều Phổ Hiền Bồ Tát tu hoàn toàn là tánh 

đức, mười nguyện ấy đều quy về tự tánh nên những nguyện ấy viên mãn. Lại 

xem tiếp phần Khai Thị kế đó. Đây là đoạn khai thị sau cùng: 



---o0o--- 

37. Khai thị 



      Thượng  lai  tam  thời  hệ  niệm  A  Di  Đà  Phật  vạn  đức  hồng  danh, 

khuyến đạo vong linh sám trừ kết nghiệp, phát nguyện vãng sanh, hạnh 

nguyện ký thâm, công vô hư khí. 

      

上來三時繫念。阿彌陀佛。萬德洪名。勸導亡靈懺除結業。發願往生

。行願既深。功無虛棄。 

(Từ  trên  tới  đây,  ba  thời  hệ  niệm  vạn  đức  hồng  danh  A  Di  Đà  Phật, 

khuyên  dạy  vong  linh  sám  trừ  nghiệp  chướng  đã  kết  tụ,  phát  nguyện  vãng 

sanh. Hạnh nguyện đã sâu, công không luống uổng). 



Đến  đây  là  một  đoạn,  Pháp  Sự  thực  hiện  đến  đây,  thời  thứ  ba  sắp  kết 

thúc, viên mãn. Pháp sự này chủ yếu nhất là hệ niệm A Di Đà Phật. Do đây 

biết  rằng:  Thiền  sư  Trung  Phong  soạn  ra  nghi  quỹ  tu  hành  này  hoàn  toàn 

nhằm  thực  hiện  những  giáo  huấn  của  kinh  Di  Đà.  Khai  thị  trọng  yếu  nhất 

trong kinh Di Đà là “nhất tâm hệ niệm”. Đây là chữ dùng trong bản dịch của 

Huyền  Trang đại sư, bản dịch của  ngài  La Thập  ghi  là “chấp  trì danh  hiệu, 

nhất tâm  bất  loạn, tâm  bất điên đảo”.  Huyền  Trang đại sư dịch  là “chấp trì 

danh hiệu, nhất tâm hệ niệm”. “Bất loạn” không dễ, “hệ niệm” thì có thể làm 

được. Hệ niệm là trong tâm quý vị thực sự có A Di Đà Phật, chứ không nhất 

định  là  miệng phải  niệm, trong  tâm thực sự có thì  gọi  là “hệ  niệm”. Miệng 

niệm  nhưng tâm không có, chẳng tương  ứng!  Trong tâm  thực sự có, nhưng 

miệng không có  thì  vẫn  là tương  ứng. Điều  quan trọng  là trong tâm  quý  vị 

có A Di Đà Phật hay không! 

Nếu quý vị hỏi: Thầy nói trong tâm có A Di Đà Phật, có A Di Đà Phật là 

gì?  Quan  trọng  nhất  không  gì  hơn  đại  nguyện  của  A  Di  Đà  Phật.  Nói  cách 

khác,  trong  tâm,  niệm  niệm  đều  có  bốn  mươi  tám  nguyện  thì  đúng  là  tâm 

quý vị “hệ niệm A Di Đà Phật”. A Di Đà Phật là bốn mươi tám nguyện, bốn 

mươi tám  nguyện  là  A Di Đà  Phật.  Ai phát được bốn  mươi tám  nguyện, ai 

có thể thực  hiện  viên  mãn bốn  mươi tám  nguyện ấy trong công  việc, trong 

cuộc sống, trong xử sự đãi người tiếp vật, người ấy chính là hóa thân của A 

Di  Đà  Phật.  Quý  vị  nghĩ  xem:  Nếu  quý  vị  không  phải  là  A  Di  Đà  Phật  thì 

còn ai là A Di Đà Phật nữa đây? Tâm, nguyện đã tương ứng thì đương nhiên 

giải, hạnh chẳng khác gì A Di Đà Phật. Quý vị nghĩ xem: Người như vậy sao 

chẳng thể không sanh Tịnh Độ? Đấy gọi là thực sự niệm Phật. 

Nay chúng ta tu  hành đã  nhiều  năm  ngần ấy, không tương ứng,  nguyên 

nhân  không  tương  ứng  là  ở  chỗ  nào?  Chẳng  thực  hiện  bốn  mươi  tám 

nguyện!  Chẳng  những  không  thực  hiện,  mà  suốt  ngày  từ sáng  đến  tối  khởi 

tâm động niệm luôn nghĩ đến danh văn, lợi dưỡng, luôn nghĩ đến tự tư tự lợi, 

có  lúc  nào  nghĩ  đến  bốn  mươi  tám  nguyện  của  A  Di  Đà  Phật  hay  chăng? 

Tịnh  Tông  Học  Hội  thành  lập,  chúng  tôi  soạn  cuốn  Triêu  Mộ  Khóa  Tụng 

(khóa  tụng  sáng  tối),  vì  sao  lấy  bốn  mươi  tám  nguyện  để  vào  khóa  sáng? 

Quý vị phải hiểu: Khóa sáng chúng ta không niệm chú Lăng Nghiêm, không 

niệm Thập Chú, không niệm chú Đại Bi, mà niệm bốn mươi tám nguyện. Vì 

lý  do  nào?  Hệ  niệm  A Di Đà Phật, thực  hiện  giáo  huấn của  kinh  A  Di Đà! 

Nếu quý vị quả thật tu theo cách ấy thì sẽ thực sự thành tựu như kinh đã nói: 

Hoặc một ngày, hoặc hai ngày, cho đến bảy ngày. Trong thời gian bảy ngày, 

ngày đêm không gián đoạn, không xen tạp, đúng là “không hoài nghi, không 

xen  tạp,  không  gián  đoạn”.  Đây  chính  là  như  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  đã  dạy: 

“Đô nhiếp  lục căn, tịnh  niệm  tương kế” (nhiếp trọn sáu căn, tịnh  niệm  tiếp 

nối), sao không thành  tựu? Chúng tôi  mong  rằng  những đồng  tu thực sự tu 

Tịnh  Độ,  thực  sự  cầu  vãng  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  chẳng  thể 

không biết những ý nghĩa này. 

Hành  môn  chính  là  chấp  trì  danh  hiệu,  A  Di  Đà  Phật  “vạn  đức  hồng 

danh”,  danh  hiệu  ấy  bao  quát  hết  thảy  vô  lượng  đại  pháp  giáo  hóa  chúng 

sanh của chư Phật, công đức của danh  hiệu chẳng thể  nghĩ bàn!  Khi chúng 

tôi giảng kinh Vô Lượng Thọ và kinh Di Đà đã nói rất nhiều lần: Trong một 

câu  danh  hiệu  này,  viên  mãn  bốn  mươi  tám  nguyện,  trong  danh  hiệu  này 

chẳng  khuyết  nguyện  nào.  Nhưng  nay  trong  danh  hiệu  chúng  ta  đang  niệm 

có những nguyện ấy hay không? Không có! Vì sao ngày nay chúng ta niệm 

Phật không tương ứng? Vì sao công phu niệm Phật không thành phiến? Do 

không có những nguyện ấy! Pháp môn này được gọi là Tín - Nguyện - Hạnh. 

Tín - Nguyện - Hạnh đồng thời, như trong phần trên đã bảo là “như đảnh chi 

tam  túc,  khuyết  nhất  đô  bất  khả”  (như  ba  chân  của  cái  đảnh,  không  thể 

khuyết  một).  Trong  Tín  có  Nguyện,  có  Hạnh,  trong  Hạnh  có  Tín,  có 

Nguyện;  vì  thế,  quý  vị  niệm  một  câu  A  Di  Đà  Phật  có  Tín  và  Nguyện  và 

trong ấy. Tín viên mãn, Nguyện viên mãn thì một câu Phật hiệu tương ứng! 

Một niệm tương ứng một niệm Phật, niệm niệm tương ứng niệm niệm Phật, 

chẳng  phải  là  chỉ  có  một  câu  danh  hiệu  xuông  không  hề  có  Tín  -  Nguyện 

trong ấy. Nếu như vậy, câu Phật hiệu ấy không tương ứng. 

Lòng tin chân thành,  nguyện thiết tha thì  mới  gọi  là  Hệ Niệm!  Hai chữ 

Hệ Niệm hay lắm! Chúng ta tự mình niệm tự thành tựu, đồng thời “khuyến 

đạo vong linh” (khuyên dạy vong linh) chính là lợi tha, tự lợi, lợi tha. Bởi lẽ, 

kinh  Địa  Tạng  dạy:  Trong  bảy  phần  công  đức,  chính  mình  được  sáu  phần, 

vong  linh  được  một  phần.  Thế  còn  Hệ  Niệm  Pháp  Sự  này  thì  sao?  Người 

tham gia đông đảo. Nếu có  một trăm người, hai trăm người, ba trăm người, 

mỗi một cá nhân đem một phần công đức ban cho vong linh, vong linh cũng 

sẽ có công  đức chẳng thể  nghĩ bàn. Công  đức của  người tham dự pháp  hội 

cũng chẳng thể nghĩ bàn! Vì sao? Tự mình được sáu phần công đức, ngoài ra 

một phần công đức gia trì trao cho mọi người đồng tu. Mỗi một đồng tu gia 

trì lẫn nhau, có phải là đạo tràng thù thắng lắm hay không? Mỗi một cá nhân 

giống như một ngọn đèn, một ngọn đèn chiếu sáng hữu hạn; mấy trăm ngọn 

đèn cùng thắp, trang nghiêm lắm! Quang minh lớn trội, ánh sáng dung nhiếp 

lẫn nhau! Quý vị đồng tu hãy từ tỷ dụ này mà lãnh hội! 

Trong  Pháp  Sự  này,  công  đức  của  mỗi  cá  nhân  dệt  thành  một  tấm  lưới 

nguyện,  thành  lưới  ánh  sáng  ba  tư  lương  Tín  - Nguyện  -  Hạnh.  Vì  thế,  đối 

với  vong  linh,  Pháp Sự này  lợi  ích thù thắng chẳng thể  nghĩ  bàn! Người tu 

Pháp Sự tâm càng  thanh tịnh, càng thiện  lương, càng chân thành, công đức 

ấy càng hết sức thù thắng. Tự lợi, lợi tha đấy! Mỗi một phen Khai Thị, mỗi 

một phen phát  nguyện,  mỗi  một phen sám hối, khuyên chính  mình, khuyên 

đồng  tu,  khuyên  vong  linh  “sám  trừ  kết  nghiệp,  phát  nguyện  vãng  sanh” 

(sám trừ nghiệp chướng đã kết, phát nguyện vãng sanh). Tuy pháp môn này 

là đới nghiệp vãng sanh, nhưng vẫn phải coi trọng sám hối. Vì sao? Sám trừ 

nghiệp chướng  một phần, khi quý vị sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới 

phẩm  vị  sẽ  cao  hơn  một  phần,  đến  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  tu  hành, 

sớm  có  ngày  chứng  quả,  thành  Phật.  Do  vậy,  phải  sám  hối,  phải  phát 

nguyện, phát nguyện quan trọng nhất là cầu sanh Tịnh Độ, thân cận Phật Di 

Đà. 

“Hạnh  nguyện  ký  thâm,  công  vô  hư  khí”  (hạnh  nguyện  đã  sâu,  công 

không  luống  uổng):  Nguyện  sâu,  Tín  sâu,  Hạnh  sâu,  Tín  -  Nguyện  -  Hạnh 

đều sâu, công tu hành ấy đúng là cảm ứng chẳng thể nghĩ bàn, cảm ứng đạo 

giao  cùng  A  Di  Đà  Phật,  cảm  ứng  đạo  giao  cùng  chư  thượng  thiện  nhân 

trong  hải  hội  đại  chúng  tại  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới.  Chúng  ta  niệm 

niệm  chẳng  quên  mong  được  gia  nhập  pháp  hội  này,  trở  thành  một  thành 

viên trong pháp hội. Cố nhiên quan trọng nhất là A Di Đà Phật, nhưng chẳng 

thể  không  quan tâm  đến  hải  hội đại chúng. Từ  hội  Hoa Nghiêm, qua phẩm 

Thế Chủ Diệu Nghiêm188, chúng ta đọc thấy đại biểu của từng nhóm người, 

mỗi  khi  tán  Phật,  đều  phải  ngoái  nhìn  những  đồng  nhân189  trong  nhóm  của 

họ, không sót một ai, họ nêu khuôn mẫu, gương tốt cho chúng ta. Nay chúng 

ta mong sanh về thế giới Cực Lạc, các thượng thiện nhân trong thế giới Cực 

Lạc số lượng nhiều đến nỗi không có cách gì tính được, chỉ có thể dùng chữ 

A-tăng-kỳ để diễn tả. 

Bình  thường,  lúc  chúng  ta  niệm  Phật  không  nghĩ  đến,  niệm  niệm  cũng 

phải kết pháp duyên với các thượng thiện nhân, tương lai khi chúng ta vãng 

sanh, quang cảnh sẽ lớn lao. Sau lưng Tây Phương Tam Thánh là các thượng 

thiện nhân thuộc Liên Trì Hải Hội, số đến vô lượng vô biên, rầm rộ như thế, 

nghênh tiếp quý vị về Tây Phương Cực Lạc thế giới. Quý vị kết duyên cùng 

họ,  những  chuyện  này  đều  là  sự  thật!  Tâm  lượng  không  lớn  sẽ  chẳng  thể 

thường quán tưởng  như thế. Lúc quý  vị  vãng sanh, A Di Đà Phật hiện đến, 

quý vị thấy những người theo chân Phật không nhiều, vì sao? Quý vị không 

kết  duyên  với  mọi  người.  Rộng  kết  pháp  duyên,  niệm  niệm  chẳng  xả  hết 

thảy chúng sanh,  hết thảy  Bồ Tát,  hết thảy Thanh  Văn,  hết thảy thần thánh 

trọn khắp pháp giới, hư không giới. Có như vậy thì công phu Tín - Nguyện - 

Hạnh của quý vị mới sâu, sâu rộng không bờ bến, công đức thành tựu, quyết 

định  chẳng  dối,  công  đức  chân  thật,  thành  tựu  chính  mình,  mà  cũng  thành 

tựu người khác, vong nhân thực sự được hưởng lợi ích. 

Như xưa kia, trong hội [giảng kinh] Lăng Nghiêm, chúng tôi đã nhắc đến 

một câu chuyện của lão pháp sư Đàm Hư. Lúc lão pháp sư chưa xuất gia học 

Phật, là cư sĩ tại gia, cùng mấy người bạn mở một tiệm thuốc Bắc. Trong số 

bạn  bè  ấy,  có  một  vị  cư  sĩ  họ  Lưu,  đọc  kinh  Lăng  Nghiêm  suốt  tám  năm. 

Tám năm đóng cửa đọc kinh Lăng Nghiêm, chắc phải có chút công phu, tâm 

định rồi. Đọc lâu ngày, mỗi lần đọc bèn theo văn nhập quán, bèn có lợi ích, 

chứ không phải là đọc xuông. Lúc quý vị đọc mà chú tâm theo kinh thì tâm 

quý vị tương ứng, nhập vào cảnh giới ấy. Do vậy, oán thân trái chủ của ông 

ta đến cầu xin ông ta siêu độ. 

Cách siêu độ rất đơn giản! Những ai trong quá khứ ông ta có lỗi với họ, vốn 

là oan gia đối đầu của ông ta, thấy ông ta nay tu hành có được công phu tốt 

đẹp như thế muốn hưởng ké một chút. Họ đến trước mặt, quỳ gối xuống đất, 

Lưu cư sĩ hỏi những kẻ ấy: 

- Các vị có chuyện gì tìm đến tôi? 

- Cầu siêu độ. 

Lưu cư sĩ yên tâm, không phải là đến báo cừu, không phải là đến trả thù 

mà là cầu siêu độ, bảo: 

- Được! Các vị muốn tôi siêu độ cho các vị như thế nào? 

Họ nói: 

- Chỉ cần ông đáp ứng là được! 

- Được, tôi bằng lòng! 

Ông ta trông thấy hồn ma bám vào đầu gối ông, trèo lên đến vai bèn sanh 

lên trời. Độ hai lượt như vậy, qua một lúc lại có hai kẻ đến nữa, chính là bà 

vợ  và đứa con  nhỏ đã  mất của ông ta, đều đến trước  mặt, quỳ dưới đất cầu 

siêu độ. Tự mình thực sự có công hạnh sẽ có khả năng giúp đỡ người khác. 

Chúng  ta  thực  sự  học  Pháp  Sự  này,  sức  của  một  người  không  đủ,  tập  hợp 

sức lực của toàn thể tứ chúng đồng tu thì sức mạnh ấy lớn lắm. 



      Duy nguyện vong linh, văn tư pháp yếu, tín thọ phụng hành. 

      惟願亡靈。聞斯法要信受奉行。 

(Xin nguyện vong linh nghe pháp yếu này hãy tin nhận, phụng hành). 



Đây là chúc nguyện, mong mỏi người đã khuất: Lần tu pháp sự này chủ 

yếu  chuyên  vì  vong  linh.  Quý  vị  nghe  những  pháp  yếu  đã  tu  trong  ba  thời 

này, Phật pháp mênh  mang như khói tỏa trên  mặt biển, những điều được tu 

trong ba thời  này  là tinh  yếu, trọng  yếu  nhất, hy  vọng quý  vị  nghe  xong sẽ 

“tín thọ phụng hành” (tin nhận vâng làm). 



      Tùng thị thác chất liên thai. 

      從是托質蓮胎。 

(Từ đây gá thân nơi thai sen). 



Từ  nay  trở  đi,  quý  vị  giống  như  chúng  tôi,  phát  nguyện  cầu  sanh  Tịnh 

Độ. “Thác chất liên thai”: Chất (質) chính là thân. Thân này của chúng ta là 

thân vật chất, hóa sanh trong hoa sen chính là “thác chất liên thai” (gá thân 

trong thai sen). Trong hết thảy các cõi Phật, hết thảy những chúng sanh chỉ 

cần  có  một  niệm  phát  tâm  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  muốn  cầu  sanh  Tây  Phương 

Cực Lạc thế giới, ý niệm ấy vừa động sẽ khiến cho ao sen bảy báu nơi Tây 

Phương Cực Lạc thế giới nẩy sanh một đóa hoa sen, thấy có búp sen nhưng 

hoa chưa nở. Trên búp sen ghi tên tuổi ở trong ao bảy báu. Do vậy, tất cả hết 

thảy vật chất của Tây Phương Cực Lạc thế giới đều thường trụ bất diệt, hữu 

tình chúng sanh không có sanh - già - bệnh - chết, vô tình chúng sanh không 

có sanh - trụ - dị - diệt, không có thành - trụ - hoại - không, Nhất Chân pháp 

giới mà! Chỉ có một hiện tượng, tức là hoa sen trong ao bảy báu có tươi tốt 

hay  héo  khô.  Tinh  tấn  niệm  Phật  chẳng  lui  sụt,  hoa  ấy  càng  lớn  càng  đẹp, 

càng lớn càng to, có hiện tượng ấy. Nếu ngã lòng hay đổi sang tu pháp môn 

khác,  hoa  sen  ấy  dần  dần  héo  khô,  tiêu  mất.  Do  vậy,  hoa  sen  trong  ao  bảy 

báu có tươi tốt, có khô héo. Do hoa ấy không do A Di Đà Phật biến hiện mà 

do ý niệm của hữu tình chúng sanh trong mười phương thế giới biến hiện ra, 

duy thức sở biến. Do vậy, có tướng trạng sanh - diệt, tươi - khô. Trừ hoa ấy 

ra, trong Tây Phương Cực Lạc thế giới chẳng tìm đâu ra hiện tượng ấy. Đấy 

là nói về “thác chất liên thai”. 



Vĩnh ly nghiệp hải. 

      永離業海。 

(Vĩnh viễn rời khỏi biển nghiệp). 



“Nghiệp  hải”  chỉ  cho  lục  đạo,  mười  pháp  giới.  Chẳng  những  vĩnh  viễn 

thoát khỏi lục đạo luân hồi, mà còn vượt thoát mười pháp giới, cảnh giới thù 

thắng  khôn  sánh,  chẳng  thể  nghĩ  bàn.  Trong  lục  đạo  thực  sự  có  không  ít 

những  chúng  sanh  giác  ngộ  khá  cao  mong  cầu  thoát  khỏi  luân  hồi  lục  đạo, 

nhưng  không  có  duyên  phận,  chẳng  gặp  được  pháp  môn  này.  Hoặc  là  gặp 

được nhưng chẳng thể tiếp nhận, chẳng thể tin tưởng, vẫn phải tu pháp môn 

của chính mình, tu cũng khá lắm, tu lên đến Vô Sắc Giới thiên. Vô Sắc Giới 

thiên không có sắc tướng, chúng trời cõi ấy tưởng Vô Sắc Giới  là Đại Niết 

Bàn, ai  nấy  đều tự cho  mình đã chứng đắc Vô Thượng Niết  Bàn, Niết  Bàn 

rốt ráo. Thọ mạng cũng thật là dài! Đức Thế Tôn dạy chúng ta: “Thọ mạng 

của  cõi  trời  Phi  Tưởng  Phi  Phi  Tưởng  là  tám  vạn  đại  kiếp!”  Tám  vạn  đại 

kiếp chúng ta không có khái niệm, chúng ta nghe xong vẫn cứ mơ mơ màng 

màng, tám vạn đại kiếp ư? Thế nào là một đại kiếp? Nếu quý vị thực sự hiểu 

rõ, quý vị mới cảm thấy chẳng thể nghĩ bàn! 

Phật dạy chúng ta:  Thế  giới có thành  - trụ - hoại - không.  Thành - trụ - 

hoại  - không  là  bốn  trung  kiếp.  Bốn  trung  kiếp  ấy  hợp  thành  một  đại  kiếp. 

Đây  là  nói  về  tinh  hệ trong  vũ  trụ, chứ không  nói  về địa cầu của chúng ta. 

Một  Thái  Dương  Hệ  hãy  còn  nhỏ  lắm,  một đại  tinh  hệ  kia!  Ta  thường  bảo 

Ngân Hà là một tinh hệ, nhưng nói thật ra, thì như lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ 

nói: “Mỗi một Ngân Hà Hệ là một đơn vị thế giới”. Thành Trụ Hoại Không 

mà đức Phật nói đó chính là Thành Trụ Hoại Không của một cõi Phật, tức là 

Thành Trụ Hoại Không của một tam thiên đại thiên thế giới. Thời gian năm 

tháng  chúng  ta  không  có  cách  gì  tưởng  tượng  được  nổi,  đó  là  con  số  thiên 

văn.  Mỗi  lần  Thành  Trụ  Hoại  Không  là  một  đại  kiếp.  Tám  vạn  đại  kiếp 

chính  là  đại  tinh  hệ  thành  - trụ  -  hoại  - không  tám  vạn  lần.  May  là  bọn  họ 

không  có  sắc  thân,  không  có  thân  thể,  thế  giới  thành  -  trụ  -  hoại  -  không 

chẳng gây trở ngại gì cho họ, họ không bị ảnh hưởng. Quý vị nghĩ xem thọ 

mạng họ quá dài đi! 

Thế nhưng đến lúc hết tám vạn đại kiếp, công phu định lực của họ bị lui 

sụt, lại bèn đọa lạc trong luân hồi. Lần đọa lạc này, đọa thật thảm, có thể nói 

là “càng  trèo cao, càng té  đau!”  Họ từ Phi Tưởng Phi Phi Tưởng thiên đọa 

xuống địa ngục. Quý vị có thể đọc những điều này từ kinh điển. Nếu muốn 

thuận tiện,  hãy  xem  bộ Pháp  Uyển Châu  Lâm  hoặc  Kinh  Luật Dị  Tướng190 

sẽ thấy. Hai bộ sách này là do cổ nhân phân loại hết thảy kinh luận trong Đại 

Tạng  Kinh  mà  soạn  thành.  Lấy  Sự  làm  cương  mục,  chia  thành  một  trăm 

cương mục, những cương mục trong kinh luận đều chép vô đó. Quý vị muốn 

xem  về  Kiếp,  Thời  Kiếp  thì  những  gì  được  hết  thảy  kinh  luận  giảng  [về 

Kiếp] đều được chép vào một chỗ, tìm thấy là coi được hết. 

Một đại kiếp là [thời gian] thành - trụ - hoại - không của một đại thế giới. 

Thành  -  trụ  -  hoại  -  không  tám  vạn  lần,  phi  thường  quá!  Chúng  ta  không 

nhận  biết  vì  thọ  mạng quá  ngắn,  nhưng đối  với thời  gian  và không  gian  vô 

hạn thì tám vạn đại kiếp không dài, rất ngắn! Không thoát khỏi lục đạo luân 

hồi.  Đấy  là  người  hết  sức  thông  minh  trong  thế  gian,  không  có  duyên  gặp 

được Phật pháp, không có duyên gặp gỡ Tịnh Độ. Nói thật ra, gặp được Tịnh 

Độ  đảm  bảo  sẽ  siêu  xuất.  Gặp  những  pháp  môn  khác  thì  không  dám  chắc, 

phải tùy thuộc vào duyên phận, tức là cũng như chúng ta thường nói: Quý vị 

phải đại triệt đại  ngộ,  minh tâm kiến tánh, kiến tánh  mới siêu thoát. Không 

kiến tánh chẳng siêu thoát! 

Người  tu  hành  muốn  đạt  đến  công  phu  minh  tâm  kiến  tánh  như  vậy 

chẳng  phải  là  chuyện  đơn  giản.  Quý  vị  thấy  đó:  Đoạn  hết  Kiến  Tư  phiền 

não,  Trần  Sa  phiền  não  cũng  phải  đoạn  hết.  Vô  minh  phiền  não  cũng  phải 

phá  được  mấy  phẩm,  như  vậy  mới  có  thể  vượt  thoát.  Chỉ  đoạn  Kiến  Tư, 

Trần  Sa,  nhưng  Vô  Minh  chưa  đoạn  thì  cũng  có  thể  coi  là  khá  lắm,  vượt 

thoát lục đạo, nhưng chẳng thể vượt thoát mười pháp giới, chứng được quả 

vị  Tương  Tự, chứ không  phải  là chân thật. Do  vậy, pháp  môn  Tịnh Độ thù 

thắng,  được  hết  thảy  chư Phật  Như  Lai  tán  thán  chẳng  phải  là  không  có  lý 

do. “Vĩnh ly nghiệp hải” (vĩnh viễn lìa khỏi biển nghiệp) phải nhờ vào Tín - 

Nguyện - Hạnh. 



      Trực chứng A Bệ Bạt Trí, viên mãn vô thượng Bồ Đề. 

      直證阿鞞跋致。圓滿無上菩提。 

(Chứng thẳng vào Bất Thoái Chuyển, viên mãn Bồ Đề vô thượng). 



Thành  tựu  ấy  quá  lớn!  Quý  vị  thấy  ở  đây  tổ  sư  giảng  rất  khẩn  thiết, 

khẳng  định  dường  ấy,  không  do  dự  mảy  may  gì!  “Trực  chứng”  là  thẳng 

thừng,  thỏa  đáng,  quý  vị  chứng  ngay  vào  A  Duy  Việt  Trí!  A  Duy  Việt  Trí 

(Avaivartika) là tiếng Phạn, phiên dịch sang tiếng Hán là Bất Thoái Chuyển 

Bồ  Tát.  Kinh  luận  thường  nói  viên  chứng  ba  thứ  Bất  Thoái.  Trong  phần 

giảng  về  kinh  A  Di  Đà  trong  những  phần  trước,  tôi  đã  trình  bày  về  ba  thứ 

Bất  Thoái:  Vị  Bất  Thoái,  Hạnh  Bất  Thoái,  và  Niệm  Bất  Thoái,  đó  là  Tam 

Bất  Thoái.  Sơ  Trụ  Bồ  Tát của  Viên  Giáo  bắt  đầu  chứng  ba  thứ  Bất  Thoái, 

nhưng Sơ Trụ Bồ Tát trong Viên Giáo chứng đắc chưa viên mãn. Từ Sơ Trụ 

Bồ  Tát  lên  đến  Thất  Địa  Bồ  Tát,  Thất  Địa  Bồ  Tát  còn  bị  thoái  chuyển, 

nhưng  thoái  chuyển  có  hạn  mực,  hạn  mực  là  Sơ  Trụ  Bồ  Tát,  chứ  tuyệt  đối 

không thể  lui sụt  kém  hơn Sơ  Trụ. Nói chung  là tiến tiến  lùi lùi,  hoàn toàn 

phụ thuộc bản thân quý vị dụng công siêng năng hay lười nhác. Quý vị mạnh 

mẽ,  dũng  mãnh,  tinh  tấn  thì  nâng  cao  không  ngừng.  Nếu  quý  vị  giải  đãi, 

không chịu tu tập, bèn bị thoái chuyển. 

Quý  vị  phải  hiểu  trong  thế  giới  Hoa  Tạng  hay  trong  thế  giới  Cực  Lạc, 

nếu bàn trên mặt lý luận thì đều có hiện tượng ấy, đều có kẻ tiến tiến lùi lùi; 

nhưng [thực ra] trong Tây Phương Cực Lạc thế giới đặc biệt, chỉ có tiến, chứ 

không lùi, chỉ là tiến mau hay chậm khác nhau: Có kẻ dũng mãnh tinh tấn thì 

tiến rất nhanh; có kẻ không dụng công như thế, kẻ ấy tiến chậm, nhưng chắc 

chắn không bị thoái chuyển. Đây là một điều hay của Tây Phương Cực Lạc 

thế  giới;  trong  các  cõi  Phật  khác  không  có  [chuyện  này]!  “Giai  thị  A  Duy 

Việt  Trí  Bồ  Tát”  (đều  là  A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát),  đây  chính  là  do  bổn 

nguyện và oai thần của A Di Đà Phật gia trì. Nói cách khác, A Duy Việt Trí 

là  từ Thất  Địa  trở  lên.  Trong  mười  phương  hết  thảy  các  cõi  Phật  không  có 

chuyện  này,  chỉ  riêng  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  là  có!  Chúng  ta  phải 

hiểu rõ, phải quý tiếc! 

Trong Yếu Giải, Ngẫu Ích đại sư đã giảng rất hay: Phàm phu một phẩm 

phiền não chưa đoạn, đến Tây Phương Cực Lạc thế giới, nghiễm nhiên là A 

Duy Việt Trí Bồ Tát. Do vậy, lão nhân gia bảo: Nếu bảo quý vị là Bồ Tát thì 

quý vị không giống với Bồ Tát, vì sao? Vẫn còn mang theo phiền não, chưa 

đoạn một phẩm vô minh! Nếu bảo quý vị là phàm phu, lại chẳng giống với 

phàm  phu,  vì sao?  Trí  huệ, đức  năng  giống  hệt  Thất Địa  Bồ  Tát, chẳng thể 

nghĩ bàn!  Không có cách  nào  gọi tên quý  vị  được, do được bổn  nguyện  và 

oai thần của Phật Di Đà gia trì mà! Quý vị đạt đến cảnh giới chẳng thể nghĩ 

bàn ấy, “viên mãn vô thượng Bồ Đề”. Bây giờ đã hết giờ rồi! 



* 



Chư vị đồng học! 

Xin xem tiếp đoạn khai thị cuối cùng của thiền sư Trung Phong. Hai câu 

cuối cùng là: 



      Trực chứng A Bệ Bạt Trí, viên mãn vô thượng Bồ Đề. 

      直證阿鞞跋致。圓滿無上菩提。 

(Chứng thẳng vào Bất Thoái Chuyển, viên mãn Bồ Đề vô thượng). 



Hai câu này chúng ta phải đặc biệt lưu ý, bởi chúng quá hy hữu! Hết thảy 

chư  Phật  xưng  tán,  tôn  kính  A  Di  Đà  Phật,  nói  thật  ra,  chính  là  vì  hai  câu 

trên.  Hai  câu  trên  đây  chính  là  điểm  đặc  sắc  của  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế 

giới,  mười phương các cõi Phật không có, riêng  mình  thế  giới Cực  Lạc có. 

Chính  vì sự thật  này khiến cho chúng tôi  nghĩ rằng đây chính  là  lý do Văn 

Thù và Phổ Hiền trong thế giới Hoa Tạng muốn cầu sanh Tịnh Độ. 

Xưa kia, tôi đọc Hoa Nghiêm, nghĩ về vấn đề này rất lâu! Văn Thù, Phổ 

Hiền là tay mặt, tay trái của Tỳ Lô Giá Na Phật trong thế giới Hoa Tạng, là 

những  vị đại sĩ  phụ tá của  Pháp  Thân Như Lai, không phải  là  hạng  Bồ Tát 

tầm thường, vì sao lại muốn cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới? Về sau, 

tôi nghĩ trong kinh Phật thường nói: Tu hành chứng quả phải mất ba đại A-

tăng-kỳ kiếp, đức Phật nói như vậy rất nhiều lần, chứng tỏ đấy không phải là 

nói tỷ dụ,  mà  là sự thật. Ba đại A-tăng-kỳ kiếp tính từ lúc  nào? Nguyên  lai 

tính từ địa vị Sơ Trụ trong Viên Giáo; nói cách khác, thời gian tu hành trước 

khi chứng được địa vị Sơ Trụ trong Viên Giáo chẳng tính đến. Nếu kể từ khi 

chúng ta phát tâm, tu cho đến Bồ Tát pháp giới và Phật pháp giới trong mười 

pháp giới, nếu tính chung lại, đức Phật nói phải mất vô lượng kiếp, chứ nào 

phải chỉ ba đại A-tăng-kỳ kiếp. Chúng tôi tin tưởng điều này, vì sao? 

Nay  mỗi  đồng  học  học  Phật  chúng  ta,  nghe  đến  danh  hiệu  Phật  bèn 

chắp tay, trông thấy tượng Phật bèn lễ bái, thiện căn như vậy không phải là 

ngẫu nhiên. Phải là tu tập nhiều đời nhiều kiếp, do chủng tử hàm tàng trong 

A  Lại  Da  Thức  hiện  hành  nên  quý  vị  mới  có  thái  độ  kiền  thành  như  thế; 

nhưng  mà  sao?  Không  có  thành  tựu.  Khiến  cho  chúng  tôi  nghĩ  đến  trong 

kinh Vô Lượng Thọ, đức Thế Tôn có nhắc đến vương tử A Xà Thế và đoàn 

thể nhỏ của ông ta. Khi ấy, đức Thế Tôn giảng kinh Vô Lượng Thọ, bọn họ 

hiện diện, nghe xong hết sức hoan hỷ, cúng Phật, trong tâm phát nguyện hy 

vọng tương lai tự mình thành Phật cũng giống như A Di Đà Phật, chứ không 

phát tâm cầu được vãng sanh, tức là chẳng sanh khởi ý niệm “vãng sanh Cực 

Lạc  thế  giới,  thân  cận  A  Di  Đà  Phật”.  Đức  Phật  dạy:  Mấy  vị  thuộc  nhóm 

vương  tử  A  Xà  Thế  trong  đời  quá  khứ  đã  từng  cúng  dường  bốn  trăm  ức 

Phật.  Đừng  nói  chi  nhiều,  một  đức  Phật  thôi  đã  là  ba  A-tăng-kỳ  kiếp,  bốn 

trăm ức còn lâu đến đâu nữa! Tu hành trong thời gian lâu xa ngần ấy, nghe 

đến Tây Phương Cực Lạc thế giới sanh tâm ngưỡng mộ, nhưng không phát 

tâm cầu nguyện vãng sanh! 

Nay  chúng  ta  nghe  nói  đến  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  phát  tâm 

muốn cầu sanh Tịnh Độ. Quý vị nghĩ xem: Công đức ấy chắc chắn vượt hơn 

vương tử A Xà Thế. Vương tử A Xà Thế từng cúng dường bốn trăm ức Phật, 

có  lẽ  quý  vị  từng  cúng  dường  từ  bốn  trăm  ức  trở  lên,  năm  trăm,  sáu  trăm, 

bảy trăm, tám trăm ức Phật nên thiện căn, thiện niệm ấy mới sanh khởi: “Tôi 

muốn  cầu  sanh  về  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới!”  Bởi  vậy,  lời  đức  Phật 

giảng là chân thật, thành tựu pháp môn này là vô lượng kiếp. Chúng ta đừng 

tưởng ngày nay  mình  mới học Phật, không phải vậy, đời đời kiếp kiếp kiếp 

trong quá khứ vô lượng kiếp [đã học Phật], nhưng vì sao không được thành? 

Do nhân duyên không đủ, phiền não tập khí chưa hết, tham luyến hồng trần. 

Tôi nói như vậy quý vị hãy nên nghĩ hiểu. Vì sao? Đây chính là sự thật 

hiện tiền, đối với hết thảy người - sự - vật trong thế gian này, quý vị có tham 

luyến hay không, có buông xuống được hay không? Chính vì cái duyên này 

mà  đời  đời  kiếp  kiếp  trong  quá  khứ  tu  Tịnh  Độ  không  đạt  thành  tựu.  Nếu 

trong một đời này vẫn còn mang niềm tham luyến ấy, vẫn không chịu buông 

xuống thì vẫn chẳng thể thành. Lại phải đợi nhân duyên lần nữa; nhân duyên 

lần  nữa  ấy  chẳng  biết  nhằm  đời  nào,  kiếp  nào!  Vì  sao?  Tương  lai  có  thể 

được  làm  thân  người  hay  không,  quý  vị  có  đảm  bảo  hay  chăng?  Nếu  được 

làm thân người, có đảm bảo sanh vào chỗ có Phật pháp, có cơ hội được nghe 

pháp, tiếp tục tu hành hay không? Khó lắm! Rất khó, rất ư là khó! 

Vì  thế,  nghĩ  đến  chỗ  này  khiến  chúng  tôi  liên  tưởng:  Bắt  đầu  từ  Sơ 

Trụ Bồ Tát của Viên Giáo phải mất ba đại A-tăng-kỳ kiếp mới có thể thành 

Phật. Đức Phật dạy chúng ta: A-tăng-kỳ kiếp thứ nhất, vị Bồ Tát ấy tu xong 

địa  vị  Tam  Hiền;  Tam  Hiền  là  Thập  Trụ,  Thập  Hạnh,  Thập  Hồi  Hướng. 

Trong A-tăng-kỳ thứ nhất phải tu viên mãn ba mươi địa vị ấy. Trong A-tăng-

kỳ kiếp thứ hai, tu bảy địa vị từ Sơ Địa đến Thất Địa. A-tăng-kỳ thứ ba tu ba 

địa  vị:  Bát Địa, Cửu Địa, Thập Địa. Càng  lên cao càng khó, tiến triển càng 

chậm!  Từ  chỗ  này,  chúng  tôi  suy  nghĩ:  Tuy  đức  Phật  không  nói  nhưng 

chúng ta có thể tưởng tượng được, Đẳng Giác Bồ Tát muốn chứng đắc viên 

mãn Bồ Đề, Phật quả rốt ráo, cần phải mất bao nhiêu thời gian? Cứ tính theo 

phần trên, A-tăng-kỳ kiếp thứ nhất, tu ba mươi địa vị. A-tăng-kỳ kiếp thứ hai 

tu bảy địa vị. A-tăng-kỳ kiếp thứ ba tu ba địa vị. Tối thiểu phải mất một A-

tăng-kỳ kiếp thì Đẳng Giác Bồ Tát mới có thể chứng đắc Phật quả viên mãn 

rốt ráo, ở đây gọi là “viên mãn vô thượng Bồ Đề”. 

Do vậy, Văn Thù và Phổ Hiền là Đẳng Giác Bồ Tát, các Ngài muốn sanh 

về  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  vì  chẳng  phải  mất  một  thời  gian  dài  như 

thế, về đến Cực Lạc thế giới liền chứng đắc, lẽ nào không thích làm? Chẳng 

những tự mình đi nhận lấy chỗ tốt ấy, nhận lấy lợi ích ấy, mà còn hướng về 

tất cả bốn mươi mốt địa vị Pháp Thân đại sĩ tuyên bố: “Các ông có muốn đi 

hay không? Muốn đi thì ta cùng nhau đi!” Khuyên dạy bốn mươi mốt địa vị 

Pháp  Thân  đại  sĩ  đều  cùng  cầu  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  đó  là 

cảnh tượng như thế nào? Nói thật ra là rất vĩ đại, thật chẳng thể nghĩ bàn! Từ 

chỗ  này,  chúng  ta  hãy  chú  tâm  quan  sát,  Văn  Thù,  Phổ  Hiền  đương  nhiên 

cầu  sanh  để  làm  gì?  Hòng  rút  ngắn  thời  gian;  trong  thế  giới  Hoa  Tạng  cần 

phải mất một A-tăng-kỳ kiếp, qua nơi kia chỉ mấy ngày là chứng đắc. 

Chúng ta  là  hạng phàm phu sát đất,  nếu tu theo  những  pháp  môn thông 

thường thì quả thật phải tu vô lượng kiếp mới có thể thực sự đoạn Kiến Tư 

phiền não, đoạn Trần Sa phiền não, phá một phẩm vô minh, chứng một phần 

Pháp Thân, vượt thoát lục đạo, mười pháp giới, sanh về thế giới Hoa Tạng, 

thành Sơ Trụ Bồ Tát trong Viên Giáo. Từ lúc đó bắt đầu tu ba đại A-tăng-kỳ 

kiếp  mới  đạt  đến  Thập  Địa,  tức  Pháp  Vân  Địa.  Tu  trọn  ba  đại  A-tăng-kỳ 

kiếp, chứng  đắc Đẳng Giác. Chúng ta  hãy nghĩ  xem: Đẳng Giác phải tu tối 

thiểu  một  A-tăng-kỳ  kiếp,  quý  vị  nghĩ  xem  thời  gian  ấy  dài  đến  đâu?  Dài 

quá! Đúng là chẳng thể nghĩ bàn! 

Nay  gặp được pháp  môn  Niệm Phật  này  là  vô thượng Pháp Bảo. Trong 

hết thảy Pháp Bảo, không có gì sánh bằng được pháp này. Một kẻ phàm phu, 

một phẩm phiền não còn chưa đoạn, hễ vãng sanh bèn siêu việt với một mức 

độ  lớn,  vượt  qua  Thanh  Văn,  vượt  qua  Duyên  Giác,  vượt  qua  Tam  Hiền, 

vượt trỗi  Thất Địa, còn  gì  hơn!  Bởi thế, pháp  môn  này  gọi  là pháp khó tin, 

thực  sự  khó  tin!  Sanh  về  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  bèn  bằng  với  Thất 

Địa Bồ  Tát, “trực chứng  A Bệ Bạt  Trí”  (chứng  ngay  vào  A  Bệ  Bạt  Trí).  A 

Bệ Bạt Trí là Thất Địa. Sự siêu việt ấy quá sức là nhanh, bởi thế, không ai có 

thể tin tưởng được, Thanh Văn chẳng tin tưởng, Duyên Giác chẳng tin, các 

vị  Bồ  Tát  chẳng  thể  tin  pháp  môn  này.  Do  vậy,  trong  kinh,  đức  Phật  nói: 

“Duy  hữu  Phật  dữ  chư  Phật,  phương  năng  cứu  cánh”  (chỉ  có  Phật  và  chư 

Phật mới có thể thấu hiểu rốt ráo). Các Ngài thực sự hiểu rõ đến cội nguồn 

chuyện này là như thế nào, chỉ có Phật và chư Phật mới có thể thông hiểu rốt 

ráo.  Đẳng  Giác  Bồ  Tát  nếu  không  được  Phật  lực  gia  trì  thì  cũng  chẳng  thể 

hiểu rõ! 

Trong  một đời  này, đương  nhiên trong quá khứ chúng ta không chỉ  gặp 

[pháp  môn  này]  một  lần,  mà  là  gặp  gỡ  rất  nhiều  lần,  trong  một  đời  này  lại 

gặp gỡ, thiện căn, phước đức hiện tiền, phải nắm chắc lấy cơ hội trong  một 

đời này, quyết định chẳng để lỡ qua. Nắm chắc như thế nào? Thân, tâm, thế 

giới hết thảy buông xuống hết thì chúng ta mới có thể vãng sanh. Trong đời 

quá  khứ  đã  coi  thường  đôi  chút,  nói  chung  là  có  một  hai  lần  không  buông 

xuống được  nên không thể thành tựu. Nay đã thấu  hiểu triệt  để,  ngoài  việc 

này  ra,  những  chuyện  khác  đều  coi  là  vụn  vặt  như  lông  gà,  vỏ  củ  tỏi,  tùy 

duyên  làm,  không  cần  phải  để  tâm;  còn  chuyện  này  nhất  định  cần  phải  để 

tâm,  trong  mười  hai  thời  niệm  niệm  tương  ứng,  chẳng  được  lầm  lạc  nữa, 

quyết tâm trong một đời này phải thành tựu, đấy mới là thực sự giác ngộ! 

Do  vậy,  trong  thế  gian  này,  danh  văn,  lợi  dưỡng,  ngũ  dục,  lục  trần,  hết 

thảy  người, sự,  vật,  thậm chí  hết thảy pháp thế  gian  hay  xuất thế  gian thảy 

đều buông  xuống. Thực sự  học theo  như  Liên  Trì  đại sư buông bỏ triệt để, 

sạch  sành  sanh  như thế  đó:  “Tam  Tạng  thập  nhị  bộ,  nhượng  cấp  biệt  nhân 

ngộ, bát vạn tứ thiên hạnh, nhiêu dữ biệt nhân hành” (Tam Tạng mười hai bộ 

kinh, nhường cho người khác ngộ. Tám vạn bốn ngàn hạnh dành cho người 

khác hành), ta đều không cần đến. Một câu A Di Đà Phật, chứng thẳng vào 

A Duy Việt  Trí,  viên  mãn  vô thượng  Bồ  Đề, ta làm chuyện ấy. Quyết định 

chẳng  hoài  nghi,  không  xen  tạp,  không  gián  đoạn,  chết  sạch  lòng  mong 

ngóng, so đo, khiêm hư sát đất, không có một vọng niệm! 



---o0o--- 

38. Di Đà Đại Tán 



Tiếp  theo  dùng  Di  Đà  Đại  Tán  để  tổng  kết  pháp  hội,  Đại  Tán  rồi  hồi 

hướng,  tam  quy.  Di  Đà  Đại  Tán  là  bài  tán  chúng  ta  thường  niệm,  ý  nghĩa 

không  khó  hiểu  lắm,  nhưng  phải  nêu  ra  ở  đây,  vì  sợ  mọi  người  vô  ý  coi 

thường, trong bài tán này có những ý nghĩa áo diệu. 



Di Đà Phật đại nguyện vương, 

Từ bi hỷ xả nan lượng. 

彌陀佛大願王。 

慈悲喜捨難量。 

(Di Đà Phật đại nguyện vương, 

Từ bi hỷ xả khó lường). 



Tôi tin rằng câu thứ nhất không khó hiểu, nhưng cảnh giới rất lớn. A Di Đà 

Phật bốn mươi tám nguyện độ chúng sanh, phổ độ chúng sanh trong hết thảy 

cõi nước trọn khắp pháp giới, hư không giới. Quả địa cầu của chúng ta quá 

nhỏ,  chỉ  là  một  điểm  tí  ti  trong  hết  thảy  các  cõi  nước.  “Từ  bi  hỷ  xả  nan 

lượng”:  Không  có  cách  nào  đo  lường  được,  cũng  không  cách  gì  tưởng 

tượng, thuyết minh được, đúng là chẳng thể nghĩ bàn. 



Mi gian thường phóng bạch hào quang, 

Độ chúng sanh Cực Lạc bang. 

眉間常放白毫光。 

度眾生極樂邦。 

(Giữa mày thường phóng bạch hào quang, 

Độ chúng sanh về Cực Lạc). 



Phật phóng quang từ trước đến nay chưa hề gián đoạn. Từ Đại Kinh, chúng 

ta thấy đức Thế Tôn giới thiệu: “Quang trung hóa Phật vô số ức, hóa Bồ Tát 

chúng diệc vô biên” (Trong quang minh hóa vô số ức Phật, hóa các Bồ Tát 

cũng vô biên). Đấy chính là bạch hào giữa hai mày phóng quang. Hóa ra vô 

lượng vô biên chư Phật Như Lai, Pháp Thân Bồ Tát, rộng độ hết thảy chúng 

sanh trong pháp giới, hư không giới. Đây là nhằm thực hiện những gì đã tán 

thán ở phần trên: “Từ bi hỷ xả nan lượng”, hiển thị hoằng nguyện của A Di 

Đà Phật được thực hiện qua những sự tướng này. Trong vũ trụ này, A Di Đà 

Phật  phân  thân,  hóa  thân  vô  lượng  vô  biên,  chỉ  nhằm  một  chuyện:  “Độ 

chúng sanh Cực Lạc bang” (Độ chúng sanh về Cực Lạc). Sáu chữ này nghĩa 

là tiếp dẫn chúng sanh, tiếp dẫn những loại chúng sanh nào? Chúng sanh căn 

cơ chín muồi. Thế nào là căn cơ chín muồi? Thực sự đầy đủ ba tư lương Tín 

- Nguyện - Hạnh; tâm là Di Đà tâm, nguyện là Di Đà nguyện, ngôn (lời lẽ) 

là Di Đà  ngôn,  hạnh  là Di Đà hạnh,  những  người ấy đới  nghiệp  vãng sanh. 

Phiền não tập khí đoạn hay không chẳng quan trọng, cốt sao tâm - nguyện - 

ngôn  - hạnh tương ứng, Phật bèn đến độ quý  vị, đến tiếp dẫn quý  vị  về cõi 

Cực Lạc. 



Bát đức trì trung liên cửu phẩm. 

八德池中蓮九品。 

(Ao bát đức sen khoe chín phẩm). 



Đây  là chỗ sanh của người  niệm Phật  vãng sanh, trong  những phần trên tôi 

đã  trình  bày  cùng  quý  vị  rồi.  Quý  vị  sanh  trong  hoa  sen,  đấy  chính  là  chỗ 

quý vị ở, là chỗ quý vị học tập, hoa sen to chẳng thể nghĩ bàn. Hoa sen cũng 

là Pháp Bảo, là hoàn cảnh tu học tốt nhất của quý vị. Do bổn nguyện và oai 

thần  của  A  Di  Đà  Phật  gia  trì,  quý  vị  chẳng  cần  phải  ở  trong  ấy  ba  đại  A-

tăng-kỳ  kiếp,  vô  lượng kiếp, không cần  phải  mất  thời  gian dài  lâu  như thế, 

phiền não tập khí từ vô thỉ kiếp đến nay ở trong ấy đều đoạn sạch sành sanh. 

Nhanh chóng lắm! Nhanh chóng đến mức độ nào? Xem những gì kinh Quán 

Vô Lượng Thọ đã nói, quý vị sẽ hiểu rõ, chậm nhất tức thời gian dài nhất là 

mười hai kiếp. 

Quý  vị  phải  nhớ  rõ,  mười  hai  kiếp  so  với  vô  lượng  kiếp,  so  với  A-tăng-kỳ 

kiếp thì rất ngắn; mà đây là gì? Là thời gian dài nhất đối với người thuộc Hạ 

Hạ  Phẩm,  tức  vãng  sanh  Hạ  Hạ  Phẩm  trong  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  độ. 

Trước kia tôi đã tính rồi, đại khái như chúng ta không có tội nghiệp rất nặng 

như  thế,  sanh  về  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  đại  khái  phải  mất  bao  lâu 

mới  có  thể  viên  mãn  vô  thượng  Bồ  Đề,  hoa  nở  thấy  Phật?  Khoảng  chừng 

bốn  kiếp  hay  ba  kiếp,  đại  khái  là  chừng  đó,  đúng  là  rất  nhanh!  Quý  vị  suy 

nghĩ xem: Văn Thù, Phổ Hiền là Đẳng Giác Bồ Tát trong thế giới Hoa Tạng, 

các Ngài muốn sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới, những vị ấy nói thật 

ra không cần đến một kiếp (nói thông thường thì tính bằng kiếp), không cần 

lâu  vậy  đâu,  quả  thật  phải  tính  bằng  ngày,  chỉ  cần  mất  mấy  ngày  bèn  viên 

chứng vô thượng Bồ Đề. Điều này cho thấy vì sao chúng ta phải vãng sanh! 

  

      Thất bảo diệu thụ thành hàng. 

      七寶妙樹成行。 

(Cây quý bảy báu thành hàng). 



“Diệu  thụ”  chính  là  chỗ  chúng  ta  vui  chơi,  cũng  là  chỗ  để  tu  hành  tiêu 

nghiệp thành tựu Định - Huệ, nay chúng ta lên lớp tại giảng đường, còn chỗ 

người ta đi học là “thất bảo diệu thụ thành hàng”. Đi học ở đó, hết sức nhẹ 

nhàng, thong dong, hết sức tự tại. Đây chính là cái nay ta gọi là “nghệ thuật 

dạy  học”,  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  phát  triển  nghệ  thuật  dạy  học  cao 

độ, gần như là vui chơi, do vui chơi mà đoạn phiền não, đoạn Kiến Tư phiền 

não,  đoạn  Trần  Sa  phiền  não,  vô  minh  cũng  phá,  tự  tánh  trí  huệ  hiện  tiền, 

đức  năng  hiện  tiền,  tướng  hảo  hiện  tiền  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  thành  tựu  nơi 

cây báu thành hàng. Tiếp theo đó là hai câu tán thán: 



Như Lai thánh hiệu nhược tuyên dương, 

Tiếp dẫn vãng Tây Phương. 

如來聖號若宣揚。 

接引往西方。 

(Như Lai thánh hiệu vừa xưng tụng, 

Tây phương tiếp dẫn vãng sanh ngay). 



Như Lai ở đây là hết thảy chư Phật Như Lai trong mười phương thế giới 

giống  như  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  “Như  Lai  thánh  hiệu  nhược  tuyên 

dương”, bèn tiếp dẫn! Thích Ca Mâu Ni Phật vì chúng ta giảng ba kinh Tịnh 

Độ, vì chúng ta giới thiệu Tây Phương Cực Lạc thế giới, khuyên dạy chúng 

ta  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ.  Đấy  chính  là  “Như  Lai  thánh  hiệu  nhược 

tuyên dương”, tiếp dẫn! “Tiếp dẫn vãng Tây Phương”. 



      Di Dà thánh hiệu nhược tuyên dương. 

      彌陀聖號若稱揚。 

(Di Đà thánh hiệu như xưng tụng). 



Tức là niệm A Di Đà Phật, là chánh tu, chuyên tu Tịnh Độ! Quả báo là: 



      Đồng nguyện vãng Tây Phương. 

      同願往西方。 

(Đồng nguyện cùng về cõi Lạc Bang). 



Tất cả hết thảy người niệm Phật “đồng nguyện vãng Tây Phương” (cùng 

một nguyện sanh về Tây Phương). Ở chỗ này, chúng ta phải đặc biệt lưu ý: 

Chúng ta ở  đây  niệm Phật,  nhất  tâm  nhất  ý cầu sanh  Tây Phương Cực  Lạc 

thế  giới;  người  ở  nơi  khác  cũng  ở  nơi  đó  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương 

Cực Lạc thế giới. Người ấy và ta là oan gia đối đầu, ta nghe nói tới người ấy 

bèn chán ghét, trông thấy người ấy cũng chẳng thoải mái, làm cách nào đây? 

Đến Tây Phương Cực Lạc thế giới gặp mặt nhau như thế nào đây? Chẳng lẽ 

đến Tây Phương Cực Lạc thế giới vẫn còn căng thẳng hay sao? Vẫn còn cự 

lộn hay sao? Nếu như vậy thì sẽ chẳng thể vãng sanh được. Bao nhiêu người 

niệm Phật vì nguyên nhân này mà bỏ lỡ cơ hội vãng sanh trong một đời này! 

Do vậy, ở đây tôi phải đặc biệt nêu lên, quý vị chẳng thể không lưu ý! Người 

ta  đối  với  mình  như  thế  nào  cũng  không  quan  trọng,  vấn  đề  là  ta  đối  với 

người khác [như thế nào]. Do vậy, phải dốc sức sao cho tất cả hết thảy oán 

kết trong tâm  mình  được  hóa  giải,  một câu  A Di  Đà Phật  hóa  giải được tất 

cả! Không có oan gia đối đầu thì mới có thể vãng sanh Tây Phương. 

Ai có đối lập, ai vẫn còn cảm thấy không thoải mái, thấy người khác 

không vừa  mắt, thì phải tự hiểu kẻ ấy không thể vãng sanh. Nhất định phải 

học sao cho thấy ai cũng hoan hỷ, bất cứ ai hủy báng mình,  mình đều hoan 

hỷ,  mình  quyết  định  chẳng  hủy  báng  họ.  Ai  lăng  nhục  mình,  người  ta  hãm 

hại  mình,  mình cũng  hoan  hỷ, họ tiêu  nghiệp chướng cho  mình, quyết định 

chẳng oán hận mảy  may, quyết định chẳng có ý niệm báo thù thì ta mới có 

thể thừa nguyện vãng sanh Tây Phương! Nếu ta vẫn còn chán ghét kẻ ấy thì 

một niệm chẳng tương ứng với bổn nguyện của A Di Đà Phật! Tâm, nguyện, 

ngôn,  hạnh  khác  với  A  Di  Đà  Phật,  không  tương  ứng,  không  vãng  sanh 

được!  “Một  niệm  tương  ứng  một  niệm  Phật;  niệm  niệm  tương  ứng  niệm 

niệm Phật”. Nguyện vương của A Di Đà Phật là “từ, bi, hỷ, xả”, chúng ta có 

[những  điều  đó]  hay  không?  Mấu  chốt  để  vãng  sanh  được  hay  không  là  ở 

chỗ  này.  Bài Di Đà đại tán  này  mang  ý  nghĩa:  Phải  hóa  giải  tất cả hết  thảy 

những  oán  kết  trong  tâm  quý  vị,  vãng  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới, 

đường  lớn  Bồ  Đề  thông  suốt  không  ngăn  ngại!  Lại  xem  tiếp  bài  kệ  Hồi 

Hướng: 



---o0o--- 

39. Hồi Hướng 



   Hệ Niệm công đức thù thắng hạnh. 

      繫念功德殊勝行。 

(Công đức Hệ Niệm hạnh thù thắng). 



Chữ “Hệ  Niệm”  chỉ  pháp  sự  Tam  Thời  Hệ  Niệm  được  thực  hiện  trong 

ngày hôm nay, tứ chúng đồng tu cùng nhau tu tập, công đức thù thắng khôn 

sánh. 



Vô biên thắng phước giai hồi hướng. 

      無邊勝福皆回向。 

(Bao nhiêu phước thù thắng đều hồi hướng) 



Tất cả công đức, phước đức chúng ta đã tu hôm nay đều đem hồi hướng, 

hồi  hướng  cho  ai?  Hồi  hướng  cho  hết  thảy  chúng  sanh  khổ  nạn  khắp  pháp 

giới, hư không giới, đặc biệt là những chúng sanh khổ nạn trong tam đồ lục 

đạo. 



      Phổ nguyện trầm nịch chư chúng sanh. 

      普願沈溺諸眾生。 

(Nguyện trọn khắp các chúng sanh đang chìm đắm). 



Nói đến “trầm nịch” (chết chìm, chết đuối) quá nửa là chỉ tam đồ, cảnh 

ngộ  của  họ  hết  sức  khổ  sở,  hy  vọng  bọn  họ  nhờ  vào  công  đức,  phước  đức 

này, đều có thể tỉnh ngộ, sẽ theo chúng ta cùng lễ bái, nhất tâm phát nguyện, 

cùng sám hối, cùng cầu sanh Tịnh Độ. 

 

      Tốc vãng Vô Lượng Quang Phật sát. 

      速往無量光佛剎。 

(Mau sanh cõi Phật A Di Đà). 



Hãy nhanh chóng, đừng do dự, chớ có chần chừ, chúng ta nhất tâm nhất 

ý hướng về thế giới Cực Lạc. Trọn cả đời, còn sống được bao nhiêu năm, ta 

chỉ  có  một  mục  tiêu,  một  phương  hướng,  tức  là  [vãng  sanh]  Tây  Phương 

Cực  Lạc  thế  giới,  thân  cận  A  Di  Đà  Phật.  Tiếp  đó,  Phật  vì  chúng  ta  ấn 

chứng, cầu Phật gia trì. 



Thập phương tam thế nhất thiết Phật, nhất thiết Bồ Tát Ma Ha Tát, 

Ma Ha Bát Nhã Ba La Mật. 

      十方三世一切佛。一切菩薩摩訶薩。摩訶般若波羅蜜。 

(Mười phương ba đời hết thảy Phật, hết thảy Bồ Tát Ma Ha Tát, Ma Ha 

Bát Nhã Ba La Mật) 



“Thập  phương  tam  thế  nhất  thiết  Phật”  là  Phật  Bảo,  “nhất  thiết  Bồ  Tát 

Ma Ha  Tát”  là  Tăng  Bảo, “Ma Ha  Bát Nhã Ba  La Mật”  là Pháp  Bảo. Tam 

Bảo!  Đây  là  cầu  nguyện  Tam  Bảo  chứng  minh  cho  chúng  ta:  Chúng  con 

phát  nguyện,  chúng  con  hồi  hướng  chân  thành,  không  mảy  may  hư  ngụy, 

Tam  Bảo  chứng  giám  cho  con.  Cuối  cùng  là  Tam  Quy  Y,  Tam  Thời  Hệ 

Niệm pháp sự đến đây hoàn toàn viên mãn. 



---o0o--- 

40. Tam Quy Y 



Tam  Quy  Y,  chư  vị  hãy  coi  kinh  văn  Tam  Quy  Y,  chúng  ta  quy  y  mỗi 

ngày, đây là quy y Tự Tánh. 



      Tự quy y Phật. 

      自歸依佛。 



Quy y Tự Tánh Phật. 



Đương nguyện chúng sanh. 

      當願眾生。 

(xin nguyện chúng sanh). 



Bản  văn  Hệ  Niệm  Pháp  Sự  này  của  thiền  sư  Trung  Phong  nhằm  “thiệu 

long  Phật  chủng”  (nối  tiếp  hưng  thịnh  dòng  giống  Phật),  còn  nay  chúng  ta 

dùng Tam Quy Y là để: 



Thể giải đại đạo. 

      體解大道。 

(Thấu hiểu đạo cả). 



Trong thời đại hiện thời, “thiệu long Phật chủng” quan trọng, từ ngữ này 

có ý nghĩa là tiếp nối huệ mạng của Phật. Phật pháp quả thật đúng là đang ở 

vào  tình  cảnh  mất  còn  rất  nguy  cấp.  Nếu  sau  này  không  có  ai  kế  tục,  Phật 

pháp sẽ bị  gián đoạn. Ai có thể “thể  giải  đại  đạo”? Thiệu  long Phật chủng, 

đúng là khích lệ những bậc chí sĩ nhân nhân (người có chí, có lòng nhân) ân 

cần  thiết  tha  mong  mỏi  họ  sẽ  phát  đại  tâm,  kế  tục  huệ  mạng  của  Phật,  hy 

sinh  bản  thân  mình,  như  kinh  Lăng  Nghiêm  đã  nói:  “Tương  thử  thâm  tâm 

phụng trần sát, thị tắc danh vi báo Phật ân” (Đem tấm lòng sâu xa này phục 

vụ trong các cõi  nước  nhiều  như  vi  trần, đấy  mới  là báo ân Phật). Thực sự 

muốn báo ân Phật, muốn thiệu long Phật chủng, muốn tiếp nối huệ mạng của 

Phật, nhất định phải tuân theo di giáo của Ấn Quang đại sư: “Đôn luân, tận 

phận, nhàn tà, tồn thành; tín nguyện niệm  Phật, cầu sanh Tịnh Độ”, thì quý 

vị mới có thể thực hiện được. Đấy chính là: 



Phát vô thượng tâm. 

      發無上心。 



Do đây, chúng ta biết được ý nghĩa sâu xa nơi nguyên văn của thiền sư 

Trung Phong. Từ câu này, chúng ta mới cảm nhận được dụng tâm của tổ sư 

đại đức: Hy vọng hậu nhân có thể phát tâm tiếp nối huệ mạng của Phật, thiệu 

long Phật chủng. Hôm nay chúng ta làm pháp sự này, chiếu theo nguyên văn 

là  tốt,  không  cần  phải  thay  đổi.  Tôi  xem  mấy  câu  này  bèn  xúc  động.  “Thể 

giải  đại  đạo”  không  sai,  mấy  ai  làm  được?  Thể  giải  đại  đạo  là  đại  triệt  đại 

ngộ, minh tâm kiến tánh. Đây là kỳ vọng chứ không nhất định phải làm cho 

được.  “Thiệu  long  Phật  chủng”,  quý  vị  thực  sự  phát  tâm  nghiêm  túc  thực 

hiện  thì  hết  thảy  chư Phật  hộ  niệm,  hết  thảy  Bồ  Tát  gia  trì.  Chỉ  cần  quý  vị 

thực sự chịu phát tâm thì quý vị có thể chấn hưng Phật pháp. 

Thuở  ấy,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  ngự tại  Lộc  Dã  Uyển,  bắt  đầu  từ  năm 

tỳ-kheo.  Trong  bao  nhiêu  năm  giảng  kinh,  thuyết  pháp,  chúng  tôi  thường 

nói:  “Thực  sự  có  năm  người  phát  tâm  thiệu  long  Phật  chủng  thì  sẽ  có  thể 

hưng khởi Phật giáo!” Nhưng điều kiện thấp nhất như chúng tôi thường nói 

là quý vị phải buông bỏ tự tư tự lợi, phải buông danh văn, lợi dưỡng xuống, 

quyết  định  chẳng  cầu  danh  văn,  lợi  dưỡng,  phải  buông  hưởng  thụ  ngũ  dục 

lục trần xuống, phải buông tham - sân - si - mạn xuống thì quý vị mới có tư 

cách đảm đương sứ mạng thiệu long Phật chủng, mới được Tam Bảo gia trì, 

thiên long bát bộ thiện thần ủng hộ. Điều thứ hai: 

 

      Tự quy y pháp, đương nguyện chúng sanh, thâm nhập kinh tạng, trí 

huệ như hải. 

      自歸依法。當願眾生。深入經藏。智慧如海。 

(Tự  quy  y  pháp,  xin  nguyện  chúng  sanh,  thâm  nhập  kinh  tạng,  trí  huệ 

như biển). 



Đây  là  quy  y  Tự  Tánh  Pháp  Bảo.  Tự  Tánh  Pháp  Bảo  ở  nơi  đâu?  Kinh 

Tạng  là Tự Tánh  Pháp Bảo do chư Phật Như Lai chứng đắc! Do  vì tự tánh 

của chư Phật Như Lai và tự tánh của chúng ta và tự tánh của hết thảy chúng 

sanh đều là một tự tánh, há chẳng nghe kinh Phật thường nói: “Thập phương 

tam  thế  Phật,  cộng  đồng  nhất  Pháp  Thân”  (mười  phương  ba  đời  Phật  cùng 

chung  một  Pháp  Thân).  Mười  phương  ba  đời  Phật,  trong  ba  đời  có  vị  lai 

Phật, tất cả hết thảy chúng sanh đều là vị lai Phật, tam thế là quá khứ, hiện 

tại, vị lai. Mọi người chúng ta đều là vị lai Phật, cùng chung một Pháp Thân. 

“Nhất tâm” là một tự tánh, “nhất trí huệ” là Ma Ha Bát Nhã Ba La Mật Đa, 

tức trí huệ Bát Nhã sẵn có nơi tự tánh. “Lực vô úy cũng thế”: Thập Lực, Tứ 

Vô Úy thảy đều giống hệt như nhau. 



Do vậy, kinh tạng triển khai thành gì? Chính là Pháp Bảo sẵn có trong tự 

tánh  của  chúng  ta,  là  Giới  Định,  trí  huệ  sẵn  có  nơi  tự  tánh  nằm  trong  kinh 

tạng. Không phải học theo người khác, không bị người khác xỏ mũi lôi theo, 

mà là quay về với tự tánh, nhất định phải hiểu đạo lý này. Ngày nào chúng ta 

minh tâm kiến tánh,  mở quyển kinh ra, quý  vị sẽ  hiểu toàn bộ. Vì sao  hiểu 

được? Vì nó là tự tánh của quý vị. Mở quyển kinh ra chính là lôi trí huệ Bát 

Nhã,  Tam  Học  Giới  - Định  -  Huệ  trong  tự tánh  ra.  Chưa  kiến  tánh  thì  hãy 

khéo nhìn vào người đã kiến tánh, hãy khéo học tập theo họ. Học tập mang 

tánh chất giai đoạn, chứ không vĩnh cửu, hy vọng chúng ta sau khi học xong 

giai  đoạn  này  sẽ  có  thể  lấy  Tam  Học  và  Tam  Bảo  trong  tự  tánh  của  chính 

mình ra. Câu  này có  ý nghĩa  như vậy, tức là bảo chúng ta phải đại triệt đại 

ngộ, minh tâm kiến tánh, nhập cảnh giới Phật. Câu cuối cùng: 



Tự quy y Tăng, đương nguyện chúng sanh, thống lý đại chúng, nhất 

thiết vô ngại. 

      自歸依僧。當願眾生。統理大眾。一切無礙。 

(Tự  quy  y  Tăng,  xin  nguyện  chúng  sanh,  dắt  dìu  đại  chúng,  hết  thảy 

không ngại). 



Đây  là  quy  y  Tự  Tánh  Tăng  Bảo.  Tự  Tánh  Tăng  Bảo  là  gì?  Lục  Hòa 

Kính. Thanh tịnh Pháp Thân, sáu căn thanh tịnh chẳng nhiễm mảy trần là Tự 

Tánh  Tăng  Bảo.  Dùng  Lục  Hòa  Kính  để  đối  xử  hết  thảy  đại  chúng  là  Tự 

Tánh Tăng Bảo. Trong thực tại, điều này cho thấy con người là một động vật 

mang  tính cách  xã  hội, chẳng thể tồn tại độc lập  ngoài quần thể, không  thể 

được!  Nhất  định  phải  cư  xử  với  rất  nhiều  người,  hòa  mình  vào  cuộc  sống 

của  cộng  đồng.  Cư  xử  với  rất  nhiều  người,  làm  thế  nào  để  hòa  thuận?  Cổ 

thánh tiên  hiền  Trung Quốc dạy chúng ta: Hòa bình! Đối  xử hòa  thuận  với 

nhau  là  Quả,  làm  thế  nào  để  đối  xử  hòa  thuận?  Đối  đãi  bình  đẳng.  Nếu 

chẳng  bình  đẳng  thì  lý  tưởng  hòa  thuận  quyết  định  chẳng  thể  thực  hiện 

được! 

Trong thế gian này từ khi có lịch sử đến nay, chưa bao giờ động loạn, ô 

nhiễm  như  lúc  này,  vì  nguyên  nhân  nào?  Bất  bình  đẳng!  Gia  đình  bất  hòa, 

người  trong  một  nhà  không  bình  đẳng,  vợ  chồng  bất  hòa,  vợ  chồng  không 

bình đẳng. Công ty, hãng, tiệm bất hòa, chủ và nhân viên bất bình đẳng. Do 

vậy,  nước  này  bất  hòa  với  nước  kia,  tôn  giáo  này  bất  hòa  với  tôn  giáo  kia, 

dân tộc này bất hòa với dân tộc kia, nguyên nhân do đâu? Không biết đối đãi 

bình đẳng, không biết Lục Hòa Kính. Lục Hòa Kính là bình đẳng. Bình đẳng 

đối  đãi  được  thực  hiện  bằng  Lục  Hòa  Kính,  người  người  đều  tu  Lục  Hòa 

Kính  thì  thế  gian  và  xã  hội  này  chắc  chắn  an  định,  hòa  thuận,  đôi  bên  tôn 

trọng lẫn nhau, kính yêu nhau, hợp tác với nhau, đấy chính là “cùng hưởng 

cõi đại đồng”. 

Trong những năm qua, chúng tôi tổng kết những giáo huấn của kinh giáo 

Đại Thừa nêu ra mười câu gồm hai mươi chữ. “Chân thành, thanh tịnh, bình 

đẳng, chánh giác, từ bi”. Mười chữ này nói lên cách chúng ta dụng tâm. Tâm 

Phật  là  như  vậy  đó,  tâm  Phật  là  chân  thành,  tâm  Phật  là  thanh  tịnh,  bình 

đẳng, chánh giác, từ bi. Chúng ta dùng những điều này để sửa đổi tâm hạnh 

của chính mình, tâm mình giống hệt với tâm Phật! Dùng tâm như vậy để tu 

bốn mươi tám nguyện, tâm chúng ta đồng Phật, nguyện chúng ta đồng Phật. 

Trong hết thảy kinh, đức Phật dạy chúng ta “nhìn thấu, buông xuống, tự tại, 

tùy  duyên,  niệm Phật”. Năm  hạng  mục  gồm  mười chữ này chính  là  Bồ  Tát 

hạnh! Thấy thấu suốt là thông đạt hiểu rõ chân tướng sự thật. Buông xuống 

là buông hết thảy vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Sống trong thế gian này 

tùy  duyên  thì  tự  tại  lắm,  quyết  định  không  phan  duyên,  tự  tại,  tùy  duyên. 

Cuối cùng, niệm Phật rất quan trọng, chúng ta hiểu do niệm Phật trong  một 

đời  có  thể  đạt  được  “trực  chứng  A  Duy  Việt  Trí,  khoái  tốc  viên  mãn  vô 

thượng  Bồ Đề” (chứng thẳng  vào  A Duy  Việt  Trí,  mau chóng  viên  mãn  vô 

thượng Bồ Đề). Dùng những điều này để “thống lý đại chúng, nhất thiết vô 

ngại”  (dắt  dìu  đại  chúng,  hết  thảy  vô  ngại).  “Thống  lý”  là  hợp  tác,  đối  xử 

hòa  thuận  với  đại  chúng,  hợp  tác  lẫn  nhau,  bất  cứ  chướng  ngại  nào  cũng 

không có, hiểu lầm gì cũng không có. Cuối cùng: 



Hòa nam thánh chúng. 

      和南聖眾。 

(Kính lễ thánh chúng). 



“Hòa  nam”  (vadanam)  là  tiếng  Phạn,  dịch  sang  tiếng  Hán  là  “kính  lễ”, 

hướng về hết thảy thánh chúng kính lễ. Thời xưa, mọi người đều biết ý nghĩa 

này, nhưng hiện tại dần dần xem thường. Nếu quý vị viết “hòa nam” chi chi 

đó, mọi người xem đến cảm thấy rất kỳ quái. Đại khái họ tưởng quý vị viết 

lộn,  nhất  định phải  là  Hòa Thượng, quý  vị  viết sai  Hòa  Thượng thành  Hòa 

Nam, kỳ thực Hòa Nam và Hòa Thượng có ý nghĩa khác nhau. Hòa Nam là 

kính  lễ, là  một kính từ (từ  ngữ thể  hiện  lòng tôn kính). A! Chúng tôi  giảng 

Hệ Niệm Pháp Sự đến đây là viên mãn, cảm tạ mọi người. Tôi khẩn thiết hy 

vọng trong tương lai nếu quý vị làm Pháp Sự Tam Thời Hệ Niệm tốt nhất là 

hãy nghe băng giảng diễn này một lượt, nghe xong rồi làm pháp sự này hãy 

theo văn nhập quán, công đức càng thù thắng. Cảm tạ mọi người! 



Trung Phong Tam Thời Hệ Niệm Pháp Sự Toàn Tập Giảng Ký 

Trọn Bộ 

(khởi dịch ngày 26-09-2004, hoàn tất cảo bản ngày 25 tháng 06 năm 

2005. 

Tăng đính ngày mồng Ba tháng Hai năm 2011. 

Tái giảo duyệt ngày mồng Chín tháng Ba năm 2011) 



---o0o--- 

Phần 20 

Bị chú: Đây là nghi thức Trung Phong Tam Thời Hệ Niệm Pháp Sự dựa theo 

bản in chính thức của Tịnh Tông Úc Châu Học Hội ấn hành năm 2000. Nghi 

thức  cúng  Ngọ  được  cử  hành  trước  khi  tiến  hành  pháp  sự  này  là  một  nghi 

thức riêng, chứ không phải chúng tôi cố tình lược bỏ nghi thức Cúng Ngọ. 



Đàn  tràng  nên  bày  đối  diện  với  bàn  thờ  vong.  Trên  tòa  bày  tượng  Phật 

tiếp  dẫn.  Bày  đầy  khắp  hương,  hoa,  đèn,  đuốc,  kiền  chùy  191,  hai  cái  dẫn 

khánh.  Ngoài  ra  còn  bày  pháp  tọa  nghênh  thỉnh.  Đại  chúng  tụ  tập,  gióng 

trống.  Trai  chủ  lễ  thỉnh  xong.  Người  giữ  pháp  khí  đánh  pháp  khí  nghênh 

thỉnh. Lần lượt đánh hai cái dẫn khánh bốn lần, đại chúng đối diện vái nhau, 

rồi hướng về Phật xá một xá. Trai chủ đốt hương xong, người cầm pháp khí 

đi trước, trai chủ theo sau đến chỗ nghênh thỉnh. Những người giữ pháp khí 

đứng  đối  diện  nhau  trước  pháp  tòa.  Trai  chủ  cắm  hương  vào  lư  hương, 

hướng về pháp sư lạy một lạy. Đánh pháp khí bốn lần. Đối diện nhau xá rồi 

hướng  về  Phật  xá  xong,  xoay  mình  đi  ra  ngoài.  Pháp  sư  đi  sau  người  cầm 

dẫn  khánh.  Trai  chủ  theo  sau.  Đến  trước  đàn  đứng  nghiêm,  cử  bài  Hương 

Tán như sau: 



---o0o--- 

1. Hương Tán (香讚 - xiang zàn) 



Giới định chân hương, 

戒定真香 

Jiè dìng zhen xiang 



Phần khởi xung thiên thượng, 

焚起衝天上 

Fén qĭ chong tian shàng 



Đệ tử kiền thành, 

弟子虔誠 

Dì zi qián chéng 



Nhiệt tại kim lư phóng, 

爇在金爐放 

Rè zài jin lú fàng. 



Khoảnh khắc nhân uân192, 

頃刻氤氳 

Qĭng kè yin yun 



Tức biến mãn thập phương. 

即遍滿十方 

Jí biàn măn shí fang 



Tích nhật Da Du, 

昔日耶輸， 

Xí rì Ye Shu 



Miễn nạn tiêu tai chướng. 

免難消災障。 

Miăn nán xiao zai zhàng 



Nam mô Hương Vân Cái Bồ Tát Ma Ha Tát (3 lần). 

南無香雲蓋菩薩摩訶薩 

Nán mó Xiang Yún Gài pú sà mó he sà 



(Giới định chân hương, 

Đốt xông tận trời thẳm, 

Đệ tử kiền thành, 

Thắp đặt trong lư vàng, 

Khoảnh khắc khói cuồn cuộn, 

Tỏa khắp mười phương, 

Xưa bà Da Du, 

Thoát nạn tiêu tai chướng. 

Nam mô Hương Vân Cái Bồ Tát Ma Ha Tát) 



Xướng xong, sư bạch: 



Giác hải hư không khởi, 

覺海虛空起 

Jué hăi xu kong qĭ. 



Sa Bà nghiệp lãng lưu, 

娑婆業浪流 

Suo pó yè làng liú. 



(Vị chủ lễ xướng) 



Nhược nhân đăng bỉ ngạn, 

若人登彼岸 

Ruò rén deng bĭ àn, 



(Đại chúng hòa) 

Cực Lạc hữu quy châu. 

極樂有歸舟。 

Jí Lè yǒu gui zhou 



(Biển giác khởi hư không, 

Sa Bà sóng nghiệp trào, 

Ai muốn lên bến giác, 

Cực Lạc sẵn thuyền về) 



Đại chúng niệm Phật, đến trước bàn linh, xướng [nam mô] Thanh Lương 

Địa [Bồ Tát], tụng Tâm Kinh, chú Vãng Sanh, xướng Liên Trì Hải Hội, hồi 

hướng xong, pháp sư bèn nói pháp ngữ. 



Nam mô A Di Đà Phật. 

南無阿彌陀佛 

Nán mó A mi tuó fó 



Xướng Phật hiệu này, đến trước bài vị, bèn xướng tiếp 



Nam mô Thanh Lương Địa Bồ Tát Ma Ha Tát (3 lần) 

南無清地涼菩薩摩訶薩 

Nán mó Qing dì liáng pú sà mó he sà 



---o0o--- 

2. Tâm Kinh 

Nam mô Bát Nhã Hội Thượng Phật Bồ Tát (3 lần) 

南無般若會上佛菩薩 

Nán mó Buó Ré huì shàng fó pú sà 



Bát Nhã Ba La Mật Đa Tâm Kinh 

般若波羅蜜多心經 

Buó ré bo luó mì duo xin jing 



Quán Tự Tại Bồ Tát hành thâm Bát Nhã Ba La Mật đa thời, 

觀自在菩薩。行深般若波羅蜜多時。 

Guan zì zài pú sà, xíng shen ban ruò bo luó mì duo shí. 



Chiếu kiến ngũ uẩn giai không, độ nhất thiết khổ ách. 

照見五蘊皆空。度一切苦厄。 

Zhào jiàn wŭ yùn jie kong, dù yi qie kŭ è, 



Xá Lợi Tử! Sắc bất dị không, không bất dị sắc. 

舍利子。色不異空。空不異色。 

Shè lì zǐ! Sè bù yì kong, kong bù yì sè. 



Sắc tức thị không, không tức thị sắc. Thọ, tưởng, hành, thức diệc phục như 

thị. 

色即是空。空即是色。受想行識。亦復如是。 

Sè jí shì kōng, kōng jí shì sè, shòu xiăng xíng shí, yì fù rú shì. 



Xá Lợi Tử! Thị chư pháp không tướng, bất sanh, bất diệt, bất cấu, 

舍利子。是諸法空相。不生不滅。不垢 

Shè lì zǐ! Shì zhu fă kong xiang, bù sheng bù miè, bù gòu 



不淨。不增不減。是故空中無色。無受 

bất tịnh, bất tăng, bất giảm. Thị cố không trung vô sắc, vô thọ, 

bù jìng, bù zeng bù jiăn, shì gù kōng zhōng wú sèn, wú shòu 



tưởng, hành, thức; vô nhãn, nhĩ, tỷ, thiệt, thân, ý; vô sắc, thanh, 

想行識。無眼耳鼻舌身意。無色聲 

xiăng xíng shí, wú yăn ĕr bí shé shen yì, wú sè sheng 



hương, vị, xúc, pháp; vô nhãn giới, nãi chí vô ý thức giới; vô vô 

香味觸法。無眼界。乃至無意識界。無無 

xiang wèi chù fă, wú yăn jiè, năi zhì wú yì shí jiè, wú wú 



minh, diệc vô vô minh tận; nãi chí vô lão tử, diệc vô lão tử tận; vô 

明。亦無無明盡。乃至無老死。亦無老死盡。無 

míng, yì wú wú míng jìn, năi zhì wú lăo sĭ, yì wú lăo sĭ jìn, wú 



khổ, tập, diệt, đạo; vô trí diệc vô đắc. Dĩ vô sở đắc cố, Bồ Đề Tát Đỏa 

苦集滅道。無智亦無得。以無所得故。菩提薩埵。 

kŭ jí miè dào, wú zhì yì wú de, yĭ wú suǒ de gù, pú tí sà duǒ. 



y Bát Nhã Ba La Mật đa cố, tâm vô quái ngại, vô quái ngại cố, vô hữu 

依般若波羅蜜多故。心無罣礙。無罣礙故。無有 

yi buó ré bo luó mì duo gù, xin wú guà ài, wú guà ài gù, wú yǒu 



khủng bố, viễn ly điên đảo mộng tưởng, cứu cánh Niết Bàn. Tam thế 

恐怖。遠離顛倒夢想。究竟涅槃。三世 

kǒng bù, yuăn lí dian dào mèng xiăng, jiù jìng niè pán, san shì 



chư Phật y Bát Nhã Ba La Mật Đa cố đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam 

諸佛。依般若波羅蜜多故。得阿耨多羅三藐三 

zhu Fó, yi Buó Ré bo luó mì duo gù, de a nòu duo luó san miăo san 



Bồ Đề. Cố tri Bát Nhã Ba La Mật Đa thị đại thần chú, thị đại minh chú 

菩提。故知般若波羅蜜多。是大神咒。是大明咒。是無上咒。 

pú tí. Gù zhi buó ré bo luó mì duo, shì dà shén zhòu, shì dà míng zhòu 



thị  vô  thượng  chú,  thị  vô  đẳng  đẳng  chú,  năng  trừ  nhất  thiết  khổ,  chân 

是無等等咒。能除一切苦。真 

shì wú shàng zhòu, shì wú dĕng dĕng zhòu, néng chú yi qie kŭ, zhen 



thật bất hư. Cố thuyết Bát Nhã Ba La Mật đa chú, tức thuyết chú viết: 

實不虛。故說般若波羅蜜多咒。即說咒曰。 

shí bù xu. Gù shuo Buó Ré buó luó mì duo zhòu. Jí shuo zhòu yue. 



Yết đế, yết đế, ba la yết đế, ba la tăng yết đế, Bồ Đề tát bà ha (3 lần) 

揭諦揭諦。波羅揭諦。波羅僧揭諦。菩提薩婆訶。 

Jie dì jie dì, bo luó jie dì, bo luó seng jie dì, pú tí sà pó he. 



---o0o--- 

3. Vãng Sanh Chú (往生咒 - wǎng shēng zhòu) 



Nam mô a di đa bà dạ, đá tha già đa dạ, đá địa dạ tha: A di rị đô bà 

南無阿彌多婆夜, 哆他伽跢夜,哆地夜他。阿彌利都婆   

Nán mó a mí duo pó yè, duo ta qié duo yè, duo dì yè ta, a mí lì dou pó 



tỳ, a di rị đá, tất đam bà tỳ, a di rị đá, tỳ ca lan đế, a di rị đá, tỳ ca 

毗,阿彌利哆,悉耽婆毗,阿彌利哆, 毗迦蘭諦。阿彌利哆, 毗迦 

pí, a mí lì duo, xi dan pó pí, a mí lì duo , pí jia lán dì, a mí lì duo, pí jia 

lan đa. Già di nị, già già na, chỉ đa ca lệ, sa bà ha (3 lần) 

蘭哆 , 伽彌膩 , 伽伽那 , 枳多迦隸 , 娑婆訶。 

lán duo, qié mí nì, qié qié nă, zhi duo jia lì, suo pó he 



---o0o--- 

4. Biến Thực Chân Ngôn (變食真言 biàn shí zhen yán) 



Nam mô tát phạ đát tha nga đa, phạ lồ chỉ đế. Án, tam bạt ra, tam bạt 

南無薩嚩怛他誐哆。嚩 嚧枳帝。唵。三跋囉。三跋 

Nán mó sà wà dá ta yè duo, wà lu zhi dì, ăn, san bá luó san bá  



ra, hồng (3 lần) 

囉 。吽。 

luó, hong. 



---o0o--- 

5. Cam Lộ Thủy Chân Ngôn (甘露水真言 - Gan lù shuĭ zhen yán) 



Nam mô tô rô bà da, đát tha nga đa da, đát điệt tha: Án, tô rô, tô rô, bát 

南無蘇嚕皤耶。怛 他 誐多耶。怛姪 他。 唵 。蘇 嚕 蘇 嚕 皤 

Nán mó su lu pó ye, dá ta  yè duo ye, dá zhí ta. Ăn, su lu su lu pó 



ra tô rô, bát ra tô rô, sa bà ha (3 lần) 


囉 蘇 嚕 皤 囉 蘇 嚕 娑 婆 訶。 

luó su lu pó luó su lu suo pó he. 



---o0o--- 

6. Phổ Cúng Dường Chân Ngôn (普供養真言 - pŭ gong yăng zhen yán) 



Án, nga nga nẵng, tam bà phạ, phạt nhật ra, hộc (3 lần) 

唵 誐 誐 曩 三  婆 嚩 伐 日 囉 斛 

Ăn, yè yè năn san pó wà,  fá rì luó hong. 



---o0o--- 

7. Liên Trì Tán 



Liên trì hải hội, Di Đà Như Lai, Quán Âm Thế Chí tọa liên đài 

蓮池海會, 彌陀如來, 觀音勢至坐蓮臺。 

Lián chí hăi huì, Mí Tuó rú lái, Guan Yin Shì Zhì zuò lián tái, 



Tiếp dẫn thượng kim giai, đại thệ hoằng khai, phổ nguyện ly trần ai. 

接引上金階。 大誓弘開。 普願 離塵埃。  

Jie yĭn shàng jin jie, dà shì hóng kai, pŭ yuàn lí chén ai, 



Nam mô Liên Trì Hải Hội Phật Bồ Tát Ma Ha Tát (3 lần) 

南無蓮池海會菩薩摩訶薩 

Nán mó lián chí hăi huì pú sà mó he sà 



(Liên trì hải hội, 

Di Đà Như Lai, 

Quán Âm, Thế Chí ngự đài sen, 

Tiếp dẫn lên thềm vàng, 

Đại thệ rộng mở, 

Phổ nguyện thoát trần ai) 



---o0o--- 

8. Hồi Hướng Kệ (回向偈 - huí xiàng jié) 



Nguyện sanh Tây Phương tịnh độ trung, 

願生西方淨土中。 

Yuàn sheng xi fang jìng tŭ zhong 



Cửu phẩm liên hoa vi phụ mẫu. 

九品蓮華為父母。 

Jiǔ pĭn lián huá wéi fù mŭ 



Hoa khai kiến Phật ngộ Vô Sanh, 

華開見佛悟無生。 

Huá kai jiàn Fó wù wú sheng 



Bất thoái Bồ Tát vi bạn lữ. 

不退菩薩為伴侶。 

Bù tuì pú sà wéi bàn lǚ, 

(Nguyện sanh Cực Lạc cõi Tây Phương, 

Hoa sen thượng phẩm làm cha mẹ, 

Hoa nở gặp Phật chứng Vô Sanh, 

Bất Thoái Bồ Tát làm bè bạn) 



Hồi hướng xong, pháp sư nói bài văn sau đây: 



Pháp vương lợi vật, 

法王利物 

Fă wáng lì wù 



Bi trí hồng thâm, 

悲智洪深 

Bei zhì hóng shen 



Phổ biến thập phương. 

普遍十方 

Pŭ biàn shí fang 



Minh dương mị cách. 

冥陽靡隔 

Míng yáng mí gé 



Kim mông trai chủ… cung vị… giới, phùng… chi kỳ, 

今蒙齋主... 恭為... 屆 逢... 之期 

Jin méng zhai zhŭ... gong wéi... jiè féng... zhi qi 



đặc thỉnh sơn tăng đăng tọa. 

特請山僧登座 

tè qĭng shan seng deng zuò. 



Y bằng giáo pháp, tác Tam Thời Hệ Niệm Phật Sự. 

依憑教法。作三時繫念佛事。 

Yi píng jiào fă zuò san shí jì niàn fó shì 



Nãi nhĩ vong linh, tao thử thắng duyên, 

迺爾亡靈。遭此勝緣 

Năi ĕr wáng líng, zao cĭ shèng yuán 



Tự nghi nghiêm túc oai nghi, lai lâm tọa hạ, 

自宜嚴肅威儀 , 來臨座下。 

Zì yí yán sù wei yí, lái lín zuò xià, 



cung linh diệu pháp, nhất tâm thọ độ. 

恭聆妙法 , 一心受度。 

gong líng miào fă,  yi xin shòu dù 



(Pháp vương lợi vật, 

Bi trí rộng sâu, 

Trọn khắp mười phương, 

Âm, dương chẳng cách. 

Nay nhờ trai chủ… kính vì dịp…. gặp lúc… riêng thỉnh sơn tăng lên tòa. 

Nhờ vào giáo pháp, làm Tam Thời Hệ Niệm Phật Sự. Vong linh các ngươi, 

gặp duyên thù thắng này, hãy tự nghiêm túc oai nghi, đến dự dưới tòa, kính 

nghe diệu pháp, một dạ lãnh thọ giáo hối) 



Nói bài văn ấy xong, đại chúng niệm Phật trở về đàn tràng, lên tòa, đứng đối 

diện cử bài Tán Hương: 



Lư hương sạ nhiệt, 

爐香乍爇 

Lú xiang zhà rè 



Pháp giới mông huân, 

法界蒙熏 

Fă jiè méng xun 



Chư Phật hải hội tất dao văn, 

諸佛海會悉遙聞 

Zhu fó hăi huì xi yáo wén 



Tùy xứ kết tường vân, 

隨處結祥雲 

Suí chŭ jié xiáng yún 



Thành ý phương ân, 

誠意方殷 

Chéng yì fang yin 



Chư Phật hiện toàn thân. 

諸佛現全身 

Zhu fó xiàn quán shen 



Nam mô Vân Lai Tập Bồ Tát Ma Ha Tát (3 lần). 

南無雲來集菩薩摩訶薩 

Nán mó yún lái jí pú sà mó he sà 



(Lò hương vừa đốt, 

Pháp giới khắp xông, 

Hải hội chư Phật thảy xa nghe, 

Chốn chốn kết mây lành, 

Lòng thành ân cần, 

Chư Phật hiện toàn thân 

Nam mô Vân Lai Tập Bồ Tát Ma Ha Tát) 



Xướng xong, pháp sư cầm hương, nói: 



Thử nhất biện hương, căn bàn kiếp ngoại, 

此一瓣香,根蟠劫外 

Cĭ yi bàn xiang gen pán jié wài 



chi bá trần hoàn; bất kinh thiên địa dĩ sanh thành. 

枝播塵寰,不經天地以生成 

zhi bo chén huán, bù jing tian dì yĭ sheng chéng 



Khởi thuộc âm dương nhi tạo hóa? 

豈屬陰陽而造化 

Qĭ shŭ yin yáng ér zào huà 



Nhiệt hướng lô trung, 

爇向爐中 

Rè xiàng lú zhong 



chuyên thân cúng dường Thường Trụ Tam Bảo, 

專伸供養 常住三寶。 

zhuan shen gong yăng cháng zhù san băo 



sát hải vạn linh, Cực Lạc đạo sư A Di Đà Phật, 

剎海萬靈。 極樂導師。阿彌陀佛。 

chà hăi wàn líng, jí lè dăo shi, A mí tuó fó, 



Quán Âm, Thế Chí, Thanh Tịnh Hải Chúng. 

觀音勢至。清淨海眾 

Guan yin shì zhì, qing jìng hăi zhòng 



Tất trượng chân hương, phổ đồng cúng dường. 

悉仗真香。普同供養。 

Xi zhàng zhen xiang, pŭ tóng gong yăng 



(Một nén hương này, gốc cuộn ngoài kiếp, nhánh trùm vũ trụ, chưa từng 

được trời đất sanh thành. Há lẽ thuộc âm dương tạo hóa? Đốt đặt trong lò, 

chuyên dâng cúng dường Thường Trụ Tam Bảo, sát hải vạn linh, Cực Lạc 

đạo sư A Di Đà Phật, Quán Âm, Thế Chí, Thanh Tịnh Hải Chúng, đều cậy 

vào chân hương, bình đẳng cúng dường khắp cả). 



Nam mô Hương Vân Cái Bồ Tát Ma Ha Tát. 

南無香雲蓋菩薩摩訶薩。 

Nán mó xiang yún gài pú sà mó he sà. 



Niệm ba lần xong, đại chúng cùng ngồi xuống, khắc193 dẫn khánh, khởi mõ, 

tụng: 



---o0o--- 

 ĐỆ NHẤT THỜI PHÁP SỰ 

第一時法事 

Dì yi shí fă shì 



Nam mô Liên Trì Hải Hội Phật Bồ Tát (3 lần) 

南無蓮池海會佛菩薩 

Nán mó lián chí hăi huì fó pú sà 



Phật Thuyết A Di Đà Kinh 

佛說阿彌陀經 

Fó shuo a mí tuó jing 



Như thị ngã văn: 

如是我聞。 

Rú shì wǒ wén, 



Nhất thời Phật tại Xá Vệ Quốc, Kỳ Thọ Cấp Cô Độc viên, 

一時佛在舍衛國。祇樹給孤獨園。 

Yi shí Fó zài shĕ wèi guó, zhĭ shù jí gu dú yuán 



dữ đại tỳ-kheo tăng, thiên nhị bách ngũ thập nhân câu, 

與大比丘僧。千二百五十人俱。 

yŭ dà bĭ qiu seng, qian èr băi wŭ shí rén ju. 



giai thị đại A La Hán, chúng sở tri thức: 

皆是大阿羅漢。眾所知識。 

jie shì dà a luó hàn. zhòng suǒ zhi shí. 



Trưởng lão Xá Lợi Phất, Ma Ha Mục Kiền Liên, Ma Ha Ca Diếp 

長老舍利弗。摩訶目犍連。摩訶迦葉。 

cháng lăo shè lì fó, mó he mù jian lián, mó he jia shè, 



Ma Ha Ca Chiên Diên, Ma Ha Câu Hy La, Ly Bà Đa, 

摩訶迦旃延。摩訶俱絺羅。離婆多。 

Mó he jia zhan yán, mó he ju chi luó, lí pó duo 



Châu Lợi Bàn Đà Già, Nan Đà, A Nan Đà, La Hầu La 

周利槃陀伽。難陀。阿難陀。羅睺羅。 

Zhou lì pán tuó qié, nán tuó, a nán tuó, luó hóu luó. 



Kiều Phạm Ba Đề, Tân Đầu Lô Phả La Đọa, Ca Lưu Đà Di, 

憍梵波提。賓頭盧頗羅墮。迦留陀夷。 

Jiao fàn bo tí, bin tóu lú pǒ luó duò, jia liù tuó yí. 



Ma Ha Kiếp Tân Na, Bạc Câu La, A Nậu Lâu Đà. 

摩訶劫賓那。薄拘羅。阿耨樓馱。 

Mó he jié bin nă, bó ju luó, a nòu lóu tuó. 



Như thị đẳng chư đại đệ tử. 

如是等諸大弟子。 

Rú shì dĕng zhu dà dì zi. 



Tinh chư Bồ Tát Ma Ha Tát: Văn Thù Sư Lợi Pháp Vương Tử, 

並諸菩薩摩訶薩。文殊師利法王子。 

Bìng zhu pú sà mó he sà. Wén shu shi lì fă wáng zi. 



A Dật Đa Bồ Tát, Càn Đà Ha Đề Bồ Tát, Thường Tinh Tấn Bồ Tát, 

阿逸多菩薩。乾陀訶提菩薩。常精進菩薩。 

A yì duo pú sà, gan tuó he tí pú sà, cháng jing jìn pú sà, 



dữ như thị đẳng chư đại Bồ Tát, cập Thích Đề Hoàn Nhân đẳng 

與如是等諸大菩薩。及釋提桓因等。 

yŭ rú shì dĕng zhu dà pú sà, jí shì tí huán yin dĕng, 



vô lượng chư thiên đại chúng câu. 

無量諸天大眾俱。 

wú liàng zhu tian dà zhòng ju, 



Nhĩ thời, Phật cáo Xá Lợi Phất: 

爾時佛告長老舍利弗。 

Ĕr shí Fó gào cháng lăo shè lì fó, 



Tùng thị Tây Phương quá thập vạn ức Phật độ, hữu thế giới danh 

從是西方。過十萬億佛土。有世界名 

Cóng shì xi fang, guò shí wàn yì fó tŭ, yǒu shì jiè míng 



viết Cực Lạc. Kỳ độ hữu Phật, hiệu A Di Đà, 

曰極樂。其土有佛。號阿彌陀。 

yue jí lè. qí tŭ yǒu fó hào A mí tuó. 



kim hiện tại thuyết pháp. 

今現在說法 。 

jin xiàn zài shuo fă. 



Xá Lợi Phất! Bỉ độ hà cố danh vi Cực Lạc? 

舍利弗。彼土何故名為極樂。 

Shè lì fó, Bĭ tŭ hé gù míng wéi jí lè. 



Kỳ quốc chúng sanh vô hữu chúng khổ, đản thọ chư lạc, cố danh Cực Lạc. 

其國眾生。無有眾苦。但受諸樂。故名極樂。 

Qí guó zhòng sheng, wú yǒu zhòng kŭ, dàn shòu zhu lè, gù míng jí lè, 



Hựu Xá Lợi Phất! Cực Lạc quốc độ, thất trùng lan thuẫn, thất trùng la võng, 

thất trùng hàng thụ, giai thị tứ bảo, châu táp vi nhiễu. Thị cố bỉ quốc danh vi 

Cực Lạc. 

又舍利弗。極樂國土。七重欄楯。七重羅網。七重行樹。皆是四寶。

周匝圍繞。是故彼國名為極樂。 

Yòu shè  lì  fó, Jí  lè  guó tŭ, qi zhòng  lán shǔn, qi zhòng  luó wăng, qi chóng 

háng shù. jie shì sì băo, zhou za wéi rào. Shì gù bĭ guó míng wéi jí lè, 



Hựu Xá Lợi Phất! Cực Lạc quốc độ hữu thất bảo trì, bát công đức thủy sung 

mãn kỳ trung. Trì để thuần dĩ kim sa bố địa, tứ biên giai đạo, kim, ngân, lưu 

ly, pha lê hiệp thành. 

又舍利弗。極樂國土。有七寶池。八功德水。充滿其中。池底純以金

沙布地。四邊階道。金銀琉璃。玻璃合成。 

Yòu  shè  lì  fó,  Jí  lè  guó  tŭ,  yǒu  qi  băo  chí,  ba  gong  dé  shuĭ,  chong  măn  qí 

zhong,  chí  dĭ  chún  yĭ  jin  sha  bù  dì,  sì  bian  jie  dào,  jin  yín  liú  lí,  bo  lí  hé 

chéng. 



Thượng hữu lâu các, diệc dĩ kim, ngân, lưu ly, pha lê, xa cừ, xích châu, mã 

não nhi nghiêm sức chi. 

上有樓閣。亦以金。銀。琉璃。玻璃。硨磲。赤珠。瑪瑙。而嚴飾之

。 

Shàng yǒu lóu gé, yì yĭ jin, yín, liú lí, bo lí, che qú, chì chú, mă năo, ér yán 

shì zhi, 



Trì trung liên hoa, đại như xa luân, thanh sắc thanh quang, hoàng sắc hoàng 

quang, xích sắc xích quang, bạch sắc bạch quang, vi diệu hương khiết. 

池中蓮華。大如車輪。青色青光。黃色黃光。赤色赤光。白色白光。

微妙香潔。 

Chí  zhong  lián  huá,  dà  rú  che  lún,  qing  sè  qing  guang,  huáng  sè  huáng 

guang, chì sè chì guang, bái sè bái guang, wéi miào xiang jié 



Xá Lợi Phất! Cực Lạc quốc độ thành tựu như thị công đức trang nghiêm. 

舍利弗。極樂國土，成就如是功德莊嚴。 

Shè lì fó, jí lè guó tŭ, chéng jiù rú shì gong dé zhuang yán , 



Hựu Xá Lợi Phất! Bỉ Phật quốc độ thường tác thiên nhạc, hoàng kim vi địa. 

又舍利弗。彼佛國土。常作天樂。黃金為地。 

Yòu shè lì fó, bĭ fó guó tŭ, cháng zuò tian yuè, huáng jin wéi dì, 



Trú dạ lục thời, vũ thiên mạn-đà-la hoa. 

晝夜六時。雨天曼陀羅華。 

Zhòu yè liù shí, yŭ tian màn tuó luó huá, 



Kỳ độ chúng sanh, thường dĩ thanh đán, các dĩ y kích, 

其土眾生。常以清旦。各以衣裓。 

Qí tŭ zhòng sheng, cháng yĭ qing dàn, gè yĭ yi gé . 



thịnh  chúng  diệu  hoa,  cúng  dường  tha  phương  thập  vạn  ức  Phật, 

盛眾妙華。供養他方十萬億佛。 

shèng zhòng miào huá, gong yăng ta fang shí wàn yì fó, 



tức dĩ thực thời, hoàn đáo bổn quốc, phạn thực kinh hành. 

即以食時。還到本國。飯食經行。 

jí yĭ shí shí, huán dào bĕn guó, fàn shí jing xíng, 



Xá Lợi Phất! Cực Lạc quốc độ thành tựu như thị công đức trang nghiêm. 

舍利弗。極樂國土，成就如是功德莊嚴。 

Shè lì fó, Jí lè guó tŭ, chéng jiù rú shì gong dé zhuang yán . 



Phục thứ, Xá Lợi Phất! Bỉ quốc thường hữu chủng chủng kỳ diệu tạp sắc chi 

điểu,  bạch  hạc,  khổng  tước,  anh  vũ,  xá-lợi,  ca-lăng-tần-già,  cộng  mạng  chi 

điểu. 

復次舍利弗。彼國常有種種奇妙雜色之鳥。白鶴。孔雀。鸚鵡。舍利

。迦陵頻伽。共命之鳥。 

Fù  cì  shè  lì  fó,  bĭ  guó  cháng  yǒu  zhǒng  zhǒng  qí  miào  zá  sè  zhi  niăo,  bái 

háo, kǒng què, ying wŭ, shè lì, jia líng pín qié, gòng mìng zhi niăo. 



Thị chư chúng điểu trú dạ lục thời xuất hòa nhã âm. 

是諸眾鳥。晝夜六時。出和雅音。 

Shì zhu zhòng niăo, zhòu yè liù shí, chu hé yă yin. 



Kỳ âm diễn sướng Ngũ Căn, Ngũ Lực, Thất Bồ Đề Phần, 

其音演暢五根。五力。七菩提分 

Qí yin yĭn chàng wŭ gen, wŭ lì, qi pú tí fen, 



Bát Thánh Đạo Phần, như thị đẳng pháp, 

八聖道分。如是等法。 

ba shèng dào fen, rú shì dĕng fă, 



kỳ độ chúng sanh, văn thị âm dĩ, giai tất niệm Phật, niệm Pháp, niệm Tăng. 

其土眾生。聞是音已。皆悉念佛念法念僧。   

qí tŭ zhòng sheng, wén shì yin yĭ, jie xi niàn fó niàn fă niàn seng. 



Xá Lợi Phất! Nhữ vật vị thử điểu thật thị tội báo sở sanh. 

舍利弗。汝勿謂此鳥。實是罪報所生。 

Shè lì fó, Rŭ wù wèi cĭ niăo, shí shì zuì bào suǒ sheng. 



Sở dĩ giả hà? Bỉ Phật quốc độ vô tam ác đạo. 

所以者何。彼佛國土。無三惡道。 

Suǒ yĭ zhĕ hé. Bĭ fó guó tŭ, wú san è dào. 



Xá  Lợi  Phất!  Kỳ  Phật  quốc  độ  thượng  vô  ác  đạo  chi  danh,  hà  huống  hữu 

thật? 

舍利弗。其佛國土。尚無惡道之名。何況有實。 

Shè lì fó, Qí fó guó tŭ, cháng wú è dào zhi míng, hé kuàng yǒu shí 



Thị chư chúng điểu  giai thị  A Di Đà Phật  dục  linh pháp âm tuyên  lưu biến 

hóa sở tác. 

是諸眾鳥。皆是阿彌陀佛。欲令法音宣流。變化所作。 

Shì zhu zhòng niăo, jie shì a mí tuó fó, yù lìng fă yin xuan liú, biàn huà suǒ 

zuò. 



Xá Lợi Phất! Bỉ Phật quốc độ, vi phong xuy động chư bảo hàng thọ, cập bảo 

la võng, xuất vi diệu âm. 

舍利弗。彼佛國土。微風吹動諸寶行樹。及寶羅網。出微妙音。 

Shè  lì  fó,  Bĭ  fó  guó  tŭ,  wéi  feng  chui  dòng  zhu  băo  háng  shù,  jí  băo  luó 

wăng, chu wéi miào yin, 



Thí như bách thiên chủng nhạc đồng thời câu tác. 

譬如百千種樂。同時俱作。 

Pì rú băi qian zhǒng yuè, tóng shí ju zuò, 



Văn thị âm giả, tự nhiên giai sanh niệm Phật, niệm Pháp, niệm Tăng chi tâm. 

聞是音者。自然皆生念佛念法念僧之心。 

Wén shì yin zhĕ, zì rán jie sheng niàn fó niàn fă niàn seng zhi xin. 



Xá Lợi Phất! Kỳ Phật quốc độ thành tựu như thị công đức trang nghiêm. 

舍利弗。其佛國土。成就如是功德莊嚴。 

Shè lì fó, Qí fó guó tŭ, chéng jiù rú shì gong dé zhuang yán 



Xá Lợi Phất! Ư nhữ ý vân hà? Bỉ Phật hà cố hiệu A Di Đà? 

舍利弗。於汝意云何。彼佛何故號阿彌陀。 

Shè lì fó, Yú rŭ yì yún hé, bĭ fó hé gù hào a mí tuó. 



Xá Lợi  Phất!  Bỉ  Phật quang  minh  vô  lượng chiếu thập phương  quốc, vô sở 

chướng ngại. Thị cố hiệu vi A Di Đà. 

舍利弗。彼佛光明無量。照十方國。無所障礙。是故號為阿彌陀。 

Shè lì fó, Bĭ fó guang míng wú liàng, zhào shí fang guó, wú suǒ zhàng ài, shì 

gù hào wéi a mí tuó. 



Hựu  Xá  Lợi  Phất!  Bỉ  Phật  thọ  mạng  cập  kỳ  nhân  dân,  vô  lượng  vô  biên  A 

Tăng Kỳ kiếp. Cố danh A Di Đà. 

又舍利弗。彼佛壽命。及其人民。無量無邊阿僧祇劫。故名阿彌陀。 

Yòu shè lì fó, Bĭ fó shòu mìng, jí qí rén mín, wú liàng wú bian a seng zhĭ jié, 

gù míng a mí tuó. 



Xá Lợi Phất! A Di Đà Phật thành Phật dĩ lai, ư kim thập kiếp. 

舍利弗。阿彌陀佛。成佛以來。於今十劫。 

Shè lì fó, A mí tuó fó, chéng fó yĭ lái, yú jin shí jié. 



Hựu Xá Lợi Phất! Bỉ Phật hữu vô lượng vô biên Thanh Văn đệ tử, giai A La 

Hán, phi thị toán số chi sở năng tri. Chư Bồ Tát chúng diệc phục như thị. 

又舍利弗。彼佛有無量無邊聲聞弟子。皆阿羅漢。非是算數之所能知

。諸菩薩眾。亦復如是。 

Yòu Shè lì fó, Bĭ fó yǒu wú liàng wú bian sheng wén dì zi, jie a luó hàn, fei 

shì suàn shù zhi suǒ néng zhi. Zhu pú sà zhòng. yì fù rú shì. 



Xá Lợi Phất! Bỉ Phật quốc độ thành tựu như thị công đức trang nghiêm. 

舍利弗。彼佛國土。成就如是功德莊嚴。 

Shè lì fó, Bĭ fó guó tŭ, chéng jiù rú shì gong dé zhuang yán. 



Hựu Xá Lợi Phất! Cực Lạc quốc độ chúng sanh sanh giả, giai thị A Bệ Bạt 

Trí. 

又舍利弗。極樂國土。眾生生者。皆是阿鞞跋致。 

Yòu shè lì fó, jí lè guó tŭ, zhòng sheng sheng zhĕ, jie shì a pí bá zhì. 



Kỳ trung đa hữu Nhất Sanh Bổ Xứ, kỳ số thậm đa, phi thị toán số sở năng tri 

chi, đản khả dĩ vô lượng vô biên A Tăng Kỳ thuyết. 

其中多有一生補處。其數甚多。非是算數所能知之。但可以無量無邊

阿僧祇說。 

Qí  zhong  duo  yǒu  yi  sheng  bŭ  chŭ,  qí  shù  shèn  duo,  fei  shì  suàn  shù  suǒ 

néng zhi zhi, dàn kĕ yĭ wú liàng wú bian a seng zhĭ shuo. 



Xá Lợi Phất! Chúng sanh  văn  giả, ưng đương phát  nguyện,  nguyện sanh bỉ 

quốc. 

舍利弗。眾生聞者。應當發願。願生彼國。 

Shè lì fó, Zhòng sheng wén zhĕ, yìng dang fa yuàn, yuàn sheng bĭ guó. 



Sở dĩ giả hà? Đắc dữ như thị chư thượng thiện nhân câu hội nhất xứ. 

所以者何。得與如是諸上善人。俱會一處。 

Suǒ yĭ zhĕ hé. De yŭ rú shì zhu shàng shàn rén, ju huì yi chŭ. 



Xá Lợi Phất! Bất khả dĩ thiểu thiện căn, phước đức, nhân duyên đắc sanh bỉ 

quốc. 

舍利弗。不可以少善根福德因緣。得生彼國。 

Shè lì fó, Bù kĕ yĭ shăo shàn gen fú dé yin yuán, de sheng bĭ guó. 



Xá  Lợi  Phất!  Nhược  hữu  thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân  văn  thuyết  A  Di  Đà 

Phật, chấp trì danh hiệu, 

舍利弗。若有善男子。善女人。聞說阿彌陀佛。執持名號。 

Shè  lì  fó,  Ruò  yǒu  shàn  nán  zi,  shàn  nǚ  rén,  wén  shuo  a  mí  tuó  fó,  zhí  chí 

míng hào. 



Nhược nhất nhật, nhược nhị nhật, nhược tam nhật, nhược tứ nhật, nhược ngũ 

nhật, nhược lục nhật, nhược thất nhật, nhất tâm bất loạn. 

若一日。若二日。若三日。若四日。若五日。若六日。若七日。一心

不亂。 

Ruò yi rì, ruò èr rì, ruò san rì, ruò sì rì, ruò wŭ rì, ruò liù rì, ruò qi rì, yi xin 

bù luàn. 



Kỳ nhân lâm mạng chung thời, A Di Đà Phật dữ chư thánh chúng hiện tại kỳ 

tiền. 

其人臨命終時。阿彌陀佛。與諸聖眾。現在其前。 

Qí rén lín mìng zhong shí. A mí tuó fó, yŭ zhu shèng zhòng, xiàn zài qí qián. 



Thị nhân chung thời, tâm bất điên đảo, tức đắc vãng sanh A Di Đà Phật Cực 

Lạc quốc độ. 

是人終時。心不顛倒。即得往生阿彌陀佛極樂國土。 

Shì rén zhong shí, xin bù dian dào, jí de wǎng shēng a mí tuó fó jí lè guó tŭ. 



Xá Lợi Phất! Ngã kiến thị lợi cố thuyết thử ngôn: “Nhược hữu chúng sanh, 

văn thị thuyết giả, ưng đương phát nguyện, sanh bỉ quốc độ”. 

舍利弗。我見是利。故說此言。若有眾生。聞是說者。應當發願。生

彼國土。 

Shè lì fó, Wǒ jiàn shì lì, gù shuo cĭ yán, ruò yǒu zhòng sheng, wén shì shuo 

zhĕ, yìng dang fa yuàn, sheng bĭ guó tŭ. 



Xá Lợi Phất! Như ngã kim giả tán thán A Di Đà Phật bất khả tư nghị công 

đức chi lợi. 

舍利弗。如我今者。讚歎阿彌陀佛。不可思議功德之利 

Shè lì fó, Rú wǒ jin zhĕ, zàn tàn a mí tuó fó, bù kĕ si yì gong dé zhi lì. 



Đông phương diệc hữu A Súc Bệ Phật, Tu Di Tướng Phật, Đại Tu Di Phật, 

Tu Di Quang Phật, Diệu Âm Phật, 

東方亦有阿閦鞞佛。須彌相佛。大須彌佛。須彌光佛。妙音佛。 

Dong fang yì yǒu a shóu pí fó, xu mí xiang fó, dà xu mí fó, xu mí guang fó, 

miào yin fó, 



Như thị đẳng hằng hà sa số chư Phật, các ư kỳ quốc, xuất quảng trường thiệt 

tướng biến phú tam thiên đại thiên thế giới, 

如是等恆河沙數諸佛各於其國。出廣長舌相。遍覆三千大千世界。 

Rú  shì  dĕng  héng  hé  sha  shù  zhu  fó  gè  yú  qí  guó,  chu  guăng  cháng  shé 

xiang, biàn fù san qian dà qian shì jiè. 



thuyết thành thật ngôn: “Nhữ đẳng chúng sanh đương tín thị Xưng Tán Bất 

Khả Tư Nghị Công Đức Nhất Thiết Chư Phật Sở Hộ Niệm kinh”. 

說誠實言。汝等眾生。當信是稱讚不可思議功德一切諸佛所護念經。 

shuo chéng shí yán. Rŭ dĕng zhòng sheng, dang xìn shì cheng zàn bù kĕ si yì 

gong dé yi qie zhu fó suǒ hù niàn jing. 



Xá Lợi Phất! Nam phương thế giới hữu Nhật Nguyệt Đăng Phật, Danh Văn 

Quang  Phật,  Đại  Diệm  Kiên  Phật,  Tu  Di  Đăng  Phật,  Vô  Lượng  Tinh  Tấn 

Phật, như thị đẳng hằng hà sa số chư Phật, các ư kỳ quốc, xuất quảng trường 

thiệt  tướng  biến  phú  tam  thiên  đại  thiên  thế  giới,  thuyết  thành  thật  ngôn: 

“Nhữ đẳng chúng sanh đương tín thị Xưng Tán Bất Khả Tư Nghị Công Đức 

Nhất Thiết Chư Phật Sở Hộ Niệm Kinh”. 

舍利弗。南方世界。有日月燈佛。名聞光佛。大燄肩佛。須彌燈佛。

無量精進佛。如是等恆河沙數諸佛。各於其國。出廣長舌相。遍覆三

千大千世界。說誠實言。汝等眾生。當信是稱讚不可思議功德一切諸

佛所護念經。 

Shè  lì fó, Nán  fang shì jiè,  yǒu  rì  yuè deng  fó,  míng wén  guang  fó, dà  yàn 

jian fó, xu mí deng fó, wú liàng jing jìn fó, rú shì dĕng héng hé sha shù zhu 

fó, gè yú qí guó, chu guăng cháng shé xiang, biàn fù san qian dà qian shì jiè, 

shuo chéng shí yán. Rŭ dĕng zhòng sheng, dang xìn shì cheng zàn bù kĕ si yì 

gong dé yi qie zhu fó suǒ hù niàn jing. 



Xá  Lợi  Phất!  Tây  phương  thế  giới  hữu  Vô  Lượng  Thọ  Phật,  Vô  Lượng 

Tướng  Phật,  Vô  Lượng  Tràng  Phật,  Đại  Quang  Phật,  Đại  Minh  Phật,  Bảo 

Tướng Phật, Tịnh Quang Phật. Như thị đẳng hằng hà sa số chư Phật các ư kỳ 

quốc,  xuất  quảng  trường  thiệt  tướng  biến  phú  tam  thiên  đại  thiên  thế  giới, 

thuyết thành thật ngôn: “Nhữ đẳng chúng sanh đương tín thị Xưng Tán Bất 

Khả Tư Nghị Công Đức Nhất Thiết Chư Phật Sở Hộ Niệm Kinh”. 

舍利弗。西方世界。有無量壽佛。無量相佛。無量幢佛。大光佛。大

明佛。寶相佛。淨光佛。如是等恆河沙數諸佛。各於其國。出廣長舌

相。遍覆三千大千世界。說誠實言。汝等眾生。當信是稱讚不可思議

功德一切諸佛所護念經。 

Shè lì fó, Xi fang shì jiè, yǒu wú liàng shòu fó, wú liàng xiang fó, wú liàng 

chuáng fó, dà guang fó, dà míng fó, băo xiang fó, jìng guang fó, rú shì dĕng 

héng hé sha shù zhu fó, gè yú qí guó, chu guăng cháng shé xiang, biàn fù san 

qian dà qian shì jiè, shuo chéng shí yán. Rŭ dĕng zhòng sheng, dang xìn shì 

cheng zàn bù kĕ si yì gong dé yi qie zhu fó suǒ hù niàn jing. 



Xá Lợi Phất! Bắc phương thế giới hữu Diệm Kiên Phật, Tối Thắng Âm Phật, 

Nan Trở Phật, Nhật Sanh Phật, Võng Minh Phật. Như thị đẳng hằng hà sa số 

chư  Phật  các  ư kỳ  quốc,  xuất  quảng  trường  thiệt  tướng  biến  phú  tam  thiên 

đại thiên thế giới, thuyết thành thật ngôn: “Nhữ đẳng chúng sanh đương tín 

thị Xưng Tán Bất Khả Tư Nghị Công Đức Nhất Thiết Chư Phật Sở Hộ Niệm 

Kinh”. 

舍利弗。北方世界。有燄肩佛。最勝音佛。難沮佛。日生佛。網明佛

。如是等恆河沙數諸佛。各於其國。出廣長舌相。遍覆三千大千世界

。說誠實言。汝等眾生。當信是稱讚不可思議功德一切諸佛所護念經

。 

Shè  lì  fó,  Bĕi  fang  shì  jiè,  yǒu  yàn  jian  fó,  zuì  shèng  yin  fó,  nán  jŭ  fó,  rì 

sheng  fó, wăng  míng fó, rú shì  dĕng  héng hé sha shù zhu  fó,  gè  yú qí  guó, 

chu guăng cháng shé xiang, biàn fù san qian dà qian shì jiè, shuo chéng shí 

yán, rŭ dĕng zhòng sheng, dang xìn shì cheng zàn bù kĕ si yì gong dé yi qie 

zhu fó suǒ hù niàn jing. 



Xá  Lợi  Phất!  Hạ  phương  thế  giới  hữu  Sư  Tử  Phật,  Danh  Văn  Phật,  Danh 

Quang  Phật,  Đạt  Ma  Phật,  Pháp  Tràng  Phật,  Trì  Pháp  Phật.  Như  thị  đẳng 

hằng  hà  sa  số  chư Phật  các  ư kỳ  quốc,  xuất  quảng  trường  thiệt  tướng  biến 

phú  tam  thiên  đại  thiên  thế  giới,  thuyết  thành  thật  ngôn:  “Nhữ đẳng  chúng 

sanh  đương tín thị Xưng  Tán  Bất  Khả Tư Nghị Công  Đức Nhất  Thiết Chư 

Phật Sở Hộ Niệm Kinh”. 

舍利弗。下方世界有師子佛。名聞佛。名光佛。達磨佛。法幢佛。持

法佛。如是等恆河沙數諸佛。各於其國。出廣長舌相。遍覆三千大千

世界。說誠實言。汝等眾生。當信是稱讚不可思議功德一切諸佛所護

念經。 

Shè lì fó, Xià fang shì jiè yǒu shi zi fó, míng wén fó, míng guang fó, dá mó 

fó, fă chuáng fó, chí fă fó, rú shì dĕng héng hé sha shù zhu fó, gè yú qí guó, 

chu guăng cháng shé xiang, biàn fù san qian dà qian shì jiè, shuo chéng shí 

yán, rŭ dĕng zhòng sheng, dang xìn shì cheng zàn bù kĕ si yì gong dé yi qie 

zhu fó suǒ hù niàn jing. 



Xá Lợi Phất! Thượng phương thế giới hữu Phạm Âm Phật, Tú Vương Phật, 

Hương Thượng Phật, Hương Quang Phật, Đại Diệm Kiên Phật, Tạp Sắc Bảo 

Hoa  Nghiêm  Thân  Phật,  Sa  La  Thụ  Vương  Phật,  Bảo  Hoa  Đức  Phật,  Kiến 

Nhất  Thiết  Nghĩa  Phật,  Như  Tu  Di  Sơn  Phật.  Như  thị  đẳng  hằng  hà  sa  số 

chư  Phật  các  ư kỳ  quốc,  xuất  quảng  trường  thiệt  tướng  biến  phú  tam  thiên 

đại thiên thế giới, thuyết thành thật ngôn: “Nhữ đẳng chúng sanh đương tín 

thị Xưng Tán Bất Khả Tư Nghị Công Đức Nhất Thiết Chư Phật Sở Hộ Niệm 

Kinh”. 

舍利弗。上方世界有梵音佛。宿王佛。香上佛。香光佛。大燄肩佛。

雜色寶華嚴身佛。娑羅樹王佛。寶華德佛。見一切義佛。如須彌山佛

。如是等恆河沙數諸佛。各於其國。出廣長舌相。遍覆三千大千世界

。說誠實言。汝等眾生。當信是稱讚不可思議功德一切諸佛所護念經 

Shè  lì  fó,  Shàng  fang  shì  jiè  yǒu  fàn  yin  fó,  sù  wáng  fó,  xiang  shàng  fó, 

xiang guang fó, dà yàn jian fó, zá sè băo huá yán shen fó, suo luó shù wáng 

fó, băo huá dé fó, jiàn yi qie yì fó, rú xu mí shan fó, rú shì dĕng héng hé sha 

shù  zhu  fó,  gè  yú  qí  guó,  chu  guăng  cháng  shé  xiang,  biàn  fù  san  qian  dà 

qian shì  jiè, shuo chéng shí  yán. Rŭ dĕng  zhòng sheng. dang  xìn shì cheng 

zàn bù kĕ si yì gong dé yi qie zhu fó suǒ hù niàn jing. 



Xá Lợi Phất! Ư nhữ ý vân hà? Hà cố danh vi “Nhất Thiết Chư Phật Sở Hộ 

Niệm Kinh”? 

舍利弗。於汝意云何。何故名為一切諸佛所護念經。 

Shè lì fó, yú rŭ yì yún hé, hé gù míng wéi yi qie zhu fó suǒ hù niàn jing. 



Xá  Lợi  Phất!  Nhược  hữu  thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân  văn  thị  kinh,  thọ  trì 

giả, cập  văn chư Phật danh  giả, thị chư thiện  nam tử, thiện  nữ  nhân  giai  vi 

nhất thiết chư Phật chi sở hộ niệm, giai đắc bất thoái chuyển ư A Nậu Đa La 

Tam Miệu Tam Bồ Đề. 

舍利弗。若有善男子善女人。聞是經受持者。及聞諸佛名者。是諸善

男子善女人。皆為一切諸佛之所護念。皆得不退轉於阿耨多羅三藐三

菩提。 

Shè lì fó, ruò yǒu shàn nán zi shàn nǚ rén, wén shì jing shòu chí zhĕ, jí wén 

zhu  fó  míng  zhĕ, shì zhu shàn  nán zi shàn  nǚ rén,  jie wéi  yi  qie zhu  fó zhi 

suǒ hù niàn, jie de bù tuì zhuăn yú a nòu duo luó san miăo san pú tí. 



Thị cố Xá  Lợi Phất! Nhữ đẳng  giai đương tín thọ  ngã  ngữ cập chư Phật sở 

thuyết. 

是故舍利弗。汝等皆當信受我語。及諸佛所說。 

Shì gù shè lì fó, rŭ dĕng jie dang xìn shòu wǒ yŭ, jí zhu fó suǒ shuo. 



Xá Lợi Phất! Nhược hữu nhân dĩ phát nguyện, kim phát nguyện, đương phát 

nguyện,  dục  sanh  A  Di  Đà  Phật  quốc  giả,  thị  chư  nhân  đẳng  giai  đắc  bất 

thoái chuyển ư A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề. Ư bỉ quốc độ, nhược dĩ 

sanh, nhược kim sanh, nhược đương sanh. 

舍利弗。若有人已發願。今發願。當發願。欲生阿彌陀佛國者。是諸

人等。皆得不退轉於阿耨多羅三藐三菩提。於彼國土。若已生。若今

生。若當生。 

Shè lì fó, ruò yǒu rén yĭ fa yuàn, jin fa yuàn, dang fa yuàn, yù sheng a mí tuó 

fó guó zhĕ, shì zhu rén dĕng, jie de bù tuì zhuăn yú a nòu duo luó san miăo 

san pú tí. Yú bĭ guó tŭ, ruò yĭ sheng, ruò jin sheng, ruò dang sheng. 



Thị  cố  Xá  Lợi  Phất!  Chư  thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân,  nhược  hữu  tín  giả, 

ưng đương phát nguyện, sanh bỉ quốc độ. 

是故舍利弗。諸善男子善女人。若有信者。應當發願。生彼國土。 

Shì gù shè lì fó, zhu shàn nán zi shàn nǚ rén. Ruò yǒu xìn zhĕ, yìng dang fa 

yuàn, sheng bĭ guó tŭ. 



Xá Lợi Phất! Như ngã kim giả, xưng tán chư Phật bất khả tư nghị công đức. 

舍利弗。如我今者。稱讚諸佛不可思議功德 

Shè lì fó, rú wǒ jin zhĕ, cheng zàn zhu fó bù kĕ si yì gong dé. 



Bỉ chư Phật đẳng diệc xưng tán ngã bất khả tư nghị công đức, 

彼諸佛等,亦稱讚我 ,不可思議功德 

Bĭ zhu fó dĕng, yì cheng zàn wǒ, bù kĕ si yì gong dé 



nhi tác thị ngôn: “Thích Ca Mâu Ni Phật năng vi thậm nan hy hữu chi sự, 

而作是言。釋迦牟尼佛。能為甚難希有之事。 

ér zuò shì yán, shì jia móu ní fó, néng wéi shèn nán xi yǒu zhi shì. 



năng  ư  Sa  Bà  quốc  độ,  ngũ  trược  ác  thế:  kiếp  trước,  kiến  trược,  phiền  não 

trược,  chúng  sanh  trược,  mạng  trược  trung,  đắc  A  Nậu  Đa  La  Tam  Miệu 

Tam  Bồ  Đề,  vị  chư  chúng  sanh  thuyết  thị  nhất  thiết  thế  gian  nan  tín  chi 

pháp”. 

能於娑婆國土。五濁惡世。劫濁。見濁。煩惱濁。眾生濁。命濁中。

得阿耨多羅三藐三菩提。為諸眾生。說是一切世間難信之法。 

néng  yú  suo  pó  guó  tŭ.  wŭ  zhuó  è  shì,  jié  zhuó,  jiàn  zhuó,  fán  năo  zhuó, 

zhòng  sheng  zhuó,  mìng  zhuó  zhong,  de  a  nòu  duo  luó  san  miăo  san  pú  tí, 

wéi zhu zhòng sheng, shuo shì yi qie shì jian nán xìn zhi fă. 



Xá Lợi Phất! Đương tri ngã ư ngũ trược ác thế, hành thử nan sự, 

舍利弗。當知我於五濁惡世。行此難事 

Shè lì fó, dang zhi wǒ yú wŭ zhuó è shì, xíng cĭ nán shì 



đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, 

得阿耨多羅三藐三菩提。 

de a nòu duo luó san miăo san pú tí. 



vị nhất thiết thế gian thuyết thử nan tín chi pháp, thị vi thậm nan! 

爲一切世間說此難信之法 

wéi yi qie shì jian shuo cĭ nán xìn zhi fă 



Phật  thuyết  thử  kinh  dĩ,  Xá  Lợi  Phất  cập  chư  tỳ-kheo,  nhất  thiết  thế  gian, 

thiên,  nhân,  A  Tu  La  đẳng,  văn  Phật  sở  thuyết,  hoan  hỷ  tín  thọ,  tác  lễ  nhi 

khứ. 

佛說此經已。舍利弗。及諸比丘。一切世間天人阿修羅等。聞佛所說

。歡喜信受。作禮而去。 

Fó shuo  cĭ  jing  yĭ.  Shè  lì  fó,  jí  zhu  bĭ  qiu,  yi  qie  shì  jian  tian  rén  a  xiu  luó 

dĕng, wén fó suǒ shuo. huan xĭ xìn shòu. zuò lĭ ér qù. 



---o0o--- 

Phật Thuyết A Di Đà Kinh 

佛說阿彌陀經 

Fó shuo a mí tuó jing 



(Tôi nghe như thế này: 

Một  thời,  Phật  ngự  tại  nước  Xá  Vệ,  vườn  Kỳ  Thọ  Cấp  Cô  Độc  và  đại  tỳ-

kheo tăng một ngàn hai trăm năm mươi người cùng nhóm họp, đều là những 

đại  A  La  Hán  được  mọi  người  hay  biết:  Trưởng  lão  Xá  Lợi  Phất,  Ma  Ha 

Mục Kiền Liên, Ma Ha Ca Diếp, Ma Ha Ca Chiên Diên, Ma Ha Câu Hy La, 

Ly  Bà  Đa,  Châu  Lợi  Bàn  Đà  Già,  Nan  Đà,  A  Nan  Đà,  La  Hầu  La,  Kiều 

Phạm Ba Đề, Tân Đầu Lô Phả La Đọa, Ca Lưu Đà Di, Ma Ha Kiếp Tân Na, 

Bạc Câu La, A Nậu Lâu Đà. Các đại đệ tử như thế đó. 

Và các Bồ Tát Ma Ha Tát: Văn Thù Sư Lợi Pháp Vương Tử, A Dật Đa Bồ 

Tát, Càn Đà Ha Đề Bồ Tát, Thường Tinh Tấn Bồ Tát và các đại Bồ Tát như 

thế và Thích Đề Hoàn Nhân v.v… vô lượng chư thiên đại chúng cùng nhóm 

họp. 

Lúc bấy giờ, đức Phật bảo trưởng lão Xá Lợi Phất: 

- Từ đây qua  khỏi  mười  vạn  ức cõi Phật  về phương Tây, có thế  giới tên  là 

Cực Lạc. Cõi ấy có Phật, hiệu là A Di Đà, nay hiện đang thuyết pháp. 

Này  Xá  Lợi  Phất!  Cõi  ấy  vì  sao  tên  là  Cực  Lạc?  Chúng  sanh  cõi  ấy 

không có các sự khổ, chỉ hưởng các sự vui, nên tên là Cực Lạc. 

Lại này Xá Lợi Phất! Cõi nước Cực Lạc, bảy tầng lan can, bảy tầng lưới 

mành,  bảy  tầng  hàng  cây,  đều  bằng  bốn  báu,  bao  quanh  trọn  khắp.  Vì  thế, 

cõi ấy tên là Cực Lạc. 

Lại này Xá Lợi Phất! Cõi nước Cực Lạc có ao bảy báu, nước tám công đức 

đầy ắp trong ấy. Đáy ao thuần dùng cát vàng trải đất. Bốn phía là bậc lên, lối 

đi, dùng vàng, bạc, lưu ly, pha lê hợp thành. Phía trên có lầu gác, cũng dùng 

vàng, bạc, lưu ly, pha lê, xa cừ, xích châu, mã não để trang hoàng. Hoa sen 

trong ao, to như bánh xe, màu xanh ánh sáng xanh, màu vàng ánh sáng vàng, 

màu đỏ ánh sáng đỏ, màu trắng ánh sáng trắng, vi diệu thơm sạch. 

Xá Lợi Phất! Cõi nước Cực Lạc thành tựu công đức trang nghiêm như thế. 

Lại này Xá Lợi Phất! Cõi nước Phật ấy thường tấu nhạc trời, vàng ròng làm 

đất.  Ngày  đêm  sáu  thời,  mưa  hoa  mạn-đà-la  cõi  trời.  Chúng  sanh  cõi  ấy, 

thường  vào  sáng  sớm,  ai  nấy  dùng  y  kích  đựng  các  hoa  đẹp,  cúng  dường 

mười  vạn  ức  Phật  trong  những  phương  khác.  Trong  khoảng  bữa  ăn,  trở  về 

nước mình, dùng cơm, kinh hành. 

Này Xá Lợi Phất! Cõi nước Cực Lạc thành tựu công đức trang nghiêm như 

thế. 

Lại  nữa  Xá  Lợi  Phất!  Cõi  ấy  thường  có  các  loài  chim  kỳ  diệu  nhiều  màu, 

như chim: bạch hạc, khổng tước, anh vũ, xá-lợi, ca-lăng-tần-già, cộng mạng. 

Các loài chim ấy, ngày đêm sáu thời, hót tiếng hòa nhã. Tiếng ấy diễn sướng 

Ngũ Căn, Ngũ  Lực,  Thất  Bồ Đề Phần,  Bát Thánh Đạo Phần, các pháp  như 

vậy. Chúng sanh cõi ấy,  nghe  tiếng ấy rồi, thảy  đều  niệm  Phật,  niệm Pháp, 

niệm Tăng. 

Này Xá Lợi Phất! Ông chớ có nói những con chim ấy thật sự do tội báo sanh 

ra. Vì cớ sao vậy? Cõi nước Phật ấy không có ba đường ác. 

Này  Xá  Lợi  Phất!  Cõi  nước  Phật  đó  còn  không  có  cái  tên  ba  đường  ác, 

huống  hồ  có  thật?  Các  loài  chim  ấy  đều  do  A  Di  Đà  Phật  muốn  pháp  âm 

được tuyên lưu bèn biến hóa ra. 

Này Xá Lợi Phất! Cõi nước Phật ấy gió nhẹ thổi động các hàng cây báu và 

lưới  mành  báu,  phát  ra  âm  thanh  vi  diệu,  ví  như trăm  ngàn  loại  nhạc  cùng 

lúc hòa tấu. Nghe âm thanh ấy tự nhiên đều sanh lòng niệm Phật, niệm Pháp, 

niệm Tăng. 

Này  Xá  Lợi  Phất!  Cõi  nước  Phật  ấy  thành  tựu  công  đức  trang  nghiêm 

như thế. 

Này Xá Lợi Phất! Ý ông nghĩ sao? Vì sao Phật ấy hiệu A Di Đà? 

Này  Xá  Lợi  Phất!  Đức  Phật  ấy  quang  minh  vô  lượng  chiếu  các  cõi  nước 

mười phương không bị chướng ngại. Vì thế, Ngài hiệu là A Di Đà. 

Lại này Xá Lợi Phất! Thọ mạng Phật ấy và nhân dân Ngài vô lượng vô biên 

A Tăng Kỳ kiếp, nên tên là A Di Đà. 

Này Xá Lợi Phất! A Di Đà Phật thành Phật đến nay đã là mười kiếp. 

Lại này Xá Lợi Phất! Đức Phật ấy có vô lượng vô biên đệ tử Thanh Văn, đều 

là A La Hán, chẳng thể tính toán để biết được nổi. Các vị Bồ Tát cũng giống 

như thế. 

Này  Xá  Lợi  Phất!  Cõi  nước  Phật  ấy  thành  tựu  công  đức  trang  nghiêm  như 

thế. 

Lại  này Xá  Lợi Phất! Chúng sanh sanh  vào cõi  nước Cực  Lạc đều  là  A  Bệ 

Bạt Trí, trong số ấy nhiều vị là Nhất Sanh Bổ Xứ, số ấy rất nhiều, chẳng thể 

tính toán hòng biết được nổi, chỉ có thể tạm nói là vô lượng vô biên A Tăng 

Kỳ. 

Này Xá Lợi Phất! Chúng sanh nghe nói, hãy nên phát nguyện, nguyện sanh 

cõi  ấy.  Vì  cớ  sao  vậy?  Được  cùng  các  thượng  thiện  nhân  như  vậy  cùng 

nhóm họp một chỗ. 

Này Xá Lợi Phất! Chẳng thể dùng chút thiện căn, phước đức, nhân duyên để 

được sanh về cõi kia. 

Này Xá Lợi Phất! Nếu có thiện nam tử, thiện nữ nhân nghe nói đến A Di Đà 

Phật, chấp trì danh hiệu, hoặc một ngày, hoặc hai ngày, hoặc ba ngày, hoặc 

bốn ngày, hoặc năm ngày, hoặc sáu ngày, hoặc bảy ngày, nhất tâm bất loạn. 

Kẻ ấy lúc mạng sắp hết, A Di Đà Phật và các thánh chúng hiện ra trước mặt. 

Người ấy lúc mất, tâm không điên đảo, liền được vãng sanh về cõi Cực Lạc 

của Phật A Di Đà. 

Này Xá  Lợi Phất!  Ta thấy điều  lợi ấy  nên nói  lời sau: “Nếu có chúng sanh 

nghe nói như vậy, phải nên phát nguyện, sanh về cõi kia”. 

Này Xá  Lợi Phất! Như  nay ta tán  thán  lợi  ích công đức chẳng  thể  nghĩ 

bàn của Phật A Di Đà, phương Ðông cũng có A Súc Bệ Phật, Tu Di Tướng 

Phật, Ðại Tu Di Phật, Tu Di Quang Phật, Diệu Âm Phật. Hằng hà sa số chư 

Phật  như  thế  đó,  mỗi  vị  ở  trong  nước  mình,  hiện  tướng  lưỡi  rộng  dài,  che 

khắp tam thiên đại thiên thế giới, nói lời thành thật: “Chúng sanh các ngươi 

nên tin kinh Xưng Tán Bất Khả Tư Nghị Công Ðức Nhất Thiết Chư Phật Sở 

Hộ Niệm này”. 

Này  Xá  Lợi  Phất!  Nam  phương  thế  giới  có  Nhật  Nguyệt  Đăng  Phật,  Danh 

Văn  Quang  Phật,  Đại  Diệm  Kiên  Phật,  Tu  Di  Đăng  Phật,  Vô  Lượng  Tinh 

Tấn  Phật.  Hằng  hà  sa  số  chư  Phật  như  thế  đó,  mỗi  vị  ở  trong  nước  mình, 

hiện tướng lưỡi rộng dài, che khắp tam thiên đại thiên thế giới, nói lời thành 

thực: “Chúng sanh các ngươi nên tin kinh Xưng Tán Bất Khả Tư Nghị Công 

Ðức Nhất Thiết Chư Phật Sở Hộ Niệm này”. 

Xá  Lợi  Phất!  Thế  giới  phương  Tây  có  Vô  Lượng  Thọ  Phật,  Vô  Lượng 

Tướng  Phật,  Vô  Lượng  Tràng  Phật,  Ðại  Quang  Phật,  Ðại  Minh  Phật,  Bảo 

Tướng Phật, Tịnh Quang Phật. Hằng hà sa số chư Phật như thế đó, mỗi vị ở 

trong nước mình, hiện tướng lưỡi rộng dài, che khắp tam thiên đại thiên thế 

giới, nói lời thành thực: “Chúng sanh các ngươi nên tin kinh Xưng Tán Bất 

Khả Tư Nghị Công Ðức Nhất Thiết Chư Phật Sở Hộ Niệm này”. 

Xá Lợi Phất! Thế giới phương Bắc có Diệm Kiên Phật, Tối Thắng Âm Phật, 

Nan  Trở  Phật,  Nhật  Sanh  Phật,  Võng  Minh  Phật.  Hằng  hà  sa  số  chư  Phật 

như thế  đó,  mỗi  vị  ở  trong  nước  mình,  hiện  tướng  lưỡi  rộng  dài,  che  khắp 

tam thiên đại thiên thế giới, nói lời thành thực: “Chúng sanh các ngươi nên 

tin kinh Xưng Tán Bất Khả Tư Nghị Công Ðức Nhất Thiết Chư Phật Sở Hộ 

Niệm này”. 

Xá  Lợi  Phất!  Thế  giới  phương  dưới  có  Sư Tử  Phật,  Danh  Văn  Phật,  Danh 

Quang  Phật,  Đạt  Ma  Phật,  Pháp  Tràng  Phật,  Trì  Pháp  Phật.  Hằng  hà  sa  số 

chư  Phật  như  thế  đó,  mỗi  vị  ở  trong  nước  mình,  hiện  tướng  lưỡi  rộng  dài, 

che  khắp  tam  thiên  đại  thiên  thế  giới,  nói  lời  thành  thực:  “Chúng  sanh  các 

ngươi  nên tin kinh Xưng Tán  Bất  Khả Tư Nghị Công Ðức Nhất  Thiết Chư 

Phật Sở Hộ Niệm này”. 

Xá  Lợi  Phất!  Thế  giới  phương  trên  có  Phạm  Âm  Phật,  Tú  Vương  Phật, 

Hương Thượng Phật, Hương Quang Phật, Đại Diệm Kiên Phật, Tạp Sắc Bảo 

Hoa  Nghiêm  Thân  Phật,  Sa  La  Thọ  Vương  Phật,  Bảo  Hoa  Đức  Phật,  Kiến 

Nhất  Thiết  Nghĩa  Phật,  Như  Tu  Di  Sơn  Phật.  Hằng  hà  sa  số  chư Phật  như 

thế  đó,  mỗi  vị  ở  trong  nước  mình,  hiện  tướng  lưỡi  rộng  dài,  che  khắp  tam 

thiên  đại  thiên  thế  giới,  nói  lời  thành  thực:  “Chúng  sanh  các  ngươi  nên  tin 

kinh  Xưng  Tán  Bất  Khả  Tư  Nghị  Công  Ðức  Nhất  Thiết  Chư  Phật  Sở  Hộ 

Niệm này”. 

Này Xá  Lợi  Phất! Ý ông  nghĩ sao? Vì sao gọi  là kinh Được  Hết  Thảy Chư 

Phật Hộ Niệm? 

Này Xá Lợi Phất! Nếu có thiện nam tử, thiện nữ nhân nghe kinh này, thọ trì 

và  nghe  danh  hiệu  chư  Phật  thì  những  thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân  ấy  đều 

được hết thảy chư Phật hộ niệm, đều được bất thoái chuyển nơi Vô Thượng 

Chánh Đẳng Chánh Giác. 

Vì thế Xá Lợi Phất! Các ông đều phải nên tin nhận lời ta và lời chư Phật đã 

nói. 

Này Xá Lợi Phất! Nếu có người đã phát nguyện, đang phát nguyện, sẽ phát 

nguyện, muốn sanh cõi Phật A Di Đà, thì những người ấy đều được bất thoái 

chuyển nơi Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác, với cõi Phật ấy, hoặc là đã 

sanh, hoặc đang sanh, hoặc sẽ sanh. 

Vì thế Xá Lợi Phất! Các thiện nam tử, thiện nữ nhân, nếu có lòng tin hãy nên 

phát nguyện, sanh cõi nước ấy. 

Này  Xá  Lợi  Phất!  Như  ta  nay  khen  ngợi  công  đức  chẳng  thể  nghĩ  bàn 

của chư Phật. Các đức Phật ấy cũng khen ngợi ta, công đức chẳng thể nghĩ 

bàn, mà nói thế này: “Thích Ca Mâu Ni Phật có thể làm được chuyện hy hữu 

rất khó, có thể ở trong cõi  nước  Sa  Bà, nhằm đời ác  ngũ trược: kiếp trược, 

kiến trược, phiền não trược, chúng sanh trược, mạng trược, đắc Vô Thượng 

Chánh Đẳng Chánh Giác, vì các chúng sanh nói pháp hết thảy thế gian khó 

tin này”. 

Này Xá Lợi Phất! Nên biết ta trong đời ác Ngũ Trược, làm chuyện khó này, 

đắc Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác, vì hết thảy thế gian nói pháp khó 

tin này, thật là rất khó! 

Phật nói kinh này xong, Xá Lợi Phất và các tỳ-kheo, hết thảy thế gian, trời, 

người, A Tu La v.v… nghe lời Phật dạy, hoan hỷ tin nhận, làm lễ mà lui) 



---o0o--- 

2. Vãng Sanh Chú 



Nam mô a di đa bà dạ, đá tha già đa dạ, đá địa dạ tha: A di rị đô bà 

南無阿彌多婆夜, 哆他伽跢夜,哆地夜他。阿彌利都婆   

Nán mó a mí duo pó yè, duo ta qié duo yè, duo dì yè ta, a mí lì dou pó 



tỳ, a di rị đá, tất đam bà tỳ, a di rị đá, tỳ ca lan đế, a di rị đá, tỳ ca 

毗,阿彌利哆,悉耽婆毗,阿彌利哆, 毗迦蘭諦。阿彌利哆, 毗迦 

pí, a mí lì duo, xi dan pó pí, a mí lì duo, pí jia lán dì, a mí lì duo, pí jia 



lan đa. Già di nị, già già na, chỉ đa ca lệ, sa bà ha (3 lần) 

蘭哆 , 伽彌膩 , 伽伽那 , 枳多迦隸 , 娑婆訶 

lán duo, qié mí nì, qié qié nă, zhi duo jia lì, suo pó he 



Nam mô Liên Trì Hội Bồ Tát Ma Ha Tát. 

南無蓮池會菩薩摩訶薩。 

Nán mó lián chí huì pú sà mó he sà 



Niệm ba lần xong, Sư vỗ xích194, bạch: 



---o0o--- 

3. Khai Thị 



Thế giới hà duyên xưng Cực Lạc? 

世界何緣稱極樂。 

Shì jiè hé yuán cheng jí lè 



Chỉ nhân chúng khổ bất năng xâm, 

只因眾苦不能侵。 

Zhi yin zhòng kŭ bù néng qin 



Đạo nhân nhược yếu tầm quy lộ, 

道人若要尋歸路。 

Dào rén ruò yào xún gui lù. 



Đản hướng trần trung liễu tự tâm! 

但向塵中了自心。 

Dàn xiàng chén zhong liăo zì xin 



Tâm tâm tức Phật, đề hồ, tô, lạc, hàm tự nhũ sanh. 

心心即佛 , 醍醐酥酪。咸自乳生 

Xin xin jí fó, tí hú su luò, xián zì rŭ sheng 



Phật Phật duy tâm. Thoa, xuyến, bình, bàn, tận tùng kim xuất. 

佛佛惟心, 釵釧瓶盤。盡從金出。 

Fó fó wéi xin, chai chuàn píng pán, jìn cóng jin chu. 



Thập vạn ức trình, Đông Tây bất cách; 

十萬億程。東西不隔。 

Shí wàn yì chéng, dong xi bù gé. 



nhị lục thời nội, phàm thánh đồng đồ. 

二六時內。凡聖同途。 

èr liù shí nèi. fán shèng tóng tú 



Đê đầu hiệp chưởng bạch ngọc hào, tinh minh nhật lệ. 

低頭合掌白玉毫。星明日麗。 

Di tóu hé zhǎng bái yù háo, xing míng rì lì 



Ca vịnh tán dương tử kim dung. 

歌詠讚揚紫金容。 

Ge yǒng zàn yáng zĭ jin róng. 



Đình chấn lôi oanh, thanh lương nguyệt hề hữu thủy giai hàm. 

霆震雷轟。清涼月兮有水皆含。 

Tíng zhèn léi hong, qing liáng yuè xi yǒu shuĭ jie hán. 



Công đức vân nhi vô sơn bất đới. 

功德雲而無山不戴。 

Gong dé yún ér wú shan bù dài. 



Hương tượng độ hà, nhất cử hồng danh siêu nhị tử. 

香象渡河。一舉洪名超二死。 

Xiang xiàng dù hé, yi jŭ hóng míng chao èr sĭ. 



Ca Lăng xuất xác, thiên xưng gia hiệu áp quần âm. 

迦陵出殼。千稱嘉號壓群音。 

jia líng chu què. qian cheng jia hào ya qún yin. 



Hạ tình duy thổn dĩ nan tư, nhất niệm hồi quang nhi dị vãng. 

下情唯忖以難思。一念回光而易往 

Xià qíng wéi cŭn yĭ nán si, yi niàn huí guang ér yì wăng 



Cứu cánh bất cư tâm ngoại, phân minh chỉ tại mục tiền! 

究竟不居心外。分明祇在目前 

Jiù jìng bù ju xin wài, fēn míng zhĭ zài mù qián 



Thẩm như thị, tức kim chúng đẳng, hệ niệm Di Đà Tam Thời Phật sự. 

審如是。即今眾等。繫念彌陀。三時佛事。 

Shĕn rú shì, jí jin zhòng dĕng, jì niàn mí tuó, san shí fó shì. 



Chỉ như bất thiệp chứng tu, thân mông thọ ký nhất cú, như hà cử dương? 

只如不涉證修。親蒙授記一句。如何舉揚。 

Zhi rú bù shè zhèng xiu, qin méng shòu jì yi jù, rú hé jŭ yáng 



Vỗ xích một tiếng, lại bạch tiếp: 



Phong ngâm thụ thụ thiên ban nhạc, 

風吟樹樹千般樂。 

Feng yín shù shù qian ban yuè. 



Hương xâm trì trì tứ sắc hoa. 

香浸池池四色華。 

Xiang jìn chí chí sì sè huá. 



(Thế giới duyên gì tên Cực Lạc? 

Chỉ vì các khổ chẳng hề xâm, 

Nẻo về nếu muốn tìm cho được, 

Hãy đối trần lao liễu tự tâm. 

Đề  hồ,  tô,  lạc  đều  sanh  từ  sữa;  thoa,  xuyến,  bình,  mâm  đều  chế  từ  vàng. 

Đường  xa  mười  vạn  ức, Đông  Tây  nào có cách ngăn. Trong  mười  hai thời, 

phàm  thánh  cùng  là  một  đường.  Cúi  đầu  chắp  tay  trước  tướng  bạch  ngọc 

hào,  sao  sáng  ngời,  mặt  trời  rạng  rỡ.  Ca  ngâm  khen  ngợi  dung  nhan  vàng 

ròng,  sét  động  sấm  rền.  Mặt  trăng  trong  mát,  hễ  chỗ  nào  có  nước  đều  hiện 

bóng. Mây công đức không  núi  nào chẳng phủ.  Hương tượng195 vượt sông, 

vừa  niệm  hồng  danh  bèn  thoát  khỏi  hai  tử196.  Chim  Ca  Lăng197  ra  khỏi  vỏ, 

niệm  danh  hiệu  tốt  lành,  vượt  trỗi  ngàn  lần  các  âm  thanh  khác.  Dùng  tình 

suy nghĩ khó hiểu thấu, một niệm hồi quang ắt dễ về. Rốt ráo nào phải ngoài 

tâm, phân  minh chỉ  ngay trước  mắt. Xét kỹ  như thế;  vậy  nay đại chúng,  hệ 

niệm  Di Đà, chuyên  tu Tam  Thời  Hệ Niệm  Phật Sự, nhưng  nếu  không  lạm 

dự cả tu lẫn chứng, giải thích câu nói “đích thân được Phật thọ ký” như thế 

nào đây? 



Vỗ xích một tiếng, lại bạch tiếp: 



Gió luồn cây tấu ngàn muôn nhạc, 

Ao bốn màu sen tỏa ngát hương) 



Người gõ mõ bắt giọng: 



---o0o--- 

4. Niệm Phật 



A Di Đà Phật thân kim sắc, 

阿彌陀佛身金色。 

A mí tuó fó shen jin sè. 



Tướng hảo quang minh vô đẳng luân. 

相好光明無等倫 

Xiāng hǎo guang míng wú dĕng lún 



Bạch hào uyển chuyển ngũ Tu Di    

白毫宛轉五須彌 

Bái háo wăn zhuăn wŭ xu mí 



Cám mục trừng thanh tứ đại hải 

紺目澄清四大海 

Gàn mù chéng qīng sì dà hăi 



Quang trung hóa Phật vô số ức 

光中化佛無數億。 

Guang zhong huà fó wú shù yì. 



Hóa Bồ Tát chúng diệc vô biên, 

化菩薩眾亦無邊。 

Huà pú sà zhòng yì wú bian 



Tứ thập bát nguyện độ chúng sanh, 

四十八願度眾生 

Sì shí ba yuàn dù zhòng sheng 



Cửu phẩm hàm linh đăng bỉ ngạn 

九品咸令登彼岸。 

Jiǔ pĭn xián lìng deng bĭ àn 



Nam mô Tây Phương Cực Lạc thế giới đại từ đại bi A Di Đà Phật. 

南無西方極樂世界。大慈大悲。阿彌陀佛。 

Nán mó xi fang jí lè shì jiè, dà cí dà bei, a mí tuó fó. 

(A Di Đà Phật thân vàng ròng, 

Tướng tốt quang minh khôn sánh ví! 

Năm Tu Di uyển chuyển bạch hào, 

Bốn biển lớn trong ngần mắt biếc, 

Trong quang minh hóa vô số Phật, 

Hóa các Bồ Tát cũng vô biên, 

Bốn mươi tám nguyện độ chúng sanh, 

Chín phẩm đều cùng lên bến giác 

Nam mô Tây Phương Cực Lạc thế giới đại từ đại bi A Di Đà Phật) 



Niệm Phật một trăm tiếng, người gõ mõ bắt giọng bài tán sau đây: 



Đệ nhất đại  nguyện 

第一大願。 

Dì yi dà yuàn 



Quán tưởng Di  Đà 

觀想彌陀。 

Guan xiăng mí tuó 



Tứ thập bát nguyện độ  Sa Bà. 

四十八願度娑婆 

Sì shí ba yuàn dù suo pó 



Cửu phẩm dũng kim ba, 

九品湧金波。 

Jiǔ pĭn yǒng jin bo. 



Bảo võng giao la, 

寶網交羅。 

Băo wăng jiao luó 



Độ vong linh xuất ái hà. 

度亡靈出愛河。 

Dù wáng líng chu ài hé 



(Đại nguyện bậc nhất, 

Quán tưởng Di Đà, 

Bốn mươi tám nguyện độ Sa Bà, 

Chín phẩm trỗi sóng vàng, 

Lưới báu chen bày, 

Độ vong linh vượt ái hà) 



Nam mô Liên Trì Hội Bồ Tát Ma Ha Tát 

南無蓮池會菩薩摩訶薩。 

Nán mó lián chí huì pú sà mó hē sà 



Niệm ba lần xong, pháp sư vỗ xích bạch: 



Chư khổ tận tùng tham dục khởi, 

諸苦盡從貪欲起。 

Zhu kŭ jìn cóng tan yù qĭ 



Bất tri tham dục khởi ư hà? 

不知貪欲起於何。 

Bù zhi tan yù qĭ yú hé. 



Nhân vong tự tánh Di Đà Phật, 

因忘自性彌陀佛。 

Yin wàng zì xìng mí tuó fó, 



Dị niệm phân trì tổng thị ma! 

異念紛馳總是魔。 

Yì niàn fen chí zǒng shì mó 



Giáo trung đạo: Sanh nhi vô sanh, Pháp Tánh trạm nhiên. 

教中道。生而無生。法性湛然。 

Jiào zhōng dào: Sheng ér wú sheng, fă xìng zhàn rán. 



Vô sanh nhi sanh, nghiệp quả nghiễm nhiên. 

無生而生。業果儼然 

Wú sheng ér sheng, yè guǒ yăn rán 



Sở vị sanh giả, tức chúng sanh sanh diệt chi Tích dã. 

所謂生者。即眾生生滅之跡也。 

Suǒ wèi sheng zhĕ, jí zhòng sheng sheng miè zhi ji yĕ 



Vị vô sanh giả, tức chư Phật tịch diệt chi bổn dã. 

謂無生者。即諸佛寂滅之本也。 

Wèi wú sheng zhĕ, jí zhu fó jì miè zhi bĕn yĕ. 



Pháp Tánh trạm nhiên giả, linh minh trạm tịch, 

法性湛然者。靈明湛寂。 

Fă xìng zhàn rán zhĕ, líng míng zhàn jì. 



huyền diệu chân thường, cá cá bất vô, nhân nhân bổn cụ. 

玄妙真常。箇箇不無。人人本具。 

xuán miào zhen cháng, gè gè bù wú, rén rén bĕn jù 





Chỉ nhân tối sơ bất giác, hốt nhĩ động tâm, 

只因最初不覺。忽爾動心。 

Zhi yin zuì chu bù jué, hu ĕr dòng xin 



nhận vọng vi chân, mê kỷ trục vật. 

認妄為真。迷己逐物。 

rèn wàng wéi zhen, mí jĭ zhú wù 



Do thị nghiệp võng khiên triền, lưu chuyển ngũ đạo. 

由是業網牽纏。流轉五道。 

Yóu shì yè wăng qian chán, liú zhuăn wŭ dào. 



Hằng tùy sanh tử dĩ thăng trầm, cắng cổ chí kim nhi mị gián. 

恆隨生死以升沉。亙古至今而靡間。 

Héng suí sheng sĭ yĭ sheng chén, gèng gŭ zhì jin ér mí jian 



Đương tri sanh tự duyên sanh, 

當知生自緣生。 

Dang zhi sheng zì yuán sheng 



nhi pháp tánh bất dữ duyên câu sanh. 

而法性不與緣俱生。 

ér fă xìng bù yŭ yuán ju sheng 



Diệt tự duyên diệt, nhi pháp tánh bất dữ duyên câu diệt. 

滅自緣滅。而法性不與緣俱滅。 

Miè zì yuán miè, ér fă xìng bù yŭ yuán ju miè 



Sở dĩ vân: “Pháp Tánh trạm nhiên”. 

所以云。法性湛然。 

Suǒ yĭ yún, fă xìng zhàn rán 



Thị vị: “Sanh nhi vô sanh” giả dã. 

是謂生而無生者也。 

Shì wèi sheng ér wú sheng zhĕ yĕ 



Vô sanh nhi sanh giả, chúng sanh mê vọng nhập tâm, 

無生而生者。眾生迷妄入心。 

Wú sheng ér sheng zhĕ, zhòng sheng mí wàng rù xin 



tích nghiệp thành quả. Hư thọ luân chuyển, vọng kiến sanh diệt. 

積業成果。虛受輪轉。妄見生滅。 

Ji yè chéng guǒ, xu shòu lún zhuăn, wàng jiàn sheng miè. 



Ư Pháp Tánh thể thượng, như kính hiện tượng, tự châu tùy sắc. 

於法性體上。如鏡現像。似珠隨色。 

Yú fă xìng tĭ shàng. rú jìng xiàn xiàng, sì chú suí sè 



Đương tri kính quang bổn tịnh, châu thể tuyệt ngấn. 

當知鏡光本淨。珠體絕痕。 

Dang zhi jìng guang bĕn jìng, chú tĭ jué hén 



Vật cảnh hỗ chương, bất vi sắc tượng. 

物境互彰。不違色像。 

Wù jìng hù zhang. bù wéi sè xiàng 



Bỉ sắc tượng chi khứ lai, do nghiệp quả chi nghiễm nhiên dã. 

彼色像之去來。猶業果之儼然也。 

Bĭ sè xiàng zhi qù lái, yóu yè guǒ zhi yăn rán yĕ. 



Cố chư Phật ư nghiễm nhiên sanh diệt trung, duy kiến vô sanh. 

故諸佛於儼然生滅中。唯見無生。 

Gù zhu fó yú yăn rán sheng miè zhong, wéi jiàn wú sheng 



Chúng sanh ư trạm nhiên vô sanh trung, duy kiến sanh diệt. 

眾生於湛然無生中。唯見生滅。 

Zhòng sheng yú zhàn rán wú sheng zhong, wéi jiàn sheng miè. 



Chỉ nhân mê ngộ chi hữu sai, toại chí hiện lượng chi bất nhất; 

只因迷悟之有差。遂致現量之不一。 

Zhi yin mí wù zhi yǒu cha, suì zhì xiàn liàng zhi bù yi. 



thực nãi sanh vô tự tánh, vô sanh diệc vô tự tánh. 

實乃生無自性。無生亦無自性。 

shí năi sheng wú zì xìng, wú sheng yì wú zì xìng. 



Ngộ tắc sanh diệt giai vô sanh, mê tắc vô sanh giai sanh diệt. 

悟則生滅皆無生。迷則無生皆生滅。 

Wù zé sheng miè jie wú sheng, mí zé wú sheng jie sheng miè 



Sở dĩ, ly thử biệt vô, thị nãi nhất thể nhi dị danh dã. 

所以離此別無。是乃一體而異名也。 

Suǒ yĭ lí cĭ bié wú. Shì năi yi tĭ ér yì míng yĕ. 



Thẩm như thị. Tắc A Di Đà Phật tức thị ngã tâm, 

審如是。則阿彌陀佛即是我心。 

Shĕn rú shì, zé a mí tuó fó jí shì wǒ xin 



Ngã tâm tức thị A Di Đà Phật. 

我心即是阿彌陀佛。 

Wǒ xin jí shì a mí tuó fó 



Tịnh Độ tức thử phương, thử phương tức Tịnh Độ. 

淨土即此方。此方即淨土。 

Jìng tŭ jí cĭ fang, cĭ fang jí jìng tŭ 



Khởi phi mê ngộ chi tự thù, hà hữu thánh phàm nhi bỉ thử? 

豈非迷悟之自殊。何有聖凡而彼此。 

Qĭ fei mí wù zhi zì shu, hé yǒu shèng fán ér bĭ cĭ. 



Nãi tri hiện tiền chúng đẳng, dĩ tự tánh A Di Đà, 

乃知現前眾等。以自性阿彌陀。 

Năi zhi xiàn qián zhòng dĕng, yĭ zì xìng a mí tuó 



dữ đại chúng thiệt căn, phổ đồng vận chuyển căn bản pháp luân. 

與大眾舌根。普同運轉根本法輪。 

yŭ dà zhòng shé gen, pŭ tóng yùn zhuăn gen bĕn fă lún 



Chư nhân hoàn ủy tất ma? 

諸仁還委悉麼。 

Zhu rén huán wĕi xi me 



Sanh diệt vô sanh sanh bất sanh, 

生滅無生生不生。 

Sheng miè wú sheng sheng bù sheng 



Lạc bang na khẳng cấm nhân hành, 

樂邦那肯禁人行。 

Lè bang nă kĕn jìn rén xíng 



Thùy tri vạn trượng hồng trần lý 

誰知萬丈紅塵裡。 

Shéi zhi wàn zhàng hóng chén lĭ 



Hạm đạm hoa khai nguyệt chánh minh. 

菡萏華開月正明。 

Hàn dàn huá kai yuè zhèng míng 



Nam mô Tây Phương Cực Lạc thế giới đại từ đại bi A Di Đà Phật 

南無西方極樂世界。大慈大悲。阿彌陀佛。 

Nán mó xi fang jí lè shì jiè dà cí dà bei a mí tuó fó, 



(Các khổ đều từ tham dục khởi, 

Từ đâu dục khởi biết chăng là? 

Do quên tự tánh Di Đà Phật, 

Dị niệm lăng xăng trọn hóa ma, 

Trong giáo pháp có nói: “Sanh nhưng vô sanh, Pháp Tánh lặng trong; 

vô sanh mà sanh, nghiệp quả đành rành”. Như sanh vừa nói đó, chính là dấu 

vết sanh diệt của chúng sanh. Còn vô sanh thì chính là tâm tánh tịch diệt198 

của chư Phật vậy. Pháp Tánh trạm nhiên là linh minh trạm tịch, huyền diệu 

chân thường, không gì không có, ai nấy sẵn đủ. Chỉ vì thoạt đầu bất giác, đột 

nhiên động tâm, tưởng vọng là chân, mê mất bản thân, chạy theo vật dục. Do 

vậy,  lưới  nghiệp  quấn  trói,  lưu  chuyển  năm  đường.  Luôn  thăng  trầm  theo 

sanh tử, suốt từ xưa đến tận nay chưa hề gián đoạn. Nên biết: Sanh tự duyên 

sanh,  nhưng Pháp  Tánh chẳng sanh cùng  với duyên. Diệt thì duyên tự diệt, 

chứ Pháp Tánh chẳng cùng diệt theo duyên. Do  vậy,  nói: “Pháp Tánh trạm 

nhiên”.  Đó  là  nói  về:  “Sanh  nhưng  không  sanh”  vậy!  Vô  sanh  mà  sanh  là 

chúng  sanh  mê  vọng  nhập  tâm,  chứa  nghiệp  thành  quả,  dối  chịu  luân 

chuyển, lầm thấy sanh diệt. Pháp Tánh về bản thể giống như hình ảnh được 

hiện  nơi  gương,  giống  như  viên  ngọc phản chiếu  màu sắc [những  vật  xung 

quanh]. Phải biết: Ánh sáng của gương vốn tịnh, thể của châu trọn không tỳ 

vết. Vật - cảnh soi rõ lẫn nhau, hình sắc chẳng trái nghịch. Hình sắc đến đi 

giống như nghiệp quả đành rành vậy. Bởi thế, trong sự sanh diệt rành rành, 

chư  Phật  chỉ  thấy  vô  sanh.  Trong  vô  sanh  trạm  nhiên,  chúng  sanh  chỉ  thấy 

sanh diệt. Chỉ do  mê - ngộ sai khác đến nỗi hiện lượng khác nhau, chứ thật 

ra: Sanh không có tự tánh, vô sanh cũng không có tự tánh. Hễ ngộ thì sanh 

diệt đều là vô sanh, còn mê thì vô sanh đều thành sanh diệt. Do vậy, lìa khỏi 

cái này không còn gì khác, đấy chỉ là một thể mà tên gọi khác nhau. 

Xét như vậy, A Di Đà Phật chính  là tâm ta, tâm ta chính  là  A Di Đà 

Phật. Tịnh Độ chính là phương này, phương này chính là Tịnh Độ. Há chẳng 

phải do mê ngộ nên tự khác nhau, nào có thánh phàm sai biệt! Vậy nên hiện 

tiền đại chúng, hãy đem A Di Đà Phật nơi tự tánh cùng với cái lưỡi của đại 

chúng, cùng  nhau  xoay chuyển rộng khắp  căn bản pháp  luân. Các  nhân  giả 

còn gì vướng mắc nữa chăng? Hiểu thấu chăng? 

Sanh diệt vô sanh, sanh chẳng sanh, 

Cực Lạc sanh về há cấm ngăn? 

Hồng trần muôn trượng nào ai biết: 

Búp sen xòe nở rạng trăng thanh) 



Sư bạch xong, [Duy Na] khắc dẫn khánh, gõ mõ nhỏ, tụng: 



Nam mô Tây Phương Cực Lạc thế giới đại từ đại bi A Di Đà Phật. 



Pháp sư và đại chúng ra khỏi tòa vừa đi nhiễu vừa niệm Phật một ngàn tiếng, 

đến trước bàn  linh, dứt tiếng niệm  Phật. Nhịp tang, chập chõa, xướng  niệm 

Quán Thế Âm, Đại Thế Chí, Thanh Tịnh Đại Hải Chúng Bồ Tát. 



Nam mô Quán Thế Âm Bồ Tát 

南無觀世音菩薩， 

Nán mó guan shì yin pú sà 



Nam mô Đại Thế Chí Bồ Tát. 

南無大勢至菩薩， 

Nán mó dà shì zhì pú sà 



Nam mô Thanh Tịnh Đại Hải Chúng Bồ Tát. 

南無清淨大海眾菩薩 

Nán mó qing jìng dà hăi zhòng pú sà 



Mỗi danh hiệu niệm ba lần xong, khắc dẫn khánh, gõ mõ nhỏ, tụng: 



Nhất giả lễ kính chư Phật. 

一者禮敬諸佛。 

Yi zhĕ lĭ jìng zhu fó 



Nhị giả xưng tán Như Lai. 

二者稱讚如來。 

Èr zhĕ cheng zàn rú lái 



Tam giả quảng tu cúng dường 

三者廣修供養 

San zhĕ guăng xiu gong yăng 



Tứ giả sám hối nghiệp chướng, 

四者懺悔業障。 

Sì zhĕ chàn huĭ yè zhàng 



Ngũ giả tùy hỷ công đức, 

五者隨喜功德。 

Wŭ zhĕ suí xĭ gong dé 



Lục giả thỉnh chuyển pháp luân, 

六者請轉法輪。 

Liù zhĕ qĭng zhuăn fă lún 



Thất giả thỉnh Phật trụ thế, 

七者請佛住世。 

Qi zhĕ qĭng fó zhù shì 



Bát giả thường tùy Phật học, 

八者常隨佛學。 

Ba zhĕ cháng suí fó xué 



Cửu giả hằng thuận chúng sanh, 

九者恆順眾生。 

Jiǔ zhĕ héng shùn zhòng sheng 



Thập giả phổ giai hồi hướng. 

十者普皆回向。 

Shí zhĕ pŭ jie huí xiàng 



(Một là lễ kính chư Phật, 

Hai là khen ngợi Như Lai, 

Ba là rộng tu cúng dường, 

Bốn là sám hối nghiệp chướng, 

Năm là tùy hỷ công đức, 

Sáu là thỉnh chuyển pháp luân, 

Bảy là khuyên Phật trụ thế, 

Tám là thường học theo Phật, 

Chín là hằng thuận chúng sanh, 

Mười là hồi hướng khắp cả) 



Chúng sanh vô biên thệ nguyện độ, 

眾生無邊誓願度。 

Zhòng sheng wú bian shì yuàn dù 



Phiền não vô tận thệ nguyện đoạn. 

煩惱無盡誓願斷。 

Fán năo wú jìn shì yuàn duàn 



Pháp môn vô lượng thệ nguyện học, 

法門無量誓願學。 

Fă mén wú liàng shì yuàn xué 



Phật đạo vô thượng thệ nguyện thành. 

佛道無上誓願成。 

Fó dào wú shàng shì yuàn chéng 



Xướng tiếp: 



Phật bảo tán vô cùng, 

佛寶讚無窮。 

Fó băo zàn wú qióng 



Công thành vô lượng kiếp trung. 

功成無量劫中。 

Gong chéng wú liàng jié zhong 



Nguy nguy trượng lục tử kim dung. 

巍巍丈六紫金容 

Wéi wéi zhàng liù zĭ jin róng 



Giác đạo Tuyết Sơn phong, 

覺道雪山峰。 

Jué dào xuĕ shan feng 



Mi tế ngọc hào quang xán lạn, 

眉際玉毫光燦爛。 

Méi jì yù háo guang càn làn 



Chiếu khai lục đạo hôn mông. 

照開六道昏蒙。 

Zhào kai liù dào hun méng 



Long Hoa tam hội nguyện tương phùng, 

龍華三會願相逢。 

Lóng huá san huì yuàn xiāng féng 



Diễn thuyết pháp chân tông 

演說法真宗。 

Yĭn shuo fă zhen zong 

Long Hoa tam hội nguyện tương phùng, 

龍華三會願相逢。 

Lóng huá san huì yuàn xiāng féng 



Diễn thuyết pháp chân tông. 

演說法真宗。 

Yĭn shuo fă zhen zong 

(Phật Bảo ngợi khôn cùng, 

Thành tựu công phu vô lượng kiếp. 

Thân trượng sáu vàng ròng vòi vọi, 

Giác đạo tột Tuyết Sơn, 

Ngọc hào quang rạng rỡ giữa mày, 

Chiếu sáng rực sáu đường tăm tối, 

Ba hội Long Hoa nguyện tương phùng, 

Diễn nói pháp chân tông. 

Ba hội Long Hoa xin gặp gỡ, 

Diễn nói pháp chân tông) 



Xướng  xong,  niệm Phật trở  về đàn,  lên tòa,  ngồi  xuống  xong, dứt tiếng 

niệm Phật, Sư vỗ xích, bạch: 



Nhân nhân phần thượng, bổn hữu Di Đà. 

人人分上。本有彌陀。 

Rén rén fen shàng, bĕn yǒu mí tuó 



Cá cá tâm trung, tổng vi Tịnh Độ. 

箇箇心中。總為淨土。 

Gè gè xin zhong, zǒng wéi jìng tŭ 



Liễu tắc đầu đầu kiến Phật, ngộ lai bộ bộ Tây Phương. 

了則頭頭見佛。悟來步步西方。 

Liăo zé tóu tóu jiàn fó, wù lái bù bù xi fang 



Thượng lai khải kiến Tam Thời Hệ Niệm tịnh nghiệp đạo tràng, 

上來啟建三時繫念淨業道場。 

Shàng lái qǐ jiàn san shí xì niàn jìng yè dào cháng 



kim đương đệ nhất thời Phật sự dĩ viên. 

今當第一時佛事已圓。 

jin dang dì yi shí fó shì yĭ yuán. 



Như thượng thù huân, đầu nhập Di Đà đại nguyện hải trung, 

如上殊勳,投入彌陀大願海中。 

Rú shàng shu xun, tóu rù mí tuó dà yuàn hăi zhong 



chuyên vị vong linh… cầu sanh Tịnh Độ. 

專為亡靈求生淨土。 

Zhuan wéi wáng líng qiú sheng jìng tŭ 



Đản niệm: Tự tùng vô thỉ, ngật chí kim sanh; 

但念自從無始。迄至今生。 

Dàn niàn zì cóng wú shĭ, qì zhì jin sheng 



nhất niệm vi chân, lục căn trục vọng, 

一念違真。六根逐妄。 

yi niàn wéi zhen, liù gen zhú wàng 



tùy tình tạo nghiệp, túng ngã vi phi. 

隨情造業。縱我為非。 

suí qíng zào yè, zòng wǒ wéi fei 



Thân nghiệp tắc sát, đạo, tà dâm. 

身業則殺盜邪婬。 

Shen yè zé sha dào xié yín 



Khẩu quá tắc vọng ngôn, ỷ ngữ, lưỡng thiệt, ác khẩu. 

口過則妄言。綺語。兩舌。惡口。 

Kǒu guò zé wàng yán, qĭ yŭ, liăng shé, è kǒu 



Ý ác tắc thường khởi tham - sân, thâm sanh si ái. 

意惡則常起貪瞋。深生痴愛。 

Yì è zé cháng qĭ tan chen, shen sheng chi ài 



Do tư tam nghiệp, câu tỏa vọng duyên, thường cốt cốt ư trần lao, 

由茲三業。鉤鎖妄緣。常汩汩於塵勞。 

Yóu zi san yè, gou suǒ wàng yuán, cháng gŭ gŭ yú chén láo 



đản mang mang ư tuế nguyệt. 

但茫茫於歲月 

dàn máng máng yú suì yuè 



Dục tư xuất ly, duy bằng sám hối huân tu chi lực. 

欲思出離。唯憑懺悔熏修之力。 

Yù si chu lí, wéi píng chàn huĭ xun xiu zhi lì 



Tỷ nhãn, nhĩ, tỷ, thiệt, thân, ý chi quá khiên, ứng niệm đốn tiêu. 

俾眼耳鼻舌身意之過愆。應念頓消。 

Bì yăn ĕr bí shé shen yì zhi guò qian, yìng niàn dùn xiao 



Sử sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp chi phù trần, tức thời thanh tịnh. 

使色聲香味觸法之浮塵。即時清淨。 

Shĭ sè sheng xiang wèi chù fă zhi fú chén, jí shí qing jìng 



Hựu Cực Lạc cầu sanh toàn bằng phát nguyện. 

又極樂求生。全憑發願。 

Yòu jí lè qiú sheng, quán píng fa yuàn 



Ngưỡng lao pháp chúng dị khẩu đồng âm, 

仰勞法眾。異口同音。 

Yăng láo fă zhòng, yì kǒu tóng yin 



kính vị vong linh chí tâm sám hối, phát nguyện. 

敬為亡靈至心懺悔發願。 

jìng wéi wáng líng zhì xin chàn huĭ fa yuàn 



(Bản thân ai nấy vốn sẵn Di Đà, trong tâm mỗi người đều là Tịnh Độ. Hiểu 

thì thời thời thấy Phật, ngộ thì bước bước Tây Phương. Từ trước tới đây đã 

tạo lập đạo tràng tịnh nghiệp Tam Thời Hệ Niệm, nay Phật sự thời thứ nhất 

đã viên mãn. Công huân thù thắng như trên, gieo vào trong biển đại nguyện 

Di  Đà,  chuyên  vì  vong  linh…  cầu  sanh  Tịnh  Độ.  Nhưng  nghĩ  kể  từ  vô  thỉ 

cho  đến  đời  này,  một  niệm  trái  nghịch  chân,  sáu  căn  đuổi  theo  vọng,  theo 

tình tạo nghiệp, buông lung cái Ngã làm quấy. Thân nghiệp thì giết, trộm, tà 

dâm.  Lỗi  nơi  miệng  là  nói dối,  nói thêu dệt, nói đôi chiều, nói thô ác. Ý ác 

thì  thường  nổi  tham  -  sân,  sanh  lòng  yêu  mến  si  mê  sâu  xa.  Do  ba  nghiệp 

này,  vọng  duyên  lôi  trói,  thường  chìm  lỉm  trong  trần  lao,  chỉ  mờ  mịt  cùng 

năm  tháng. Nghĩ  muốn thoát  lìa, chỉ có cách  nhờ  vào sức  huân tu sám  hối. 

Mong những tội lỗi nơi mắt, tai, mũi, lưỡi, thân, ý, ngay lập tức nhanh chóng 

tiêu  tan;  khiến  cho  phù  trần  sắc,  thanh,  hương,  vị,  xúc,  pháp,  ngay  lập  tức 

thanh tịnh. Lại cầu sanh Cực Lạc, hoàn toàn nhờ vào phát nguyện. Xin nhọc 

sức  pháp  chúng,  khác  miệng  cùng  âm,  kính  vì  vong  linh  chí  tâm  sám  hối 

phát nguyện) 



---o0o--- 

10. Sám hối 



Người thuộc ban trên đánh khánh, đại chúng cùng niệm199: 



Vãng tích sở tạo chư ác nghiệp. 

往昔所造諸惡業。 

Wǎng xī suǒ zào zhu è yè 



Giai do vô thỉ tham - sân - si 

皆由無始貪瞋痴。 

Jie yóu wú shĭ tan chen chi 



Tùng thân ngữ ý chi sở sanh 

從身語意之所生。 


Cóng shen yŭ yì zhi suǒ sheng 



Kim đối Phật tiền cầu sám hối 

今對佛前求懺悔。 

Jin duì fó qián qiú chàn huĭ 



Chúng sanh vô biên thệ nguyện độ 

眾生無邊誓願度。 

Zhòng sheng wú bian shì yuàn dù 



Phiền não vô tận thệ nguyện đoạn, 

煩惱無盡誓願斷。 

Fán năo wú jìn shì yuàn duàn 



Pháp môn vô lượng thệ nguyện học 

法門無量誓願學。 

Fă mén wú liàng shì yuàn xué 



Phật đạo vô thượng thệ nguyện thành 

佛道無上誓願成。 

Fó dào wú shàng shì yuàn chéng 



Nam mô Phổ Hiền Vương Bồ Tát Ma Ha Tát. 

南無普賢王菩薩摩訶薩。 

Nán mó pŭ xián wáng pú sà mó he sà 



(Xưa kia trót tạo bao nghiệp ác, 

Đều do vô thỉ tham sân si, 

Từ thân miệng ý phát sanh ra, 

Nay đối trước Phật xin sám hối. 

Chúng sanh vô biên thệ nguyện độ 

Phiền não vô tận thệ nguyện đoạn, 

Pháp môn vô lượng thệ nguyện học 

Phật đạo vô thượng thệ nguyện thành 

Nam mô Phổ Hiền Vương Bồ Tát Ma Ha Tát (3 lần) 



Xướng xong, sư vỗ xích, bạch200: 



---o0o--- 

11. Khai Thị 



Thượng lai sám hối phát nguyện dĩ cánh. 

上來懺悔發願已竟。 

Shàng lái chàn huĭ fa yuàn yĭ jìng 



Vong linh… đương tri: Phù Tịnh Độ chi vi giáo dã. 

亡靈... 當知。夫淨土之為教也。 

Wáng líng...  dang zhi, fu jìng tŭ zhi wéi jiào yĕ 



Ngưỡng thừa A Di Đà Phật tứ thập hữu bát đại từ đại bi thâm trọng nguyện 

lực, nhiếp thủ thập phương nhất thiết chúng sanh. 

仰承阿彌陀佛四十有八大慈大悲。深重願力。攝取十方一切眾生。 

Yăng chéng a mí tuó fó sì shí yǒu ba dà cí dà bei. shen zhòng yuàn lì. shè qŭ 

shí fang yi qie zhòng sheng 



Phàm cụ tín tâm giả, giai đắc vãng sanh. 

凡具信心者。皆得往生。 

Fán jù xìn xin zhĕ. jie de wǎng shēng 



Tín giả, tín hữu Tây Phương Tịnh Độ; 

信者。信有西方淨土。 

Xìn zhĕ, xìn yǒu xi fang jìng tŭ 



tín hữu A Di Đà Phật nhiếp thủ chúng sanh chi sự. 

信有阿彌陀佛。攝取眾生之事。 

xìn yǒu a mí tuó fó, shè qŭ zhòng sheng zhi shì 



Ngã đẳng chúng sanh tín hữu vãng sanh chi phận. 

我等眾生。信有往生之分。 

Wǒ dĕng zhòng sheng. xìn yǒu wǎng shēng zhi fen 



Nhiên tuy vị Di Đà nhiếp thủ chúng sanh vãng sanh, yếu tín duy thị tùy tâm 

tự hiện, cảm ứng đạo giao, cứu cánh phi tùng ngoại đắc. Như thị tín giả, thị 

vi chân tín. 

然雖謂彌陀攝取眾生往生。要信唯是隨心自現。感應道交。究竟非從

外得。如是信者。是為真信。 

Rán sui wèi mí tuó shè qŭ zhòng sheng wǎng shēng, yào xìn wéi shì suí xin 

zì  xiàn,  găn  yìng  dào jiao,  jiù jìng  fei cóng wài de. Rú shì  xìn zhĕ, shì wéi 

zhen xìn 



Tín nhi vô Hạnh, tức bất thành kỳ tín. 

信而無行。即不成其信。 

Xìn ér wú xíng, jí bù chéng qí xìn 



Hạnh  giả,  Lăng  Nghiêm  kinh  vân:  “Đô  nhiếp  lục  căn,  tịnh  niệm  tương  kế, 

bất giả phương tiện, tự đắc tâm khai”. 

行者楞嚴經云。都攝六根。淨念相繼。不假方便。自得心開。 

Xíng zhě  léng  yán jing  yún, dou shè  liù gen, jìng  niàn  xiang jì, bù  jiă  fang 

biàn, zì de xin kai. 



A Di Đà kinh vân: “Nhược hữu thiện nam tử, thiện nữ nhân, văn thuyết A Di 

Đà  Phật,  chấp  trì  danh  hiệu,  nhược  nhất  nhật,  nhược  nhị  nhật,  nãi  chí  thất 

nhật, nhất tâm bất loạn. Kỳ nhân lâm mạng chung thời, A Di Đà Phật dữ chư 

thánh chúng hiện tại kỳ tiền. Thị nhân chung thời, tâm bất điên đảo, tức đắc 

vãng sanh A Di Đà Phật Cực Lạc quốc độ”. 

阿彌陀經云。若有善男子。善女人。聞說阿彌陀佛。執持名號。若一

日。若二日。乃至七日。一心不亂。其人臨命終時。阿彌陀佛與諸聖

眾。現在其前。是人終時。心不顛倒。即得往生阿彌陀佛極樂國土。 

A mí tuó jing yún. Ruò yǒu shàn nán zi, shàn nǚ rén, wén shuo a mí tuó fó, 

zhí chí  míng hào. Ruò yi rì, ruò èr rì, năi zhì qi rì, yi xin bù luàn, qí rén lín 

mìng  zhong  shí,  a  mí  tuó  fó  yŭ  zhu  shèng  zhòng,  xiàn  zài  qí  qián,  shì  rén 

zhong shí, xin bù dian dào, jí de wǎng shēng a mí tuó fó jí lè guó tŭ 



Như thị hành giả thị danh Chánh Hạnh. 

如是行者。是名正行。 

Rú shì xíng zhě, shì míng zhèng xíng 



Hạnh nhi vô Nguyện, tức bất thành kỳ Hạnh. 

行而無願。即不成其行。 

Xíng ér wú yuàn, jí bù chéng qí xíng 



Nguyện giả, yếu dữ A Di Đà Phật tứ thập bát nguyện, nguyện nguyện tương 

ứng, thị vi đại nguyện dã. 

願者要與阿彌陀佛。四十八願。願願相應。是為大願也。 

Yuàn zhĕ yào yŭ a  mí tuó fó, sì shí ba yuàn, yuàn yuàn xiang yìng, shì wéi 

dà yuàn yĕ. 



Tín - Hạnh - Nguyện tam, như đảnh tam túc, khuyết nhất bất khả! 

信行願三。如鼎三足。缺一不可。 

Xìn xíng yuàn san, rú dĭng san zú, que yi bù kĕ! 



Kim nhĩ vong linh đương tri: Hiện tiền nhất niệm, bổn tự viên thường. 

今爾亡靈當知現前一念。本自圓常。 

Jin ĕr wáng líng dang zhi xiàn qián yi niàn, bĕn zì yuán cháng. 



Tín - Hạnh - Nguyện: Nguyên thị tự kỷ bổn lai cụ hữu, như thị tánh đức. 

信行願。原是自己本來具有。如是性德。 

Xìn xíng yuàn, yuán shì zì jĭ bĕn lái jù yǒu, rú shì xìng dé, 



Kim giả đản thị bổn tánh quang minh hiển phát nhĩ. 

今者但是本性光明顯發耳。 

Jin zhĕ dàn shì bĕn xìng guang míng xiăn fa ĕr . 



(Trên đây, sám hối phát nguyện đã xong. Vong linh… hãy nên biết: Phàm là 

giáo pháp Tịnh Độ, ngửa nhờ A Di Đà Phật bốn mươi tám nguyện đại từ đại 

bi  sâu  nặng,  thâu  tóm  mười  phương  hết  thảy  chúng  sanh.  Hễ  ai  đầy  đủ  tín 

tâm đều được vãng sanh. Tin là tin có Tây Phương Tịnh Độ, tin có chuyện A 

Di  Đà  Phật  nhiếp  thủ  chúng  sanh.  Tin  bọn  chúng  sanh  chúng  ta  có  phần 

được  vãng sanh. Dù  nói  là Di Đà  nhiếp thủ chúng sanh  vãng sanh, phải tin 

đấy chỉ  là  tùy tâm tự hiện, cảm  ứng đạo  giao, rốt ráo chẳng phải  do từ  bên 

ngoài mà có. Tin như thế mới là chân tín. 

Tín  nhưng  thiếu  Hạnh  thì  tín  ấy  chẳng  thành;  Hạnh  thì  như  kinh  Lăng 

Nghiêm  nói:  “Nhiếp  trọn  sáu  căn,  tịnh  niệm  tiếp  nối,  chẳng  nhọc  phương 

tiện, tự được tâm khai”. Kinh A Di Đà nói: “Nếu có thiện nam tử, thiện nữ 

nhân,  nghe  nói  đến  A  Di  Đà  Phật,  chấp  trì  danh  hiệu  hoặc  một  ngày,  hoặc 

hai ngày cho đến bảy ngày, nhất tâm bất loạn. Người ấy lúc mạng chung, A 

Di  Đà  Phật  và  các  thánh  chúng  hiện  ở  đằng  trước.  Người  ấy  khi  mạng 

chung, tâm không điên đảo, liền được sanh về cõi nước Cực Lạc của Phật A 

Di Đà”. Hành như thế thì gọi là Chánh Hạnh. 

Hạnh  nhưng  không  Nguyện  thì  Hạnh  chẳng  thành.  Nguyện  thì  phải 

tương ứng với bốn mươi tám nguyện của Phật A Di Đà, phải tương ứng với 

từng nguyện một. Đấy là đại nguyện vậy. Tín - Hạnh - Nguyện ba điều, như 

ba chân của cái đảnh, chẳng thể thiếu một. Nay vong linh nên biết: Một niệm 

hiện  tiền  vốn  tự  viên  mãn,  thường  hằng.  Tín  -  Hạnh  -  Nguyện:  Nguyên  là 

chính  mình  vốn  sẵn  đủ.  Tánh  đức  như thế,  nay  chỉ  là  quang  minh  của  bổn 

tánh tỏ lộ mà thôi) 



---o0o--- 

12. Tán Phật: 



Bạch xong, cử tán 



A Di Đà Phật, 

阿彌陀佛 

A mí tuó fó 



Vô thượng y vương 

無上醫王。 

Wú shàng yi wáng 



Nguy nguy kim tướng phóng hào quang. 

巍巍金相放毫光。 

Wéi wéi jin xiang fàng háo guang 



Khổ hải tác từ hàng. 

苦海作慈航。 

Kŭ hăi zuò cí háng 



Cửu phẩm liên bang, 

九品蓮邦。 

Jiǔ pĭn lián bang 



Đồng nguyện vãng Tây Phương. 

同願往西方。 

Tóng yuàn wăng xi fang 



(A Di Đà Phật, 

Vô thượng y vương, 

Thân vàng vòi vọi phóng hào quang, 

Biển khổ thả thuyền từ, 

Cõi sen chín phẩm, 

Cùng nguyện về Tây Phương) 



Nam mô Liên Trì Hội Bồ Tát Ma Ha Tát. 

南無蓮池會菩薩摩訶薩。 

Nán mó lián chí huì pú sà mó he sà 

Niệm ba lần xong, thời Phật sự thứ nhất viên mãn, đại chúng ra khỏi chỗ 

ngồi. 





---o0o--- 

 ĐỆ NHỊ THỜI 

第二時 





---o0o--- 

1. Tụng kinh Di Đà: 



Nam mô Liên Trì Hải Hội Phật Bồ Tát 

Phật Thuyết A Di Đà Kinh 

(như phần trên) 



---o0o--- 

2. Chú Vãng Sanh (như phần trên) 



Tụng chú Vãng Sanh ba biến xong, xướng: 



Nam mô Liên Trì Hội Bồ Tát Ma Ha Tát. 

南無蓮池會菩薩摩訶薩。 

Nán mó lián chí huì pú sà mó he sà 



---o0o--- 

3. Khai Thị 



Xướng ba lần xong, Sư vỗ xích, bạch: 



Tiện tựu kim triêu thành Phật khứ, 

便就今朝成佛去。 

Biàn jiù jin cháo chéng fó qù 



Lạc bang hóa chủ dĩ hiềm trì, 

樂邦化主已嫌遲。 

Lè bang huà zhŭ yĭ xián chí 



Na kham cánh dục chi hồ giả, 

那堪更欲之乎者。 

Nă kan gèng yù zhi hu zhĕ 



Quản thủ luân hồi một liễu thời. 

管取輪迴沒了時。 

Guăn qŭ lún méi liăo shí 



Nguyên phù biến thập phương thị Cực Lạc thế giới. Sơn quang thủy sắc, tự 

không  hợp  không.  Tận  đại  địa  thị  Thanh  Thái  cố  hương,  hoa  tiếu  điểu  đề, 

như kính chiếu kính. 

原夫遍十方是極樂世界。山光水色。似空合空。盡大地是清泰故鄉。

華笑鳥啼。如鏡照鏡。 

Yuán  fu biàn shí  fang shì jí  lè shì jiè, shan  guang shuĭ sè, sì kong  hé kong. 

Jìn dà dì shì qing tài gù xiang. Huá xiào niăo tí, rú jìng zhào jìng. 



Tự thị bất quy, quy tiện đắc. Ngũ hồ yên cảnh hữu thùy tranh? 

自是不歸歸便得。五湖煙景有誰爭。 

Zì shì bù gui gui biàn de. Wŭ hú yan jĭng yǒu shéi zheng? 



Hoàng kim tý trú dạ thường thùy. 

黃金臂晝夜常垂。 

Huáng jin bèi zhòu yè cháng chuí 



Duy hứa hành nhân độc ủy. 

惟許行人獨委。 

Wéi xŭ xíng rén dú wĕi 



Bạch ngọc hào cổ kim bất muội, 

白玉毫古今不昧 

Bái yù háo gŭ jin bù mèi 



toàn bằng nguyện giả thừa đương. 

全憑願者承當 

Quán píng yuàn zhĕ chéng dang 



Sở dĩ đạo: Vạn pháp thị tâm quang, chư duyên duy tánh hiểu, bổn vô mê ngộ 

nhân, chỉ yếu kim nhật liễu. 

所以道。萬法是心光。諸緣惟性曉。本無迷悟人。只要今日了。 

Suǒ  yĭ  dào:  wàn  fă  shì  xin  guang,  zhu  yuán  wéi  xìng  xiăo,  bĕn  wú  mí  wù 

rén, zhi yào jin rì liăo, 

Tức kim hiện tiền chúng đẳng, hệ niệm đệ nhị thời Phật sự. 

即今現前眾等。繫念第二時佛事。 

Jí jin xiàn qián zhòng dĕng, xì niàn dì èr shí fó shì 



Thả liễu chi nhất cú, như hà cử dương? 

且了之一句。如何舉揚。 

Qiĕ liăo zhi yi jù, rú hé jŭ yáng 



Lưu ly trì thượng huyền minh nguyệt, 

琉璃池上懸明月。 

Liú lí chí shàng xuán míng yuè 



Hạm đạm hoa gian hý thủy cầm. 

菡萏華間戲水禽。 

Hàn dàn huá jian xì shuĭ qín 



(Dẫu về thành Phật bữa nay, 

Lạc bang hóa chủ chê bai trễ rồi! 

Muốn còn bàn luận khơi khơi, 

Luân hồi giữ mãi biết đời nào ra! 

Vốn trọn khắp mười phương là thế giới Cực Lạc. Ánh núi, sắc nước, dường 

không hợp không. Khắp cõi đất là quê cũ Thanh Thái201. Hoa cười, chim hót, 

như gương soi gương. Tự mình không về, về liền được. Cảnh mây khói năm 

hồ  nào  ai  tranh?  Tay  vàng  đêm  ngày  thường  rủ,  chỉ  đợi  mình  hành  nhân 

nương nhờ. Bạch ngọc hào quang xưa nay chẳng tối, toàn nhờ vào tín - hạnh 

- nguyện202  gánh  vác. Vì thế  mới  nói: Muôn pháp  là tâm  quang, các duyên 

chỉ  do  tánh  chiếu  rạng,  vốn  không  có  kẻ  mê,  người  ngộ,  chỉ  cần  ngày  nay 

liễu giải. Vậy nay đại chúng hiện tiền, Phật sự Hệ Niệm thời thứ hai, đã liễu 

giải rồi, một câu phải diễn nói như thế nào đây? 

Ao lưu ly trăng sáng vắt ngang, 

Quanh sen búp, thủy cầm đùa bỡn) 



Bạch xong, xướng: 



---o0o--- 

4. Niệm Phật 



A Di Đà Phật thân kim sắc, 

阿彌陀佛身金色。 

A mí tuó fó shen jin sè. 



Tướng hảo quang minh vô đẳng luân. 

相好光明無等倫 

Xiāng hǎo guang míng wú dĕng lún 



Bạch hào uyển chuyển ngũ Tu Di    

白毫宛轉五須彌 

Bái háo wăn zhuăn wŭ xu mí 



Cám mục trừng thanh tứ đại hải 

紺目澄清四大海 

Gàn mù chéng qīng sì dà hăi 



Quang trung hóa Phật vô số ức 

光中化佛無數億。 

Guang zhong huà fó wú shù yì. 



Hóa Bồ Tát chúng diệc vô biên, 

化菩薩眾亦無邊。 

Huà pú sà zhòng yì wú bian 



Tứ thập bát nguyện độ chúng sanh, 

四十八願度眾生 

Sì shí ba yuàn dù zhòng sheng 



Cửu phẩm hàm linh đăng bỉ ngạn 

九品咸令登彼岸。 

Jiǔ pĭn xián lìng deng bĭ àn 



Nam mô Tây Phương Cực Lạc thế giới đại từ đại bi A Di Đà Phật. 

南無西方極樂世界。大慈大悲。阿彌陀佛。 

Nán mó xi fang jí lè shì jiè dà cí dà bei a mí tuó fó 



Niệm Phật một trăm tiếng, người đánh mõ bắt giọng tán: 



---o0o--- 

5. Tán Phật 



Đệ nhất đại  nguyện 

第一大願。 

Dì yi dà yuàn 



Quán tưởng Di  Đà 

觀想彌陀。 

Guan xiăng mí tuó 



Tứ thập bát nguyện độ  Sa Bà. 

四十八願度娑婆 

Sì shí ba yuàn dù suo pó 



Cửu phẩm dũng kim ba, 

九品湧金波。 

Jiǔ pĭn yǒng jin bo. 



Bảo võng giao la, 

寶網交羅。 

băo wăng jiao luó 



Độ vong linh xuất ái hà. 

度亡靈出愛河。 

Dù wáng líng chu ài hé 



Nam mô Liên Trì Hội Bồ Tát Ma Ha Tát (3 lần). 

南無蓮池會菩薩摩訶薩。 

Nán mó lián chí huì pú sà mó he sà 



Niệm ba lần xong, Sư vỗ xích, bạch: 



---o0o--- 

6. Khai Thị: 



Thị tâm thị Phật tương tâm niệm, 

是心是佛將心念。 

Shì xin shì fó jiang xin niàn 



Niệm đáo tâm không, Phật diệc vong, 

念到心空佛亦忘。 

Niàn dào xin kong fó yì wàng 



Tán thủ quy lai trùng kiểm điểm, 

撒手歸來重檢點。 

Sā shǒu gui lái zhòng jiăn diăn 



Hoa khai xích bạch dữ thanh hoàng. 

華開赤白與青黃。 

Huá kai chì bái yŭ qing huáng 



Giáo trung đạo: Duy tâm Phật diệc nhĩ, duy Phật chúng sanh nhiên 

教中道。惟心佛亦爾。惟佛眾生然。 

Jiào zhōng dào. Wéi xin fó yì ĕr. Wéi fó zhòng sheng rán 



Tâm, Phật, cập chúng sanh, thị tam vô sai biệt. 

心佛及眾生。是三無差別。 

Xin fó jí zhòng sheng. Shì san wú cha bié 



Sở  vị  tâm  giả,  tâm  hữu  đa  chủng,  viết:  nhục  đoàn  tâm,  nãi  hiện  tại  thân 

trung, phụ mẫu huyết khí sở sanh giả thị. 

所謂心者。心有多種。曰肉團心。乃現在身中。父母血氣所生者是。 

Suǒ  wèi  xin  zhĕ,  xin  yǒu  duo  zhǒng.  Yue  ròu  tuán  xin,  năi  xiàn  zài  shen 

zhong. fù mŭ xiĕ qì suǒ sheng zhĕ shì. 



Viết  Duyên  Lự  Tâm,  tức  hiện  kim  thiện  ác  thuận  nghịch  cảnh  giới  thượng 

chủng chủng phân biệt giả thị. 

曰緣慮心。即現今善惡順逆境界上種種分別者是。 

Yue yuán lǜ xin, jí xiàn jin shàn è shùn nì jìng jiè shàng zhǒng zhǒng fen bié 

zhĕ shì. 



Viết Linh Tri Tâm, thị hỗn thiên sai nhi bất loạn, lịch tam tế dĩ mị thiên. 

曰靈知心。是混千差而不亂。歷三際以靡遷。 

Yue líng zhi xin, shì hùn qian cha ér bù luàn, lì san jì yĭ mí qian. 



Bỉnh nhiên độc chiếu; trác nhĩ bất quần. 

炳然獨照。卓爾不群。 

Bĭng rán dú zhào, zhuó ĕr bù qún 



Tại thánh bất tăng, tại phàm bất giảm. 

在聖不增。在凡不減 

Zài shèng bù zeng. zài fán bù jiăn 



Xử sanh tử lưu, ly châu độc diệu vu thương hải. 

處生死流。驪珠獨耀于滄海 

Chŭ sheng sĭ liú, lí chú dú yào yú cang hăi 



Cư Niết Bàn ngạn, quế luân cô lãng vu trung thiên. 

居涅槃岸。桂輪孤朗于中天。 

Ju niè pán àn, guì lún gu lăng yú zhōng tiān 



Chư Phật ngộ chi, giả danh duy tâm. 

諸佛悟之。假名惟心。 

Zhu fó wù zhi, jiă míng wéi xin 



Chúng sanh mê chi, tiện thành vọng thức. 

眾生迷之。便成妄識。 

Zhòng sheng mí zhi, biàn chéng wàng shí 



Thị  dĩ  Phật  tức  chúng  sanh,  chúng  sanh  tức  Phật.  Thả  tâm  ngoại  vô  Phật, 

diệc vô chúng sanh. 

是以佛即眾生。眾生即佛。且心外無佛。亦無眾生。 

Shì yĭ fó jí zhòng sheng, zhòng sheng jí fó, qiĕ xin wài wú fó, yì wú zhòng 

sheng 



Duy mê ngộ chi hữu gián. 

唯迷悟之有間。 

Wéi mí wù zhi yǒu jian 



Cố phàm thánh nhi huýnh dị. 

故凡聖而迥異。 

Gù fán shèng ér jiǒng yì 



Khởi tri tâm, Phật, chúng sanh, tam vô sai biệt. 

豈知心佛眾生。三無差別。 

Qĭ zhi xin fó zhòng sheng, san wú cha bié 



Vĩnh Gia  vân: “Mộng  lý  minh minh hữu  lục thú,  giác  hậu không  không  vô 

đại thiên”. 

永嘉云。夢裡明明有六趣。覺後空空無大千。 

Yǒng jia yún. Mèng lĭ míng míng yǒu liù qù. Jué hòu kōng kōng wú dà qian 



Ký nhiên như thị, tắc kinh vân: “Tùng thị Tây Phương, quá thập vạn ức Phật 

độ, hữu thế giới danh viết Cực Lạc. Kỳ độ hữu Phật, hiệu A Di Đà, kim hiện 

tại thuyết pháp”. 

既然如是。則經云。從是西方。過十萬億佛土。有世界名曰極樂。其

土有佛號阿彌陀。今現在說法。 

Jì rán rú shì, zé jing yún, cóng shì xi fang, guò shí wàn yì fó tŭ, yǒu shì jiè 

míng yue jí lè, qí tŭ yǒu fó hào a mí tuó, jin xiàn zài shuo fă 



Tổng bất xuất duy tâm Tịnh Độ, bổn tánh Di Đà dã. 

總不出唯心淨土。本性彌陀也。 

Zǒng bù chu wéi xin jìng tŭ, bĕn xìng mí tuó yĕ 



Do thị nhi tri, tức kim hiện tiền vong linh…, 

由是而知。即今現前亡靈， 

Yóu shì ér zhi, jí jin xiàn qián wáng líng 



kỳ sanh dã liên hoa đóa đóa, kỳ một dã hàng thụ trùng trùng. 

其生也蓮華朵朵。其歿也行樹重重。 

qí sheng yĕ lián huá duǒ duǒ. Qí mò yĕ háng shù chóng chóng 



Vô nhất thời bất đạt liên bang, vô nhất niệm bất y từ phụ. 

無一時不達蓮邦。無一念不依慈父。 

Wú yi shí bù dá lián bang, wú yi niàn bù yi cí fù. 



Thẩm như thị, thả đạo: Ly thử tâm Phật chúng sanh ngoại, biệt hữu thương 

lượng xứ dã vô. 

審如是。且道。離此心佛眾生外。別有商量處也無。 

Shĕn rú shì, qiĕ dào, lí cĭ xin fó zhòng sheng wài, bié yǒu shāng liang chŭ yĕ 

wú. 



Đại viên kính lý tuyệt tiêm ai, 

大圓鏡裡絕纖埃。 

Dà yuán jìng lĭ jué xian ai 



Bích ngẫu hoa trung hữu thánh thai, 

碧藕華中有聖胎。 

Bì ǒu huá zhong yǒu shèng tai. 



Dao vọng kim sa trì chiểu ngoại 

遙望金沙池沼外。 

Yào wàng jin sha chí zhăo wài 



Bảo quang thường chiếu ngọc lâu đài. 

寶光常照玉樓臺。 

Băo guang cháng zhào yù lóu tái 



(Tâm này là Phật đem tâm niệm, 

Niệm đến tâm không, Phật cũng không, 

Thõng tay quay về lại kiểm điểm, 

Hoa chen trắng đỏ lẫn xanh vàng 

Trong  giáo  pháp  đã  dạy:  “Luận  về  tâm,  Phật  cũng  thế;  luận  về  Phật, 

chúng sanh cũng thế. Tâm, Phật và chúng sanh là ba thứ không sai biệt”. Nói 

đến  tâm  thì  tâm  có  nhiều  thứ,  như:  Nhục  đoàn  tâm  (quả  tim  thịt)  [tức  quả 

tim] hiện đang ở trong cái thân do huyết khí cha mẹ sanh ra chính là cái tâm 

ấy. Hoặc Duyên Lự Tâm, tức cái tâm nay đang phân biệt mọi thứ cảnh giới 

thiện ác, thuận nghịch vậy. Còn Linh Tri Tâm chứa đựng ngàn thứ sai khác 

nhưng chẳng  loạn, trải khắp ba đời  nhưng chẳng đổi dời. Riêng chiếu rạng 

ngời,  đứng  riêng  không  hòa  lẫn.  Nơi  thánh  chẳng  tăng,  nơi  phàm  không 

giảm.  Ở  giữa  dòng  sanh  tử,  ly  châu203  riêng  chiếu  trong  biển  xanh.  Nơi  bờ 

Niết  Bàn,  vầng  quế204  rạng  ngời  một  mình  giữa  trời.  Chư  Phật  ngộ  rồi,  giả 

gọi là duy tâm. Chúng sanh  mê nên thành vọng thức. Do vậy, Phật chính là 

chúng  sanh,  chúng  sanh  chính  là  Phật,  nhưng  ngoài  tâm  không  Phật,  cũng 

không  có  chúng  sanh.  Chỉ  do  mê  hay  ngộ  mà  có  sai  biệt.  Vì  thế,  phàm  - 

thánh sai khác, há biết tâm, Phật, chúng sanh, ba thứ không sai biệt. 

Ngài Vĩnh Gia 205  nói: “Trong  mộng  rành rành bày sáu  nẻo, giác  rồi ba 

cõi rỗng toang  hoang”. Đã  là  như  vậy thì  như kinh  nói: “Từ đây đi  về  Tây 

Phương qua khỏi mười vạn ức cõi nước, có một thế giới tên là Cực Lạc. Cõi 

ấy có Phật, hiệu là A Di Đà nay đang thuyết pháp”. Nói chung, chẳng ngoài 

duy  tâm  Tịnh  Độ,  bản  tánh  Di  Đà.  Do  vậy  biết  rằng:  Ngay  trong  hiện  tiền 

đây,  vong  linh…  sống  thì  hoa  sen  đóa  đóa,  thác  thì  hàng  cây  tầng  tầng; 

không lúc nào chẳng đến cõi sen, không niệm nào chẳng nương từ phụ. Xét 

như thế, nên nói: Lìa tâm, Phật, chúng sanh này ra, còn có chỗ thương lượng 

nào khác nữa hay không? 

Nơi gương tròn lớn sạch tinh khôi, 

Xanh biếc giò sen nẩy thánh thai, 

Cát vàng ao báu ngoài xa ngắm, 

Bảo quang chiếu mãi ngọc lâu đài) 



Đại chúng cùng xướng: 



Nam mô Tây Phương Cực Lạc thế giới đại từ đại bi A Di Đà Phật. 

南無西方極樂世界。大慈大悲。阿彌陀佛。 

Nán mó xi fang jí lè shì jiè, dà cí dà bei, a mí tuó fó 



Đại  chúng  ra  khỏi  chỗ  ngồi,  vừa  đi  nhiễu  vừa  niệm  Phật  ngàn  tiếng,  đến 

trước  bàn  linh,  dứt  tiếng  niệm  Phật,  xướng  danh  hiệu  Quán  Âm,  Thế  Chí, 

Thanh Tịnh Đại Hải Chúng. 



Nam mô Quán Thế Âm Bồ Tát 

南無觀世音菩薩， 

Nán mó guan shì yin pú sà 



Nam mô Đại Thế Chí Bồ Tát. 

南無大勢至菩薩， 

Nán mó dà shì zhì pú sà 



Nam mô Thanh Tịnh Đại Hải Chúng Bồ Tát. 

南無清淨大海眾菩薩 

Nán mó qing jìng dà hăi zhòng pú sà 



Niệm mỗi danh hiệu ba lần xong, đánh mõ, tụng: 



---o0o--- 

7. Phát nguyện (bài phát nguyện của Đại Từ Bồ Tát) 



Thập phương tam thế Phật, 

十方三世佛。 

Shí fang san shì fó 



A Di Đà đệ nhất. 

阿彌陀第一。 

A mí tuó dì yi 



Cửu phẩm độ chúng sanh, 

九品度眾生。 

Jiǔ pĭn dù zhòng sheng 



Oai đức vô cùng tận. 

威德無窮盡。 

Wei dé wú qióng jìn 



Ngã kim đại quy y, 

我今大歸依。 

Wǒ jin dà gui yi 



Sám hối tam nghiệp tội. 

懺悔三業罪。 

Chàn huĭ san yè zuì 



Phàm hữu chư phước thiện, 

凡有諸福善。 

Fán yǒu zhu fú shàn 



Chí tâm dụng hồi hướng. 

至心用回向。 

Zhì xin yòng huí xiàng 



Nguyện đồng niệm Phật nhân, 

願同念佛人。 

Yuàn tóng niàn fó rén 



Cảm ứng tùy thời hiện. 

感應隨時現。 

Găn yìng suí shí xiàn 



Lâm chung Tây Phương cảnh, 

臨終西方境。 

Lín zhong xi fang jìng 



Phân minh tại mục tiền 

分明在目前。 

Fēn míng zài mù qián 



Kiến văn giai tinh tấn, 

見聞皆精進。 

Jiàn wén jie jing jìn 



Đồng sanh Cực Lạc quốc. 

同生極樂國。 

Tóng sheng jí lè guó 



Kiến Phật liễu sanh tử, 

見佛了生死。 

Jiàn fó liăo sheng sĭ 



Như Phật độ nhất thiết. 

如佛度一切。 

Rú fó dù yi qie 



Vô biên phiền não đoạn 

無邊煩惱斷。 

Wú bian fán năo duàn 



Vô lượng pháp môn tu. 

無量法門修。 

Wú liàng fă mén xiu 



Thệ nguyện độ chúng sanh. 

誓願度眾生。 

Shì yuàn dù zhòng she 



Tổng nguyện thành Phật đạo 

總願成佛道。 

Zǒng yuàn chéng fó dào 



Hư không hữu tận, 

虛空有盡。 

Xu kōng yǒu jìn 



Ngã nguyện vô cùng. 

我願無窮。 

Wǒ yuàn wú qióng 

(Mười phương tam thế Phật, 

A Di Đà bậc nhất, 

Chín phẩm độ chúng sanh, 

Oai đức không cùng tận. 

Con nay đại quy y, 

Sám hối tội tam nghiệp, 

Bao phước thiện đã có, 

Chí tâm đem hồi hướng. 

Nguyện người cùng niệm Phật, 

Cảm ứng tùy thời hiện, 

Lâm chung cảnh Tây Phương, 

Hiện rõ ràng trước mắt. 

Thấy, nghe đều tinh tấn, 

Cùng sanh cõi Cực Lạc. 

Thấy Phật hết sanh tử, 

Độ hết thảy như Phật 

Nguyện cùng thành Phật đạo. 

Hư không có thể tận, 

Nguyện của con khôn cùng) 



Nguyện sanh Tây Phương tịnh độ trung, 

願生西方淨土中。 

Yuàn sheng xi fang jìng tŭ zhong 



Thượng phẩm liên hoa vi phụ mẫu. 

上品蓮華為父母。 

Shàng pĭn lián huá wéi fù mŭ 



Hoa khai kiến Phật ngộ Vô Sanh, 

華開見佛悟無生。 

Huá kai jiàn fó wù wú sheng 



Bất thoái Bồ Tát vi bạn lữ. 

不退菩薩為伴侶。 

Bù tuì pú sà wéi bàn lǚ 



(Nguyện sanh trong Tây Phương tịnh độ, 

Chín phẩm hoa sen là cha mẹ. 

Hoa nở thấy Phật ngộ Vô Sanh, 

Bất thoái Bồ Tát là bè bạn) 



---o0o--- 

8. Tán thán Tam Bảo – Tán thán Pháp Bảo 



Pháp bảo thực nan lượng, 

法寶實難量。 

Fă băo shí nán liàng 



Như Lai kim khẩu tuyên dương 

如來金口宣揚。 

Rú lái jin kǒu xuan yáng 



Long cung hải tạng tán thiên hương. 

龍宮海藏散天香 

Lóng gong hăi cáng săn tian xiang 



Giác giả tụng lang hàm206. 

覺者誦琅函。 

Jué zhĕ sòng láng hán 



Ngọc trục, hà điều, kim tả tự. 

玉軸霞條金寫字 

Yù zhóu xiá tiáo jin xiĕ zì 



Tự bài thu nhạn thành hàng 

似排秋雁成行。 

Sì pái qiu yàn chéng háng 



Tích nhân tam tạng thủ lai Đường207. 

昔因三藏取來唐。 

Xí yin san cáng qŭ lái táng 



Vạn cổ vị phu dương. 

萬古為敷揚 

Wàn gŭ wéi fu yáng 



Tích nhân tam tạng thủ lai Đường, 

昔因三藏取來唐。 

Xí yin san cáng qŭ lái táng 



Vạn cổ vị phu dương. 

萬古為敷揚 

Wàn gŭ wéi fu yáng 



(Pháp bảo thật khó lường, 

Như Lai kim khẩu tuyên dương, 

Cất tại cung rồng trong biển cả, 

Tán rải hương trời, 

Bậc giác ngộ đọc kinh văn 

Trục ngọc, lụa ráng trời, 

Kinh chép chữ vàng 

Như trời Thu nhạn bay thành hàng 

Xưa nhờ Tam Tạng đem qua Đường 

Phô diễn đến muôn đời, 

Xưa nhờ Tam Tạng đem qua Đường 

Phô diễn đến muôn đời) 



---o0o--- 

9. Khai Thị 



Xướng xong, niệm Phật, trở về đàn, lên tòa ngồi xong, Sư vỗ xích, bạch: 



Cái văn: Hư nhi hữu minh đáp chi thanh, tịch nhi vô hình ảnh chi tướng. 

蓋聞虛而有鳴答之聲。寂而無形影之相。 

Gài wén xu ér yǒu míng dá zhi sheng, jì ér wú xíng yĭng zhi xiang 



Nhiên cốc hưởng tự nhiên, phi hô chi nhi bất đáp. Phật thân vô tác, phi khấu 

chi nhi bất chương. 

然谷響自然。非呼之而不答。佛身無作。非扣之而不彰 

Rán  gŭ  xiăng  zì  rán,  fei  hu  zhi  ér  bù  dá,  fó shen  wú  zuò,  fei  kòu  zhi  ér  bù 

zhang 



Thượng lai khải kiến đệ nhị thời Hệ Niệm Phật Sự dĩ viên. 

上來啟建第二時繫念佛事已圓。 

Shàng lái qǐ jiàn dì èr shí xì niàn fó shì yĭ yuán 



Như  thượng  thù  huân,  đầu  nhập  Như  Lai  đại  nguyện  hải  trung,  xuất  sanh 

công đức. 

如上殊勳。投入如來大願海中。出生功德。 

Rú shàng shu xun, tóu rù rú lái dà yuàn hăi zhong, chu sheng gong dé 



Chuyên vị vong linh… tẩy trừ nghiệp cấu, 

耑為亡靈洗除業垢。 

Zhuan wéi wáng líng xĭ chú yè gòu 



tăng trưởng thiện căn, xả thử báo duyên, vãng sanh Tịnh Độ. 

增長善根。捨此報緣。往生淨土。 

zeng cháng shàn gen, shĕ cĭ bào yuán, wǎng shēng jìng tŭ 



Đản niệm tự tùng vô thỉ, ngật chí kim sanh: 

但念自從無始。迄至今生。 

Dàn niàn zì cóng wú shĭ. qì zhì jin sheng 



Âu sanh cự hải, trục thức lãng dĩ cao đê. 

漚生巨海。逐識浪以高低。 

Òu sheng jù hăi. zhú shí làng yĭ gao di 



Vân điểm thái thanh, nhậm tình phong nhi nhân ngã. 

雲點太清。任情風而人我。 

Yún diăn tài qing, rèn qíng feng ér rén wǒ 



Ư thị tuần hoàn chư thú, lưu chuyển tứ sanh; 

於是循環諸趣。流轉四生。 

Yú shì xún huán zhu qù, liú zhuăn sì sheng 



Nghiệp hải mang mang, tội sơn ngập ngập. 

業海茫茫。罪山岌岌。 

Yè hăi máng máng, zuì shan jí jí 



Phi bằng phát lộ, hạt toại tiêu trừ. 

匪憑發露,曷遂消除。 

Fĕi píng fa lù, hé suì xiao chú 



Sám-ma dĩ vãng, phát nguyện đương lai. 

懺摩已往。發願當來。 

Chàn mó yĭ wăng, fa yuàn dang lái 



Tái lao pháp chúng, chí tâm sám hối phát nguyện. 

再勞法眾。至心懺悔發願。 

Zài láo fă zhòng, zhì xin chàn huĭ fa yuàn 

(Từng  nghe:  Trống  rỗng  mà  có  tiếng  đáp  ứng,  tịch  nhưng  không  có  tướng 

hình ảnh. Thế nhưng, hang dội tiếng vọng là tự nhiên, không bao giờ kêu mà 

chẳng đáp. Phật thân  vô  tác, không bao  giờ gõ  mà chẳng  hiển bày. Từ trên 

tới  đây  tạo  tác  Hệ  Niệm  Phật  Sự thời  thứ  hai  đã  viên  mãn.  Công  huân  thù 

thắng  như  thế,  gieo  vào  trong  biển  đại  nguyện  của  Như  Lai,  sanh  ra  công 

đức. Chuyên vì vong linh rửa trừ nghiệp cấu, tăng trưởng thiện căn, bỏ báo 

duyên này, sanh về Tịnh Độ. Nhưng nghĩ từ vô thỉ kiếp cho đến đời này, bọt 

nước  sanh  trong  biển  cả,  theo  sóng  thức  lên  cao  xuống  thấp.  Mây  điểm  hư 

không,  mặc  tình  nổi  gió  ta  -  người.  Do  vậy  xoay  vần  các  nẻo,  trôi  lăn  tứ 

sanh, biển  nghiệp  mênh  mông, núi tội chót vót. Không  nhờ bày tỏ, sao tiêu 

trừ được? Sám hối cho quá khứ, phát nguyện cho tương lai. Lại phiền pháp 

chúng chí tâm sám hối, phát nguyện) 



---o0o--- 

10. Sám hối, phát nguyện 



Gõ dẫn khánh, đại chúng đồng niệm. 



Vãng tích sở tạo chư ác nghiệp, 

往昔所造諸惡業。 

Wǎng xī suǒ zào zhu è yè. 



Giai do vô thỉ tham - sân - si, 

皆由無始貪瞋痴。 

Jie yóu wú shĭ tan chen chi 



Tùng thân - ngữ - ý chi sở sanh. 

從身語意之所生。 

Cóng shen yŭ yì zhi suǒ sheng 



Nhất thiết tội chướng giai sám hối. 

一切罪障皆懺悔。 

Yi qie zuì zhàng jie chàn huĭ 



Chúng sanh vô biên thệ nguyện độ, 

眾生無邊誓願度。 

Zhòng sheng wú bian shì yuàn dù 



Phiền não vô tận thệ nguyện đoạn, 

煩惱無盡誓願斷 

Fán năo wú jìn shì yuàn duàn 



Pháp môn vô lượng thệ nguyện học, 

法門無量誓願學 

Fă mén wú liàng shì yuàn xué 



Phật đạo vô thượng thệ nguyện thành. 

佛道無上誓願成。 

Fó dào wú shàng shì yuàn chéng 



Nam mô Phổ Hiền Vương Bồ Tát Ma Ha Tát. 

南無普賢王菩薩摩訶薩。 

Nán mó pŭ xián wáng pú sà mó he sà 



(Xưa kia trót tạo các ác nghiệp, 

Đều do vô thỉ tham - sân - si, 

Từ thân - miệng - ý phát sanh ra, 

Hết thảy tội chướng đều sám hối. 

Chúng sanh vô biên thệ nguyện độ, 

Phiền não vô tận thệ nguyện đoạn, 

Pháp môn vô lượng thệ nguyện học, 

Phật đạo vô thượng thệ nguyện thành). 



---o0o--- 

11. Khai Thị 



Sư vỗ xích, bạch: 



Thượng  lai  sám  hối  phát  nguyện  dĩ  cánh,  cụ  hành  do  nhân  cụ  nhãn  mục, 

nguyện như nhật, nguyệt, đăng quang minh. 

上來懺悔發願已竟。具行猶人具眼目。願如日月燈光明 

Shàng lái chàn huĭ fa yuàn yĭ jìng, jù xíng yóu rén jù yăn mù, yuàn rú rì yuè 

deng guang míng 



Y quang chiếu chúc kiến phân minh, hành giả phương năng đạt tiền cảnh. 

依光照燭見分明。行者方能達前境 

Yi guang zhào zhú jiàn fēn míng, xíng zhě fang néng dá qián jìng 



Thị dĩ niệm Phật chi nhân, nhược bất phát nguyện vãng sanh, túng hữu công 

hạnh, diệc thành hư thiết, dĩ bất thuận Phật cố. 

是以念佛之人。若不發願往生。縱有功行。亦成虛設。以不順佛故。 

Shì  yĭ  niàn  fó  zhi  rén,  ruò  bù  fa  yuàn  wǎng  shēng,  zòng  yǒu  gōng  xíng,  yì 

chéng xu shè, yĭ bù shùn fó gù 



Kim nhĩ vong linh đương tri thử ý. 

今爾亡靈。當知此意。 

Jin ĕr wáng líng, dang zhi cĭ yì 

(Từ  trên  tới  đây  sám  hối  phát  nguyện  đã  xong,  Hành  đầy  đủ  thì  giống 

như  người  đầy  đủ  mắt,  Nguyện  như  ánh  sáng  của  mặt  trời,  mặt  trăng,  đèn 

đuốc.  Đủ  hạnh  như  người  đủ  đôi  mắt,  nguyện  như  ánh  sáng  mặt  trời,  mặt 

trăng, đèn đóm. Nương theo ánh sáng chiếu tỏ mà thấy phân minh, hành giả 

mới  hòng  thấu  hiểu  tiền  cảnh.  Do  vậy,  người  niệm  Phật  nếu  không  phát 

nguyện  vãng  sanh,  dẫu  có  công  hạnh  cũng  trở  thành  đặt  bày  hư  huyễn,  vì 

không thuận theo Phật vậy. Nay các vong linh hãy biết ý này) 



---o0o--- 

12. Tán Phật kết đàn 



A Di Đà Phật, 

阿彌陀佛 

A mí tuó fó 

 

Vô thượng y vương 

無上醫王。 

Wú shàng yi wáng 

 

Nguy nguy kim tướng phóng hào quang. 

巍巍金相放毫光。 

Wéi wéi jin xiang fàng háo guang 

 

Khổ hải tác từ hàng. 

苦海作慈航。 

Kŭ hăi zuò cí háng 

 

Cửu phẩm liên bang, 

九品蓮邦。 

Jiǔ pĭn lián bang 

 

Đồng nguyện vãng Tây Phương. 

同願往西方。 

Tóng yuàn wăng xi fang 

 

Nam mô Liên Trì Hội Bồ Tát Ma Ha Tát. 

南無蓮池會菩薩摩訶薩。 

Nán mó lián chí huì pú sà mó he sà 

 

(A Di Đà Phật, 

Vô thượng y vương, 

Tướng vàng vòi vọi phóng hào quang, 

Biển khổ thả thuyền từ, 

Chín phẩm liên bang, 

Đồng nguyện về Tây Phương) 

 

Đệ Nhị Thời Phật sự hoàn mãn, đại chúng rời khỏi chỗ ngồi. 

 



---o0o--- 

 ĐỆ TAM THỜI 

第三時 



---o0o--- 

1. Tụng kinh Di Đà 



Nam mô Liên Trì Hải Hội Phật Bồ Tát (3 lần) 

Phật thuyết A Di Đà kinh (như trên) 



---o0o--- 

2. Tụng chú vãng sanh (như phần trên) 



Xướng ba lần: 



Nam mô Liên Trì Hội Bồ Tát Ma Ha Tát. 

南無蓮池會菩薩摩訶薩。 

Nán mó lián chí huì pú sà mó he sà 



---o0o--- 

3. Khai Thị 



Xướng xong, Sư vỗ xích, bạch: 



Thập vạn dư trình bất cách trần, 

十萬餘程不隔塵。 

Shí wàn yú chéng bù gé chén 



Hưu tương mê ngộ tự sơ thân, 

休將迷悟自疏親。 

Xiu jiang mí wù zì shu qin 



Sát-na niệm tận hằng sa Phật, 

剎那念盡恆沙佛。 

Chà nă niàn jìn héng sha fó, 



Tiện thị liên hoa quốc lý nhân. 

便是蓮華國裡人。 

Biàn shì lián huá guó lĭ rén. 



Hiệp trần bối giác, tài kinh cức ư thất bảo viên lâm. 

合塵背覺。栽荊棘於七寶園林。 

Hé chén bèi jué, zai jing jí yú qi băo yuán lín 



Xả vọng quy chân, liệt châu võng ư tứ sanh môn hộ. 

捨妄歸真。列珠網於四生門戶。 

Shĕ wàng gui zhen, liè chú wăng yú sì sheng mén hù 



Tung hoành vạn pháp, viên khỏa nhất tâm. 

縱橫萬法。圓裹一心。 

Zòng héng wàn fă, yuán guǒ yi xin 



Phi tư lượng xứ, A Di Đà Phật. Tọa đoạn lục căn, vô tạo tác thời. 

非思量處。阿彌陀佛。坐斷六根。無造作時。 

Fei si liàng chŭ, a mí tuó fó, zuò duàn liù gen, wú zào zuò shí 



Thanh Thái cố hương, hoành thôn bát cực. Phá quần hôn như cảo nhật lệ 

thiên, liệu chúng bệnh như Thiện Kiến thần dược. 

清泰故鄉。橫吞八極。破群昏如杲日麗天。療眾病如善見神藥。 

Qing tài gù xiang, héng tun ba jí, pò qún hun rú găo rì lì tian, liáo zhòng bìng 

rú shàn jiàn shén yào. 



Sở dĩ vân: “Nhất xưng A Di Đà Phật danh hiệu, năng diệt bát vạn ức kiếp 

sanh tử chúng khổ”. 

所以云。一稱阿彌陀佛名號。能滅八萬億劫生死眾苦。 

Suǒ yĭ yún, yi cheng a mí tuó fó míng hào, néng miè ba wàn yì jié sheng sĭ 

zhòng kŭ, 



Lợi ích như thị, khởi thí dụ ngôn thuyết chi khả cập hồ? 

利益如是。豈譬喻言說之可及乎。 

Lì yì rú shì, qĭ pì yù yán shuo zhi kĕ jí hu 



Chỉ như tức kim Hệ Niệm, đệ tam thời Phật sự. Thả đạo: Hiện tiền chúng 

đẳng, đồng thanh tương ứng nhất cú, như hà chỉ trần? 

只如即今繫念。第三時佛事。且道。現前眾等。同聲相應一句。如何

指陳。 

Zhi rú jí jin xì niàn, dì san shí fó shì, qiĕ dào, xiàn qián zhòng dĕng, tóng 

sheng xiang yìng yi jù, rú hé zhĭ chén 



Nhất tùng Phật hướng thiệt căn niệm, 

一從佛向舌根念。 

Yi cóng fó xiàng shé gen niàn, 



Bất giác hoa tùy túc để sanh. 

不覺華隨足底生 

Bù jué huá suí zú dĭ sheng 



(Đường xa mười vạn cõi, 

Chẳng hề cách mảy trần, 

Thôi đừng đem mê ngộ, 

Để tính kể sơ thân, 

Sát na niệm chư Phật, 

Số nhiều đến Hằng sa. 

Liền thành người đã ở 

Trong cõi nước hoa sen. 

Xuôi  trần  nghịch  giác,  trồng  gai  góc  nơi  vườn  rừng  bảy  báu.  Bỏ  vọng  về 

chân,  giăng  lưới  châu  nơi  cửa  ngõ  tứ  sanh.  Dọc  ngang  vạn  pháp,  nhất  tâm 

bao trọn. A Di Đà Phật không chỗ nghĩ lường. Nhằm lúc khuất phục sáu căn, 

không  tạo  tác,  quê  cũ  Thanh  Thái  nuốt  trọn  khắp  tám  phương.  Phá  các  tối 

tăm như mặt trời chói rực giữa trời, trị các bệnh như thuốc thần Thiện Kiến. 

Bởi  thế  nói:  “Vừa  xưng  danh  hiệu  A  Di  Đà  Phật,  diệt  được  các  khổ  trong 

tám  vạn  ức  kiếp  sanh  tử”.  Lợi  ích  như  thế,  há  có  thí  dụ,  lời  lẽ  nào  diễn  tả 

trọn  vẹn cho được! Còn  như nay  Hệ Niệm Phật Sự, nhằm  thời thứ ba. Vậy 

thì hiện tiền đại chúng, đồng thanh tương ứng một câu, chỉ bày như thế nào 

đây? 

Nhất tâm theo Phật nguyện xưng niệm, 

Nào biết hoa sen dưới gót sanh?) 

 

Xướng xong, cử tán 

 

---o0o--- 

4. Niệm Phật 



A Di Đà Phật thân kim sắc, 

阿彌陀佛身金色。 

A mí tuó fó shen jin sè. 



Tướng hảo quang minh vô đẳng luân. 

相好光明無等倫 

Xiāng hǎo guang míng wú dĕng lún 



Bạch hào uyển chuyển ngũ Tu Di    

白毫宛轉五須彌 

Bái háo wăn zhuăn wŭ xu mí 



Cám mục trừng thanh tứ đại hải 

紺目澄清四大海 

Gàn mù chéng qīng sì dà hăi 



Quang trung hóa Phật vô số ức 

光中化佛無數億。 

Guang zhong huà fó wú shù yì. 



Hóa Bồ Tát chúng diệc vô biên, 

化菩薩眾亦無邊。 

Huà pú sà zhòng yì wú bian 



Tứ thập bát nguyện độ chúng sanh, 

四十八願度眾生 

Sì shí ba yuàn dù zhòng sheng 



Cửu phẩm hàm linh đăng bỉ ngạn 

九品咸令登彼岸。 

Jiǔ pĭn xián lìng deng bĭ àn 



Nam mô Tây Phương Cực Lạc thế giới đại từ đại bi A Di Đà Phật. 

南無西方極樂世界。大慈大悲。阿彌陀佛。 

Nán mó xi fang jí lè shì jiè dà cí dà bei, a mí tuó fó, 



Niệm Phật một trăm tiếng, người đánh mõ, bắt giọng tán: 



---o0o--- 

5. Tán Phật 



Đệ nhất đại  nguyện 

第一大願。 

Dì yi dà yuàn 



Quán tưởng Di  Đà 

觀想彌陀。 

Guan xiăng mí tuó 



Tứ thập bát nguyện độ  Sa Bà. 

四十八願度娑婆 

Sì shí ba yuàn dù suo pó 



Cửu phẩm dũng kim ba, 

九品湧金波。 

Jiǔ pĭn yǒng jin bo. 



Bảo võng giao la, 

寶網交羅。 

Băo wăng jiao luó 



Độ vong linh xuất ái hà. 

度亡靈出愛河。 

Dù wáng líng chu ài hé 



Nam mô Liên Trì Hội Bồ Tát Ma Ha Tát. 

南無蓮池會菩薩摩訶薩。 

Nán mó lián chí huì pú sà mó he sà 



---o0o--- 

6. Khai Thị 



Sư vỗ xích, bạch: 



Đả phá hư không tiếu mãn tai, 

打破虛空笑滿腮。 

Dǎ pò xu kong xiào măn sai 



Linh lung bảo tạng hoát nhiên khai, 

玲瓏寶藏豁然開。 

Líng lóng băo cáng huo rán kai 



Trực nhiêu không kiếp sanh tiền sự, 

直饒空劫生前事。 

Zhí ráo kōng jié sheng qián shì, 



Lục tự hồng danh tất cánh cai. 

六字洪名畢竟該。 

Liù zì hóng míng bì jìng gai, 



Cổ  nhân  đạo:  “Thanh  châu  đầu  ư  trược  thủy,  trược  thủy  bất  đắc  bất  thanh. 

Niệm Phật đầu ư loạn tâm, loạn tâm bất đắc bất Phật”. 

古人道。清珠投於濁水。濁水不得不清。念佛投於亂心。亂心不得不

佛。 

Gŭ rén dào, qing chú tóu yú zhuó shuĭ, zhuó shuĭ bù de bù qing, niàn fó tóu 

yú luàn xin, luàn xin bù de bù fó, 



Tây thiên hữu bảo, danh viết Thanh Châu. 

西天有寶。名曰清珠。 

Xi tian yǒu băo, míng yue qing chú. 



Vị  thử châu  đầu  nhập  trược  thủy  trung,  nhập  thủy  nhất  thốn,  tắc  nhất  thốn 

chi trược thủy tức tiện thanh khiết. 

謂此珠。投入濁水中。入水一寸。則一寸之濁水。即便清潔。 

Wèi cĭ chú, tóu rù zhuó shuĭ zhong, rù shuĭ yi cùn, zé yi cùn zhi zhuó shuĭ, jí 

biàn qing jié 





Thử châu  nhập  thủy,  tự  thốn  chí  xích,  nãi  chí  ư để,  tắc  trược  thủy  diệc  tùy 

chi nhi trừng trạm. 

此珠入水。自寸至尺。乃至於底。則濁水亦隨之而澄湛 

Cĭ chú rù shuĭ, zì cùn zhì chĭ, năi zhì yú dĭ, zé zhuó shuĭ yì suí zhi ér chéng 

zhàn 



Đương tri thanh châu giả, dụ niệm Phật chi tịnh niệm dã. 

當知清珠者。喻念佛之淨念也 

Dang zhi qing chú zhĕ, yù niàn fó zhi jìng niàn yĕ . 



Trược thủy giả, dụ tạp loạn chi vọng tâm dã. 

濁水者。喻雜亂之妄心也。 

Zhuó shuĭ zhĕ, yù zá luàn zhi wàng xin yĕ 



Đương vọng tâm tạp loạn chi khoảnh, năng cử khởi nhất niệm. 

當妄心雜亂之頃。能舉起一念。 

dang wàng xin zá luàn zhi qĭng, néng jŭ qĭ yi niàn 



Như đối Từ Tôn, án định lục tự hồng danh. 

如對慈尊。按定六字洪名。 

Rú duì cí zun, àn dìng liù zì hóng míng 



Nhất nhất xuất khẩu nhập nhĩ, 

一一出口入耳 

Yi yi chu kǒu rù ĕr 



tắc thử tạp loạn tự nhiên tùy niệm tịch tĩnh. 

則此雜亂。自然隨念寂靜。 

zé cĭ zá luàn, zì rán suí niàn jì jìng, 



Tự thị nhất niệm nhi chí thập niệm, nãi chí niệm niệm bất di. 

自是一念。而至十念。乃至念念不移 

Zì shì yi niàn, ér zhì shí niàn, năi zhì niàn niàn bù yí 



Tức giáo trung sở vị: “Tịnh niệm tương kế” giả dã! 

即教中所謂淨念相繼者也。 

Jí jiào zhong suǒ wèi jìng niàn xiang jì zhĕ yĕ, 



Niệm Phật chi nhân, tu yếu tín tâm khẩn thiết, chánh nhân lẫm nhiên, trùng 

niệm  tử sanh  luân  chuyển  chi  khả  bi,  thâm  yếm  trần  lao  phân  nhiễu  vi  khả 

thống. 

念佛之人。須要信心懇切。正因凜然。重念死生輪轉之可悲。深厭塵

勞紛擾為可痛。 

Niàn  fó  zhi  rén,  xu  yào  xìn  xin  kĕn  qie,  zhèng  yin  lĭn  rán,  zhòng  niàn  sĭ 

sheng lún zhuăn zhi kĕ bei, shen yàn chén láo fen răo wéi kĕ tóng 



Cử khởi nhất thanh Phật danh. 

舉起一聲佛名 

Jŭ qĭ yi sheng fó míng 



Trực  hạ  cánh  vô  dị  kiến,  như  Thái  A  kiếm,  hoành  án  đương  hiên;  như  đại 

hỏa luân, tinh đằng diệm xí. 

直下更無異見。如太阿劍。橫按當軒。如大火輪，星騰燄熾。 

Zhí xià gèng wú yì jiàn, rú tài a jiàn, héng àn dang xuan, rú dà huǒ lún, xing 

téng yàn chì 



Vạn vật anh chi tắc liệu, xúc chi tắc thương. 

萬物攖之則燎。觸之則傷。 

Wàn wù ying zhi zé liào, chù zhi zé shang 



Trực chí nhất tâm bất loạn, Năng - Sở lưỡng vong; 

直至一心不亂。能所兩忘。 

Zhí zhì yi xin bù luàn, néng suǒ liăng wàng 



đáo gia chi thuyết, bất dung tái cử. 

到家之說。不容再舉。 

dào jia zhi shuo, bù róng zài jŭ 



Tiệp kính chi từ, hà lao quải xỉ. 

捷逕之詞。何勞挂齒。 

jié jìng zhi cí, hé láo guà chĭ 



Khả vị chứng tu hành chi thần thuật, siêu phương tiện chi chánh đồ. 

可謂證修行之神術。超方便之正途 

Kĕ wèi zhèng xiu xíng zhi shén shù, chao fang biàn zhi zhèng tú 



Phá tử sanh trập hộ chi lôi đình. 

破死生蟄戶之雷霆。 

Pò sĭ sheng zhí hù zhi léi tíng 



Chúc mê vọng u cù chi nhật nguyệt. 

燭迷妄幽衢之日月 

Zhú mí wàng you qú zhi rì yuè 



Kim tiêu Tam Thời Hệ Niệm Phật Sự tương viên. 

今宵三時繫念佛事將圓。 

Jin xiao san shí xì niàn fó shì jiang yuán 



Vong linh… thừa tư thượng thiện, quyết định vãng sanh. 

亡靈.... 承茲上善。決定往生。 

Wáng líng... chéng zi shàng shàn, jué dìng wǎng shēng. 



Thả đạo nhất niệm vị manh dĩ tiền, hoàn hữu giả cá tiêu tức dã vô. 

且道一念未萌以前。還有者箇消息也無。 

Qiĕ dào yi niàn wèi méng yĭ qián, huán yǒu zhĕ gè xiao xí yĕ wú 



Thị tâm không tịch niệm hà y? 

是心空寂念何依。 

Shì xin kōng jì niàn hé yi 



Cố quốc vân quy thục vị quy? 

故國云歸孰未歸。 

Gù guó yún gui shú wèi gui 



Hoa ngoại ngọc kê đề hiểu nhật, 

華外玉雞啼曉日。 

Huá wài yù ji tí xiăo rì, 



Viễn nghênh tân Phật phụng từ oai, 

遠迎新佛奉慈威 

Yuăn yíng xin fó fèng cí wei 



(Đả phá hư không cười toét miệng, 

Kho tàng lóng lánh mở toang ra, 

Thấu hiểu chuyện xưa bao kiếp trước, 

Hồng danh sáu chữ trọn thâu gồm. 

Cổ nhân nói: “Thanh châu gieo vào nước đục, nước đục chẳng thể không 

trong;  niệm  Phật  gieo  vào  tâm  loạn,  tâm  loạn  không  thể  không  thành  tâm 

Phật”. Tây Vực có vật báu tên là Thanh Châu. Loại châu này gieo vào nước 

đục, chìm  xuống  nước  một tấc thì  một tấc nước đục  liền thành  thanh khiết. 

Châu ấy gieo vào nước từ tấc tới thước, cho đến tận đáy thì nước đục cũng 

lặng trong theo. Nên biết thanh châu ví như tịnh niệm niệm Phật vậy; nước 

đục ví như vọng tâm tạp loạn. Ngay trong lúc vọng tâm tạp loạn, có thể khởi 

lên một niệm, như đối trước đức Từ Tôn, giữ vững sáu chữ hồng danh. Mỗi 

câu,  mỗi  chữ  từ  miệng  phát  ra  lọt  vào  tai.  Do  đây  tạp  loạn  tự  nhiên  theo 

niệm  mà  ngưng  lặng.  Từ  một  niệm  như  vậy  cho  đến  mười  niệm,  cho  đến 

niệm  niệm  chẳng  đổi.  Tức  là  như  trong  giáo  pháp  đã  nói:  “Tịnh  niệm  tiếp 

nối”. Người  niệm  Phật cần phải có  lòng tin khẩn thiết, chánh  nhân rỡ ràng, 

nghĩ  đi  nghĩ  lại  sanh  tử  luân  chuyển  đáng  buồn  thương,  chán  ngán  sâu  xa 

trần  lao  rối  bời  đáng  đau  xót,  khởi  lên  một  tiếng  danh  hiệu  Phật.  Từ  đây 

không còn dị kiến, như gươm Thái  A208 cầm ngang trước  xe;  như vòng  lửa 

lớn cháy rực  như sao sa, vạn  vật chạm phải  bèn cháy, đụng  vào bèn bị tổn 

thương. Mãi cho đến khi nhất tâm bất loạn, Năng lẫn Sở cùng mất. Câu nói 

“về đến nhà” chẳng được nêu lên nữa. Từ ngữ “đường tắt” cần gì phải nhắc 

đến.  Có  thể  nói  là  cách  thần  diệu  để  tu  hành  chứng  quả,  là  đường  chánh 

phương tiện siêu thắng. Sấm sét phá tan [giấc ngủ] sanh tử của loài sâu bọ. 

Như mặt trời, mặt trăng chiếu tỏ nẻo mê vọng. Phật sự Tam Thời Hệ Niệm 

đêm  nay  sắp  viên  mãn.  Vong  linh  nhờ  vào  thiện  sự  bậc  thượng  này,  nhất 

định vãng sanh. Lại nói: Trước khi một niệm vừa chớm, còn có tin tức nào 

hay không? 

Tâm này trống lặng, niệm theo đâu? 

Nước cũ bảo về ai chưa về? 

Bình minh gà ngọc ngoài hoa gáy, 

Xa đón tân Phật phụng từ oai) 



Nam mô Tây Phương Cực Lạc thế giới đại từ đại bi A Di Đà Phật. 

南無西方極樂世界。大慈大悲。阿彌陀佛。 

Nán mó xi fang jí lè shì jiè dà cí dà bei a mí tuó fó。 



Đại  chúng  ra  khỏi  chỗ  ngồi,  đi  nhiễu  niệm  Phật  ngàn  tiếng,  đến  trước 

bàn linh, dứt tiếng niệm Phật, niệm Quán Âm, Thế Chí, Thanh Tịnh Đại Hải 

Chúng. 



Nam mô Quán Thế Âm Bồ Tát 

南無觀世音菩薩， 

Nán mó guan shì yin pú sà 



Nam mô Đại Thế Chí Bồ Tát. 

南無大勢至菩薩， 

Nán mó dà shì zhì pú sà 



Nam mô Thanh Tịnh Đại Hải Chúng Bồ Tát. 

南無清淨大海眾菩薩 

Nán mó qing jìng dà hăi zhòng pú sà 



Niệm mỗi danh hiệu ba lần xong, niệm bài sau đây. 



---o0o--- 

7. Phát nguyện (Sám Nhất Tâm) 



Nhất tâm quy mạng Cực Lạc thế giới A Di Đà Phật. 

一心歸命。極樂世界。阿彌陀佛。 

Yi xin gui mìng, jí lè shì jiè, a mí tuó fó 



Nguyện dĩ tịnh quang chiếu ngã, từ thệ nhiếp ngã. 

願以淨光照我。慈誓攝我。 

Yuàn yĭ jìng guang zhào wǒ, cí shì shè wǒ 



Ngã kim chánh niệm, xưng Như Lai danh, vị Bồ Đề đạo, cầu sanh Tịnh Độ. 

我今正念。稱如來名。為菩提道。求生淨土 

Wǒ jin zhèng niàn, cheng rú lái míng, wéi pú tí dào, qiú sheng jìng tŭ 



Phật  tích  bổn  thệ:  Nhược  hữu  chúng  sanh,  dục  sanh  ngã  quốc,  chí  tâm  tín 

nhạo, nãi chí thập niệm, nhược bất sanh giả, bất thủ Chánh Giác. 

佛昔本誓。若有眾生。欲生我國。志心信樂。乃至十念。若不生者。

不取正覺。 

Fó xí bĕn shì. Ruò yǒu zhòng sheng, yù sheng wǒ guó, zhì xin xìn yào, năi 

zhì shí niàn. Ruò bù sheng zhĕ, bù qŭ zhèng jué 



Dĩ thử niệm Phật nhân duyên, đắc nhập Như Lai đại thệ hải trung. 

以此念佛因緣。得入如來大誓海中。 

Yĭ cĭ niàn fó yin yuán, de rù rú lái dà shì hăi zhong 



Thừa Phật từ lực, chúng tội tiêu diệt, thiện căn tăng trưởng. 

承佛慈力。眾罪消滅。善根增長。 

Chéng fó cí lì, zhòng zuì xiao miè, shàn gen zeng cháng 



Nhược lâm mạng chung, tự tri thời chí, 

若臨命終。自知時至。 

Ruò lín mìng zhong, zì zhi shí zhì 



thân vô bệnh khổ, tâm bất tham luyến, 

身無病苦。心不貪戀。 

Shen wú bìng kŭ, xin bù tan liàn 



ý bất điên đảo, như nhập Thiền Định. 

意不顛倒。如入禪定。 

yì bù dian dào, rú rù chán dìng 



Phật cập thánh chúng, thủ chấp kim đài, lai nghênh tiếp ngã. 

佛及聖眾。手執金臺。來迎接我。 

Fó jí shèng zhòng, shǒu zhí jin tái, lái yíng jie wǒ 



Ư nhất niệm khoảnh, sanh Cực Lạc quốc. 

於一念頃。生極樂國。 

Yú yi niàn qĭng, sheng jí lè guó 



Hoa  khai kiến Phật, tức  văn  Phật thừa, đốn  khai  Phật  huệ,  quảng độ chúng 

sanh, mãn Bồ Đề nguyện. 

華開見佛。即聞佛乘。頓開佛慧。廣度眾生。滿菩提願。 

Huá kai jiàn fó, jí wén fó chéng, dùn kai fó huì, guăng dù zhòng sheng, măn 

pú tí yuàn 



Niệm Phật lâm chung kiến bảo đài, 

念佛臨終見寶臺。 

Niàn Fó lín zhong jiàn băo tái 



Bảo phan, bảo cái mãn không bài, 

寶幡寶蓋滿空排。 

Băo fan băo gài măn kong pái 



Di Đà, Thế Chí, Quán Âm đẳng, 

彌陀勢至觀音等。 

Mí tuó shì zhì guan yin dĕng 



Hiệp chưởng tương tùy quy khứ lai. 

合掌相隨歸去來。 

Hé zhǎng xiang suí gui qù lái, 



(Nhất  tâm  quy  mạng  Cực  Lạc  thế  giới  A  Di  Đà  Phật.  Nguyện  dùng  quang 

minh thanh tịnh chiếu đến con, dùng thệ nguyện từ bi nhiếp độ con. Con nay 

chánh niệm, xưng danh Như Lai, vì đạo Bồ Đề, cầu sanh Tịnh Độ. Phật xưa 

đã  thề:  Nếu  có  chúng  sanh  muốn  sanh  cõi  ta,  chí  tâm  tin  ưa,  dẫu  chỉ  mười 

niệm,  nếu  chẳng  được  sanh,  chẳng  lấy  Chánh  Giác.  Do  nhân  duyên  niệm 

Phật này được vào trong biển đại thệ của Như Lai, nương từ lực Phật, các tội 

tiêu diệt, thiện căn  tăng trưởng.  Nếu sắp  mạng chung,  tự biết  lúc  mất, thân 

không bệnh khổ, tâm không tham luyến, ý chẳng điên đảo, như nhập Thiền 

Định.  Phật  và  thánh  chúng  tay  cầm  đài  vàng,  đến  nghênh  đón  con,  trong 

khoảng một niệm, sanh cõi Cực Lạc. Hoa nở thấy Phật, liền nghe Phật thừa, 

mau khai Phật huệ, rộng độ chúng sanh, mãn nguyện Bồ Đề. 

Niệm Phật lâm chung thấy bảo đài, 

Lọng phan quý báu ngập trời bày, 

Chắp tay theo gót Di Đà Phật, 

Quán Âm, Thế Chí trở về Tây) 



---o0o--- 

8. Tán thán Tam Bảo – tán thán Tăng Bảo 



Tăng Bảo bất tư nghị, 

僧寶不思議。 

Seng băo bù si yì, 



Thân phi tam sự vân y, 

身披三事雲衣。 

Shen pi san shì yún yi 



Phù bôi quá hải sát-na thời, 

浮盃過海剎那時。 

Fú bei guò hăi chà nă shí 



Phó cảm ứng quần cơ, 

赴感應群機。 

Fù găn yìng qún ji 



Kham tác nhân thiên công đức chủ, 

堪作人天功德主。 

Kan zuò rén tian gong dé zhŭ 



Kiên trì giới hạnh vô vi, 

堅持戒行無違。 

Jian chí jiè xíng wú wéi 



Ngã kim khể thủ nguyện dao tri, 

我今稽首願遙知。 

Wǒ jin qǐ shǒu yuàn yào zhi 



Chấn tích trượng đề huề. 

振錫杖提攜。 

Zhèn xí zhàng tí xi 



Ngã kim khể thủ nguyện dao tri, 

我今稽首願遙知。 

Wǒ jin qǐ shǒu yuàn yào zhi 



Chấn tích trượng đề huề. 

振錫杖提攜。 

Zhèn xí zhàng tí xi  



(Tăng Bảo chẳng nghĩ bàn, 

Thân mặc áo mây tam sự, 

Chén nổi vượt biển trong khoảnh khắc, 

Cảm ứng mọi căn cơ, 

Đáng làm trời người công đức chủ, 

Giới hạnh giữ vững chẳng trái nghịch, 

Con nay đảnh lễ nguyện xa hay, 

Rung tích trượng đề huề 

Con nay đảnh lễ nguyện xa hay, 

Rung tích trượng đề huề ) 



---o0o--- 

9. Khai thị 



Xướng xong, trở về đàn, lên tòa xong, Sư vỗ xích, bạch: 



Niệm Phật ký tùng tâm xuất, kết nghiệp khởi thuộc ngoại lai. Tu du bối niệm 

Phật chi tâm, sát-na tức kết nghiệp chi sở. 

念佛既從心出。結業豈屬外來。須臾背念佛之心。剎那即結業之所。 

Niàn fó jì cóng xin chu, jié yè qĭ shŭ wài lái, xu yú bèi niàn fó zhi xin, chà 

nă jí jié yè zhi suǒ 



Kim tắc chúng đẳng, y bằng giáo pháp, tác Tam Thời Hệ Niệm Phật Sự, sở 

tập thắng nhân, chuyên vị vong linh… quyết sanh Tịnh Độ. 

今則眾等。依憑教法。作三時繫念佛事。所集勝因。專為亡靈...決生淨

土。 

Jin zé zhòng dĕng, yi píng jiào fă, zuò san shí xì niàn fó shì, suǒ jí shèng yin, 

zhuan wéi wáng líng... jué sheng jìng tŭ 



Tự kim giới hương phức úc, huệ cự huỳnh hoàng, mê vân khai nhi tánh thiên 

độc lãng, vọng trần tận nhi tâm địa khuếch thông. 

自今戒香馥郁。慧炬熒煌。迷雲開而性天獨朗。妄塵盡而心地廓通。 

Zì  jin  jiè  xiang  fù  yù,  huì  jù  yíng  huáng,  mí  yún  kai  ér  xìng  tian  dú  lăng, 

wàng chén jìn ér xin dì kuò tong. 



Chư căn viên tịnh, quần nghiệp đốn không. Nhất cử niệm, nhất hoa khai, ấp 

lộ nghênh phong, hương phù ngọc chiểu. 

諸根圓淨。群業頓空。一舉念。一華開。挹露迎風。香浮玉沼。 

Zhu gen yuán jìng. qún yè dùn kong. Yi jŭ niàn, yi huá kai, yì lù yíng feng, 

xiang fú yù zhăo. 



Nhất trì tình, nhất quả thục, hàm yên đối nhật, ảnh lạc kim viên. 

一馳情。一果熟。含煙對日。影落金園。 

Yi chí qíng, yi guǒ shóu, hán yan duì rì, yĭng luò jin yuán. 



Kinh hành, tọa, ngọa tại kỳ trung, du hý, tiêu dao phi phận ngoại. Đắc Phật 

thọ dụng, triệt pháp nguyên để. 

經行坐臥在其中。遊戲逍遙非分外。得佛受用。徹法源底 

Jing xíng zuò wò zài qí zhong, yóu xì xiao yào fei fèn wài. De fó shòu yòng, 

chè fă yuán dĭ 



Thường Tịch Quang xứ xứ hiện tiền. 

常寂光處處現前。 

Cháng jì guang chŭ chŭ xiàn qián 



Đại nguyện vương trần trần khế hội. 

大願王塵塵契會 

Dà yuàn wáng chén chén qì huì 



Cánh vị vong linh, chí tâm sám hối phát nguyện. 

更為亡靈。至心懺悔發願。 

Gèng wéi wáng líng, zhì xin chàn huĭ fa yuàn 



(Niệm Phật đã từ tâm mà có, kết nghiệp há thuộc bên ngoài. Tâm nghịch với 

niệm Phật trong khoảnh khắc bèn kết nghiệp ngay trong một sát-na. Nay đại 

chúng nương nhờ giáo pháp, làm Tam Thời Hệ Niệm Phật Sự, tích tập nhân 

thù  thắng,  chuyên  vì  vong  linh  quyết  định  sanh  về  Tịnh  Độ.  Từ  nay  giới 

hương  ngào  ngạt,  đuốc  huệ  chói  lòa,  tan  mây  mê,  bầu  trời  tánh  đức  riêng 

rạng ngời, sạch hết bụi vọng tưởng, cõi lòng thông suốt. Các căn thanh tịnh 

trọn  vẹn,  các  nghiệp  nhanh  chóng  rỗng  rang.  Một  niệm  khởi  lên,  một  đóa 

hoa bèn nở, nhấp sương đón gió, hương vây ao ngọc. Một lòng trì danh, một 

quả  chín  muồi,  ngậm  khói  đối  trời,  bóng  rọi  vườn  vàng.  Kinh  hành,  ngồi, 

nằm  đều  ở  trong  ấy,  du  hý,  tiêu  dao,  chẳng  vượt  ra  ngoài.  Thọ  dụng  như 

Phật,  thấu  triệt  cội  nguồn  pháp.  Thường  Tịch  Quang  hiện  hữu  nơi  nơi,  đại 

nguyện vương từng mảy trần khế hội. Lại vì vong linh, chí tâm sám hối phát 

nguyện) 

Bạch xong, đánh khánh, niệm: 



---o0o--- 

10. Sám hối, phát nguyện 



Vãng tích sở tạo chư ác nghiệp. 

往昔所造諸惡業。 

Wǎng xī suǒ zào zhu è yè 



Giai do vô thỉ tham - sân - si, 

皆由無始貪瞋痴。 

Jie yóu wú shĭ tan chen chi 



Tùng thân ngữ ý chi sở sanh, 

從身語意之所生。 

Cóng shen yŭ yì zhi suǒ sheng 



Nhất thiết tội căn giai sám hối. 

一切罪根皆懺悔。 

Yi qie zuì gen jie chàn huĭ 



Tự tánh chúng sanh thệ nguyện độ, 

自性眾生誓願度。 

Zì xìng zhòng sheng shì yuàn dù, 



Tự tánh phiền não thệ nguyện đoạn. 

自性煩惱誓願斷。 

Zì xìng fán năo shì yuàn duàn, 



Tự tánh pháp môn thệ nguyện học, 

自性法門誓願學。 

Zì xìng fă mén shì yuàn xué, 



Tự tánh Phật đạo thệ nguyện thành. 

自性佛道誓願成。 

Zì xìng fó dào shì yuàn chéng, 



(Xưa kia trót tạo bao ác nghiệp, 

Đều do vô thỉ tham - sân - si, 

Từ thân miệng ý phát sanh ra, 

Hết thảy tội căn đều sám hối, 

Tự tánh chúng sanh thệ nguyện độ, 

Tự tánh phiền não thệ nguyện đoạn. 

Tự tánh pháp môn thệ nguyện học, 

Tự tánh Phật đạo thệ nguyện thành). 



Nam mô Phổ Hiền Vương Bồ Tát Ma Ha Tát. 

南無普賢王菩薩摩訶薩。 

Nán mó pŭ xián wáng pú sà mó he sà 

Niệm ba lần xong, Sư vỗ xích, bạch: 



---o0o--- 

11. Khai Thị 



Thượng lai tam thời hệ niệm A Di Đà Phật vạn đức hồng danh, khuyến 

đạo vong linh… sám trừ kết nghiệp, phát nguyện vãng sanh, hạnh nguyện ký 

thâm, công vô hư khí. 

上來三時繫念。阿彌陀佛。萬德洪名。勸導亡靈懺除結業。發願往生

。行願既深。功無虛棄。 

Shàng  lái  san  shí  xì  niàn,  a  mí  tuó  fó,  wàn  dé  hóng  míng,  quàn  dăo  wáng 

líng... chàn chú jié  yè,  fa  yuàn wǎng shēng,  xíng  yuàn jì shen,  gong  wú  xu 

qì. 



Duy nguyện vong linh, văn tư pháp yếu tín thọ phụng hành. 

惟願亡靈。聞斯法要信受奉行。 

Wéi yuàn wáng líng, wén si fă yào xìn shòu fèng xíng, 



Tùng thị thác chất liên thai, vĩnh ly nghiệp hải. 

從是托質蓮胎。永離業海。 

Cóng shì tuo zhí lián tai, yǒng lí yè hăi 



Trực chứng A Bệ Bạt Trí, viên mãn vô thượng Bồ Đề. 

直證阿鞞跋致。圓滿無上菩提。 

Zhí zhèng a pì bá zhì, yuán măn wú shàng pú tí, 



(Từ trên tới đây ba thời  hệ niệm  vạn đức hồng danh  Phật A Di Đà, khuyên 

dạy  vong  linh…  sám  trừ  nghiệp  chướng  đã  kết,  phát  nguyện  vãng  sanh. 

Hạnh  nguyện  đã  sâu,  công  không  luống  uổng.  Xin  nguyện  vong  linh  nghe 

pháp  yếu  này  hãy  tin  nhận,  phụng  hành.  Từ  đây  gá  thân  nơi  thai  sen,  vĩnh 

viễn rời khỏi biển nghiệp, chứng thẳng vào Bất Thoái Chuyển, viên mãn Bồ 

Đề vô thượng). 



Nam mô Đại Thừa Thường Trụ Tam Bảo 

南無大乘常住三寶 

Nán mó dà chéng cháng zhù san băo 



Tuyên sớ 



Nam mô Trang Nghiêm Vô Thượng Phật Bồ Đề. 

南無莊嚴無上菩提 

Nán mó zhuang yán wú shàng pú tí 



---o0o--- 

12. Di Đà Đại Tán 



Di Đà Phật đại nguyện vương, 

彌陀佛大願王。 

Mí tuó fó dà yuàn wáng, 



Từ bi hỷ xả nan lượng. 

慈悲喜捨難量。 

Cí bei xĭ shĕ nán liàng 



Mi gian thường phóng bạch hào quang, 

眉間常放白毫光。 

Méi jian cháng fàng bái háo guang. 



Độ chúng sanh Cực Lạc bang 

度眾生極樂邦。 

Dù zhòng sheng jí lè bang 



Bát đức trì trung liên cửu phẩm 

八德池中蓮九品。 

Ba dé chí zhong lián jiǔ  pĭn 



Thất bảo diệu thọ thành hàng, 

七寶妙樹成行 

Qi băo miào shù chéng háng 



Như Lai thánh hiệu nhược tuyên dương, 

如來聖號若宣揚。 

Rú lái shèng hào ruò xuan yáng, 



Tiếp dẫn vãng Tây Phương. 

接引往西方 

Jie yĭn wăng xi fang 



Di Đà thánh hiệu nhược xưng dương, 

彌陀聖號若稱揚。 

Mí tuó shèng hào ruò cheng yáng 



Đồng nguyện vãng Tây Phương. 

同願往西方。 

Tóng yuàn wăng xi fang 



(Di Đà Phật đại nguyện vương, 

Từ bi hỷ xả khó lường, 

Giữa mày thường phóng bạch hào quang, 

Độ chúng sanh về Cực Lạc, 

Ao bát đức sen khoe chín phẩm, 

Cây quý bảy báu thành hàng, 

Như Lai thánh hiệu vừa xưng tụng, 

Tây phương tiếp dẫn vãng sanh ngay. 

Di Đà thánh hiệu như xưng tụng, 

Đồng nguyện cùng về cõi Lạc Bang) 



---o0o--- 

13. Hồi Hướng – Tam Quy 



Hệ Niệm công đức thù thắng hạnh 

繫念功德殊勝行。 

Xì niàn gong dé shu shèng xíng 



Vô biên thắng phước giai hồi hướng. 

無邊勝福皆回向。 

Wú bian shèng fú jie huí xiàng 



Phổ nguyện trầm nịch chư chúng sanh 

普願沈溺諸眾生 

Pŭ yuàn shĕn nì zhu zhòng sheng 



Tốc vãng Vô Lượng Quang Phật sát 

速往無量光佛剎。 

Sù wăng wú liàng guang fó chà 



Thập phương tam thế nhất thiết Phật, nhất thiết Bồ Tát Ma Ha Tát, Ma Ha 

Bát Nhã Ba La Mật. 

十方三世一切佛。一切菩薩摩訶薩。摩訶般若波羅蜜。 

Shí fang san shì yi qie fó, yi qie pú sà mó he sà, mó he ban ruò bo luó mì, 

(Công đức Hệ Niệm hạnh thù thắng, 

Bao nhiêu phước quý đều hồi hướng, 

Nguyện các chúng sanh đang chìm đắm, 

Mau sanh cõi Phật A Di Đà. 

Mười phương ba đời hết thảy Phật, hết thảy Bồ Tát Ma Ha Tát, Ma Ha Bát 

Nhã Ba La Mật) 



Tự  quy  y  Phật,  đương  nguyện  chúng  sanh,  thể  giải  đại  đạo,  phát  vô 

thượng tâm. 

自歸依佛。當願眾生。體解大道。發無上心。 

Zì gui yi fó, dang yuàn zhòng sheng, tĭ jiĕ dà dào, fa wú shàng xin 

(Tự  quy  y  Phật,  xin  nguyện  chúng  sanh,  thấu  rõ  đạo  cả,  phát  tâm  vô 

thượng) 



Tự quy y pháp, đương nguyện chúng sanh, thâm nhập kinh tạng, trí huệ 

như hải. 

自歸依法。當願眾生。深入經藏。智慧如海 

Zì gui yi fă, dang yuàn zhòng sheng, shen rù jing cáng, zhì huì rú hăi 

(Tự  quy  y  pháp,  xin  nguyện  chúng  sanh,  thâm  nhập  kinh  tạng,  trí  huệ 

như biển) 



Tự quy y tăng, đương nguyện chúng sanh, thống lý đại chúng, nhất thiết vô 

ngại. 

自歸依僧。當願眾生。統理大眾。一切無礙。 

Zì gui yi seng, dang yuàn zhòng sheng, tǒng lĭ dà zhòng, yi qie wú ài, 

(Tự quy  y Tăng,  xin  nguyện chúng sanh, dắt dìu đại chúng,  hết thảy  vô 

ngại) 



Hòa nam thánh chúng 

和南聖眾。 

Hé nán shèng zhòng 

(Kính lễ thánh chúng) 

---o0o--- 

Hết 



1 . Vô Môn Khai tức là ngài Vô Môn Huệ Khai (1183-1246), tác giả bộ sách Thiền nổi 

tiếng Vô Môn Quan. 



2 .   “Cưỡng bão” (襁褓) ,  ta gọi là cái địu. Người Trung Hoa thường dùng vải dày may thành cái địu, có bốn 

sợi dây, buộc con cõng sau lưng để người mẹ rảnh tay dễ làm lụng. “Vừa mới khỏi phải địu” tức là đứa bé 

đã tự đi lẫm chẫm được, không còn phải địu sau lưng nữa. 

3 . Phạm bái (梵唄): Các hình thức tán tụng kinh điển trong Phật giáo Trung Hoa. 



4 . Tức là chia sách ra thành từng đoạn nhỏ, đặt tựa đề để nêu tóm gọn ý nghĩa cho mỗi 

phân đoạn, hệ thống những tác phẩm ấy. 



5 . Nội ngoại điển tịch: Sách vở trong nhà Phật gọi là “nội điển”, sách vở thế gian gọi là “ngoại tịch”. 

6 . Tục ấn: lần in thứ hai, thứ ba v.v… sau lần in đầu tiên. 



7 . Trong nghi quỹ trước khi vào Đệ Nhất Thời, có những phần tụng Tâm Kinh, tụng các 

chú Khai Yết Hầu, Thí Thực, Thí Thủy… Hòa Thượng lược đi không giảng. 



8 . Nói “giác bị mê” chỉ là một cách nói cho dễ hiểu, chứ thật ra giác không bao giờ mê. Chẳng qua, do chấp 

trước, phân biệt, vọng tưởng, vô minh của chúng ta che lấp khiến cho giác không khởi công dụng được, nên 

gọi là “giác bị mê”, chứ giác tánh không bao giờ mê! 

9 . Một giây khảy ngón tay bốn lần, một khảy ngón tay có 60 sát-na, một sát-na có chín 

trăm lần sanh diệt. Như vậy là trong một giây có 4x60x900 lần sanh diệt. 



10 . Phần chứng tức Phật: một trong sáu loại Phật theo giáo nghĩa Thiên Thai. Phần chứng 

tức là giác ngộ một phần, người giác ngộ một phần hoặc vài phần, tức là bậc Sơ Trụ trở 

lên được coi như là Phật. 



11 . Nghĩa thú: Chỗ quy kết của toàn bộ nghĩa lý trong một bộ kinh. 



12 . Tỳ-kheo Cát Tường Vân (Meghasrī-bhiksu), còn được dịch là tỳ-kheo Đức Vân (trong Bát Thập Hoa 

Nghiêm). 

13 . Bản Phổ Hiền Bồ Tát Hạnh Nguyện Phẩm hiện đang lưu hành hiện thời là quyển cuối 

bị thiếu trong bản Tứ Thập Hoa Nghiêm, bản Bát Thập Hoa Nghiêm gọi phẩm tên phẩm 

này là Nhập Pháp Giới. Trong Tứ Thập Hoa Nghiêm, phẩm này có tên gọi là Phổ Hiền 

Bồ Tát Hạnh Nguyện Phẩm, gồm 40 quyển. 



14 . Biểu giải là chia nội dung của một văn bản thành những đoạn (gọi là khoa mục), lập 

tựa đề cho từng đoạn (khoa đề)  nhằm  nói  lên  những  ý  nghĩa chính của đoạn đó, rồi  vẽ 

thành  biểu đồ. Nói cách khác,  lập  “biểu giải” trong khoa phán giống  như  lập  một sườn 

bài ghi những chủ đề chính yếu cho một văn bản, nhằm thể hiện kết cấu của văn bản ấy. 

Nhìn vào biểu giải, người giảng kinh sẽ dễ dàng nắm được ý nghĩa của toàn bộ bản kinh 

cũng như tùy ý nói rộng hay hẹp mà không sợ lạc đề, quên mất ý chính. Để lập biểu giải, 

phải nghiền ngẫm ý kinh, tìm ra được những ý tưởng chính yếu trong từng đoạn cũng như 

ý  chính  tổng  quát  của  bản  kinh,  nên  lão  pháp  sư  mới  nói:  “Chương  pháp,  kết  cấu,  hệ 

 thống của kinh đều bày ra được hết thì quý vị đã thông đạt bộ kinh ấy”.  





15 . Đây là cách phân đoạn bản chú giải thuở xưa. Chẳng hạn phân đoạn thứ nhất là Giáp, 

trong  phân  đoạn  đó  có  ba  đoạn  nhỏ,  thì  mỗi  đoạn  nhỏ  được  đánh  số  là  Ất.  Trong  mỗi 

đoạn Ất, lại chia thành nhiều ý nhỏ thì mỗi ý nhỏ được đánh số là Bính v.v... 



16 . Thiên Can là Giáp, Ất, Bính, Đinh v.v… Địa Chi là Tý, Sửu, Dần, Mão v.v… Can có 

nghĩa là thân chính, Chi là cành nhánh. Cách đánh số thứ tự này được đặt ra từ nhà Hạ. 

Có nhiều cách giải thích tên gọi của Thiên Can, phổ biến nhất là dựa theo ý nghĩa chu kỳ 

sinh trưởng của thực vật, chẳng hạn Can là vừa nứt mầm, Ất là mầm cây trồi lên khỏi mặt 

đất, Bính là tăng trưởng là mạnh mẽ, cho đến Tân là hạt đã chín rơi xuống, chuẩn bị cho 

chu kỳ sinh trưởng kế tiếp, Nhâm là cây bắt đầu suy kiệt, Quý là cây tàn lụi,  vùi trở lại 

trong lòng đất. Địa Chi là cách chia quỹ đạo vận hành của Mộc Tinh (sao Jupiter) thành 

12 cung, họ gọi Mộc Tinh  là Tuế  Tinh (ngôi sao chỉ sự  vận  hành của  một năm), tương 

ứng với chu kỳ vận hành của Mộc Tinh trong 12 năm. Để dễ nhớ, họ gán mỗi cung cho 

một con vật. Dần dà Thiên Can, Địa Chi được phối hợp với Âm Dương Ngũ Hành, vận 

dụng trong bói toán,  mang  nhiều  ý  nghĩa rắc rối  phức tạp  hơn  là  những ký  hiệu để ghi 

nhớ năm tháng như thuở đầu. 



17 . Số Ả Rập (Arabic numeric system): tức những số 1, 2, 3, 4… ta thường dùng hiện tại. Gọi là số Ả Rập 

vì hệ thống này do người Ả Rập truyền vào châu Âu. Trước kia, châu Âu chỉ biết dùng số La Mã. 

18 . Phanh âm (hay còn đọc là bính âm) là một cách phiên âm tiếng Quan Thoại bằng hệ 

thống ký hiệu (người Hoa còn gọi nó là “chú âm phù hiệu”) cũng như dùng mẫu tự Latin 

để ghi âm, chẳng hạn như chữ “phóng hạ” (buông xuống) trong tiếng Hán Việt, âm Quan 

Thoại được ghi là fàng xià. Hoa Nghiêm tự mẫu tức là 42 chữ cái của Phạn văn (Tất Đàm 

văn tự - Siddham Sankrit), mỗi một chữ được kinh Hoa Nghiêm giảng tương ứng với một 

pháp môn giải thoát. 



19 . Điển chương là danh xưng để gọi chung tất cả những quy định, pháp lệnh, sắc lệnh trong một triều đại. 

20 . Bình Thành là niên hiệu của vua Nhật hiện tại (Minh Nhân thiên hoàng - Akihito), được sử dụng kể từ 

năm 1989 (Bình Thành nguyên niên). Theo hoàng gia Nhật, niên hiệu này xuất phát từ phần Ngũ Đế Bản 

Kỷ  sách Sử Ký Tư Mã Thiên:  “Phụ nghĩa,  mẫu từ, huynh hữu, đệ cung, tử  hiếu, bình nội, ngoại  thành” 

(Cha  có  nghĩa,  mẹ nhân từ, anh nhường nhịn,  em  cung  kính,  con hiếu  thảo,  trong  bình  yên,  ngoài  thành 

tựu). 

21 . Lịch Hồi Giáo (At-taqwīm al-hijrī) là âm lịch, cách tính toán rất phức tạp. Mỗi năm 

có 354 hoặc 355 ngày, chia thành 12 tháng. Năm thứ nhất trong lịch Hồi giáo là năm 622, 

tức năm giáo chủ sáng lập đạo là Muhammad (Mohamed) và bầy tôi là Abu Bakr phải bỏ 

trốn từ Mecca sang Medina nhằm tránh né một cuộc mưu sát (cuộc lưu vong này thường 

được  gọi  là  Hijra  trong  sử  Hồi  Giáo).  Cách  tính  của  lịch  Hồi  Giáo  rất  phức  tạp,  tháng 

quan trọng nhất là tháng Chín (Ramadan), tức mùa chay, tín đồ Hồi Giáo phải nhịn ăn từ 

lúc mặt trời mọc cho đến khi mặt trời lặn trong suốt tháng ấy. 



22 . Tông: Điều chánh yếu hay pháp môn chánh yếu được đề cao bởi một bộ kinh. Hay 

nói theo ngôn ngữ hiện thời là chủ đề chính của một bộ kinh. 

Thú: Kết quả, mục tiêu sẽ đạt được do tu tập pháp môn ấy. 



23 . Dòng chảy ở đây chính là “hải lưu” (ocean current). Những dòng hải lưu ấy thường 

chuyển động theo chiều kim đồng hồ ở Bắc Bán Cầu và ngược chiều kim đồng hồ ở Nam 

Bán Cầu. Chúng sanh ra do tỷ trọng và nhiệt độ của nước, hướng gió khác nhau trên từng 



vùng  biển.  Nổi tiếng  nhất là  hải  lưu Gulf Stream chảy từ cực Nam bán đảo Florida,  dọc 

theo bờ biển Đông Hoa Kỳ và vùng Newfoundland trước khi đổ ra Đại Tây Dương. 



24 . Thiên chân Niết Bàn: Niết Bàn của Tiểu Thừa chưa viên mãn, thấy chân tướng sự thật 

còn thiên lệch, chưa viên mãn, chấp vào tịch diệt, nên còn gọi là “trầm không, trệ tịch”. 



25 . Phạm sát (Brahmākshetra): Phạm có nghĩa là thanh tịnh. Sát có nghĩa là khu vực, chẳng hạn Phật độ, 

Phật quốc, đều gọi là Phật sát. Phạm sát có nghĩa là ngôi chùa thanh tịnh. 

26 . Phúc tiểu tòa là lối tập giảng, trong đó, học trò sẽ lên tòa giảng, giảng lại dựa theo lời giảng của thầy 

trước đó. Tham dự những buổi giảng như vậy chỉ có thầy và các đồng học, không có người ngoài tham dự 

nên gọi là “tiểu tòa”. Mục đích của phúc tiểu tòa nhằm giúp cho người giảng luyện tập, cũng như tiếp nhận 

sự đóng góp ý kiến của thầy và đồng học. 

27 . Phát huy ở đây có nghĩa là tự mình lập ra ý kiến riêng nhằm giải thích những điều 

người trước chưa nói tới, hay chưa giảng cặn kẽ. 



28 . Văn ngôn và Bạch Thoại là hai thể văn của Trung Quốc. Bạch Thoại còn gọi là Ngữ 

Thể,  một thể viết theo tiếng  nói. Nói cách khác,  đó là  hình thức văn viết của tiếng Phổ 

Thông (Mandarin) hay Hán Ngữ hiện đại. Văn Ngôn là loại bút ngữ dùng trong biên chép 

hoặc trước thuật, là loại Hán ngữ được dùng phổ biến từ phong trào Ngũ Tứ (1919) trở về 

trước. Đối với người Trung Quốc, một cách thực hành để phân biệt hai thể văn ấy là: “Hễ 

 dùng  tai  nghe  và  hiểu  được  là  Bạch  Thoại;  hễ  không  dùng  mắt  để  xem  thì  không  hiểu 

 được thì là Văn Ngôn”.  (Theo Trần Văn Chánh,  Từ Điển Hư Từ Hán ngữ cổ đại và hiện 

 đại, nxb Trẻ, TPHCM, 2002). 



29 . Sao Phòng (Phòng Tú, gọi đầy đủ là Phòng Nhật Thố) là một trong Nhị Thập Bát Tú. 

Nhị Thập Bát Tú không phải là 28 ngôi sao riêng lẻ mà là hai mươi tám chòm sao (tinh 

cung) theo Chiêm Tinh Học Trung Hoa. Người Hán chia bầu trời thành bốn khu vực, gọi 

là  Thanh  Long  (phương  Đông),  Huyền  Vũ  (phương  Bắc),  Bạch  Hổ  (phương  Tây),  và 

Châu Tước (phương Nam). Trong  mỗi khu,  lại chia thành 7 tinh cung.  Do vậy,  có khái 

niệm Nhị Thập Bát Tú. Phòng Tú là tinh cung thứ tư trong bảy tinh cung thuộc phương 

Đông, được coi là “bụng rồng” vì nằm chính giữa vị trí Thanh Long. Chòm sao này được 

gọi  tên  theo  ngôi  sao  chánh  là sao  Phòng  (Phòng  tinh).  Phòng  Tú  Tinh  Cung  gồm  bảy 

ngôi sao  là Phòng,  Câu Linh,  Kiện Bế, Phạt, Đông Hàm,  Tây Hàm, Nhật Tinh và Tùng 

Cung. 



30 . Ung Hòa Cung chính là một ngôi chùa theo truyền thống Phật giáo Tây Tạng rất lớn 

tại Bắc Kinh. Đây chính là vương phủ cũ của hoàng tử Dẫn Chân, tức hoàng thứ tư của 

vua  Khang Hy. Dẫn Chân được phong tước Ung  Hòa thân  vương  nên  vương phủ được 

gọi  là  Ung  Hòa  vương  phủ.  Khi  Dẫn  Chân  trở  thành  vua  Ung  Chánh  đã  biến  nơi  này 

thành hành cung, rồi ban cho Hoạt Phật Chương Gia Hô Đồ Khắc Đồ cư ngụ. Ung Hòa 

Cung chính thức trở thành chùa Tây Tạng vào năm Càn Long thứ 9 (1744). 



31 . Hán Vũ Đế (156-87 trước Công Nguyên) là hoàng đế thứ bảy của nhà Hán, tên là Lưu 

Triệt, tên tự là Thông, là con trai thứ 10 của Hán Cảnh Đế (Lưu Khải), được phong làm 

Thái Tử từ lúc mới lên bảy, làm vua lúc 16 tuổi, được coi là một minh quân có công đặt 

nền móng vững vàng cho kỷ cương, điển chế, pháp luật, hệ thống quan chức, thuế má và 

giáo dục hoàn chỉnh cho Trung Hoa. Ông ta theo chủ trương pháp trị, chú trọng phát triển 



nông thương, cũng như đổ nhiều công sức khai thác quặng sắt, nấu muối v.v... Nghe theo 

kiến  nghị của Đổng Trọng Thư, ông đã độc tôn Nho Giáo,  bãi  bỏ bách gia chư tử. Tuy 

vậy,  ông  ta  có  nhược  điểm  thiếu  khoan  dung,  quá  khắc  nghiệt,  khiến  cho  nhiều  người 

phải chịu  hình phạt oan uổng  như sử  gia Tư  Mã  Thiên chẳng  hạn. Tư  Mã Thiên chỉ  vì 

khuyên vua đừng phạt tội chém cả gia đình Lý Lăng khi ông này bại trận dưới tay quân 

Hung Nô, Hán Vũ Đế cho là Tư Mã Thiên cấu kết với Lý Lăng bèn phạt Tư Mã Thiên 

phải chịu tội “cung hình” (thiến). 



32 . Thiên luân là những mối quan hệ luân thường chánh đáng chẳng hạn cha con, anh em, 

vua  tôi  v.v...  Niềm  vui  thiên  luân  là  niềm  vui  sống  giữ  đúng  luân  thường,  mọi  người 

thương yêu, kính trọng lẫn nhau. 



33  .  Koran  (còn  viết  là Qur’an, Quran, Kuran, Koran, Qur’ān, Coran, al-Qur’ān) là  thánh 

kinh của đạo Hồi bằng tiếng Ả Rập. Hồi Giáo tin đây là những lời mặc khải của Thượng 

Đế  (Allah)  truyền  cho  giáo tổ  đạo  Hồi  là  Đại  Tiên  Tri  Muhammad  trong  vòng  22  năm 

(610-632) qua sự truyền rao của thiên sứ Jibril (Gabriel). Những lời giảng này được biên 

tập thành thánh kinh Koran ngay khi Muhammad còn sống. 



34 . Nhân dân tệ (Renminbi): Đơn vị tiền tệ của Trung Hoa Đại Lục. 

35 . Hư tuế là cách tính tuổi, ta thường gọi là tuổi ta, tức là vừa sinh ra đã tính là được một 

tuổi, không chờ đến sinh nhật đầu tiên mới là một tuổi. 



36 . Cư sĩ Mai Quang Hy (1880-1947) là cậu của cư sĩ Hoàng Niệm Tổ. Cụ có tên tự là 

Hiệt  Vân,  quê  ở  huyện  Nam  Xương,  tỉnh  Giang  Tây.  Gia  đình  cụ  có  truyền  thống  thư 

hương nhiều đời, rất được trọng vọng. Cụ đỗ khóa thi Hương năm 19 tuổi, được bổ làm 

Đạo Viên tỉnh Hồ Bắc năm 23 tuổi, rất được tổng đốc Hồ Quảng là Trương Chi Động coi 

trọng,  cử  làm  giám  đốc  trường  Võ  Bị  Hồ  Bắc,  sau  đấy,  ông  Trương  phái  cụ  Mai  sang 

Nhật theo học trường Lục Quân Chấn Vũ Học Đường, để được huấn luyện thành sĩ quan 

chỉ huy. Sau khi tốt nghiệp, cụ còn theo học tại Nhật Bổn Tảo Đạo Điền Đại Học, ngành 

chính trị kinh tế. Khi ấy, nhà Thanh đứng trước tình thế đất nước nghiêng ngửa, phải nghĩ 

đến chuyện duy tân, chiêu mộ hiền tài cải cách đất nước. Bạn bè khuyên cụ tham chánh, 

cụ khảng khái  bảo:  “Công thành bị  đọa,  danh thành bị  thiếu đức,  thầy ta  là cụ  Dương 

 chẳng dạy ta như thế”. Cụ Dương ở đây chính là nhà học giả Phật giáo Dương Nhân Sơn. 

Cụ Mai học Phật là do người cùng làng là Khuê Bá Hoa hướng dẫn, cụ Khuê là anh một 

người bạn học của cụ Mai. Cụ Mai theo học Đại Thừa Khởi Tín Luận, Hoa Nghiêm, Tam 

Luận và các kinh điển trọng yếu của Tịnh Độ với cụ Dương. Từ đấy, cụ Mai chuyên tâm 

học  Phật,  trở  thành  một  hành  giả  Tịnh  Độ  nhiệt  thành  và  là  một  nhà  nghiên  cứu  Duy 

Thức Học có uy tín, cụ từng nói: “Chẳng phải sách Phật sẽ không đọc, chẳng phải Phật 

 hạnh sẽ chẳng hành”.  Cùng với cư  sĩ Hạ  Liên Cư  là  hai  nhân  vật nổi danh với tài diễn 

giảng thời ấy “Bắc Hạ, Nam Mai”. Cụ để lại những tác phẩm nổi tiếng như Tướng Tông 

Cương Yếu, Tướng Tông Cương Yếu Tục Biên, Tướng Tông Sử Truyện Lược Lục, Đại 

Thừa Tướng Tông Thập Thắng Luận. 



37 . “Xếp đôi giấy” (triệp điệp bản) là lối in theo sách cổ, sách được in từng trang trên một 

tờ giấy dài, khi in xong sẽ gấp sách thành từng trang không đóng gáy, chỉ gắn bìa ở hai 

đầu. 





38 . Trừu đoạn: Các loại the lụa rất mịn 



39 . “Huyễn đăng phiến” (reversal film) tức là những tấm slide trong suốt, hoặc microfilm, có in những văn 

bản hay hình ảnh đen trắng hay có màu,  ta thường dùng trong máy slide projector để chiếu lên một  tấm 

màn cho thính chúng thấy để trình bày một vấn đề. Chúng tôi không biết tiếng Việt gọi chính xác là gì nên 

đành để nguyên tiếng Hán. Trong nước, thường dùng từ ngữ “phim đèn chiếu” để gọi những tấm phim này; 

nhưng loại máy chiếu được nói  ở đây (slide projector) có thể tự động đổi  qua  trang khác khi ta bấm nút, 

không cần phải đặt từng trang lên như trong loại máy “phim đèn chiếu” thường dùng trong nước. 

40 . Nhân Minh (Hetuvidyā) là một trong Ngũ Minh (Pañcavidyâ, tức năm chủng loại kiến 

thức cần thiết mà Bồ Tát cần phải hiểu biết. Ngũ Minh là Thanh Minh, Công Xảo Minh, 

Y Phương Minh, Nhân Minh và Nội Minh). Nhân Minh là môn nghiên cứu lý luận trong 

Phật giáo nhằm biện luận khuất phục ngoại đạo, xiển dương chánh giáo và khơi gợi tín 

tâm cho người nghe bằng lý luận chặt chẽ. Lý  luận căn bản của Nhân Minh là mỗi vấn 

đề,  luận  thuyết  đều  gồm  ba  phần  Tông.  Nhân,  Dụ.  Tông  là  chủ  đề  lập  luận,  Nhân  là 

nguyên nhân, Dụ là thí dụ để giải thích vì sao có nguyên nhân. Đây là cách lý luận căn 

bản. Do chú trọng đến Nhân nên gọi là Nhân Minh. Vị luận sư nổi tiếng của Nhân Minh 

là  Trần  Na  (Mahādinnāga)  với  tác  phẩm  Nhân  Minh  Chánh  Lý  Môn  Luận  được  coi  là 

người đã hệ thống và tập thành môn Nhân Minh. Pháp sư Huyền Trang rất ưa thích Nhân 

Minh và đã phiên dịch nhiều tác phẩm thuộc Nhân Minh. 



41 . Đây là “phổ thông Phật thất” nhằm phân biệt với “tinh tấn Phật thất”. Phổ thông Phật 

thất niệm Phật chỉ có sáu thời, còn tinh tấn Phật thất là niệm Phật suốt 24 tiếng đồng hồ. 



42 . Chín đại hành tinh là Thủy Tinh (Mercury), Kim Tinh (Venus), Địa Cầu, Hỏa Tinh (Mars), Mộc Tinh 

(Jupiter), Thổ Tinh (Saturn), Thiên Vương Tinh (Uranus) và Hải Vương Tinh (Neptune). 

43 . Quán chỉ (觀止): Hiểu theo mặt văn tự, “quán chỉ” là đáng khen ngợi hết lời, tuyệt 

diệu tột bậc. “Quán chỉ” thường được dùng như một mỹ từ để khen ngợi những tác phẩm 

văn chương hay. Thuật ngữ “quán chỉ” xuất phát từ một câu nói của Quý Trát trong Tả 

Truyện: Công tử Quý Trát của nước Ngô đi sứ sang nước Lỗ, nghe nhạc Thiều xong, nức 

nở ca  ngợi:  “Quán chỉ tai!  Nhược  hữu tha nhạc,  ngô bất  cảm thính  dĩ” . Câu  này  được 

chú  giải  là:  “Nhạc  Thiều  đã  đạt  đến  mức  cao  tột  nhất  trong  các  thứ  âm  nhạc,  đã  được 

thưởng thức xong ta không còn muốn nghe loại nhạc nào khác nữa!” 



44 . Vị kỷ (selfish), chỉ biết nghĩ đến mình, không hề biết quan tâm, nghĩ đến lợi ích của người khác 

45 . Bác Sĩ ở đây chính là học vị Tiến Sĩ (PhD). Người Hoa không gọi bác sĩ y khoa là 

“bác sĩ” như người Việt mà gọi là y sinh. Người Hoa gọi ba bậc học vị hiện thời như sau: 

Học Sĩ (Cử Nhân, Bachelor), Thạc Sĩ (Cao Học, Master) và Bác Sĩ (Tiến Sĩ, PhD). 



46 . Quan: góa vợ, quả: góa chồng, cô: không cha mẹ, độc: không con cái. 



47 . Thân nhân duyên: Nhân duyên trực tiếp, thân mật, có công năng sanh khởi các pháp 

hữu vi. 

Sở duyên duyên: Sở duyên là đối tượng của nhận thức, chẳng hạn như sắc, thanh, hương, 

vị, xúc, pháp là sở duyên của sáu thức. Nếu khi đối tượng được nhận thức bởi tâm và tâm 

sở trở thành nguyên nhân làm cho tâm và tâm sở sanh ra kết quả, thì nó sẽ được gọi là Sở 

Duyên Duyên. Ví dụ như Sắc là sở duyên duyên của Nhãn Thức và pháp. Câu Xá Luận, 

quyển 7 giải thích:  “Tánh  của sở duyên duyên tức tất  cả pháp, tâm và tâm sở ứng hiện 



 tùy theo sở duyên duyên này.  Như nhãn thức và  Pháp tương  ứng lấy tất  cả Sắc làm  sở 

 duyên duyên”.  

Vô gián duyên: Sự sanh khởi của tâm và tâm sở do niệm trước dẫn sanh niệm sau không 

xen hở (theo Huệ Quang tự điển). 



48  .  “Xuất  tướng  nhập  tướng”  (出將入相):  Tướng  (將)  là  tướng  quân  cầm  quyền  bên 

ngoài biên cương hay các tỉnh, nên gọi là “xuất tướng”, còn Tướng (相) là Thừa Tướng 

trong  triều  đình,  thân  cận  vua  nên  gọi  là  “nhập  tướng”.  Câu  này  ca  ngợi  những  người 

nắm quyền cao chức trọng trên cả phương diện văn lẫn võ. 



49 . Bông vải, nguyên tác là “miên hoa” tức quả của cây bông vải (cotton) chưa đánh thành sợi. 

50 . Thật ra, Đệ Tam Thiền không phải là thế giới Cực Lạc. Đây chỉ là cách nói ví von vì 

cõi trời ấy có sự hưởng thụ tự nhiên, không có Khổ Khổ, cơm áo tự nhiên, không bị ái 

dục chi phối nên tạm gọi là Cực Lạc. 



51 . Báo độ: Cõi nước do quả báo biến hiện, thường chỉ cõi nước có Báo Thân Phật ngự. 

Do “báo độ” không có tình thức, nên gọi là “vô tình báo độ”. 



52  .  Nguyên  sắc  (primary  colors)  là  những  màu  cơ  bản,  phối  hợp,  pha  trộn  chúng  theo 

những  tỷ  lệ  khác  nhau  sẽ  có  được  nhiều  màu  sắc  khác.  Trong  hội  họa,  ba  màu  cơ  bản 

chính  là  đỏ,  xanh  dương  và  vàng.  Màu  trắng  thật  ra  không  phải  là  màu  nguyên  bản, 

nhưng thường được dùng để giảm độ đậm của các màu khác. Chẳng hạn, pha vàng với đỏ 

ta sẽ có màu cam, pha xanh dương với màu vàng, ta sẽ có màu xanh lá cây v.v... 



53 . Đây là cách giải thích dựa theo văn tự, “kích” (裓) là cái vạt áo. 



54 . Theo kinh Đại Bát Niết Bàn, ba mươi sáu thứ vật bất tịnh nơi thân được chia thành ba 

loại lớn: 

1. Mười hai món bên ngoài: Tóc, lông,  móng, răng, ghèn, nước  mắt, nước miếng, đờm, 

nước tiểu, phân, hờm (cáu ghét), mồ hôi. 

2. Mười hai món nằm bên trong thân gồm: lớp da ngoài cùng, lớp da bên trong, máu, thịt, 

gân,  mạch,  xương, tủy, mỡ,  mỡ sa, não, những mô bao bọc quanh các  nội tạng hoặc cơ 

quan (như nhãn mô, hoành cách mô, niêm mạc, màng nhầy ở mặt trong của ruột...) 

3.  Những  nội tạng gồm:  gan,  mật, ruột, bao tử, tỳ, thận, tim, phổi,  sanh tạng (phần trên 

của cơ quan tiêu hóa, như lưỡi gà, thực quản v.v..), thục tạng (phần dưới của cơ quan tiêu 

hóa,  như  các  tuyến  tiết  chất  enzyme  tiêu  hóa,  thục  tạng  bao  gồm  cả  ruột  già  ruột  non 

v.v..), đàm đỏ, đàm trắng. 



55 .Như Ý là một vật trang trí, thoạt đầu là dụng cụ để gãi  lưng, về sau dùng để tượng 

trưng  cho  những  điều  tốt  lành,  chúc  tụng.  Như  Ý  làm  bằng  xương,  sừng,  trúc,  gỗ  quý, 

ngọc, đá, đồng, sắt có cán dài chừng ba tấc, hơi uốn cong trông như như chữ S bị kéo dài 

ra.  Đầu to  có  uốn  cong  lên  hơi  hướng  về  phía  cán,  chạm  hình  nấm  Linh  Chi  hoặc  áng 

mây, ở giữa thường nấm Linh Chi gắn ngọc hay đá quý, hoặc chạm tổ nhiều vờn mây uốn 

lượn,  bao quanh  một chữ Thọ, Phước,  Lộc v.v... khắc theo kiểu chữ triện.  Chỗ tay cầm 

cũng  làm  hơi to ra, thường khắc chữ Tâm, chữ Phước,  hoặc chữ Thọ,  hoặc không khắc 



chữ. Trong nhà Phật cũng thường dùng Như Ý làm pháp khí để vị pháp sư chủ pháp cầm 

trong các pháp  hội như Du Già Diệm  Khẩu  hoặc Thủy  Lục.  Đối  với  những cây Như  Ý 

dùng trong các nhà phú quý, cán thường gắn thêm một đôi tua kết bằng chỉ màu đỏ hoặc 

vàng. Đây cũng là vật dụng mà vua thường ban tặng cho các quan trong những dịp khánh 

hạ, nhất là ban cho mẹ hay phu nhân của các quan cao cấp. 



56 . Mặc tẫn (Brahmadanda): Còn phiên âm là Phạm Đàn hoặc Phạm Đát, theo nghĩa gốc 

là  một hình thức nhằm đối trị những kẻ ngoan cố,  bướng bỉnh trong Tăng chúng.  Hành 

Sự Sao, quyển 22 ghi: “Nói Mặc Tẫn, là như luật Ngũ Phần dạy: ‘Pháp Phạm Đàn là hết 

 thảy  thất  chúng  (tỳ-kheo,  tỳ-kheo-ni,  sa-di,  sa-di-ni,  thức-xoa-ma-na,  ưu-bà-tắc,  ưu-bà-

 di), đều chẳng nói chuyện với kẻ phạm lỗi”. Sách Tư Trì Ký giảng rõ hơn: “Phạm Đàn là 

 trước  cung điện của Phạm Vương  lập  một cái đàn cao,  chư thiên nếu có vị nào  chẳng 

 đúng pháp, sẽ bị bắt đứng trên đó, không được nói chuyện với bất cứ ai qua lại. Trong 

 luật  Ngũ  Phần,  do  tỳ-kheo  Xiển  Đàn  (tức  Xa  Nặc)  não  loạn  Tăng  chúng  nên  Phật  chế 

 định dùng phương pháp ấy [để đối trị]”. Nói chung, đây là phương pháp ngăn dứt tranh 

cãi. Kẻ biết phục thiện thì khuyên can; chứ nếu với kẻ ương bướng, ngang ngược, tốt nhất 

là dùng phương pháp im lặng, không tranh cãi với hắn, tránh xa, không quở trách, không 

phê bình,  nhưng không giao thiệp với hắn,  hắn sẽ không có cớ gì quấy rối được nữa. Ở 

đây,  “mặc tẫn” được dùng với ý nghĩa rộng:  Không tranh cãi với những kẻ cãi chày cãi 

cối.  Ta  giữ  chủ  kiến  của  ta,  tu theo  pháp  môn  của  ta,  không  mất  hơi  sức  tranh  cãi  với 

những kẻ chẳng thèm đọc kinh sách Tịnh Độ mà cứ nhơn nhơn cao giọng phỉ báng pháp 

môn Tịnh Độ. 



57 . Chúng tôi không dịch “linh môi” thành ông đồng bà cốt, mà để nguyên tiếng Hán với 

dụng ý nhấn mạnh những người thực sự có khả năng giao tiếp với linh giới, chứ không 

phải hạng đồng bóng quàng xiên bịp bợm. 



58 .  Chữ “linh” (spirits) ở đây chỉ  những hữu tình chúng sanh không phải  là con  người 

như chư thiên, ngạ quỷ, a-tu-la v.v... 



59 . Tam hiền thập thánh: Tam Hiền là các địa vị Bồ Tát trước khi đạt đến Thập Địa, gồm Thập Trụ, Thập 

Hạnh, Thập Hồi Hướng. Thập Thánh là mười địa vị Bồ Tát thuộc Thập Địa. 

60 . Thiên Hoàng (Tennō) là danh xưng của hoàng đế Nhật Bản, nhưng khi trực tiếp xưng 

hô với vua thì dùng chữ Mikado (hoàng đế). Thiên Hoàng được coi là con cháu trực tiếp 

của Thái Dương Thần Nữ,  và  là  lãnh tụ tôn giáo cao nhất của Thần Đạo (Shinto)  Nhật 

Bản. Hoàng gia Nhật là hoàng gia là dòng dõi cai trị lâu đời nhất từ năm 660 trước Công 

Nguyên đến nay, theo Nhật Bản Sử Ký và Cổ Sự Ký, Thiên Hoàng đầu tiên là hoàng đế 

Thần  Vũ  (Jimmu  Kamuyamato  Iwarebiko)  và  ngôi  vua  được  truyền  liên  tục  từ  đó  cho 

đến Nhật Hoàng hiện đại là Minh Nhân Thiên Hoàng (Akihito Tennō). 



61 . Phong Đô là một huyện của thành phố Trùng Khánh, tỉnh Tứ Xuyên. Tại Phong Đô 

có một  nơi gọi  là Quỷ Thành nằm  ngay trên núi  Phong Đô, tương truyền đây  là  nơi  cư 

ngụ của Phong Đô Đại Đế (vị chưởng quản cõi Âm) theo tín ngưỡng dân gian của Trung 

Hoa. Từ thời Hán Hòa Đế, Quỷ Thành đã được triều đình sắc phong là Quỷ Quốc Kinh 

Đô, và được Đạo Giáo coi là một trong số 72 nơi gọi là “động thiên phước địa” tại Trung 

Hoa. Theo các nhà nghiên cứu, tại núi Phong Đô, theo truyền thuyết (được Cát Hồng ghi 

lại trong bộ Thần Tiên Truyện), thoạt đầu có hai vị đạo sĩ là Vương Phương Bình và Âm 



Trường Sinh tu luyện thành tiên tại núi này, Đạo giáo về sau coi hai vị này là “Thiên Sư” 

của núi, và ghép hai tên hai vị này thành Âm Vương dẫn đến sự ngộ nhận nơi này là chỗ 

cư ngụ của vua cõi Âm (âm vương), dẫn đến hình thành niềm tin Phong Đô là chỗ âm tào 

quản lý linh hồn người chết. Với công trình xây đập thủy điện Tam Hiệp,  nơi này đã bị 

vùi sâu dưới nước. 



62 . Ý nói: Kẻ không hiểu lý Diệu Hữu, cứ lải nhải  “Sắc tức thị không, không tức thị sắc… tâm tức Phật, 

 Phật tức tâm”,  giống như tiếng chuột kêu chút chít (ở đây dùng chữ Tức để mô phỏng tiếng chuột kêu). 

63 . Nguyên văn  “khuyên dữ điểm”  (khuyên và chấm): Khuyên là vẽ một cái vòng tròn, 

Điểm là chấm một cái bên cạnh. Người Hoa thường hay dùng son (hoặc mực đỏ) vẽ vòng 

tròn bao lấy một đoạn hay chấm son bên một số chữ để đánh dấu câu trọng yếu cũng như 

ta nay dùng bút màu tô đậm câu quan trọng khi đọc sách giáo khoa hay văn bản. 



64 . Tức quẻ Địa Sơn Khiêm (mỗi Hào trong quẻ là một vạch liền hay đứt). Quẻ này gồm 

quẻ  Khôn  (ba  vạch  đứt,  tức  ba  hào  Âm)  chồng  lên  quẻ  Cấn  (một  hào  Dương,  hai  hào 

Âm).  Thoán  Từ  giảng:  “Khiêm,  hanh  quân  tử  hữu  chung”.  Cụ  Nguyễn  Hiến  Lê 

dịch:  “Nhún nhường: Hanh thông, người quân tử giữ được trọn vẹn tới cuối”.  



65 . Lưu ý, ở đây Ngẫu Ích đại sư dùng chữ Tiển (尟 :ít ỏi) chứ không phải là chữ Tiểu bị phiên âm sai. 

66 . Chi quang ở đây có hai cách hiểu: 

1. Đơn vị đo cường độ dòng điện cần thiết để bóng đèn cháy sáng, tức là Watt (còn phiên 

âm là Ngõa Đặc nhằm tránh nhầm lẫn với khái niệm thứ hai). 

2. Đơn vị đo cường độ ánh sáng, còn gọi là “chúc quang” (dịch chữ Candela). Đây là đơn 

vị  đo  lường  quốc  tế  nhằm  đo  đạc  lượng  ánh  sáng  tỏa  ra  từ  một  nguồn  sáng  theo  một 

hướng nhất định. Đôi khi, nó còn được gọi thông dụng là candle (do vậy, thuở xưa, người 

Việt thường nói là “đèn sáng mấy nến”). 



67 . Tức “mằn thầu”, một loại bánh bao không nhân. Vùng Hoa Bắc thường dùng để ăn thay cơm. 

68 . Theo hệ thống đo lường cổ của Trung Hoa (vẫn còn sử dụng ở Hương Cảng và Đài 

Loan), một Cân gồm mười sáu Lạng. Một Cân tương đương 604,8 gram. Ở Hoa Lục, một 

Cân chỉ là 500 gram và được chia thành 10 Lạng. Để khỏi lầm lẫn, đơn vị Cân của Hoa 

Lục được gọi là Thị Cân. 



69 . Chữ Niệm (念) gồm hai chữ Kim (今) và Tâm (心) ghép lại. 



70 . Tư thục: Ở đây, chữ Thục (淑) thuộc bộ Thủy, khác với chữ Thục (墊) bộ Thổ (chữ 

Tư Thục với bộ Thổ có nghĩa là trường tư), từ điển Từ Hải giảng:  “Vị thân thọ nghiệp nhi 

 tư tâm cảnh ngưỡng hiệu pháp đích ý tứ”  (có nghĩa là: Chưa đích thân theo học với thầy, 

tự ý kính ngưỡng, học theo). Gọi là “tư thục đệ tử” vì Mạnh Tử ra đời, Khổng Tử đã mất, 

không thể đích thân học với Khổng Tử, nhưng thầy Mạnh hâm mộ giáo pháp của Khổng 

Tử nên học theo và xiển dương rực rỡ giáo thuyết của Khổng Tử, nên Nho Gia tôn xưng 

Mạnh Tử là Á Thánh. 



71 . “Nội hạnh nhân” là người thực sự tu tập, thông hiểu pháp môn, thật tu, thật chứng, 

khác với “ngoại hạnh nhân” là người chỉ biết lý thuyết chung chung, nói xuông. 





72 . Hội ý: Một trong sáu cách tạo chữ của tiếng Hán, ghép hai hay nhiều chữ lại để tạo 

thành một chữ mới. Chẳng hạn chữ Niệm ở đây gồm hai chữ Kim và Tâm ghép lại. Hoặc 

như chữ Minh (明: sáng) được ghép bởi hai chữ Nhật (日) và Nguyệt (月). 



73 . Công lợi chủ nghĩa (Utilitarianism) là một học thuyết còn gọi là Maximum Happiness 

do John Stuart Mill và Jeremy Bentham đề xướng, nội dung chủ yếu coi mưu cầu hạnh 

phúc là mục đích rốt ráo, không cần biết đến phải sử dụng phương tiện nào. 



74 . Thanh Quy theo nghĩa gốc là những quy định và khuôn phép nhằm đảm bảo những 

hành  vi  ứng  xử  của con  người đúng  chừng  mực,  phù  hợp  lễ  nghi  nhằm đảm  bảo sự  an 

định trong xã hội. Vào đời Đường, kể từ khi tổ Bách Trượng Hoài Hải lập ra Thiền Môn 

Thanh Quy cho đạo tràng của Ngài tại núi Bách Trượng, khắp các tùng lâm Phật giáo đều 

tuân thủ những quy định  này,  Thanh Quy trở thành  một thuật ngữ chỉ riêng  những quy 

định về oai  nghi  và cách ứng xử trong nhà Phật. Thậm chí,  sau  này  Đạo Giáo cũng bắt 

chước lập ra những quy tắc cộng tu và cũng gọi là Thanh Quy. 



75 .  Trực dịch: Dịch sát  mặt chữ,  kinh chép  sao,  dịch  vậy,  không  lược  bớt  hay rút gọn 

những ý tưởng rườm rà, trùng lập. 



76 . Chúng tôi dịch câu này theo cách diễn giải của pháp sư Bảo Tịnh trong Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu 

Giải  Thân  Văn  Ký:  “Kỳ  sở cảm  Phật  phân  vi  Pháp,  Báo,  Ứng  tam thân.  Kỳ  sở  sanh  độ phân  Đồng  Cư, 

 Phương Tiện, Thật Báo, Tịch Quang tứ độ. Nhất vãng như thị, nhược cánh tấn nhi luận, tắc nhất thân viên 

 cụ  tam thân, nhất độ viên nhiếp tứ độ,  nhi trì danh công hạnh nhi  hữu thiển thâm, kỳ vãng sanh liên đài 

 hữu cao  đê, cố tứ  độ các  phân tam bối  cửu  phẩm, bất  đắc nhất  khái  chi luận”  (tạm dịch:  Đức Phật [mà 

người vãng sanh cảm được] chia thành ba thân: Pháp Thân, Báo Thân, Ứng thân; cõi nước người ấy sanh 

về chia thành bốn cõi  Đồng Cư, Phương Tiện, Thật Báo,  Tịch Quang.  Một phen sanh về là như vậy, nếu 

bàn ở một mức độ cao hơn thì một thân trọn đủ ba thân, một cõi nhiếp trọn bốn cõi; nhưng công hạnh trì 

danh có sâu hay cạn nên đài sen vãng sanh có  cao  hay thấp.  Vì thế,  mỗi  cõi  đều chia thành ba  bậc chín 

phẩm, chẳng thể nói là giống hệt như nhau được!) 

77 . Tứ Khố Toàn Thư (tên đầy đủ là Khâm Định Tứ Khố Toàn Thư) là tổng tập tất cả các 

tác phẩm văn học của Trung Quốc từ năm 1773 đến 1782, được biên soạn dưới đời nhà 

Thanh theo lệnh của vua Càn Long, đứng đầu nhóm biên soạn là Kỷ Quân và Lục Tích 

Hùng. Gọi là Tứ Khố vì sách được chia thành bốn thể loại chính: Kinh, Sử, Tử, Tập. Sách 

này gồm hơn 10.000  bản thảo từ thời Tiên Tần cho đến  những năm đầu đời Thanh. Bộ 

sách này dày đến 2,3 triệu trang sách và khoảng 800 triệu chữ! Do Tứ Khố Toàn Thư quá 

lớn, tuổi đã cao, không thể nào có thời gian đọc hết, vua Càn Long hạ lệnh cho triều thần 

biên soạn một bộ sách khác, có thể nói đơn giản là tóm tắt nội dung trọng yếu của những 

sách được thâu thập trong Tứ Khố Toàn Thư. Công trình này Mẫn Trung và Vương Tế 

Hoa làm chủ biên, và cũng được chia thành bốn phần Kinh, Sử, Tử, Tập. So với Tứ Khố 

Toàn Thư, công trình này có giá trị cao hơn vì được biên tập thận trọng và giảo chánh tỉ 

mỉ hơn. 



78  .  Chúng  tôi  tạm  dùng  chữ này,  tuy  không  chính  xác.  Nguyên  văn  là  “bổ  tập  ban” 

(補習班, tức cram class), tức là  những khóa học nhằm dạy cho học trò một số kỹ  năng 

cần thiết, hoặc chỉ chú trọng một vài môn học đặc biệt, dạy nhồi nhét trong một thời gian 

ngắn để học sinh có thể trúng tuyển một kỳ thi bắt buộc nào đó như thi tuyển vào đại học 

hoặc thi lấy chứng chỉ hay giấy phép cho một nghề. Do vậy, nếu dùng chữ “luyện thi” thì 



cũng không ổn, chúng tôi tạm dùng chữ Bổ Túc vì tại Việt Nam khái niệm “bổ túc văn 

hóa”  hoặc  “chuyên  tu  tại  chức”  cũng  mang  tính  chất  học  đối  phó  nhằm  giật  lấy  mảnh 

bằng theo yêu cầu của cấp trên đòi hỏi. Ở đây, Hòa Thượng dùng chữ này với ý khiêm 

hư,  Ngài  nói toàn bộ học vấn Phật pháp của Ngài  chẳng có gì, học kinh giáo chỉ  là nói 

cho rõ ràng, đơn giản, rành mạch để người nghe có thể hiểu kinh giáo, hoàn toàn là dựa 

theo chú giải của người xưa để nói lại, chứ bản thân chẳng hiểu gì về kinh giáo cho mấy! 



79 .Tức ngài Tịnh Ảnh Huệ Viễn đời Tùy, gọi là Tiểu Huệ Viễn để phân biệt với Lô Sơn 

Huệ Viễn (sơ tổ Tịnh tông) đời Tấn. 



80 . Thiên duyên (天緣): Duyên gặp gỡ hiếm hoi, lạ lùng. Hòa Thượng dùng chữ thiên duyên (duyên trời 

cho, không phải là thiện duyên) để nhấn mạnh cơ hội hy hữu, ngàn kiếp khó được này. 

81 . Tử tâm (chết lòng) là không còn ý niệm so đo mong ngóng, đứng núi này trông núi 

nọ, trọn hết lòng tin tưởng, chuyên tâm nhất ý niệm Phật, ví von cõi lòng đã nguội lạnh 

như người đã chết, không còn sôi nổi toan tính cầu may, chấp trước, hoàn toàn bất động 

trước những lời thuyết giáo dụ hành nhân bỏ pháp môn này tu theo pháp môn khác. 



82 . Trường Thủy là hiệu của ngài Tử Tuyền (965-1038). Sư có pháp hiệu là Đông Bình, 

thường được gọi là Trường Thủy đại sư (vì Ngài thường trụ tại chùa Trường Thủy). Sư là 

người huyện Tiền Đường, Hàng Châu,  là cao tăng thuộc tông Hoa Nghiêm. Sư  xuất gia 

từ nhỏ, xuất gia với ngài Hồng Mẫn, theo học với ngài Khế Tông chùa Phổ Huệ, chuyên 

dốc sức nơi kinh Lăng Nghiêm. Năm 13 tuổi, Sư đã được đặc cách thọ Cụ Túc Giới. Sư 

cực lực hoằng dương tông Hoa Nghiêm, được coi là người có công lớn nhất trong công 

cuộc trung hưng tông Hoa Nghiêm thời Tống. Những tác phẩm trọng yếu nhất của Sư là 

Lăng Nghiêm  Kinh  Nghĩa Sớ Chú  Kinh,  Lăng Nghiêm  Kinh  Khoa,  Kim Cang Bát Nhã 

Toản Yếu Khoa, Đại Thừa Khởi Tín Luận Bút Tước Ký. 



83 . Tuyên đạo (宣導): Tuyên nói, chỉ dạy, hướng dẫn. 



84 . Nguyên văn “ký vấn chi học” tức là nền học vấn do tìm đọc, học hỏi, ghi nhớ, chứ 

không phát xuất từ sự thể nghiệm, chứng nghiệm. 



85 . Thái Sư Ỷ là loại ghế có lưng tựa cao, hai bên có chỗ đặt tay. Loại ghế này đã có từ 

thời Tống. Thoạt đầu nó giống như giao ỷ (giao ỷ là loại ghế có thể xếp được, có chỗ tựa 

lưng và đặt tay), nhưng không xếp được. Thành ghế và tay vịn hai bên ghế nối liền với 

lưng ghế và mặt ghế, chứ không tách khỏi mặt ghế như giao ỷ. Lưng ghế cũng thẳng chứ 

không xiên như giao ỷ. Đến thời Minh, lưng Thái Sư Ỷ làm cao hơn nữa và thường chạm 

thủng, hoa văn uốn lượn cầu kỳ sao cho phía trên của lưng ghế gồm nhiều đoạn uốn lượn, 

móc vào nhau, ghế cũng được làm to hơn trước, chân ghế, thành ghế đều được chạm trổ, 

uốn lượn thật thanh  nhã.  Có thuyết nói  loại ghế  này  mô phỏng các pháp tọa giảng kinh 

của người Ấn Độ. 





86 . Kim Cang Lực Sĩ là thần hộ pháp của Phật giáo. Vị này thường được coi là hóa thân của Kim Cang Thủ 

Bồ Tát (Vajrapani). Kim Cang Lực Sĩ là danh xưng chung để chỉ các vị thần hộ pháp tay cầm Kim Cang 

Xử bảo vệ Phật pháp như Kim Cang Mật Tích (Guhyapāda-Vajra), Na La Diên Kim Cang, Chấp Kim Cang 

Thần (Vajradhara, còn dịch là Trì Kim Cang, Kim Cang Thủ, Kim Cang Dạ Xoa, Đại Lực Kim Cang Thần, 



Kim Cang Lực Quỷ Thần) v.v... Theo sách Huyền Ứng Âm Nghĩa, quyển 24:  “Na La, cõi này dịch là Nhân 

 (con  người),  Diên  cõi này  dịch  là  Bổn Sanh. Na La Diên là Nhân Bổn  Sanh (sanh ra con  người), tức là 

 Phạm Vương vậy”. Như vậy, Na La Diên là danh xưng khác của Phạm Vương. 

87 . Tiên thiên: Những gì được bẩm sanh, tức là điều kiện về thân thể được hình thành từ lúc bắt đầu mang 

thai cho đến khi được sinh ra. Hậu thiên là những biến đổi về thân thể do cách nuôi dưỡng và chăm sóc. 

88 .  “Cách hành như cách sơn”  là  một thành  ngữ,  hàm  ý:  Không phải  là  người chuyên 

môn trong  một nghề  nghiệp  sẽ cảm thấy  xa  lạ đối  với  nghề  nghiệp  ấy giống  như thuộc 

vào  một  thế  giới  khác,  hoặc  bị  ngăn  cách,  che  lấp  bởi  một  rặng  núi  to,  không  thể  thấy 

được những chuyện trong lãnh vực ấy. 



89 . Ngũ Luân là năm mối quan hệ chính yếu trong xã hội, tức cha con, vua tôi, anh em, 

vợ chồng, bè bạn. Do trong năm mối quan hệ này, mỗi mối quan hệ đều có quan hệ song 

phương nên mỗi mối quan hệ đều bao gồm hai ý nghĩa,  vì thế mới nói là ngũ luân thập 

nghĩa.  Câu  nói  trên  đây  trích  từ thiên  Đằng  Văn  Công  trong  sách  Mạnh  Tử.  Chúng  tôi 

dịch câu này theo cách giải thích trong sách Tứ Thư Bạch Thoại Giải. 



90 . Bút ký ở đây chính là cuốn A Di Đà Kinh Yếu Giải Nghiên Tập Báo Cáo của hòa thượng Tịnh Không. 

91 . Thượng Sư là dịch nghĩa chữ Guru trong tiếng Phạn. Đôi khi còn dịch là Đạo Sư, Đại 

Sĩ. Chữ Guru ban đầu chỉ có nghĩa là bậc thầy, chuyên gia đầy kinh nghiệm về một lãnh 

vực nào đó. Trong Ấn Độ Giáo và đạo Sikh, chữ Guru thường được chỉ những bậc hành 

giả đạt kinh nghiệm tâm linh cao, thực chứng. Riêng trong Phật giáo Tây Tạng, chữ Guru 

Rinpoche  chỉ  dành  riêng  để  gọi  Liên  Hoa  Sanh  đại  sĩ  (Padmasambhava),  sáng  tổ  Phật 

giáo Tây Tạng. 



92 . Chữ “giải phóng” ở đây chỉ thời điểm Cộng Hòa Nhân Dân Trung Hoa thành lập, tức 

là  khi  Mao  Trạch  Đông  chiếm  trọn  Hoa  Lục,  chánh  phủ  Dân  Quốc  của  Tưởng  Giới 

Thạch phải chạy ra Đài Loan. Cộng Hòa Nhân Dân Trung Hoa thành lập ngày Mồng Một 

tháng  Mười  năm  1949.  Như  vậy,  hòa  thượng  Tịnh  Không  sang  thăm  cụ  Hoàng  là  vào 

năm 1989. 



93 . Câu này trích từ thiên Vi Chánh sách Luận Ngữ, chúng tôi dịch theo cách diễn giải 

của cụ Lý Bỉnh Nam trong bộ Luận Ngữ Giảng Yếu. Cụ giảng rõ:  “Lập là sở học thành 

 lập, tức là học vấn có căn cơ vững vàng, có thể nhận biết đúng sai ngay lập tức. Hoặc là 

 nghi  hoặc,  tức là  năm 40 tuổi  đã  không bị  ngoại cảnh làm dao động, biết xử sự  quyền 

 biến. Tri thiên mạng là thấu hiểu cùng tận Lý trong vũ trụ, xử sự thuận theo lẽ trời, tròn 

 hết trách nhiệm của chính mình. ‘Nhĩ thuần’  là  nghe lời người  khác nói  liền thấu hiểu 

 tâm ý của người đó”.  Các nhà chú giải đều công nhận đây là Khổng Tử tự thuật cảnh giới 

tiến  bộ từ từ của chính  mình trong quá trình tu dưỡng,  hoàn thiện  bản thân, chứ không 

phải  là  một  khuôn  mẫu  chung  cho  mọi  người.  Thậm  chí  có  người  do  không  hiểu  kỹ, 

không đọc chú giải của cổ nhân, tự tiện diễn giải “tam thập nhi lập” là năm 30 tuổi phải 

lập gia đình, hoặc 30 tuổi phải có sự nghiệp vững vàng, xuyên tạc ý của thánh nhân quá 

sức! 



94 .  Ngẫu tượng: Những tượng  có hình dáng  người, thần thánh được  làm  bằng gỗ, đất, 

kim loại v.v... và được con người sùng bái, thờ cúng. 





95 . “Tinh phiến” (chip, microchip): Chip là những linh kiện điện tử, gọi đầy đủ là “tập 

thành  điện  lộ”  (IC,  Integrated  Circuit,  đôi  khi  dịch  nôm  na  là  “vi  mạch  tích  hợp”, 

hay“mạch tích  hợp” tuy nghe hơi kỳ kỳ), có kích thước rất nhỏ gồm các  mạch điện kết 

hợp các linh kiện bán dẫn (như transitor), và linh kiện điện tử thụ động như điện trở, điện 

dung  khí  (capacitor,  ta  thường  gọi  là  “tụ  điện”)  được  chế  tạo  bằng  chất  bán  dẫn 

(semiconducting material) như chất silicon chẳng hạn. 



96 . Bát (撥) có nghĩa là bài bác. 



97 . Sanh trưởng tự nhiên, không qua đột biến gene, cũng không dùng hóa chất, phân bón 

hóa học để kích thích tăng trưởng. 



98 . Hậu di chứng: Những hậu quả bất lợi nẩy sanh sau đó. 



99 . Thích (螫): Côn trùng như ong kiến châm đốt thì gọi là Thích. Ở đây, phiền não khiến con người ta đau 

đớn, bứt rứt, vật vã như bị ong đâm kiến đốt nên mới dùng chữ Thích để tỷ dụ. 

100 . Đây là dùng cách mở nút chai bằng cách hơ nóng cổ chai để làm tỷ dụ. Nghe pháp 

môn này mà không buông xuống vọng tưởng, phân biệt, chấp trước được thì cũng giống 

như nút chai bị hơ chưa đủ nóng, nút chai không bung ra được! 



101 . Xin đừng hiểu lầm ý của Hòa Thượng trong đoạn này: Đừng hiểu là Hòa Thượng 

dạy  chúng  ta  vô  cảm,  không  quan  tâm  tới  người  khác,  mặc  kệ  người  khác  sống  chết 

không cần biết đến. Nói “đừng quan tâm tới người khác, chẳng cần suy tưởng đến người 

 khác”  có  nghĩa  là  đừng  lo  tìm  kiếm,  suy  xét  khuyết  điểm  của  người  khác,  điều  khiển 

người khác theo ý kiến của riêng mình v.v... Nói chung là phải phá được Ngã Kiến, Nhân 

Kiến, Chúng Sanh Kiến và Thọ Giả Kiến. 



102 . Lưu Tống (353-422) là triều đại đầu tiên của thời Nam Bắc Triều, do Lưu Dụ lập ra. Gọi Lưu Tống để 

phân biệt với nhà Tống (960-1279) của Triệu Khuông Dẫn sau này. Lưu Dụ xuất thân là tướng lãnh. Nhân 

khi nhà Đông Tấn suy vi, tướng Hoàn Huyền khởi binh soán ngôi, Lưu Dụ cùng Lưu Nghị dấy binh dưới 

danh nghĩa Cần Vương, tiêu diệt Hoàn Huyền. Cuối cùng, Lưu Dụ diệt Lưu Nghị, triệt hạ các tông thất của 

nhà Tấn như Tư Mã Hưu Chi, Tư Mã Sở Chi v.v... ép Tấn Cung Đế nhường ngôi, lập ra nhà Tống. Tống 

Văn Đế là vua thứ ba, thời kỳ niên hiệu Nguyên Gia (424-453) được coi là thời đại hoàng kim của nhà Lưu 

Tống.  Tống  Văn  Đế  chăm  việc  nước,  phát  triển  văn  hóa,  giáo  dục,  chỉnh  đốn  tăng  đoàn,  chú  trọng  kỷ 

cương nhà Phật. 

103 . Thiên Trúc: Theo các nhà khảo cứu, chữ Thiên Trúc là biến âm của chữ Thân Độc (Sindhu, tên cổ của 

lưu vực sông Indus). Tài liệu sớm nhất đề cập đến Ấn Độ là sách Sử Ký của Tư Mã Thiên. Các sách sau đó 

như Sơn Hải Kinh, Hậu Hán Thư v.v... còn phiên âm thành Thiên Độc, Hiền Đậu. Lý do là vì thời cổ, các 

âm Thiên, Thân, Hiền đọc gần giống nhau. Trúc, Độc, và Đậu âm gần giống nhau. Chữ Sindhu bị người Ba 

Tư đọc trại  thành Hindu,  và người  Hy Lạp  đọc trại lần nữa thành Indu và  người  Ấn Độ cũng chấp nhận 

cách đọc này. Ngài Huyền Trang là người đầu tiên đã phiên âm chữ Indu thành Ấn Độ. 

104 . Tây Vực là từ ngữ phiếm chỉ các quốc gia cổ ở phía Tây Trung Hoa cho đến Bắc Ấn 

Độ,  nằm  dọc  theo  Thiên  Sơn,  tính  từ  hai  cửa  ải  Ngọc  Môn  Quan  và  Dương  Quan  của 

Trung  Hoa.  Các  quốc  gia  này  chủ  yếu  nằm  trong  vùng  trũng  Tarim  (Tháp  Lý  Mộc), 

Turfan (Thổ Lỗ Phồn), và Dzungaria (Chuẩn Cát Nhĩ). Con Đường Tơ Lụa (Silk Road) 

nổi tiếng đi qua các nước này. Những quốc gia Tây Vực thường được sử Trung Hoa nhắc 

tới  là  Thiện  Thiện  (Lâu  Lan,  quốc  gia  này  nổi  tiếng  với  nàng  Trại  Ba  công  chúa  trong 

truyện Ngũ Hổ Bình Tây. Nước này nằm ở phía Đông Bắc sa mạc Lop), Tiểu Uyển, Vu 



Điền,  Cừ  Lặc,  Quy  Tư,  Sớ  Lặc  (những  nước  này  nằm  trong  khu  vực  Tân  Cương  hiện 

thời), Cao Xương (Qarahoja, thuộc vùng Turfan)... 



105 .  Cầu Na Bạt Đà La (394-468), còn dịch  nghĩa  là Công Đức Hiền,  người  xứ Trung 

Thiên Trúc (Ấn Độ) là một dịch giả nổi tiếng, thuộc dòng Bà La Môn. Do đọc Tạp A Tỳ 

Đàm Tâm Luận, Ngài bèn quy hướng Phật pháp, nghiên cứu Đại Thừa, tinh thông giáo 

nghĩa Tiểu Thừa lẫn Đại Thừa. Do tích cực xiển dương Đại Thừa, người đương thời gọi 

Ngài bằng mỹ hiệu Ma Ha Diễn. Ngài đến Quảng Châu, Trung Hoa vào năm Nguyên Gia 

12  (435).  Tống  Văn  Đế  phái  người  đón  Ngài  về  kinh  đô  Kiến  Khang,  vừa  hoằng  pháp 

vừa dịch kinh. Những dịch phẩm chủ yếu của Ngài là Tạp A Hàm Kinh, Lăng Già Kinh, 

Đại Pháp Cổ Kinh, Tương Tục Giải Thoát Kinh, Thắng Man Sư Tử Hống Nhất Thừa Đại 

Phương Tiện Phương Quảng Kinh. Do dịch kinh Lăng Già, ngài được coi là sáng tổ Lăng 

Già Tông, tổ Bồ Đề Đạt Ma là học trò của vị này. Lăng Già Tông còn gọi là Nam Thiên 

Trúc Nhất Thừa Tông, hoặc Nam Tông, là một tông phái Phật giáo tại Trung Hoa chuyên 

nghiên cứu kinh  Lăng Già.  Tông này thuộc học phái chuyên  nghiên cứu Như Lai Tạng 

trong  Duy  Thức,  và  thường  được  coi  là  tiền  thân  của  Thiền  Tông,  chỉ  thịnh  hành  ở 

phương  Bắc  Trung  Hoa  trong  thời  Nam  Bắc  Triều.  Lăng  Già  Tông  này  chủ  trương  tu 

hạnh Đầu Đà, tu tập Thiền Quán. Sau này, giáo nghĩa của Lăng Già Tông bị thay thế bởi 

Thiền Tông do ngài Bồ Đề Đạt Ma đề xướng. 



106 . Tiên Đà Bà (saindhava): Vốn là một loại muối sản xuất ở Ấn Độ, sau được dùng để 

chỉ  bốn  sản  vật nổi tiếng  là:  Muối,  ly,  nước  và  ngựa.  Trong kinh  Niết Bàn,  từ ngữ  này 

dùng để tỷ dụ mật ngữ của Như Lai sâu xa khó hiểu. Giống như quốc vương đòi Tiên Đà 

Bà,  đại thần thông  minh sẽ tùy theo hoàn cảnh  mà biết vua  muốn đi chơi thì đem  ngựa 

đến,  vua đang ăn mà đòi Tiên Đà Bà thì dâng muối v.v... Từ đây, Tông môn có từ ngữ 

“tiên đà khách” để chỉ người học có khả năng lãnh hội mau chóng pháp cơ nơi thầy, tổ 

(theo Huệ Quang tự điển). 



107 . Hưng Cừ (hingu, devil’s dung) còn gọi là A Ngụy, A Ngu, Cáp Tích Ni, Vân Đài v.v... là một loại gia 

vị, có tên khoa học là Ferula Assafoetida. Hưng Cừ có mùi rất nồng giống mùi hẹ, nhưng rất khó chịu khi 

chưa nấu. Do đó, khi chưa sử dụng, Hưng Cừ phải được bỏ trong lọ đậy kín để khỏi làm các thứ khác bị 

nhiễm mùi. Ở Ấn Độ, loại cây này mọc phổ biến nhất tại vùng Jammu và thường được các tín đồ đạo Jain 

và giáo phái thờ thần Vishnu của Ấn Độ giáo ăn thay cho hành, tỏi. Ta thường dịch chữ này thành củ nén 

(hay néng?), nhưng loại củ nén ở Việt Nam mùi thanh nhẹ hơn tỏi rất nhiều, không nồng gắt như Hưng Cừ. 

108 .  Đúng ra Ba  Lạc  là trái ổi, ở đây  chúng tôi dịch Ba Lạc  là trái  xoài để thuận theo 

nghĩa  chính  xác  của  trái  Am  Ma  La.  Trong  nguyên  ngữ  Sankrit,  Amarapuspaka  có  tên 

khoa học là Mangifera Indica, tức là trái xoài. 



109 . Giới đao (sastraka) là một trong 18 vật dụng tùy thân của tỳ-kheo. Do loại dao này 

được phép  cất giữ theo giới  luật nên gọi  là giới  đao. Theo Căn Bản Thuyết Nhất Thiết 

Hữu Bộ Tỳ Nại Da Tạp Sự quyển 3 chép, lúc đức Phật ngự tại thành Thất La Phiệt, có tỳ-

kheo muốn may y, phải dùng tay xé vải, khiến vải bị rách mà may y không được nên Phật 

mới cho phép dùng dao. Nhóm Lục Quần tỳ-kheo thừa cơ dùng các chất báu trang trí cán 

dao, nên đức Phật quy định dao phải bằng sắt, dài sáu ngón tay, hình cong như cánh quạ. 

Giới đao dùng để cạo tóc hoặc để cắt vải, xén y khi cần may vá. Đừng lầm với cái gọi là 

Giới Đao là một món binh khí cồng kềnh của tăng nhân Thiếu Lâm Tự sử dụng sau này. 





110 . Trong nguyên văn,  hòa thượng nói Đề Hồ là Sa Lạp (沙拉), Sa Lạp là cách người 

Hoa phiên âm chữ Salad. Chúng tôi đoán Hòa Thượng nói đến các loại sốt (dressing) để 

ăn salad thường chế từ cheese. Hơn nữa, theo các sách vở khác, Đề Hồ chính là cheese 

nên chúng tôi vẫn dịch theo cách này thay vì ghi đúng như nguyên văn lời Hòa Thượng 

nói. 



111 . Hương Tượng (Gandhahastin): Theo luận Đại Tỳ Bà Sa, hương tượng là con voi đực 

trong thời kỳ động dục, nách nó tỏa mùi thơm hăng nồng nên gọi là “hương tượng”; sức 

nó  mạnh  bằng  mười  con  voi  thường.  Trong  kinh  Niết  Bàn  có từ  ngữ  “hương  tượng  độ 

 hà”: Thỏ, ngựa, hương tượng cùng vượt sông. Thỏ qua sông thì nổi, ngựa qua sông ngập 

nửa thân, còn hương tượng chân đạp đến tận đáy sông. Kinh luận dùng hình ảnh này để 

tỷ dụ sự chứng đắc sâu hay cạn khi nghe giáo pháp. 



112 . Đây chỉ là chuyện quan tâm của người Hoa, người Việt chúng ta luôn đọc là A. Điều này cũng giống 

như hiện thời người Việt đang tranh luận phải đọc A Di Đà là A Mi Đà, thậm chí bất kính khi cho rằng các 

vị tổ sư, đại đức dịch kinh từ trước đến nay đã “đọc ngọng” chữ Mi thành Di! 

113 . Chữ “hỗn đản” (渾蛋) là một từ ngữ để chửi rủa kẻ hồ đồ, chẳng hiểu biết, ngốc nghếch, trong một số 

vùng, nó còn có ý nghĩa nhục mạ rất nặng: Con hoang, ty tiện, ác ôn, côn đồ v.v... 

114 .  Theo Ấn Quang đại  sư,  bài Tán Phật Kệ  này  do Anh pháp sư tức  ngài Đức Tạng 

Trạch Anh soạn ra (xin xem lá thư 52 trong Ấn Quang Văn Sao Tam Biên, quyển 1, tức 

lá thư thứ 4 gởi cho ông Đinh Phước Bảo). Ngài Đức Tạng Trạch Anh (1045-1099) sống 

vào  thời  Bắc  Tống,  người  huyện  Đồng  Giang  (tỉnh  Chiết  Giang),  họ  Du, tên tự  là  Uẩn 

Chi.  Sư  mất  mẹ  từ  bé,  có  lần  theo  cha  đến  Hàng  Châu,  gặp  được  ngài  Nam  Sơn  Đoan 

Phong  bèn  xin  theo  xuất  gia.  Năm  Thiên  Ninh  thứ  nhất  (1068),  Sư  thọ  Cụ  Túc  Giới, 

chuyên tâm trì luật cũng như theo học giáo nghĩa Chỉ Quán với ngài Xử Khiêm chùa Bảo 

Các,  rất  được  ngài  Xử  Khiêm  coi  trọng,  đặc  biệt  truyền  dạy  Thập  Bất  Nhị  Môn  Luận, 

Kim Cang Bễ Luận, do vậy Sư ngộ hiểu sâu xa giáo nghĩa Thiên Thai lẫn chỗ huyền áo 

của Tịnh tông. Đồ chúng các tỉnh Giang, Hàng, Hồ… theo học rất đông, Sư chú tâm dạy 

họ bằng giáo nghĩa Tịnh Độ và thường răn nhắc đại chúng siêng tu Tịnh nghiệp. Do kính 

trọng, mọi người đều gọi ngài là Đồng Giang pháp sư hay Đồng Giang Anh pháp sư chứ 

không  gọi  thẳng  tên.  Ngài  để  lại  cho  đời  các  bộ  chú  giải  Tâm  Kinh,  Tam  Châu  Luận, 

Tịnh Độ Tu Chứng Nghi, Vãng Sanh Tịnh Độ Thập Nguyện Văn, Biện Hoành Thụ Nhị 

Xuất, Khuyến Tu Tịnh Độ Tụng… 



115 . “Cám” là màu xanh biếc có pha ánh hồng. Từ điển Từ Hải giảng:  “Thâm thanh lý 

 thấu hồng đích nhất chủng nhan sắc, tục xưng thiên thanh”  (Một loại màu xanh đậm ánh 

sắc đỏ, thường gọi là màu thiên thanh). 



116 . Vị Thượng Sư này là một cư sĩ Phật giáo, tức ông Trần Kiến Dân, thường được biết 

đến dưới danh xưng Yogi Chen, thầy của ông Lâm Ngọc Đường (Lin Yutang). Ông Trần 

đề xướng tu Mật Tông kiêm tu Tịnh Độ. Trong “giáo nghĩa” Tịnh Độ được ông Trần và 

ông Lâm tuyên giảng, có nhiều điều “phát kiến” rất lạ, không biết do đâu mà “phát minh” 

ra, cũng như cách tu rất tạp, không phải là chuyên tu Tịnh Độ. 



117 . Song quan: Lối nói bao gồm ý nghĩa kép. 





118 .  Xin  chú  ý, ở đây Trung Phong đại  sư dùng  hai khái  niệm đặc thù của tông Thiên 

Thai: Bổn và Tích. Bổn là cái gốc, chỉ cho bản thể, chân tâm bản tánh, Phật tánh, chân 

như…  Tích  là  những  gì  biến  hiện  từ  Bổn.  Sách  vở  tông  Thiên  Thai  thường  giảng  Bổn 

như  mặt  trăng,  Tích  như  bóng  trăng  hiện  trong  nước;  hoặc  nói  Tỳ  Lô  Giá  Na  là  Bổn, 

Thích Ca Mâu Ni Phật trong thế giới Sa Bà là Tích. Ở đây, tướng chúng sanh sanh diệt là 

Tích, còn chư Phật tịch diệt là Bổn. Lời giảng của Hòa Thượng Tịnh Không không ngoài 

những ý này. 



119 . Khoa-khắc (quark): Tuy khoa-khắc là lạp tử cơ bản nhỏ nhất cấu thành vật chất, nhưng hầu như không 

bao  giờ  thấy  chúng  tồn tại  độc  lập.  Quark  thường  kết  hợp  thành những  cấu  trúc  lớn hơn  gọi  là hardron 

(cường tử). Quark do Murray Gell Mann và George Zweig phát hiện vào năm 1964. 

120 . Trong Lăng Nghiêm Kinh Giảng Nghĩa, pháp sư Viên Anh đã giảng đoạn này như 

sau:  “Nguyên minh là chẳng sanh tác dụng soi chiếu sai lầm, đấy gọi là bổn minh (vốn 

 sẵn sáng suốt),  trọn chẳng có một vật mảy may nào.  Nay từ tánh  nguyên minh ấy sanh 

 tác  dụng  chiếu  soi  (nhận  biết  sự  vật)  một  cách  lầm  lạc,  nên  Chiếu  ấy  là  vọng  chiếu! 

 ‘Sanh Sở’: Do vọng chiếu nên mới có Vọng (mê lầm) được sanh ra. Do vọng cảnh là đối 

 tượng của Chiếu đã được tạo lập nên tánh chân chiếu liền mất (tức là có đối đãi, thấy có 

 Năng Chiếu và Sở Chiếu), nên mới nói: “Sở lập, chiếu tánh vong”.  



121 .  Sở dĩ  là  vô  minh  vì chữ  ‘tri kiến’ ở đầu câu  này  nói  về  năng  lực  sẵn có bản tánh 

(thường gọi là ‘bản năng’ hay tánh đức), tánh có thể nhận biết thông suốt mọi sự vật, hiện 

tượng, không cần phải thông qua suy lường, phân biệt. Nếu đối với những đức năng sẵn 

có của tâm tánh ấy  lại  khởi  lên  ý  niệm  suy  lường, phân  biệt,  cho  là ta có cái tâm  nhận 

biết, có đối tượng được nhận biết bởi ta, tức là hư vọng lập ra quan niệm ‘ta thấy, ta biết’, 

thì đó gọi là ‘lập tri’. Do đã có hư vọng, vọng tưởng xen vào nên đức năng thanh tịnh sẵn 

có của tâm tánh bị khuất lấp, những thứ đó là gốc rễ tạo ra vô minh. 



122 . Do có phân biệt đối đãi, vọng tưởng, ta người v.v... nên những ý niệm hư vọng, phân 

biệt, chấp trước ấy sẽ che lấp đức năng sẵn có của chân tánh khiến cho ta luôn nhìn nhận, 

cảm thụ sự vật qua lăng kính vọng tưởng, không thấy sự  vật đúng với bản chất của nó. 

Do vậy, không còn thuộc trong Nhất Chân pháp giới nữa mà trở thành mười pháp giới, 

lục đạo luân hồi. Vì thế, nói là ‘sanh ra những biến đổi’. 



123 . Cực Vi Vi là sắc chất nhỏ nhất, thường gọi là Lân Hư Trần. Nếu chia chẻ Lân Hư 

Trần ra nữa thì không còn gì nữa, do vậy gọi là Lân Hư (gần với hư không). 



124 . Thánh Ngôn Lượng là một trong ba thứ so sánh (Hiện Lượng, Tỷ Lượng và Thánh Ngôn Lượng) để 

nhận định, phán định chân lý. Thánh Ngôn Lượng còn gọi là Thánh Giáo Lượng chính là dựa trên những 

lời dạy của chư Phật, Bồ Tát, A La Hán để luận định sự việc. 

125 . Khi TV vận hành, để hiển thị hình ảnh, hình ảnh được chia thành tập hợp những dải 

nhỏ (gọi là scan line), máy truyền hình sẽ phóng ra những chùm điện tử dựa theo cấu trúc 

của  hình ảnh trong các dải  ấy để quét  ngang  màn  hình theo từng đường (thường gọi  là 

raster), khi quét hết chiều ngang, sẽ đi xuống dòng kế tiếp. Khi nào quét hết màn hình sẽ 

trở  lại  dòng  đầu  tiên.  Mỗi  một  raster  bao  gồm  nhiều  pixel.  Pixel  là  cách  gọi  tắt  chữ 

‘picture element’, là đơn vị nhỏ nhất của hình ảnh. Mỗi pixel chính là hình ảnh được mã 

hóa  (digitalized)  tại  một  vị  trí  nhất  định,  nó  chứa  đựng  giá  trị  của  những  tham  số 

(parameters) về màu sắc (RGB), cường độ sáng v.v... 





126 . Hiện Lượng (Pratyaksa pramàna): Đây là thuật ngữ của Nhân Minh Học, có nghĩa là 

sự nhận biết thông qua tác dụng phân biệt suy nghĩ. Có hai loại: 

- Chân Hiện Lượng là sự nhận biết chính xác, chưa bị ảnh hưởng bởi những huyễn tưởng, 

chưa thông qua kinh nghiệm trực tiếp của khái niệm. 

- Tự Hiện Lượng là sự nhận biết đã bị huyễn tưởng chi phối hoặc thông qua kinh nghiệm 

trực tiếp của khái niệm (theo Phật Quang Đại Tự Điển) 



127 . Chín tôn giáo chính ở Tân Gia Ba là Phật Giáo, Hồi Giáo, Thiên Chúa Giáo, Đạo 

Giáo, Ấn Độ Giáo, đạo Sikh, Do Thái Giáo, Bái Hỏa Giáo, và Bahá’i. 



128 . Tức là thành phố Gold Coast ở phía Đông Nam tiểu bang Queesland, nằm ngay phía Nam thành phố 

Brisbane, rất gần ranh giới giữa tiểu bang Queensland và New South Wales. 

129 . Đây chính là ngày quốc khánh lần thứ 50 (mồng Một tháng Mười) của Trung Hoa 

Nhân  Dân  Cộng  Hòa  Quốc  (Hoa  Lục),  không  phải  là  quốc  khánh  của  Trung  Hoa  Dân 

Quốc (Đài Loan). Chánh quyền Mao Trạch Đôn tuyên bố thành lập Trung Hoa Nhân Dân 

Cộng Hòa Quốc vào ngày mồng Một tháng Mười năm 1949. 



130 . Đây là một di sản văn hóa Phật giáo hết sức quý báu. Phòng Sơn Thạch Kinh là các 

bản kinh Phật giáo được khắc vào đá tàng trữ trong Thạch Kinh Sơn chùa Vân Cư huyện 

Phòng Sơn (phụ cận Bắc Kinh). Núi Thạch Kinh nằm ở phía Đông chùa Vân Cư nên còn 

có tên là Đông Phong, trong núi gồm chín hang động, chia thành hai tầng: trên bảy, dưới 

hai. Mỗi động đều có tên riêng, động chính được gọi là Lôi Âm Động. Công trình khắc 

kinh  trên  đá  này  do  ngài  Tịnh  Uyển  (Trí  Uyển)  khởi  xướng  từ  đời  đời  Tùy,  theo  di 

nguyện của thầy ngài là pháp sư Huệ Tư. Công cuộc khắc kinh trên đá được bắt đầu vào 

khoảng giữa niên hiệu Đại Nghiệp (605-617). Đến khi ngài Tịnh Uyển mất, đã khắc được 

146 khối đá gồm các kinh Niết Bàn, Hoa Nghiêm, Duy Ma, Thắng Man v.v... Các đệ tử 

như  Đạo  Công,  Nghi  Công,  Tiêm  Công... tiếp  tục  sự  nghiệp  của  thầy.  Trong  niên  hiệu 

Khai Nguyên đời Đường, hoàng đế nhà Đường tiếp tục sự nghiệp này. Việc khắc kinh bị 

đình  đốn  vào  thời  Ngũ  Đại,  rồi  lại  tiếp  tục  mãi  cho  đến  đời  Kim  Chương  Tông  (1149-

1190), dưới sự chủ trì của chú nhà vua là Hán Vương và phu nhân của Lưu Thừa Tướng, 

Trương  Nhân  Tông  v.v...  công  cuộc  khắc  kinh  mới  hoàn  tất.  Hiện  thời  tại  Thạch  Kinh 

Sơn  có  chứa  hơn  1,4  vạn  tấm  đá  khắc  kinh.  Sau  khi  khắc  xong,  Kim  Chương  Tông  ra 

lệnh phong bế các hang động này, và sai nhà thư pháp Đổng Kỳ Xương viết hai chữ Bảo 

Tạng trên vách núi. 







131 . Theo từ điển Bách Độ, “tử kim” là một loại hợp kim của vàng, đồng, sắt và kền, có 

màu sắc vàng hơi ánh màu tía, trông rất chói lọi, nên gọi là Tử Kim. Đây là một loại hợp 

kim tự nhiên, và là sản phẩm chủ yếu của Nga và Thổ Nhĩ Kỳ. Trong các thành phần của 

Tử Kim, lượng vàng chiếm từ 58.5% hoặc cao hơn nên Tử Kim rất quý. 



132 . Vô Già pháp hội (Pancavarsika Maha): Pháp hội thực hành tài thí và pháp thí bình 

đẳng, không phân biệt hiền thánh, tăng tục, sang hèn, trên dưới. “Vô Già” (còn đọc là Vô 

Giá)  nghĩa  là  khoan  dung,  không  ngăn  ngại,  thường  được  cử  hành  năm  năm  một  lần. 

Phong tục  này được  bắt đầu từ thời  vua  A Dục (Asoka)  ở  Ấn Độ.  Trong quá khứ,  vào 



thời Lương, nhằm tháng 10 năm 529 cũng cử hành Tứ Bộ Vô Già Đại Hội tại chùa Đồng 

Thái (theo Phật Quang tự điển). 



133 . Bất Tương Ứng Hành Pháp gọi đủ là Tâm Bất Tương Ứng Hành Pháp. Chữ Tâm chỉ 

tám  thức  (tâm  vương),  Hành  có  nghĩa  là  dời  chuyển  hay  tạo  tác.  Như  vậy,  Tâm  Bất 

Tương Ứng Hành Pháp là các pháp dời chuyển, tạo tác nhưng chẳng tương ứng với Tâm. 

Nói cách khác, những pháp này là khái niệm trừu tượng, không thể xếp vào Sắc Pháp mà 

cũng chẳng thể xếp vào Tâm Pháp. Tâm Bất Tương Ứng Hành Pháp gồm 24 món: Đắc, 

Mạng Căn, Chúng Đồng Phận, Dị Sanh Tánh, Vô Tưởng Định, Diệt Tận Định, Vô Tưởng 

Dị  Thục,  Danh  Thân,  Cú  Thân,  Văn  Thân,  Sanh,  Lão,  Trụ,  Vô  Thường,  Lưu  Chuyển, 

Định Dị, Tương Ứng, Thế Tốc, Thứ Đệ, Thời, Lực, Số, Hòa Hợp Tánh và Bất Hòa Hợp 

Tánh. 



134 . “Đăng địa” là chứng nhập từ Sơ Địa trở lên. 



135 . Tử Bất Ngữ còn có tên là Tân Tề Hài do Tùy Viên Lão Nhân Viên Mai (1716-1797) 

soạn vào đời Thanh, gồm 24 quyển, về sau lại còn có Tục Tập gồm 10 quyển, nổi tiếng 

không  kém  bộ  Duyệt  Vi  Thảo  Đường  Bút  Ký  của  Kỷ  Hiểu  Lam.  Sách  tập  trung  chép 

những chuyện quỷ thần quái lạ do chính Viên Mai hay bạn bè ông ta đã chứng kiến. Tên 

gọi Tử Bất Ngữ lấy theo ý một câu trong Luận Ngữ: “Tử bất ngữ, quái,  lực,  loạn, thần” 

(Khổng Tử chẳng nói tới những chuyện kỳ dị, bạo lực, động loạn, quỷ thần). 

Di Kiên Chí là một tập bút ký do Hồng Mại soạn vào đời Tống từ năm cuối Thiệu Hưng 

(1162) đến năm Thuần Hy thứ nhất (1174). Nội dung chép tình hình sinh hoạt đời Tống, 

những chuyện kỳ lạ, thú vị trong thời ấy. 



136 . Ngũ luân: Năm mối quan hệ trong xã hội: Vua tôi, cha con, vợ chồng, anh em, bằng 

hữu. Bát đức: Hiếu, đễ (hòa thuận, yêu thương anh em), trung, tín, lễ, nghĩa, liêm, sỉ (biết 

hổ thẹn). 



137 . Chi hồ giả dã: Chi, hồ, giả, dã (之乎者也) là bốn hư từ thông dụng trong Hán văn cổ 

để làm trợ ngữ từ. Do vậy, chúng thường được dùng để ví với những gì hư huyễn, không 

thực tế.  Làm chuyện  “chi  hồ giả dã” tức  là  làm chuyện phù phiếm,  không thiết thực.  Ở 

đây, đại sư có ý nói chê trách những kẻ chỉ lo đàm huyền thuyết diệu, không lo tu tập cầu 

được giải thoát. 



138 . Bột Hải là một phần của Thái Bình Dương, nằm giữa bán đảo Liêu Đông và bán đảo 

Sơn Đông. Đôi khi  Bột Hải  còn được gọi  là  vịnh Trực Lệ hay Thương Hải (biển xanh, 

không phải Thượng Hải. Thượng Hải là một thành phố). 

Hoàng  Hải  là  vùng  biển  phía  Bắc  của  Trung  Hoa  tức  một  phần  của  Thái  Bình  Dương 

nằm giữa Trung Hoa và Đại Hàn, bao gồm cả Bột Hải và vịnh Đại Hàn. Người Đại Hàn 

thường gọi Hoàng Hải là Tây Hải. Sở dĩ có tên là Hoàng Hải vì bão cát từ sa mạc Gobi 

tuôn xuống cũng như do phù sa từ Hoàng Hà khiến nước biển có sắc vàng. 

Đông Hải là vùng biển Thái Bình Dương kể từ cửa sông Trường Giang cho đến eo biển 

Đài Loan. 

Nam Hải là vùng biển kể từ phía Nam Đài Loan cho đến các nước thuộc khu vực Đông 

Nam Á, ta thường gọi vùng biển này là biển Đông. 





139 . Thông thường, các tự điển kể tên Ngũ Hồ là Động Đình, Bà Dương, Thái Hồ, Thanh 

Hải, và Hồng Trạch (liệt kê như vậy chỉ là tính theo kích thước, ở đây, Hòa Thượng chỉ 

kể những hồ nước ngọt lớn nhất của Trung Hoa. Thanh Hải thường được coi là biển nội 

địa hơn là Hồ). Sào Hồ thuộc tỉnh An Huy, thuộc địa bàn của hai địa khu Bao Hà và Cư 

Sào và ba huyện (Phì Đông, Phì Tây, Hỗ Giang). Theo truyền thuyết, Sào Hồ là nơi quê 

hương của Hữu Sào Thị (một thị tộc cổ của Trung Hoa đã phát kiến ra cách kết các cành 

cây làm tổ để ở, rồi dần dần phát triển thành nhà sàn). 



140 . Thủy cầm: Những loài chim sống dưới nước như le le, ngỗng, vịt, uyên ương… 



141 . Nguyên vân “hồng vân thác nguyệt”. Đây là một cách dùng những sự kiện liên hệ để 

gợi ý đến sự vật ta muốn diễn tả. Từ này có ý nghĩa gốc là cách vẽ trăng trong hội họa 

truyền thống Trung Hoa. Để vẽ mặt trăng họ vẽ mây vờn quanh một vòng tròn hay một 

nửa vòng tròn. Cách vẽ ấy gọi là “hồng vân thác nguyệt” (dồn mây để gợi  ý liên tưởng 

đến  trăng).  Tương  tự,  Trung  Phong  đại  sư  dùng  hoa  sen  bốn  màu  để  người  nghe  liên 

tưởng đến cõi Cực Lạc là liên hoa hóa thân rồi nghĩ tới hoàn cảnh sống ưu nhã trong thế 

giới Cực Lạc. 



142 .  Đây  là  một câu nói nổi tiếng của René  Descartes: “Je pense donc  je  suis”.  Đây  là 

cách  nói rút gọn của  nguyên  văn câu  nói  bằng tiếng Latin của Descartes:  “Dubito ergo 

cogito  ergo  sum”  (Tôi  nghi  ngờ,  như  vậy  là  tôi  suy  nghĩ,  do  đó,  tôi  tồn  tại).  René 

Descartes (1596-1650) là một nhà triết học Pháp, nhưng sống phần lớn tại Hà Lan và mất 

tại  Stockholm,  Thụy  Điển.  Quan  điểm  triết  học  của  ông  ta  thường  gọi  là  Rationalism 

(Duy Lý). 



143 . Vật Do Như Thử có nghĩa là loài vật mà còn biết hiếu hạnh, nhân nghĩa, tu hành như 

thế, há con người lại thua kém ư? Tác phẩm này do Từ Hạc Tử biên soạn vào đời Thanh, 

chép những gương hiếu hạnh, trung tín cũng như niệm Phật vãng sanh của các loài vật. 



144 . Bảo hựu (保佑): Che chở và ban phước, gia trì. 



145 . Sáu kinh của Nho Gia (Nho gia lục kinh): Thi, Thư, Dịch, Lễ, Nhạc, Xuân Thu. 



146 . Đạo An (312-385) là một vị cao tăng lỗi lạc, có đóng góp rất lớn trong lịch sử Phật 

giáo  Trung  Quốc.  Ngài  có  họ  ngoài  đời  là  Vệ,  người  xứ  Phù  Liễu,  Thường  Sơn  (nay 

thuộc tỉnh Hà Bắc), là người đi tiên phong trong nghiên cứu học thuyết Bát Nhã tại Trung 

Quốc, được pháp sư Cưu Ma La Thập tôn xưng là Đông Phương Thánh Nhân. Ngài mồ 

côi từ bé, được người anh họ nuôi dưỡng. Tuy diện mạo xấu xí, nhưng Ngài thông minh 

tột đỉnh, mới lên bảy đã biết đọc, sách nào cũng chỉ cần đọc hai lượt là thuộc nằm lòng. 

Ngài xuất gia năm 12 tuổi. Do bổn sư của Ngài thấy Ngài quá xấu xí, không coi trọng, sai 

trông coi  việc cày  bừa.  Ngài chăm  chỉ cày cấy suốt ba  năm rồi  mới  xin  học kinh Phật. 

Thầy thuận tay trao cho cuốn Biện Ý Kinh năm ngàn chữ, Sư chỉ học trong một buổi nghỉ 

trưa mà thuộc lòng, thông hiểu nghĩa kinh. Đến tối trả lại kinh cho thầy, xin học bộ khác, 

thầy tức giận quở trách, Sư bèn đọc thuộc lòng và còn giảng được ý nghĩa. Thầy thử sức, 

trao cho bộ Thành  Cụ Quang  Minh  Kinh  một vạn chữ.  Sư  lại  học thuộc  lòng trong  lúc 



nghỉ trưa ngày hôm sau. Thầy kinh ngạc, bèn chú tâm bồi dưỡng Sư thành nhân tài hoằng 

pháp.  Khi  ngài  Phật  Đồ  Trừng  từ  Thiên  Trúc  đến  Nghiệp  Quận,  Sư  theo  học  với  ngài 

Phật Đồ Trừng, rất được ngài Phật Đồ Trừng ưa thích. Do diện mạo xấu xí, đại chúng vẫn 

có ý coi thường Sư. Do vậy, ngài Phật Đồ Trừng mỗi lần giảng kinh xong, đều yêu cầu 

pháp  sư  Đạo  An  giảng  lại,  Sư  giảng  không  sai  một  chữ,  khiến  đại  chúng  bội  phục.  Sư 

được vua chúa thời ấy rất trọng. Vua nhà Tiền Tần là Phù Kiên đã nói: “Ta đem 10 vạn 

quân đánh Tương Dương chỉ để lấy được một người rưỡi, một người là ngài Đạo An, còn 

Tập  Tạc  Xỉ  là  nửa  người”  (Tập Tạc  Xỉ  là  một văn  nhân kiêm sử gia trứ  danh thời  ấy). 

Ngài  là người đề  xướng phương pháp  “cách  nghĩa” để giải thích kinh Phật, tức là dùng 

ngay những tư tưởng và điển cố sẵn có của Trung Hoa để giải thích những nghĩa lý phức 

tạp trong kinh Phật.  Ngài  còn đề  xướng khi giảng giải  một  bản kinh,  nếu có  nhiều  bản 

dịch thì sẽ đối chiếu, so sánh để hiểu trọn vẹn bản kinh ấy. Ngài đề xướng chia một bản 

kinh  ra  thành  ba  phần  Tự,  Chánh  Tông  và  Lưu  Thông,  cũng  như  chế  định  nghi  thức, 

phẩm phục của tăng sĩ cho thích hợp với văn hóa Trung Hoa, đề xướng Tăng sĩ dùng chữ 

Thích trước pháp danh v.v... 



147 . Chết lòng (tử tâm), không phải là ‘hết lòng’. Nói “tử tâm” với ý nghĩa những ý niệm 

so đo, chụp giựt, đứng núi này trông núi nọ đều đã hết sạch, cõi lòng lặng lẽ, không lay 

động trước  những  lời  giảng  thuyết  của  các  pháp  sư,  đại  đức,  thiện  tri  thức  dè  bỉu  Tịnh 

Độ,  khuyên  dụ  hành  nhân  hãy  tu  tập  pháp  môn  khác,  không  còn  dấy  lên  hồ  nghi,  xao 

động nên gọi là “chết lòng”. 



148 .  Hóa duyên:  Khuyến hóa,  kêu gọi người khác đóng góp tiền  bạc để  xây dựng điện 

đường, tô chuông, đúc tượng v.v... 



149 . Theo hòa thượng Tịnh Không đã giảng trong Phổ Hiền Hạnh Nguyện Đích Khải Thị, 

“kệ”  là cách  người cổ Ấn Độ tính kích thước  một tác phẩm. Cứ bốn câu gọi  là  một Kệ 

(không phân biệt mỗi câu dài ngắn khác nhau); chữ Kệ này có ý nghĩa khác với chữ Kệ 

Tụng (cũng thường gọi tắt là Kệ). Kệ Tụng cũng gồm bốn câu, nhưng số chữ có hạn định, 

có  vần  điệu,  thường  được  dùng  để  trùng  tuyên  những  ý  nghĩa  đã  giảng  hay  thưa  thỉnh 

hoặc giải đáp. 



150 . Hậu Hán tức là nhà Đông Hán (25-234). Đông Hán là nhà Hán được phục hưng sau 

khi Hán Quang Vũ Đế (Lưu Tú), là người đã diệt trừ Vương Mãng (người soán đoạt ngôi 

vua của nhà Tây Hán) và đánh tan các tướng lãnh quân phiệt, tái lập nhà Hán. Do đóng 

đô tại Lạc Dương (nằm về phía Đông của cố đô Trường An của nhà Tây Hán) nên gọi là 

Đông Hán. Kinh Phật được hai vị Trúc Pháp Lan và Ca Diếp Ma Đằng truyền vào Trung 

Hoa vào năm Vĩnh Bình thứ 10 (67) đời Hán Minh Đế. Hai vị này trụ tại chùa Bạch Mã ở 

Lạc  Dương  để  phiên  dịch  kinh  điển,  bộ  kinh  đầu  tiên  được  dịch  sang  tiếng  Hán  là  Tứ 

Thập Nhị Chương Kinh. 



151 .  Mười tôn phái của Phật giáo Trung Hoa  là  Câu  Xá Tông (Tiểu Thừa Hữu Tông), 

Thành  Thật  Tông  (Tiểu  Thừa  Không  Tông),  Tam  Luận  Tông  (Pháp  Tánh  Tông),  Luật 

Tông (Nam Sơn Tông), Từ Ân Tông (Du Già Tông, Duy Thức, Pháp Tướng Tông), Mật 

Tông  (Chân  Ngôn  Tông),  Tịnh  Độ  Tông  (Liên  Tông),  Thiên  Thai  Tông  (Pháp  Hoa 



Tông), Hiền Thủ Tông (Hoa Nghiêm Tông, Pháp Giới Tông) và Thiền Tông (Tâm Tông, 

Tông Môn). 



152 . “Thực” (植) ở đây là gieo trồng. Đem loại cây nào trồng sang một nơi khác không 

phải là quê hương của cây ấy gọi là “di thực” (移植, transplant). 



153 . Tức là đã có người khác đặt in với số lượng lớn, nên nhà in nhân tiện in thêm vài bản nữa cho mình. 

154 . Tiền cảnh: Cảnh đối trước các căn, tức là các trần do đối ứng với các căn mà gọi là 

“tiền cảnh”. 



155 . Ở đây nói sáu căn không còn khởi tác dụng không có nghĩa là sáu căn mất hết khả 

năng nhận biết (linh minh giác tri) mà là sáu thức không còn khởi phân biệt, vọng tưởng, 

chấp trước mà nhìn thấy sự vật đúng như bản chất của nó, thấy được chân tánh của vạn 

vật, vạn pháp. Nói cách khác, sáu căn dùng sáu tánh để liễu tri vạn pháp, chứ không dùng 

Thức. Thức đã chuyển thành Trí. 



156 . Bốn phương bàng là Đông Nam, Tây Nam, Đông Bắc, Tây Bắc. 

157 . Nguyên văn “ngũ lý vụ trung” (ở trong đám sương phủ đến năm dặm). 



158 . Niệm Phật để được tiền: Có một tà thuyết khá phổ biến ở Trung Hoa là cứ niệm Phật một câu sẽ để 

dành được một ít tiền nơi cõi âm, khi chết đi mình sẽ được hưởng dụng số tiền đó nơi cõi U Minh. Trong 

Ấn Quang Văn Sao, Tổ có nhắc đến chuyện này, như vậy,  tà thuyết này đã có từ trước thời Dân Quốc, ít 

nhất nó đã có từ thời Minh - Thanh 

159 . Biến Tướng Đồ: Những hình vẽ thuyết minh cảnh giới trong kinh điển, phổ biến nhất 

là  Cực  Lạc  biến  tướng  đồ  (hình  vẽ  mô  tả  cảnh  tượng  Cực  Lạc),  hoặc  Địa  Ngục  Biến 

Tướng Đồ (hình vẽ mô tả cảnh địa ngục)… 



160  .  Công  chúa  Văn  Thành  (623-680),  có tên  tiếng  Tạng  là  Giáp  Tát  Hán  Công  Chúa 

(Gyasa,  hoặc  Mung-chang  Kungco,  hay  Mung-chang  Konchu),  cháu  của  Đường  Thái 

Tông (Lý Thế Dân), là hoàng hậu thứ hai của Tsanpo Songtsan Gampo, là vua đời thứ 33 

của vương triều Yarlung của Cổ Tây Tạng nhằm mục đích cầu thân và tái lập hòa bình 

giữa Tây Tạng và Trung Hoa. Lúc ấy, người Tây Tạng (thường được sử Trung Hoa gọi là 

Thổ Phiên) rất hùng mạnh, thường xuyên quấy nhiễu biên giới phía Tây của Đại Đường. 

Sau khi Songtsan Gampo (Tùng Tán Cam Bố) đánh bại Thổ Cốc Hồn (vương quốc của 

dân tộc Azha), cắt đứt con đường giao thương của nhà Đường sang Tây Vực, vua Đường 

phải gả công chúa Văn Thành cho Songtsan Gampo và ký hòa ước, phong cho Songtsan 

Gampo  làm Phò Mã Đô Úy Tây Hải Quận Vương. Theo truyền thuyết,  công chúa Văn 

Thành  đem  theo  một  tượng  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  bằng  vàng  ròng  và  360  quyển  kinh 

như của hồi môn. Songtsan Gampo đã xây chùa Đại Chiêu (Jokhang) để thờ tượng này. 

Cùng với hoàng hậu Bhirukti Devi (Xích Tôn Công Chúa hoặc Ba Lợi Khố Công Chúa) 

của Nepal, Songtsan Gampo và Văn Thành Công Chúa được người Tây Tạng coi là ba vị 

thánh có công truyền bá Phật giáo vào Tây Tạng. Songtsan Gampo được coi là hóa thân 

của Quán Thế Âm, công chúa Văn Thành là hóa thân của Bạch Độ Mẫu (White Tara, một 

hóa thân của Quán Thế  Âm  Bồ Tát),  còn Xích Tôn Công Chúa  là Lục Độ Mẫu (Green 

Tara). Tara Bồ Tát lại có hai mươi mốt hóa thân (21 vị Độ Mẫu), được tôn sùng nhất là 

Lục Độ Mẫu, Bạch Độ Mẫu và Xích Độ Mẫu (Red Tara). 





161 . Nguyên văn “thị bồi sấn đích thoại” tức là lời nói dẫn khởi với mục đích làm nổi bật ý sẽ được nói 

trong câu kế tiếp. 

162 . Can Tương và Mạc Gia  (thời cổ thường dùng lẫn lộn chữ 鋣 và 邪, nên tên của bà 

này  thường  viết  thành 莫邪,  do  vậy,  đôi  khi  bị  đọc  sai  thành  Mạc  Tà)  là  hai  vợ  chồng 

người nước Ngô, là thợ giỏi đúc kiếm thời ấy. Mạc Gia là vợ của Can Tương. Vua nước 

Ngô là Hạp Lư sai Can Tương đúc kiếm, nhưng sắt đun mãi không chảy. Vợ hỏi phải làm 

như thế nào? Can Tương nói: “Thuở xưa, đại sư Âu Dã Tử đúc kiếm, sắt nấu không chảy, 

 do vậy, cậy một nữ nhân làm thần lò, bèn đúc thành công rất nhanh”. Mạc Gia nghe nói 

như vậy bèn lập tức nhảy vào lò đúc, sắt liền chảy tan ra. Can Tương đúc thành hai thanh 

kiếm báu, thanh hùng kiếm đặt tên là Can Tương, thanh thư kiếm đặt tên là Mạc Gia. Có 

truyền thuyết khác nói Can Tương đúc hai thanh kiếm Can Tương và Mạc Gia, nhưng chỉ 

dâng thanh Mạc Gia cho vua Sở, biết chắc vua phát giác sẽ bị kết tội chết, nên dặn vợ là 

Mạc Gia: “Sau này con sanh ra, khôn lớn, hãy bảo nó tìm kiếm bên Nam Sơn trong hang 

đá”. Về sau, Mạc Gia sanh con trai tên là Xích. Khi Xích khôn lớn, toan đi báo thù cho 

cha,  nhưng Sở Vương nằm mộng thấy một thanh niên sẽ đến giết mình bèn ra  lệnh truy 

nã  con  trai  của  Can  Tương.  Xích  phải  bỏ trốn, trên  đường  bôn  tẩu,  ca  lên  một  khúc  bi 

thương. Khi bị kẻ truy sát bắt được, Xích kể lể đầu đuôi rồi tự trao kiếm và cắt đầu mình 

cho kẻ truy sát. Kẻ truy sát đem đầu và kiếm về dâng cho vua Sở, khuyên vua hãy đem 

đầu Xích nấu lên. Vua Sở nghe lời, nhưng nấu mãi không chín.  Kẻ truy sát ấy mời vua 

nhìn vào vạc, bảo hễ vua nhìn vào, đầu Xích sẽ chín ngay. Vua vừa cúi nhìn, kẻ truy sát 

thừa cơ vung gươm chặt đứt đầu vua lọt vào vạc, rồi cũng tự chặt đầu mình cho lọt vào 

vạc. Đầu vua, đầu kẻ truy sát lẫn đầu của Xích cùng bị nấu nát bét, không phân biệt được 

đầu  ai  với  ai,  phải  cùng  chôn  chung  tại  ranh  giới  huyện  Nghi  Xuân,  gọi  là  mộ  Tam 

Vương. 



163 . Kinh Trập (còn gọi là Khải Trập, hoặc Khải Triết) là một trong 24 tiết khí trong một 

năm (sau tiết Lập Xuân và Vũ Thủy, trước các tiết Xuân Phân, Thanh Minh và Cốc Vũ 

của mùa Xuân). Tiết khí này được bắt đầu từ khoảng mồng Năm hay mồng Sáu tháng Ba 

Dương  Lịch,  kéo  dài  2  tuần  lễ.  Lúc  này  trời  ấm  lên,  đã  có  sấm  mùa Xuân,  vạn  vật  hồi 

sinh,  bắt đầu bước vào  mùa Hạ.  Chữ Tiết Khí  là  nói gọn của thời tiết và khí  hậu.  Theo 

cách ấn định của lịch pháp, chữ Tiết Khí nhằm  mô tả một giai đoạn trong năm mà thời 

tiết khí  hậu  mang  một tính  chất đặc trưng,  chẳng hạn Vũ Thủy  là  lúc có  mưa Xuân  lất 

phất, còn Kinh Trập là lúc sâu bọ thức giấc, hồi sinh, sinh sản. 



164 . Hồ Tỳ Bà (Biwa) còn có tên là Ōmi (Đạm Hải), là hồ nước ngọt lớn nhất của Nhật Bản thuộc huyện Tư 

Hạ  (Shiga-ken) thuộc vùng Quan Tây (Kansai) trên đảoHonshū (Bản Châu, đảo chính của Nhật  Bản) của 

Nhật  Bản.  Hồ  rộng  đến  670  km2,  là  nguồn  cung  cấp  nước  chính  cho  hai  thành  phố  Kyoto  (Kinh  Đô) 

và Ōtsu (Đại Tân). Vào mùa Xuân, khi tuyết tan, nước hồ dâng lên cao đến 3m, nhưng không gây ngập lụt 

vì có sông Yodo (Đính Xuyên) đã tháo nước từ hồ Tỳ Bà vào vịnh Osaka (Đại Bản). 

165 . Từ Vân Sám Chủ chính là ngài Tuân Thức (964-1032), tự Tri Bạch. Ngài còn được 

tôn xưng là Từ Vân Tôn Giả, Linh Ứng Tôn Giả, Thiên Trúc Sám Chủ. Do Ngài soạn rất 

nhiều bản sám pháp nên còn có mỹ hiệu là Bách Bổn Sám Chủ. Ngài là một vị cao tăng 

của  tông  Thiên Thai. Đại  sư  quê  ở  Lâm  Hải,  Thai  Châu  (nay  là  huyện  Ninh  Hải,  tỉnh 

Chiết Giang). Ngài sống vào đời Tống, xuất gia năm 18 tuổi, thọ Cụ Túc Giới vào năm 

20 tuổi tại chùa Thiền Lâm, từng đốt ngón tay phát nguyện trước tượng Phổ Hiền Bồ Tát, 

thệ  nguyện  nghiên  cứu  và  xiển  dương  quang  đại  giáo  nghĩa  Thiên  Thai.  Ngài  theo  học 



giáo  nghĩa  Thiên  Thai  với  ngài  Nghĩa  Thông  chùa  Bảo  Vân  vào  năm  Ung  Hy  nguyên 

niên (984), về sau, cùng với ngài Tứ Minh Tri Lễ, ngài Tuân Thức được coi là lãnh đạo 

của pháp Sơn Gia trong tông Thiên Thai. Năm 28 tuổi, sau khi tuyên giảng các kinh Pháp 

Hoa, Duy  Ma, Niết Bàn,  Kim Quang Minh,  ngài  suất lãnh tăng tục chuyên tu Tịnh Độ, 

đồng thời  biên soạn các  bản sám pháp cho các  bản kinh trên đây.  Điểm đặc sắc  là sám 

pháp nào cũng quy hướng Tịnh Độ. Năm Càn Hưng nguyên niên (1022) đời Tống Chân 

Tông, vua ban cho ngài hiệu là Từ Vân. Năm Thiên Thánh thứ hai (1024), Ngài dâng sớ 

xin triều đình chấp thuận đưa các tác phẩm của tông Thiên Thai vào Đại Tạng Kinh, được 

hứa khả.  Cũng trong  năm  này,  Ngài  bèn  soạn tác phẩm Giáo Tạng Tùy Hàm  Mục  Lục 

nhằm lược thuật ý nghĩa chánh yếu của các  bộ phái. Các tác phẩm chủ yếu của Ngài là 

Đại  Di Đà  Sám  Nghi,  Tiểu  Di  Đà  Sám  Nghi,  Vãng  Sanh  Tịnh  Độ  Sám  Nguyện  Nghi, 

Kim Quang Minh Tam Muội Nghi, Đại Thừa Chỉ Quán Thích Yếu, Triệu Luận Khoa Sớ, 

Kim Viên Tập, Thiên Trúc Biệt Tập v.v... 



166 . Vị pháp sư này giữ nhiệm vụ Hương Đăng trong chùa Kim Sơn ở Dương Châu, quá 

thật thà đến nỗi ngờ nghệch. Ở Hoa Nam, vào mùa Xuân thường có mưa phùn khiến cho 

mọi vật ẩm mốc, tới đầu mùa Hè,  mọi người bèn đem chăn nệm ra phơi cho khỏi mốc. 

Ngay cả kinh điển trong Tàng Kinh Các cũng phải đem ra phơi, có người nói giỡn: “Nến 

(đèn cầy)  cũng phải  mang ra  phơi, kẻo  mốc”.  Sư  tưởng thật mang toàn bộ nến ra  phơi, 

khiến sáp bị chảy tan hết. Đến tối khi thắp đèn thì toàn bộ nến dự trữ chỉ còn tim, vị Duy 

Na Sư hỏi ra, biết chuyện, mới biết Sư bị người khác lừa, không biết nói sao, tức quá mà 

ráng  nhịn,  mới  bảo thầy ấy:  “Thầy  là  người thông  minh tột đỉnh,  tu Thiền  ở đây  sẽ phí 

lắm, hãy qua chùa Đầu Đà ở Ôn Châu nghe pháp sư Đế Nhàn giảng kinh để hoằng dương 

Giáo  Hạ”.  Ngài  Đế  Nhàn  hỏi  chuyện,  biết  là  chùa  Kim  Sơn  muốn  tống  khứ  vị  này  đi, 

nhưng rất từ bi, bèn thiện xảo phương tiện dạy vị ấy:  “Nay ngươi chưa đủ tư lương học 

Giáo,  hãy  hành  khổ  hạnh  quét  dọn  nhà  xí”.  Vị  ấy  chăm  chỉ  quét  dọn  nghiêm  túc  suốt 

mười mấy năm. Về sau, có người hỏi: “Đã đến nơi đây học Giáo, sao không nghe pháp?” 

Sư  nói:  “Lão  pháp  sư  bảo  tôi  không  đủ  tư  lương,  hãy  hành  khổ  hạnh  trước”.  Một thời 

gian sau, biết Sư là người có tín tâm kiên định, lão pháp sư Đế Nhàn bảo: “Nay ngươi có 

thể nghe Giáo từng chút được rồi đó”. Sư vâng lời, nghiêm túc học tập, về sau, trở thành 

một vị đại pháp sư lỗi lạc của chùa Đầu Đà. 



167 . Giản Thể và Phồn Thể là hai cách viết chữ Hán. Giản Thể là những chữ Hán được 

bớt nét, cho dễ nhớ, dễ viết (chẳng hạn chữ Quảng (廣), chỉ giữ lại bộ Nghiễm, bỏ chữ 

Hoàng  bên  trong  đi,  viết  thành 广),  hoặc  sử  dụng  những  chữ  đồng  âm  dị  nghĩa  (chẳng 

hạn chữ Vân (雲: mây) bèn dùng chữ Vân (云: nói), hoặc chế ra những chữ mới đơn giản 

hơn chữ cũ (chẳng hạn Đăng (燈) viết thành 灯); còn Phồn Thể là viết đủ nét theo truyền 

thống. Lối viết Giản Thể được áp dụng chính thức tại Hoa Lục; còn Phồn Thể vẫn được 

sử dụng tại Đài Loan, Tân Gia Ba... Nói chung chữ Giản Thể tiện dụng, nhưng đánh mất 

vẻ đẹp cân đối hài hòa của chữ Hán, trông khá lệch lạc, què quặt, cũng như dễ gây hiểu 

lầm  nếu đọc các văn  bản cổ. Chúng tôi đã gặp  một số đồng nghiệp đến từ Hoa Lục rất 

lúng túng khi phải đọc các văn bản viết bằng lối Phồn Thể. 





168 . Theo pháp sư Tịnh Giới, chữ “đương xứ” ở đây phải hiểu là chân tánh, chân tâm. Hết 

thảy các hiện tượng do nhân duyên hội đủ bèn hiện ra, nhưng chân tâm bất động, khi các 

nhân duyên đã hết, các tướng đã hiện bèn mất, nhưng chân tâm chẳng tổn giảm mảy may. 





169 . Quải đơn: Đơn là một miếng gỗ dài và hẹp vừa đủ một người nằm, dùng thay cho 

giường trong các thiền viện hay tùng lâm. Do đó, giường của Tăng được gọi là Đơn. Khi 

một vị Tăng xin nhập chúng ở lại một tự viện tu tập thì gọi là Quải Đơn (treo đơn, tức kê 

giường), khi xin ra khỏi chúng đi qua chùa khác thì gọi là Trừu Đơn (rút đơn). 



170 .  Tử tôn  miếu: Chùa do thầy  lập ra, truyền  lại  như gia tài cho đồ tử,  đồ tôn, người 

ngoài không thể nhập chúng được. 



171 . Nhân tình Phật sự: Ý nói trong nhà chùa vẫn xử sự theo cảm tình riêng tư của thế gian, thân thích, quen 

thuộc thì đối xử nồng hậu, đối với người không quen biết bèn lợt lạt, hờ hững. 

172 . Điều (條): Khi xưa Phật và chư Tăng mặc ca sa bằng vải vứt bỏ đi. Để may y thì đem 

những mảnh vải ấy rọc thành từng miếng, nhuộm cho tiệp màu, rồi khâu chằm thánh tấm 

lớn, mỗi miếng cắt dọc ấy được gọi là Điều. Sau này, chư Tăng ở Trung Quốc, Việt Nam, 

Nhật Bản, Đại Hàn, Mông Cổ, Mãn Châu, Tây Tạng, dùng vải rọc thành từng miếng dài, 

khâu chằm lại thành ca-sa. Do vậy gọi là Cát Tiệt Y hoặc Phước Điền Y. Điều được tính 

theo chiều dọc của tấm ca-sa. Chẳng hạn y năm điều (ngũ điều y)  là do đếm theo chiều 

dọc có năm miếng dài may ghép lại. 



173  .  Ngọa  cụ  còn  gọi  là  Phu  Cụ  (sayanasana,  vật  dụng  để  trải  hay  lót)  là  những  thứ 

thường trải để nằm. Theo luật Tứ Phần, Tăng ni không được dùng ngọa cụ làm bằng tơ 

tằm, lông dê hoặc những vật quý báu. Thoạt đầu, ngọa cụ chỉ làm tấm tọa cụ (tấm Ni Sư 

Đàn)  may  bằng  y cũ rách kết lại,  nhưng  về sau  ngọa cụ có thể bao gồm cả chiếu,  mền, 

nệm. Theo luật, ngọa cụ tối thiểu phải sử dụng hơn sáu năm rồi mới được thay bằng cái 

mới. 



174 . Hải Thanh: Một loại áo tràng tay rộng, sáu vạt, hai chúng tại gia và xuất gia Trung 

Quốc thường mặc khi lễ Phật; áo hậu của chư Tăng Việt Nam cũng chính là Hải Thanh. 

Theo từ điển Phật Quang, áo này sửa đổi từ hoàng bào của vua từ đời Tùy trở về sau. Gọi 

là “hải thanh” nhằm ngụ ý mênh mông sâu rộng, chứa đựng muôn vật của lòng biển, sự 

phóng  khoáng  ung  dung  tự  tại  của  sóng  biển.  Ở  Trung  Quốc,  hải  thanh  thường  có  hai 

màu chính yếu: Màu đen dành cho hai chúng tại gia và xuất gia mặc khi lễ Phật, người 

xuất gia đã thọ giới từ Sa Di trở lên thì đắp thêm ca-sa màu vàng hay đỏ (ta hay gọi là Y), 

riêng  màu  vàng dành cho vị pháp chủ  hoặc phương trượng (tuy  vậy, có dòng Thiền  lại 

mặc ngược lại, hải thanh màu vàng, y nâu). Ngoài ra, còn có hải thanh màu xanh dương 

đậm  gần  như  đen  và  Hải  Thanh  hoặc  nâu,  tùy  theo  truyền  thống  của  từng  tông  phái, 

nhưng màu đen vẫn phổ biến nhất. Chư Tăng Triều Tiên thường mặc hải thanh màu lam 

hay trắng. Chư Tăng Nhật Bản cũng mặc hải thanh màu đen, nhưng thường tay áo hẹp và 

vạt ngắn hơn, vạt sau thường xếp nếp, và may đai sau lưng. 



175 . Bình Kịch là cách người Đài Loan gọi Kinh Kịch (tuồng Bắc Kinh). Bình Kịch còn 

gọi là Quốc Kịch, là một loại hát tuồng nghệ thuật truyền thống của Trung Hoa, dung hợp 



và phát triển từ nhiều truyền thống sân khấu đã có trước đó như Huy Kịch và Hán Kịch, 

thậm chí vay mượn các xoang điệu nổi tiếng của lối hát Côn Khúc và Tần Xoang. Kinh 

Kịch hình thành dưới thời Càn Long nhà Thanh. Có thể nói dễ dãi là Kinh Kịch hoặc các 

loại gọi là Kịch trong sân khấu Trung Hoa giống như hát bội của Việt Nam, nhưng phức 

tạp hơn. 



176 . Côn Khúc cũng là một loại hát tuồng đã có trước Kinh Kịch, nó xuất hiện từ thế kỷ 

13  hay  14  (tức  là  vào  cuối  đời  Nguyên)  tại  Côn  Sơn  (thuộc  Tô  Châu)  nên  gọi  là  Côn 

Khúc.  Côn  Khúc  được  hình  thành  dựa  theo  hình  thức  hát  tuồng  cổ  nhất  Trung  Hoa  là 

Nam Hý (đã có từ thời Tống) và biến cải cho phù hợp với giọng phát âm Quan Thoại của 

vùng  Tô  Châu  cũng  như  các  thể  điệu  dân  ca,  hát  xướng  đã  có  tại  vùng  này,  cũng  như 

được sáng tác thêm các làn điệu mới. Hiện thời trong Kinh Kịch cũng sử dụng Côn Khúc. 

Điểm đặc biệt của Côn Khúc là dùng địch, tiêu, sáo, kèn Tỏa Na (người Việt thường gọi 

là  kèn  bầu),  đàn  tỳ  bà  và  đàn  tam  huyền  làm  nhạc  khí  chủ  yếu,  không  dùng  quá  nhiều 

thanh  la  và  trống  cái,  tam  la,  trống  đơn  như  trong  Kinh  Kịch.  Làn  điệu  Côn  Khúc  du 

dương, âm vực của các vai nữ khi hát và nói không quá cao đến nỗi nghe như mèo kêu 

trong Kinh Kịch. 



177 . Chữ Tam Sự ở đây chỉ cho ba loại y vừa nói trên đây, y năm điều (đắp khi làm lụng, chẳng hạn Tri 

Khách Sư đắp  y này để  tiếp đón khách đến viếng thăm chùa), y  bảy điều (đắp  khi  tụng kinh trong công 

khóa  hằng  ngày),  y  hai  mươi  lăm  điều  (đắp  khi  làm  pháp  hội,  giảng  kinh,  thuyết  pháp,  hoặc  đại  cúng 

dường). 

178 . Năm 426 nhằm các niên hiệu Thỉ Quang thứ 3 (nhà Bắc Ngụy), Huyền Thỉ 15 nhà 

Bắc Lương, niên hiệu Thái Bình 18 nhà Bắc Yên, Thừa Quang thứ 2 nhà Hạ, Kiến Hoằng 

thứ 7 nhà Tây Tần, Nguyên Gia thứ 3 nhà Lưu Tống. 



179 . Vùng lãnh thổ Hong Kong gồm có ba khu vực chính: Cửu Long (nằm trên đất liền, 

ráp gianh vùng Tân Giới), Tân Giới (bao gồm một phần đất liền ráp gianh Cửu Long và 

Đại Dự) và đảo Hương Cảng. Đại Dự Sơn (Lantau Island, tức là đảo Lạn Đầu, khu này có 

tên hành chánh là Ly Đảo Khu) đối diện với đảo Hương Cảng. Bán đảo Cửu Long nằm 

trên  đất  liền,  còn  Đại  Dự  và  Hương  Cảng  Đảo  cùng  nằm  trong  vịnh  Victoria.  Từ  Cửu 

Long sang Hương Cảng hay từ Hương Cảng sang Đại Dự đều phải vượt biển. 



180 . Núi Tỷ Duệ (Hiei) gọi là Duệ Sơn, Bắc Sầm hoặc Thiên Đài Sơn (Tendai-yama), là 

một  rặng  núi  ở  Đông  Bắc  thành  phố  Kinh  Đô  (Kyoto),  thuộc  khu  vực  Sakamoto  (Bản 

Bổn) của thành phố Đại Tân (Otsu), gồm hai dãy núi Đại Tỷ Duệ và Tứ Minh Nhạc hợp 

thành. Đây là một ngọn núi thiêng của Nhật Bàn, là tổng bản sơn (tổ đình) của Thiên Đài 

Tông (Tendai  shu, tức Thiên Thai Tông Nhật Bản). Ngôi  chùa đầu tiên của tông Thiên 

Đài  là  Enryaku-ji  (Diên  Lịch  Tự)  do  tổ  sư  Tối  Trừng  Truyền  Giáo  Đại  Sư  (Saichō 

Dengyō Daishi). Phần lớn các tổ sư các tông của Nhật Bản đều xuất thân từ tông Thiên 

Thai  như  Nhật  Liên  (Nichiren,  sáng  tổ  Nhật  Liên  Tông),  Pháp  Nhiên  (Honen,  sáng  tổ 

Tịnh Độ Tông), Thân Loan (Shinran, sáng tổ Tịnh Độ Chân Tông), Minh Am Vinh Tây 

(Myōan Eisai, sáng tổ tông Lâm Tế  Nhật Bản), Đạo Nguyên Hy Huyền (Dōgen  Kigen, 

sáng tổ tông Tào Động Nhật Bản), Nhất Biến (Ippen, sáng tổ Tịnh Độ Thời Tông), v.v... 



181 . Ngũ Chủng Di Quy là tác phẩm do Trần Hoằng Mưu biên soạn vào đời Thanh,  là 

sách để dạy trẻ nhỏ và giáo dục xã hội. Nội dung bao gồm những giáo huấn hay đẹp của 



tiền nhân về dưỡng tánh, tu thân, trị gia, cách làm quan, xử thế, giáo dục v.v... phân chia 

thành  năm  loại chính  nên  mới có tên  là  Ngũ Chủng Di  Quy.  Năm  loại chính  là Dưỡng 

Chánh Di Quy,  Giáo Nữ Di Quy,  Huấn Tục  Di Quy, Tùng Chánh Di Quy  và Tại Quan 

Pháp Giới Lục. Trần Hoằng Mưu (1696-1771), tự là Nhữ Tư, người huyện Quế Lâm, tỉnh 

Quảng Tây, đỗ tiến sĩ dưới thời Ung Chánh nhà Thanh, từng làm đến chức Đông Các Đại 

Học Sĩ kiêm Công Bộ Thượng Thư, rất được vua Càn Long coi trọng và tín nhiệm. Ông 

làm  quan  cần  mẫn,  chú  trọng  mở  mang  giáo  dục  cho  các  sắc  dân  thiểu  số,  chăm  nom 

công tác thủy lợi tại Thiên Tân, Hà Nam, Giang Tây, tu bổ đê điều v.v... 



182  .  Đương  đầu  bổng  hát:  Bổng  (棒)  là  cái  gậy,  Hát  (喝)  là  tiếng  hét.  Tông  Lâm  Tế 

thường dùng gậy hay tiếng hét để khai ngộ cho hành giả. Ở đây, Hòa Thượng mượn thuật 

ngữ này của Thiền Tông để nhấn mạnh ý cảnh tỉnh khai ngộ rất mạnh của bốn câu này. 



183 .  Si Tảo Đường (摛藻堂)  nằm ở Đông  Bắc của  Ngự Hoa Viên trong Cố Cung Bắc 

Kinh, được xây dựng vào thời Càn Long, chủ yếu để tàng trữ sách. Chữ Si ở đây có nghĩa 

là truyền bá, hoằng dương, bày vẽ, triển khai, lấy ý từ câu “si tảo như xuân hoa” (vẽ vời 

văn chương như hoa mùa Xuân), do vậy, “si tảo” có nghĩa là hoằng dương văn hóa. Vườn 

Viên Minh cũng là hoa viên của nhà Thanh, có quy mô rất to lớn. Đến thời Từ Hy Thái 

Hậu lại mở rộng thêm, xây cất hết sức tráng lệ. 



184 . Bát quốc liên quân là lực lượng quân đội liên kết tám đại đế quốc thời đó là Anh, 

Pháp,  Đức,  Mỹ,  Nhật, Nga, Ý và Áo  lên đến 3 vạn  người (sử  ngoại quốc ghi  là 45.000 

người). Nguyên do là do vua Quang Tự  nghe theo kế hoạch duy tân của Khang Hữu Vi 

toan  lật  đổ  Từ  Hy  thái  hậu.  Âm  mưu  thất  bại,  các  nước  ngoại  quốc  giúp  đỡ  thầy  trò 

Lương Khải Siêu và Khang Hữu Vi trốn sang Nhật. Từ Hy bèn giam lỏng vua Quang Tự 

tại Doanh Đài, toan phế vua, nhưng do các nước phản đối nên chưa dám hành động. Lại 

thêm thất bại trong cuộc chiến tranh Trung Nhật năm Giáp Ngọ (1894), đây là cuộc chiến 

tranh giành ảnh hưởng giữa nhà Thanh và triều đình Nhật trên bán đảo Triều Tiên. Nghe 

lời  xúi  giục  của  Viên  Thế  Khải,  Từ  Hy  quyết  định  tận  dụng  sức  mạnh  của  giáo  phái 

Nghĩa Hòa Đoàn (Quyền Phỉ) để chống lại ngoại quốc. Nghĩa Hòa Đoàn là một giáo phái 

mê tín xuất phát từ Sơn Đông, chủ trương đánh quyền, vẽ bùa niệm chú, luyện kim đan, 

khoe thân kim cang bất hoại, đạn bắn không lủng, thề tiêu diệt giáo dân Thiên Chúa Giáo 

và người ngoại quốc. Nghĩa Hòa Đoàn tiến vào Bắc Kinh tháng Sáu năm 1900, tấn công 

khu  vực  ngoại  quốc,  khiến  họ  phải  ẩn  nấp  trong  khu  Đông  Giao  Dân  Hạng  (Legation 

Quarter)  là khu  vực của tòa  lãnh  sự các  nước  Âu Tây.  Liên  quân Thanh  và Nghĩa Hòa 

Đoàn vây hãm khu này suốt 55 ngày, nên tòa lãnh sự các nước đánh điện cầu cứu chính 

phủ  của  họ.  Bát  quốc  liên  quân  đánh  tan  quân  Thanh  và  Nghĩa  Hòa  Đoàn,  chiếm  lãnh 

toàn bộ Bắc Kinh vào ngày 14 tháng Tám năm Canh Tý (1900) khiến Từ Hy và Quang 

Tự phải chạy trốn về Tây An (Thiểm Tây), phái Lý Hồng Chương điều đình. Cuối cùng, 

nhà Thanh buộc phải ký hòa ước bất bình đẳng Tân Sửu (tháng 7, năm 1901). Nhà Thanh 

phải bồ thường chiến phí, mất rất nhiều chủ quyền, phải cắt đất cho các nước Âu Tây và 

Nhật lập tô giới. Bát Quốc Liên Quân (nhất là quân Đức, Nga và Pháp) đã cướp bóc Tử 

Cấm Thành,  giết người,  hoặc hãm  hiếp rồi dùng lưỡi  lê đâm chết nạn nhân,  đốt  phá rất 

nhiều  nhà  thường  dân,  hủy  hoại rất  nhiều phẩm  vật  văn  hóa quý  báu  như tranh  vẽ,  bút 

thiếp, sách vở, đồ cổ ngoạn. 





185 .  Đồng Thành phái: Chỉ trường phái của văn gia Phương Bao (11668-1749), tự Phong 

Cửu, hiệu Vọng Khê, là một nhà tản văn nổi tiếng đời Thanh, người huyện Đồng Thành, 

tỉnh An Huy. Tác phẩm của ông được in thành Phương Vọng Khê Toàn Tập. 



186 . Phổ Hiền (đây là danh xưng của những vị Bồ Tát tu theo hạnh Phổ Hiền) có ba địa 

vị:  Vị tiền (chưa chứng Đẳng Giác),  đương  vị (đã chứng Đẳng  Giác)  và  vị  hậu (tức đã 

chứng Diệu Giác). Vị Phổ Hiền Bồ Tát dạy thánh chúng trong hội Hoa Nghiêm chính là 

cổ Phật tái  lai,  thị  hiện thân Đẳng Giác  Bồ Tát để phụ trợ Tỳ Lô Giá Na giáo  hóa bốn 

mươi mốt phẩm Pháp Thân Bồ Tát. 



187 . Đây là một thí dụ trong kinh Pháp Hoa. Trong phẩm 7, tức phẩm Hóa Thành Dụ, đức 

Phật có nêu một thí dụ: Ví như một vị đạo sư (người dẫn đường) biết nơi kia có một chỗ 

có nhiều món báu (bảo sở) hướng dẫn mọi người đi đến chỗ đó. Đại chúng đi đường xa 

mỏi  mệt,  ngã  lòng,  muốn  quay  về.  Vị  đạo  sư  có phương  tiện  thiện  xảo,  bèn  dùng  thần 

thông hóa ra  một  cái thành  lớn, đông đảo, sản vật phong phú, cho đại chúng  vào đó ăn 

uống, nghỉ ngơi. Khi họ đã hết mệt, vị đạo sư bèn bảo họ: Đây chỉ là hóa thành, bảo sở đã 

rất  gần,  hãy  dũng  mãnh  tiến  lên.  Cũng  như  vậy,  đức  Phật  phương  tiện  nói  ra  ba  thừa 

giống như hóa thành để đại chúng có thể tu tập dần dần. Khi họ đã chứng được ba thừa, 

Ngài bèn tuyên nói Nhất Phật Thừa, để họ có thể dũng mãnh tiến hướng Phật quả. Đó gọi 

là “khai Quyền hiển Thật, hội tam quy nhất”. 



188 . Thế Chủ Diệu Nghiêm là phẩm thứ nhất trong kinh Hoa Nghiêm bản 80 cuốn. Gọi là 

Thế Chủ Diệu Nghiêm vì ngoài những vị đại Bồ Tát, Duyên Giác, Thanh Văn, còn giới 

thiệu rất nhiều vị thượng thủ thuộc chư thiên, bát bộ quỷ thần, cũng như các vị thần chủ 

quản mọi sự trong thế giới như Hải Thần, Chủ Dạ Thần v.v.. 



189 . Đồng nhân là những người có cùng hạnh nguyện, cùng chí hướng với ta. 

190 . Pháp Uyển Châu Lâm (còn gọi là Pháp Uyển Châu Lâm Tập) có thể coi như một bộ 

bách khoa toàn thư trong nhà Phật, gồm 100 quyển, do ngài Đạo Thế (?-683) biên soạn 

vào đời Đường, trích dẫn những hơn 400 bản kinh luận, kể cả kinh sách Nho Giáo, Đạo 

Giáo  và  Sấm  Vĩ.  Trong  ấy  có  cả  những  trích  dẫn  từ  những  bản  kinh  hiện  nay  đã  thất 

truyền như Bồ Tát Bổn Hạnh Kinh, Quán Phật Tam Muội Kinh hoặc các sách cổ như Tây 

Vực Chí, Trung Thiên Trúc Hành Ký v.v... Nội dung trình bày tư tưởng, thuật ngữ, pháp 

số, luật, luận, truyện... 

Kinh  Luật  Dị  Tướng  gồm  50  quyển,  do  ngài  Bảo  Xướng  đời  Lương  làm  chủ  biên,  nội 

dung thâu thập  những chuyện  lạ  lùng được  nói trong kinh  luận Phật giáo. Hòa Thượng 

Tịnh Không nói “lấy Sự làm cương mục”, nghĩa là phân chia nội dung thành những loại 

chính, mỗi loại ấy gọi là cương mục, chẳng hạn như Thiên Bộ, Địa Bộ, Phật Bộ, Bồ Tát 

Bộ... Trong mỗi bộ lại chia thành nhiều tiểu loại, chẳng hạn như Phật Bộ gồm có Phật Đà 

xuất gia, thành đạo, Niết Bàn, phân chia xá-lợi v.v... 



191 . Kiền chùy: Những dụng cụ để đánh gõ ra tiếng, thường dùng để chỉ chuông, mõ, khánh, trống, linh, 

bảng v.v. 

192 . Bản in năm 1998 Tịnh Tông Học Hội ghi là “phân vân” (氛纭: dằng dặc, rối ren, lao 

xao), còn theo bản ghi lời giảng của Hòa Thượng Tịnh Không cũng như bản in của Tịnh 



Tông Học Hội Úc Châu năm 2000 thì ghi là “nhân uân” (nghi ngút, khói bốc cuồn cuộn). 

Theo ngu ý, “nhân uân” hợp lý hơn. 



193 . Khắc: ở đây là chấn dùi khánh vào thành khánh cho kêu một tiếng đục, chứ không gõ cho phát ra tiếng. 

194 . Xích ở đây là “thủ xích”, một khối nhỏ hình chữ nhật, dài chừng một ngón tay, trên lưng thường khắc 

ba chữ Án Á Hồng, dùng gõ xuống bàn để làm hiệu lệnh, trước khi tuyên pháp ngữ. 

195 . Hương tượng: Con voi đực trong mùa động dục, nách tỏa mùi thơm gắt, sức mạnh gấp mười lần con 

voi lúc thường. Kinh Niết Bàn có thí dụ ba con thú vượt sông, hương tượng chân đạp tận đáy sông. Do vậy, 

kinh luận thường dùng điển tích “hương tượng vượt sông” để ví người chứng ngộ pháp triệt để. 

196 . Hai tử là Phần Đoạn Sanh Tử và Biến Dịch Sanh Tử. 

197 . Ca Lăng: Tức chim Ca Lăng Tần Già, một loại chim tiếng hót thanh tao không loài 

chim nào sánh bằng, tương truyền khi còn ở trong chúng,  loài chim này đã hót hay hơn 

mọi loài chim khác. 



198 .  Hòa thượng Tịnh  Không giảng chữ Bổn trong “chư Phật tịch diệt chi  bổn”  là tâm 

tánh. Nói cách khác, Bổn là Pháp Thân mà Pháp Thân cũng chính là tâm. 



199 . Theo thông lệ, đến đoạn này, trừ những vị đánh pháp khí ngồi yên tại chỗ, và Chủ 

Đàn Sư ngồi trên pháp tòa, đánh khánh xướng trước, đại chúng ra khỏi tòa, nghe pháp sư 

xướng xong, hòa theo và lạy. 



200 . Chờ cho đại chúng lễ xong, trở về tòa, Sư mới vỗ xích và bạch. 



201 . Thanh Thái là tên gọi khác của Cực Lạc. 



202 . Hòa Thượng Tịnh Không giảng chữ Nguyện ở đây phải hiểu là Tín - Nguyện - Hạnh. 

203 . Ly châu: là viên ngọc dưới cổ con rồng đen, rất quý. Ở đây đem ly châu ví cho chân tánh. 

204 . Vầng quế (quế luân): Mặt trăng. 



205 . Tức ngài Vĩnh Gia Huyền Giác, tác giả bài Chứng Đạo Ca. 



206 . Lang hàm: là cái hộp đựng kinh để bảo vệ cho kinh sách khỏi bị hư nát. Tụng lang 

hàm tức là mở kinh sách ra đọc tụng. 



207 . Đường là Trung Hoa, triều đại nhà Đường Trung Hoa thịnh trị nhất nên người Trung 

Hoa đôi khi còn tự xưng là Đường nhân. 



208 . Thái A kiếm là một thanh gươm cổ nổi tiếng quý báu, bén nhọn. 







Document Outline


	Dẫn Nhập

	Phần 1

	Tập 01

	A. Giới thiệu giản lược về tác giả





	Tập 02

	B. Giải thích đề mục

	C. Chánh thức giảng vào kinh văn

	1. Hương Tán

	2. Kệ Giác Hải

	3. Kỳ đảo văn









	Tập 03

	4. Lư Hương Tán

	5. Kỳ đảo văn









	Phần 2

	Tập 04

	6. A Di Đà Kinh





	Tập 05

	Tập 06





	Phần 3

	Tập 07

	Tập 08

	Tập 09





	Phần 4

	Tập 10

	Tập 11

	Tập 12





	Phần 5

	Tập 13

	Tập 14

	Tập 15





	Phần 6

	Tập 16

	Tập 17

	Tập 18





	Phần 7

	Tập 19

	Tập 20

	Tập 21





	Phần 8

	Tập 22

	Tập 23

	Tập 24





	Phần 9

	Tập 25

	Tập 26

	Tập 27





	Phần 10

	Tập 28

	Tập 29

	Tập 30





	Phần 11

	Tập 31

	Tập 32

	Tập 33





	Phần 12

	Tập 34

	Tập 35

	Tập 36





	Phần 13

	Tập 37

	Tập 38

	Tập 39





	Phần 14

	Tập 40

	7. Chú Vãng Sanh





	Tập 41

	8. Khai Thị





	Tập 42

	9. Kệ Tán Phật

	10. Kệ Tán Và Phát Nguyện

	11. Khai Thị









	Phần 15

	Tập 43

	Tập 44

	12. Thiền Kệ

	13. Phát Nguyện (Phổ Hiền Thập Đại Nguyện)





	Tập 45





	Phần 16

	Tập 46

	14. Tán Thán Phật Bảo

	15. Khai Thị

	16. Sám hối, phát Tứ Hoằng Thệ Nguyện





	Tập 47

	17. Khai Thị Vong Linh

	18. Tán Phật Tổng Kết

	19. Khai Thị





	Tập 48

	20. Tán Phật Kệ

	21. Khai Thị









	Phần 17

	Tập 49

	22. Phát Nguyện

	23. Hồi Hướng

	24. Tam Bảo Tán – Tán Thán Pháp Bảo





	Tập 50

	25. Khai Thị

	26. Sám Hối Phát Nguyện

	27. Khai Thị

	28. Tán Phật Tổng Kết

	29. Khai Thị





	Tập 51

	30. Kệ Tán Phật

	31. Tổng Tán Di Đà

	32. Khai Thị









	Phần 18

	Tập 52

	Tập 53

	33. Từ Vân Sám Chủ Tịnh Độ Văn





	Tập 54

	34. Tam Bảo Tán – Tán Tăng Bảo









	Phần 19

	Tập 55

	35. Khai Thị





	Tập 56

	Tập 57

	36. Sám Hối Phát Nguyện

	37. Khai thị

	38. Di Đà Đại Tán

	39. Hồi Hướng

	40. Tam Quy Y









	Phần 20

	ĐỆ NHẤT THỜI PHÁP SỰ

	ĐỆ NHỊ THỜI

	ĐỆ TAM THỜI








cover_image.jpg
Trung-Phong-Tam-
Thoi-He-Niem-
Phap-Su-Giang-

Ky-HT-Tinh-





index-1_1.jpg





